
ББК   83я78 
Т48 

Підручник уводить в основне коло понять, категорій, дефініцій 
науки про літературу. Схарактеризовано головні її сфери, допоміжні та 
дотичні дисципліни; запропоновано принципово нову модель-схему 
генерики, що допомагає осмислити мистецтво слова як систему систем, 
сприяє термінологічному структуруванню. Феномен художньої творчості 
розглядається в об'ємних різноаспектних вимірах, головний з яких — 
художність. Відтак значну увагу приділено поетиці літературного твору, 
множинності його інтерпретацій, варіативності підходів, проблемам 
стильової типологізації/індивідуалізації, естетиці слова. 

Роботу виконано в рамках програми "Українознавство в системі 
освіти, науки і культури". 

Рекомендовано до друку вченою радою філологічного факультету 
Національного університету ім. Т.Шевченка і Науково-методичною 

комісією з української та слов'янської філології 

Рецензенти: 
доктори філології 

Ігнатенко М.І., Кодак М.П. 
(Інститут літератури ім. Т.Шевченка НАН України), 

доктор філології професор 
Наєнко М.К. 

(Національний університет ім. Тараса Шевченка) 

Комп'ютерний набір та верстка видавництва «Правда Ярославичів» 

Остаточне редагування й коректура автора 

Набір Людмили 
Мавриної 

Верстка 
Віталія Проненка 

Художнє 
оформлення 

Валентина Кривоноса 

Ткаченко А.О. Мистецтво слова (Вступ до літературознавства): 
підручник для гуманітаріїв. — К.: Правда Ярославичів, 1997. — 448 с 

Формат 84x108/32. Підписано друку 29.12.97. Гарнітура тип тайме. 
Папір офсетний. Облік.-вид. арк. 28,0.   Умови, друк. арк. 31,25. 

Зам. 55. 
Надруковано на Білоцерківській книжковій фабриці 

256400 м. Біла Церква, вул. Леся Курбаса, 4. 

ISBN 966-95249-0-3 > Ткаченко А., 1998 

 



 зміст 

"Споконвіку було Слово..." .......................................................... 5 

Уводини ........................................................................................... 6 

Розділ перший 

МИСТЕЦТВО СЛОВА ................................................................ 23 

Феномен мистецтва .......................................................... 24 

Види мистецтва, їх походження, класифікація ............. 33 

Мистецтво слова ............................................................... 38 

Розділ другий 

ЛІТЕРАТУРА ЯК СИСТЕМА ..................................................... 55 

Проблеми генології .......................................................... 56 

Лірика ................................................................................... 69 

Параметри структурування .............................................. 71 

Епос ...................................................................................... 79 

Види, жанри, різновиди ....................................................82 

Драма ................................................................................... 99 

Види, жанри, різновиди .................................................  101 

Суміжні змістоформи .....................................................  124 

Розділ третій 

ПОЕТИКА ЛІТЕРАТУРНОГО ТВОРУ .................................... 137 

Частина І Формозмістова єдність ...........................................  139 

Змістові чинники художньої форми .....................  146 

Формальні чиники художнього змісту .................  164 

Фабула, мотив, сюжет, композиція ......................  165 

Частина //Художня мова .........................................................  208 

Етимологічне коріння експресії слова ................ 218 

Лексичний рівень художньої мови ...................... 222 

Тропи ........................................................................  240 

Синтаксичний рівень художньої мови. 

Фігури ....................................................................... 268 

Фоніка .....................................................................  301 



Частина Ш Версифікація .........................................................  317 

Силабічна система віршування .......................... 329 

Силабо-тонічна система віршування  ...............  338 

Межисистемні форми віршування ....................  357 

Тонічна система віршування  .............................  362 

Фольклорне віршування......................................  366 

Декламаційно-тонічне віршування  ...................  369 

Верлібр ................................................................... 370 

Строфіка ................................................................ 379 

Прості строфи ................................................ 380 

Канонізовані строфи .....................................  392 

Розділ четвертий 

ЛІТЕРАТУРНИЙ ПРОЦЕС ...................................................... 411 

Найзагальніші закономірності розвитку літератури ..412 

Проблеми типологізації мистецьких феноменів ......... 416 

Предметний покажчик............................................................... 436 

Видання стало можливим за 
фінансової підтримки Міжнародного 
фонду "Відродження" та Міжнародного 
освітнього Фонду ім. Ярослава Мудрого. 

 



"Споконвіку було Слово... п 

У церковнослов'янському варіанті перекладу перша фраза 
з Євангелії від св. Івана звучала: "В началь бь Слово...". Сучасні 
варіанти — "Напочатку...", "Передовсім...", "Споконвіку...". 
Прагнучи осягнути наступні твердження — "...а Слово в Бога 
було, і Бог було Слово", "і ніщо, що повстало, не повстало 
без Нього", "І життя було в Нім, а життя було Світлом людей",  
— бачимо, як залежно від витлумачення першої фрази  
змінюється трактування Слова: чи то його позачасове й поза- 
просторове існування, чи місія першопоштовху, зачину, на  
чала. Втім, альтернативну частку чи варто замінити на спо 
лучник /': / споконвіку, / насамперед, / насамкінець.., — як 
первина, універсум, Альфа й Омега буття. 

Слово усвідомлювалося першопричиною і рушієм усього 
сущого не лише у християнстві.  Ще від світлоносної 
сонце- та вогнепоклонської культури землеробів-оріїв, наших 
предків, а в античній Елладі од Геракліта, який увів до філо-
софії вчення про логос (споріднене з ученням Лао-цзи про 
дао), далі у Платона и Аристотеля, у софістів, неоплатоніків 
— і аж до сучасної теорії інформатики слово постійно осмис 
люється як першоелемент єдності світового розуму і духу,  
об'єктивної закономірності й ідеальної субстанції, думки й  
почуття, розуму і серця, аналізу і синтезу, логіки й інтуїції.  
Слово — невичерпне джерело й акумулятор інформації про 
наше минуле, сучасне та майбутнє. Воно узагальнює й інди 
відуалізує, стає ноосфероним згустком думки людства взагалі,  
а водночас — інформативною одиницею, безпосереднім зна 
ряддям передачі дум і переживань конкретної особи.  

В усьому багатстві своїх прямих і переносних значень 
слово — інструмент і генератор мислення-відчуття-пережи-
вання світу, гами його звуків, запахів, барв у їх найдивовижні-
ших переплетіннях. Воно єднає матеріальні й ідеальні енер- 



гетичні чинники і є носієм індивідуальної,  колективної, пла-

нетарної та космічної свідомості й чуттєвості. 
Серед багатьох важливих функцій слова (у вужчому ро-

зумінні -мови) - розбудова етнічної, національної самосвідо-
мості духовного й матеріального здоров'я народу. Мовна 
мозаїчність, розмаїтість - запорука вияву множинних варіантів 
емоційно-мислительних процесів, дій, рішень тощо і, отже, 
збільшення можливостей кожного народу сягати істини засо-
бами рідного слова, вибору оптимальних форм духовного само- 
Р°ЗВИВТідїовідно до теорії видатного вітчизняного філолога Олександра 
ПотебнШ835-1931) слово в момент свого народження постає як образ, 
^мініатюрний художшй теір зі своєю '^внішньою формою" з кпва 
оболонка) "внутрішньою формою" (глибинне значення його первісної 
основіTmenep^Z значенні,^ єднаються у слові Ф?Р™*™^ 
матеріальне й ідеальне. Аналогічно і в художньому твори де є щлком 
3Sі словесний текст із його прямими й переносними, по-
верховими і глибинними значеннями. 

Отже і в розумінні суто філологічному слово, образ є ду-
шею художньої літератури, її Творцем, а водночас і молеку-
лою" "будівельним матеріалом". Недарма ж і корінь слова 
Хоуос лежить в основі багатьох назв наукових дисциплін, у 
тому числі й філології. У буквальному, калькованому з грець-
кої мови перекладі філолог - то любислів (чи словолюб). 

 



УВОДИНИ 

Об'єктом нашого вивчення є мистецтво слова. У науко-
вій, літературно-критичній, педагогічній, журналістській ро-
боті завжди зустрічаємося з потребою кваліфікованого аналізу 
художніх текстів, проникливого розуміння тонкощів літе-
ратурного процесу різних епох і сучасності, вільного оперу-
вання фаховими категоріями, поняттями, термінами. 

Категоріальний апарат літературної науки складався під 
дією найрізноманітніших чинників — од питомих до запози-
чених з інших сфер і навіть привнесених модою. Та водночас 
віками кристалізувалася й відносно викінчена система по-
нять і дефініцій, зафіксована, зокрема, у термінологічних слов-
никах. За всієї їх відмінності й прямого та переносного різно-
мов'я, у найзагальніших, абеткових, засадничих визначеннях 
знаходимо чимало спільного. А паралельно — і це теж неми-
нуче — відбувається й розмивання усталених поглядів, за-
перечення традиційних підходів, застосування здобутків інших 
наук. 

Усе це не тільки руйнує, а й збагачує уявлення про літе-
ратуру, оновлює ракурси її дослідження. Але, скажімо, вищо-
го тлотажу не сягнути, не опанувавши для початку "просто-
го". Що й казати про ті випадки, коли за "вищий пілотаж" 
видаються закамуфльовані псевдонаковим туманом пурхання 
довкола об'єкта дослідження. Або так: музичні імпровізації 
неможливі без попереднього багатьолітнього студіювання кла-
сичних гам і підкорення клавіатури. 

Літературознавство — одна з двох основних філологіч-
них дисциплін. На відміну од мовознавства, яке розглядає мову 
в усіх її виявах та побутуванні, літературна наука вивчає на-
самперед особливості, закономірності й секрети словесного 
мистецтва, художньої мови. Відтак і наш курс міг би назива-
тися "МИСТЕЦТВО СЛОВА: УВОДИНИ". Поки що мусимо 
лишатись при попередній назві, калькованій з німецької та 
російської ("Einfuhrung in Literaturwissenschaft", "Введение в 
литературоведение"). Проте лишаємося й при сподіванні, що 
колись-таки цю інерцію вдасться подужати. 

Між літературо- і мовознавством немає неперехідних 
кордонів, особливо у царині стилістики: коли художня мова 
включає в себе публіцистичну, наукову, ділову, діалектну тощо, 



— ці функціональні стилі загальнонаціональної мови стають об'є-
ктами і літературознавчого розгляду, — але саме з погляду їх 
ролі та функцій у мистецьких текстах. 

Щільна взаємодія поєднує літературознавство з фольк-
лористикою, театро- та кінознавством, іншими розгалужен-
нями сучасного мистецтвознавства. А також — із естетикою 
(її трактують і як синонімічну назву мистецтвознавства), пси-
хологією, філософією, етнологією, історією, соціологією, ети-
кою... Навіть, здавалося б, досить віддалені сфери людського 

знання, як-от математика і кібернетика, стають нині не тільки 
дотичними, а й взаємпроникними з філологією: машинний 
переклад, комп'ютерний сервіс (довідковий матеріал, лексич-
не, стилістичне програмування тощо — аж до експеримен-
тального складання віршів за допомогою ЕОМ).  

Поставши в синкретичному (нерозмежованому) вигляді 

поруч із філософією, театрознавством, іншими науками та 
видами мистецтва, літературознавство, спеціалізуючись і 
самозаглиблюючись, водночас розвивається і в напрямі взає-
мозближення, синтезу наук і мистецтв у процесі осягнення, 
естетичного переживання людиною цілісності буття, безпе-
рервного шукання істини, творення нової дійсності.  

Ви вже звернули увагу на схему "мисленно-чуттєвого древа". Так 
авторові уявляється проростання космічного слова-логоса в земне бут-
тя. Чому саме дерево слугувало прообразом схеми? Можливо, тому, що 
з цим символом пов'язана чи на найдавніша міфопоетична картина 
світу1, а також старозаповітна оповідь про дерево пізнання та дерево 
життя. Дерево — антипод реакції розщеплення. Воно синтезує — соки, 
повітря, проміння, здійснює і втілює перетворення хімічних речовин у 
біологічні, неживих — у живі. Образ, навіть схема дерева завдяки своїй 
універсальній простоті містить чимало підказок для осягнення найза-
гальніших закономірностей світобудови; це ідеальна модель динаміч-
них процесів (по вертикалі) й водночас усталеної структури (по гори-
зонталі) 2. Пам'ятаємо, звичайно, афоризм, вкладений Ґете-поетом у 
вуста Мефістофеля: "Теорія завжди, мій друже, сіра, // А древо жизні 
— золоте" (переклад М.Лукаша). Але пам'ятаємо й те, що Ґете-теоретик 
вважав за можливе будь-які найскладніші абстрактні поняття транс-
формувати у візуальні схеми. 

Усе на "мисленно-чуттєвому древі" постало зі спільного 
коріння людського сприйняття-переживання-усвідомлення-
творення світу. І подальше розгалуження, спеціалізація люд- 

 

' Див.: ГоланА. Миф и символ. — М., 1994. — С 156—159. 
2 Див.: Мелетинський Е. Поэтика мифа. — М., 1995. — С.212—217. 

8 



ських знань, умінь, мистецтв, вірувань не скасовує спільного 
коріння, яке живить ноосферну планетарну крону. Іншими 
словами, людина цілісна як феномен космічний і земний спо-
лучає в собі всю сукупність витвореного нею в єдності з при-
родою і космосом духовного та матеріального, емоційного й 
мислительного розмаїття. 

У вітчизняному літературознавстві традиційно виділяють 
три основні дисципліни — історію літератури, теорію літе-
ратури і літературну критику. На Заході сюди відносять ще й 
компаративістику (або порівняльне літературознавство), і 
текстологію. 

Історія літератури вивчає літературні явища, події, факти, 
імена з погляду їх руху в часі й просторі. "Чистого" історика 
літератури має цікавити насамперед літературний процес: 
фіксація творів, подій, письменників, літературних угрупо-
вань, шкіл, напрямів, течій... Однак на практиці такого майже 
не буває, як не буває історії літератури в її "чистому" вигляді. 
Адже осмислення літературного процесу неможливе без 
узагальнень, висновків, порівнянь, спроб вивести певні зако-
номірності тощо. А це вже — основні функції іншої гілки 
літературознавства — теорії літератури. Вона уза-
гальнює історико-літературні факти, осмислює закономірності 
й особливості народження, розвитку, завмирання художніх 
явищ, себто досліджує той-таки літературний процес у плані 
концептуальному, структурному, методологічному. Для цього 
їй потрібно оперувати якомога ширшими даними з літератур 
різних епох і народів, концентруючись довкола питомого ху-
дожнього слова. Літературна критика поціновує, аналізує но-
вонароджувані мистецькі явища, виконує щодо них прогнос-
тичну функцію, а також роль кваліфікованого посередника 
між письменником і читачем. Критик в ідеалі має бути вод-
ночас істориком, теоретиком літератури, компаративістом, 
мати добрий естетичний смак, бо ж працює в "гарячому цеху" 
художнього новотворення, в якому беруть участь живі люди зі 
своїми характерами, вподобаннями, амбіціями, творчими прин-
ципами, позалітературними зв'язками, — і все це не повинне 
позначатись на об'єктивності критичних суджень. Зі свого боку, 
історики й теоретики літератури активно послуговуються здо-
бутками поточної критики. Іноді терміном критика позначають 
літературознавство загалом, часом у ролі загального терміна 
виступає й теорія літератури (в обох випадках це не сприяє 
дотриманню термінологічної чіткості). 



 

Так само пов'язана з названими розгалуженнями літера-

турознавства і компаративістика (або порівняльне чи навіть по-
рівняльно-історичне літературознавство). У визначенні цієї 
дисципліни також немає ще достатньої чіткості. Іноді розріз-
няють компаративістику і компаративізм (від лат. сотра-
rativus - порівняльний). Причому у вузькому розумінні компа-
ративізм означає початковий етап у розвитку порівняльного 

літературознавства, коли переважало емпіричне зіставлення 
окремих літературних фактів і явищ. Що ж до порівняльного 
(чи порівняльно-історичного) літературознавства у сучасному 
його розумінні, то воно є не "розділом історії літератури", як 
можна прочитати в багатьох словниках, а розгалуженням 
літературознавства  як такого, оскільки послуговується 

і теоретико-літературними, й історико-літературними й 
усіма іншими знаннями, які допомагають вивчати подібності 
й відмінності, взаємозв'язки і взаємодії, впливи і відштовху-
вання літератур у світовому контексті (та окремих культурно-
історичних епох і регіонів) і виводити на цій основі найза -
гальніші закономірності літературного процесу, типологічні, 

контактні, історичні та інші аналогії тощо. Тож у цьому ши-
рокому розумінні доцільніше, очевидно, зупинитися на міжна-
родному терміні компаративістика. До її послуг, своєю чер-
гою, вдаються історики, теоретики, критики, а також  текс-
тологи, джерелознавці, палеографи, представники інших літе-
ратурознавчих дисциплін. 

У цьому підручнику ми ширше матимемо справу з пи-

таннями теоретико-літературними (перші три розділи), а та-

кож істерико- й порівняльно-літературознавчими (третій і чет-

вертий розділи). Зразки літературної критики можна знайти 

в періодиці (є також спеціальна дисципліна — теорія літера-

турної критики). 

Тут обмежимося стислими характеристиками (подекуди 

ілюстрованими) інших літературознавчих та дотичних до на-

шого предмета дисциплін. 

Бібліографія художньої літератури і літературознавства 
опрацьовує публікації, що стосуються цих сфер мистецтва 
й н а у к и :  реєструє, складає списки та покажчики (алфавітні, 
тематичні, персональні тощо), незрідка супроводжуючи їх 
короткими анотаціями. Бібліографічними даними користу-
ються у відповідних відділах, каталогах бібліотек; будь-яка 

наукова робота починається з опрацювання бібліографії, а часто 

10 



й завершується наведенням відповідно оформленого списку 
літератури з розглянутого питання. Банк бібліографічних даних 
витворює інформативну мобільність науки і нації загалом.  

Літературознавче джерелознавство вивчає джерела істо-
рії і теорії літератури, способи їх пошуку, систематизації та 
використання. Такими джерелами є тексти літературних 
творів (од чернеток — до різних варіантів і редакцій), листу-
вання письменника, щоденники, нотатники, особисті бібліо-
теки, цензурні матеріали, спогади сучасників тощо. Тому дже-
релознавство охоплює й літературознавчі бібліотеко-, архіво-
та музеєзнавство. Одне із завдань джерелознавства — пошук і 
виявлення необхідних для того чи того дослідження джерел: 
а) рукописних оригіналів і друкованих текстів, б) посібників 
(статей і книжок про життя і творчість письменників, бібліо-
графічних покажчиків тощо). Теорія пошуку таких джерел 
називається евристикою (від гр. єиріанш — відшукую, відкри-
ваю; згадаймо Архімедове "Еврика!"). Літературознавча ев-
ристика* встановлює авторство, адресата листа, дату, розкри-
ває літературні містифікації, локалізації (прив'язку подій, що 
відбуваються в художньому творі, до певної реальної місце-
вості), встановлює прототипів тощо. 

Палеографія (від гр.** паХаібс, — давній і ypdtcpco — пишу) 
виникла в XVII ст. на межі історії та філології у зв'язку з 
потребою визначати справжність писемних історичних па-
м'яток і відрізняти їх од підробок. На основі вивчення дато-
ваних і локалізованих документів шляхом порівняння мате-
ріалу, на якому написана пам'ятка, її зовнішнього вигляду, 
прикрас, особливостей письма тощо виводиться атрибуція 
недатованих і нелокалізованих пам'яток, після чого вони 
дістають своєрідні "паспортні дані". Майже синонімічне зна-
чення має термін археографія (dpxaioq — давній). Археографи 
розробляють теорію, методику публікації пам'яток писем-
ності та стародруків, готують їх до видання, розшифровують, 
атрибутують. 

Герменевтика — наука витлумачення текстів, вироблен-
ня принципів їх інтерпретації. Походження терміна пов'язу- 

* Не слід плутати з евристикою в кібернетиці, що досліджує природу 
творчого мислення на базі структурної лінгвістики, теорії інформації, 
теорії штучного інтелекту. Ця дисципліна прагне розкрити "механізм " 
народження творчих відкриттів і прищепити його машинам. 

** Далі подаємо грецькі слова без позначки "гр.". 

11 



ють з ім'ям Гермеса (єрцт^єию - тлумачу, коментую, пояс-
нюю), котрий передає смертним звістки богів. Спочатку тракту-
вала віщування оракулів, пророцтва, священні тексти, згодом -
юридичні закони та класичних поетів; своїм сучасним існува-
нням завдячує працям німецького вченого ФД.Шлейєрмахе-
ра (1768—1834). За його концепцією, витлумачити текст 
означає повторити акт творчості митця, причому завдання 
герменевтики — зрозуміти генія більше, ніж він розумів сам 
себе в момент творчості. Для цього необхідний "зв'язок ду-
шевого життя", своєрідний унісон між "частиною" і "цілим". 
Це, звичайно, не страхує від суб'єктивних витлумачень. Тому, 
дошукуючись гарантій наукової об'єктивності гуманітарних 
дисциплін, послідовник Шлейєрмахера ВДільтей (1833—1911) 
уводить поняття "духовного історичного світу", в якому різні 
індивідуальності відкриті одна одній, а окремі твори набува-
ють завдяки цьому загальнозрозумілого сенсу. 

Сучасна герменевтика має в своєму розпорядженні най-
різноманітніші методи витлумачень, зокрема психоаналітич-
ний, феноменологічний, соціологічний, екзистенціалістський, се-
міотичний, структуральний і постструктуральний тощо. Тра-
диційно центральною для герменевтики є проблема адекват-

ного трактування текстів. Так, ми зовсім по-іншому спри-
ймаємо, приміром, давньоіндійську "Панчатантру", Шевченків 
"Кобзар", ба навіть значно ближче — романи О.Гончара, 
новели Гр.Тютюнника, аніж це було в час їх появи. Є цілий 
спектр дуже відмінних одна від одної концепцій розв'язання 
цієї проблеми — аж до обстоювання діаметрально протилеж-
них позицій'. З одного боку, стверджується необхідність мак-
симально достеменної реконструкції стилю, емоційно-мис-
лительної атмосфери доби, недопустимості привнесення про-
блематики сучасності, особистих смаків та уявлень тлумача 
тощо. З другого боку, цілком правомірним вважається актив-
ний вияв індивідуальності тлумача. Кожен із цих підходів має 
свої вади і переваги, до того ж залежить від багатьох чинників 
(методики, психічного стану, рівня фахової підготовки ін-
терпретатора, загальної інтелектуально-емоційної атмосфери, 
конкретного часу та простору тощо). 

•Докладніше див.: Слово. Знак. Дискурс: Антологія світової літературно-
критичної думки XX cm. /Упор. М.Зубрицької при співпраці Л. Онишкевич 
та І Фізера — Львів, 1996. Розділ "Літературна герменевтика (статті 
М.Гапдеґґера, Г.-Ґ.Ґадамера, П.Рікера, дискусія Г.-Ґ.Ґадамера і Ж.Дерріди). 

12 



Проілюструвати ці положення можна на прикладах інтерпретацій 
практично всіх найвизначніших творів. Обмежимось одним і нібито 
добре відомим — "Енеїдою" І.Котляревського. Будучи "перелицюван-
ням" Вергілієвої епопеї, цей твір насправді подавав колоритну, побу-
довану на глибоких національних традиціях сміхової культури картину 
буття українського народу, підтримував упевненість у його витрива-
лості, невичерпаності життєвих ресурсів. І сприйняття "Енеїди" в тій 
історичній ситуації, за тодішнього стану української літературно-кри-
тичної думки, коливалося — від невизнання, звинувачень у неоригі-
нальності до захоплення, зливи наслідувань ("котляревщина"). П.Куліш, 
М.Максимович, М.Дашкевич, І.Франко, М.Сумцов — кожен із цих 
дослідників знаходив нові нюанси у витлумаченні твору1. 

У 80-ті роки XX ст. "Енеїда" дістала друге дихання на сцені Ака-
демічного українського драматичного театру ім. І.Франка. І була це 
вже "бурлеск-опера", вельми осучаснена в дусі рок-шоу, але саме за-
вдяки цьому глядач дістав змогу на адаптованому для нього рівні сприй-
няття глибше зануритися в "духовний історичний світ" предків. Інсце-
нізація твору — то вже не герменевтика, а переведення його у виміри 
споріднених мистецтв; проте спирається таке переведення саме на мож-
ливості найрізноманітнішого сучасного витлумачення "звісток богів", 
зокрема зведення класиків з літературного Олімпу до рівня живого, 
нехрестоматійного сприйняття. 

Ще одна з допоміжних (чи дотичних до літературознав-
ства) дисциплін — психологія творчості, а вужче — психологія 
літературної творчості. Вона вивчає психологічні закономір-
ності та особливості творення письменником художнього текс-
ту (від задуму до завершення), спираючись на методологічні 
принципи не тільки власне психології, а й літературознавст-
ва, естетики та інших суміжних наук. Натхнення, фантазія, 
творчі імпульси, обдаровання, їхня психологічна природа та 
вияв у різних типах мислення-відчуття (а відтак — і худож-
нього бачення та його текстуальної реалізації), — ці та багато 
інших питань перебувають у полі зору психології творчості. 

Трохи ширше про психологічні аспекти художнього осяг-
нення і творення йтиметься в першому та четвертому розді-
лах підручника. Тут лише зазначимо, що двоїсте трактування 
природи творчого акту, сягаючи античних часів, проходить 
крізь усю історію літературознавства. З одного боку — святе 
натхнення, божевілля, манія, осяяння, інтуїція, дослухання 
горішнього голосу, потойбічної ідеї; з другого — усвідомлене, 
продумане, зумовлене особливостями реальної дійсності 
втілення системи творчих принципів. Важливими віхами в 

'Див.: Яценко М.Т. Іван Котляревський//'Котляревський І. Поетичні твори. 
Драматичні твори. Листи. — К., 1982. С.22—23. 

13 



розвитку тих і тих поглядів були праці Платона, Аристотеля, 
Д.Дідро, Ґ.Е.Лессінга, Й.-Ґ.Гердера, матеріалістичних естетиків 
40—60-х років XIX ст., класиків німецької ідеалістичної філо-
софії І.Канта, Ф.Шеллшґа, Ґ.Геґеля; "невропатичні" концепції 
ЧЛобмрозо і М.Нордау, теорія психоаналізу З.Фройда; до-
слідження О.Потебні, І.Франка, Д.Овсянико-Куликовського, 
Л.Виготського та ін. 

Названі вище поетика і стилістика є частинами теорії 
літератури. А в розширеному тлумаченні поетика взагалі 
збігається з теорією літератури, і тоді стилістику вважають 
частиною поетики. Є також тлумачення поетики саме як літе-
ратурознавчої стилістики (на відміну од мовознавчої). З цими 
розділами літературознавства докладніше познайомимося 
далі. Що ж до текстології, яка не вписується нині в традицій-
ний поділ на основні й допоміжні літературознавчі дисциплі-
ни, то сталося це тому, що на Заході і в нас вона досі мала 
ледь не протилежні тлумачення. Там — це фундаментальна 
дисципліна, яка завдячує своїм буттям насамперед семіології, 
герменевтиці та культурологічному структуралізму, з їх уні-
версалізованим розумінням тексту як знакової системи, що 
входить загалом у "текстуру" світу. Тут - справді, багато в 
чому допоміжна галузь літературознавства, що досліджує текс-
ти художніх творів з метою їх критичної перевірки, очищення 
від чужорідних (наприклад, цензурних) нашарувань і видання 
в супроводі коментарів та науково-довідкового апарату. 

Текстологія в традиційному розумінні вивчає історію тексту 
та його варіантів, джерел, датує, атрибугує (визначає авторство, 
якщо воно втрачене), встановлює так званий канонічний текст 
— себто, основний, вивірений, — готує всебічно опрацьовані 
академічні видання творів. Нині й вона виходить за межі суто 
прикладні, едиційні, узагальнює принципи і методи дослідження 
літературних джерел, простежує зв'язок тексту з історико-
літературним та культурно-історичним контекстом, враховує всі 
зміни тексту досліджуваного твору, зважає на інші твори того 
ж автора та інших письменників, що постали за подібних умов, 
взаємовпливи естетичних концепцій тощо. 

Основні поняття текстології вироблялися, починаючи з 
античності, від виправлення текстів Гомера, інших авторів, 
од критичного вивчення Біблії, рукописних, а згодом і дру-
кованих пам'яток культури. 

В нашу літературу повернулось багато імен — репресованих, за-
мовчуваних, напівзабутих письменників. їх тексти зазнавали найрізно- 

14 



манітніших спотворень, перекручень, мають вельми драматичну історію. 
Добре, коли самі автори можуть допомагати текстологам у впорядку-
ванні та вивірені творів. Навіть коли вони видавалися за кордоном, як-
от збірки Ігоря Калинця "Невольнича муза" (Балтимор-Торонто, 1991), 
"Пробуджена муза" (Варшава, 1991), то й тоді не застраховані від недо-
глядів, здатних заподіяти текстові (надто ж поетичному) непоправної 
шкоди. Ось один з віршів "Пробудженої музи": 

моя кохана я так 
пекельно 
виборював 
первоздане роками 
поспіль 

проступав образ 
міліметр за міліметром 
із-під фальшивого 
золотого покрову 

так відновлюють 
ікони 
моя кохана 

та коли серце 
пойметься вогнем 
як дерев'яна церковця 
то ніколи вже 
з попелу 
Богородиця 
не повстане 

Серед багатьох асоціацій, які викликає цей верлібр (звернення 
ліричного героя до музи, вітчизни, коханої, Богородиці), в 
нашому контексті можлива й така інтерпретація: уподібнення 
роботи текстолога до праці реставратора в пошуках справжнього, 
первозданого образу. Ясна річ, що цей образ саме проступав із-під 
оздоб і марнот, а не бадьоро "простував", як набрано у виданні. 
Головне в цій "реставраційній роботі"  — не втратити чутливого 
до фальшу серця. А той фальш може виявитися часом лишень в 
одному штриху, мазку, літері (як-от у цьому вірші — набрано 
" п р о й м е т ь с я " ) .  В т р а т и ш  ч у т л и в і с т ь  —  і  п о й м е т ь с я  
(займеться) серце всепожираючим вогнем глухоти до Слова, образу, 
духу твору. 

На жаль, далеко не завжди буває так, що в текстологічній роботі 
допомагає сам автор (як сталося в даному разі). Василь Стус, наприклад, 
передаючи свої тексти на волю, часто потім їх ще доопрацьовував або, 
тримаючи в пам'яті, писав інші варіанти, кожен з яких має самостійну 
художню вартість. Для видавців це створює додаткові труднощі. Так, збірка 
"Палімпсести" вийшла 1986 р. за кордоном і 1992 р. в Україні (у складі 
книжки "Вікна в позапростір"). По-іншому звучать окремі слова, рядки, 
строфи. Досить порівняти останній вірш закордонного видання — 
"На вістрі уважного листя..." — і вірш у "Вікнах..." під номером 121 
("На вітрі палає осика...") .  Виявляється, перший, що налічує 
15 рядків, є лише завершальним фрагментом другого (52 рядки). 
Упорядники вітчизняного видання скопіювали рукописну книжку, 
яку поет подарував синові з відповідною нумерацією творів. Є й інші 
рукописні варіанти, багато в чому відмінні, проте художньо рівновар-
тісні. 

Син, здобувши філологічну освіту, успадкував, у прямому й пере-
носному розумінні, батькові тексти, опрацьовує й видає їх разом з 

15 



іншими науковцями. І таке продовження теж можна вважати винятково 
сприятливим для текстологічної роботи, хоча й тут не обходиться без 
казусів. Так, у другій книзі першого тому "Творів..." В.Стуса опи-
нилося кілька приписаних йому віршів і фрагментів М.Вінграновсько-
го, а вірш "Закосичила, заспівала..." (Т.1. — Кн.1. — С.143) належить 
Є.Маланюкові. 

Інша ситуація, наприклад, зі спадщиною В.Симоненка. Хоча його 
твори й видавали в Україні, однак, починаючи з посмертної збірки 
"Земне тяжіння" (1964) — у вельми підретушованому вигляді, як "відсіч" 
закордонному виданню. Скорочували найгостріші строфи, цілі вірші, 
змінювали заголовки, окремі ключові образи, слова... Так, у сонетоїді 
"Чари ночі" вилучено третю строфу: "Там заплітає життя тенета,//Там 
люди б'ються з останніх сил,//Там так знадливо звучать монети//І рве 
легені отруйний пил". Внаслідок цього "провисли" і незаримовані, й 
немотивовані два завершальні рядки: "Там гинуть вчені, митці, поети// 
Але... й виходять вони звідтіль". У вірші "О земле з переораним чолом..." 
початковий рукописний варіант рядка "І радосте безрадісна моя!" 
перетворився в друці на "Комуністична радосте моя!". Епітет "комуніс-
тична" зустрічається в іншому, вже пародійному вірші Симоненка1, тож 
не виключено, що й це могла бути самоцензурна правка автора в 
машинописі (оскільки в рукописі її нема) — з метою збереження твору 
в цілому. 

Тут ідеться про таке поняття в текстології, як авторська творча 
воля, що випливає з усієї сукупності написаного автором та виданого з 
його відома і згоди. Іноді вона може не збігатися з останньою волею автора. 
Це буває тоді, коли автор, переробляючи свої відомі речі, погіршує їх під 
впливом депресії, старості, хвороби тощо. Видаючи його твори, текстоло-
ги, якщо й ураховують таку останню волю, то переважно в тих розділах 
академічних видань, де публікуються інші редакції, варіанти, чернетки. 

Важливу роль у визначенні творчої волі автора відіграють також 
листи, автографи, спогади рідних і друзів, щоденники, — все це дає змогу 
глибше проникати в атмосферу доби, психологію творчості, співпе-
реживати муки й радощі народження слова, осягати динаміку цього 
процесу. Приміром, написаний нібито напрочуд легко, на єдиному 
подиху, вірш Симоненка "Лебеді материнства" у переданому матір'ю 
до Державного музею літератури рукописному зошиті зберігає сліди 
напруженої роботи над строфами, що згодом стануть пісенними. Є, 
наприклад, інтимні відгалуження від основної теми, що не увійшли до 
остаточного тексту ("Можна вибрать собі долю, дівчину кохану//І но-
сить її у серці, мов солодку рану..."; "Прилітайте до колиски, лебеді  

' Див.: Ткаченко А.  Визрівання таланту: Студентські вірші Василя 
Симоненка//Слово і час [далі СІЧ]. - 1995. — №1. -С.29. 

Докладніше про текстологічні проблеми, пов 'язані з творчістю Симоненка, 
див., зокрема: Симоненко В. Берег чекань/ Вибір і комент. І.Кошелівця. 
2-е вид., доп. — Мюнхен, 1973; Ткаченко А. Чорно-білі світлини доби//СіЧ. — 
1992. — №4. Принагідно виправляю прикру помилку на с.21: вірш "Сідоглавому" 
належить І.Франкові. 

16 

 



рожеві,//3аспівайте пісню-мрію сину Василеві"). Є й не зовсім вдалі у 
цьому контексті, хоч і вельми актуальні для автора гумористичні нот-
ки: "Ой росте у тебе//Дуже син хороший .//Буде в нього щастя// І не 
буде грошей". Відчувши, що ці рядки "здешевлюють" загальний пафос 
твору, поет густо їх закреслює, а збоку навскоси рішуче приписує: "На 
металолом!", — ніби спеціально для того, аби в нас не закрався сумнів, чи 
то не хтось інший так розпорядився з непроханою "злобою дня". Не 
одразу було знайдено і найкращі варіанти нині хрестоматійно відомих 
строф. Ось проміжні ступені: "Будуть за тобою завжди крокувати // 
Очі материнські та батьківська хата"; "За тобою слідом будуть крокувати 
// Очі материнські й українська хата"... В остаточному варіанті — 
"За тобою завше будуть мандрувати//Очі материнські і білява хата" — 
досягнуто милозвучності, уникнуто натуралістичного "крокування" очей і 
хати, та й сама хата дістала зворушливо олюднений епітет — "білява". А 
заразом витворено яскраво національний образ, набагато "тепліший", ніж 
просте називання "українська хата". Своєю чергою, це вплинуло на 
подальше розгортання поетичної думки. У первісному варіанті було: "І 
якщо впадеш ти на чужому полі,// Прийдуть із Полтави верби і тополі,// 
Стануть біля тебе, листом затріпочуть,//І навік закриють карі твої очі". В 
остаточному, себто, канонічному тепер тексті замість "із Полтави" стає "з 
України", замість "біля тебе" —"над тобою", "листом" — "листям", а 
останній рядок замінюється цілком: "Тугою прощання душу залоскочуть". 
Так досягається вищий рівень художнього узагальнення, після якого вже 
завершальним акордом звучать підсумкові рядки, своєрідна "мораль", 
афористично сформульована максима: 

Можна все на світі вибирати, сину, 
Вибрати не можна тільки Батьківщину. 

Бачимо, якої ваги набуває в текстології розрізнення авторського 
саморедагування, спрямованого на поліпшення тексту, і редакторсько-
го чи цензорського втручання або й самоцензури. 

Певна річ, не обтяжене ідеологічним тиском чи перестрахуваль-
ницькою психологією, допомагаюче редагування на стильовому, лек-
сичному, фонічному рівнях відіграє неабияку роль в остаточному мис-
тецькому ограненні, шліфуванні творів. Адже навіть генії, зазнавши 
стану найвищого натхнення й пророцтва і передавши цей стан у слові, 
потребують згодом уважного стороннього ока, часом навіть суперечки 
з прискіпливим читачем, і добре, коли від цього виграє літературний 
твір. У Шевченковому посланні "До Основ'яненка", за пропозицією 
П.Куліша, зроблено доречне виправлення фрази "На степі козачій" 
відповідно до українського чоловічого роду іменника — "На степу ко-
зачім". Написане під безпосереднім враженням од нарису Григорія 
Квітки "Головатый (Материал для истории Малороссии)", це послання 
спочатку містило й такі рядки: 

Наш завзятий Головатий Не 
вмре, не загине... От де, 
люде, наше слава, Слава 
України! 

17 



На думку П.Куліша, то було певним перебільшенням ролі цієї 
історичної особи, і він запропонував таку редакцію першого рядка: 
"Наша пісня, наша дума...". Повернувшись із заслання, Шевченко дав 
свій варіант: "Наша дума, славослови...". Однак, напевне, шд.впливом 
Куліша упорядник "Кобзаря" 1860 р. зупинився на редакші Наша 
дума наша пісня..." (себто, в Кулішевому варіант!, з огляду на Шев-
ченків змінено порядок слів). У такому вигляді цей текст публікується 
й досі Щоправда, є в ньому, порівняно з авторською пропозицією, і 
певна слабинка: поставлені водноряд "дума" і "пісня зводять вис-
ловлену тут художню ідею до фольклорного замилування, тоді як багато 
дослідників вважає, що поет мав на увазі самосвідомість народу, його 
думу як висловлюючися сучасним терміном, менталітет, як і думу 
про відродження колишньої слави. І в цьому контексті цілком умоти-
вованою видається правка зрілого Шевченка: "Наша дума, славослови, 
//Не вмре, не загине...". Тим часом упорядники найновішого академіч-
ного видання творів не наважилися ввести її до основного тексту, хоч і 
вельми докладно подали в коментарях усі пов'язані з цим перипетії . 
Як видається, в полеміці довкола "славословів" найближчим до 
істини був Ю.івакін, котрий стверджував, що ніяких випадів проти 
слов'янофілів чи, тим паче, "дворянсько-буржуазних націоналістів, лібе-
ралів тощо" звернення до славословів не містить: "...не виключено, що 
в своїй поетичній розмові з Квіткою про "славу України    саме його 
поет вважав одним із "славословів" і вжив це слово в позитивному 
значенні"2. Погоджуючися, що "славословлення" тоді не мало нега-
тивного відтінку, а означало віддавання хвали, можна долучити сюди 
ще один нюанс: згадаймо, скільки в пізнього Шевченка звертань до 
Слова Власне, славословами, пророками Слова Божого на землі здавен 
почувалися видатні поети. І Шевченко, за всієї складності й своєрід-
ності бунтівничих "стосунків" з Богом, не був тут винятком, надто ж ув 
останні роки життя (про що свідчать і його "подражанія" пророкам). 
Цей приклад унаочнює щільний зв'язок текстології з герменевтикою   
історією літератури, мовознавством, психологією творчості та іншими 
дисциплінами і водночас закликає філологів-"славословів уважно 
вчитуватися в класику, де поставлено ще далеко не всі крапки над усіма 
"і", вслухатися в її адекватне своїй добі та теперішнє звучання 
Приміром, у наведених рядках навряд чи варто віддавати перевагу 
Кулішевому "люди" перед Шевченковим "люде", бо останнє утворене 
від збірного "люд". 

З-поміж інших дотичних до літературознавства 
наук слід назвати й перекладознавство - складову водночас і 
компаративістики, і мовознавства, пов'язану з теорією та прак-
тикою перекладацької справи. Ця наука осмислює закономір- 

' Див.: Шевченко Т. Повне зібр.тв.: У 12 т. - Т.1,—К., 1989. -С.52-54; 
316-320; 434-437. 
2 Івакін Ю. Нотатки шевченкознавця. — К., 1986. — С177. 

18 



ності художнього перекладу, складники перекладацької май-
стерності, проблеми адекватності перекладу з однієї мови на 
іншу, його відповідності образному ладу, всій мистецькій 
структурі оригіналу та окремим її компонентам (на рівні мовно-
стилічному, метафоричному тощо). 

Поряд із загальною теорією перекладу існують окремі, які 
вивчають особливості трансформації художніх текстів засобами 
двох конкретних мов (як споріднених, так і віддалених). 

Однією з основних проблем перекладознавства є про-
блема принципової можливості чи неможливості адекватного 
художнього перекладу. Цілий спектр підходів до неї у своїх 
крайніх виявах відбиває протилежні позиції. Так званий пере-
кладацький песимізм виходить із того, що акт мистецької твор-
чості — неповторний і раціонально непоясненний, до того ж і 
слова, тим паче їх комбінації в різних мовах, не можуть бути 
абсолютно тотожними. І навпаки, перекладацький оптимізм 
будується на ствердженні певної типологічної подібності психо-
логії творчості та можливості перекодування однієї знакової 
системи в іншу. Можливі чи навіть неминучі втрати на будь-
якому системному рівні мають бути відшкодовані в іншому 
місці за допомогою додаткових образних засобів мови пере-
кладу (так звана перекладацька компенсація). В ідеалі перекла-
дач повинен досконало знати, крім рідної, мову й культуру 
народу, літературу якого опрацьовує, бути конгеніальним ав-
торові оригіналу, творити не тільки в раціональному, а й в  
емоційному регістрі, з повною духовною самовіддачею. 

Уявлення про художній переклад, критерії вимог до ньо-
го постійно розвиваються: те, що колись вважали перекладом, 
тепер називають чи то переспівом, чи перекладенням (рос. — 
переложение), чи однією з інших форм міжлітературної 
взаємодії. А їх, цих форм, чимало: наслідування, творчість за 
мотивами, стилізація, травестія, адаптація, трансплантація, 
запозичення, переробка, цитація, образна аналогія, ремінісцен-
ція... їх змішування іноді й призводить до довільних тракту-
вань ступеня перекладацької свободи. 

Певним самовиправданням для прихильників досить 
вільного поводження з оригіналом у їх полеміці проти "бук-
валістів" часто-густо слугує жартівливий афоризм Генріха 
Гайне: "Переклад, мов жінка: якщо гарна, то невірна, якщо 
вірна, то негарна". У російському варіанті гра словом "вер-
ный" (у значеннях —адекватний, достеменний і — з інтимної 
сфери — незрадливий) схоплюється виразніше; а в нас, хоча 

19 



словники й подають "вірний" у значенні "точний", "правиль-
ний", усе ж таки переважає первинна основа слова "віра". 
Але й росіяни не досягають повної відповідності, оскільки 
німецьке die tibersetzung (переклад) —жіночого роду (буквально 
— пересадка). Тобто, в оригіналі словогра ще виразніша 
("Пересадка, мов жінка..."). Навіть на цьому прикладі видно, 
як непросто, та, власне, і неможливо досягти абсолютної 
відповідності "копії" оригіналові. Тим паче, коли "копіюваль-
ник" — творча людина, котрій нелегко приборкувати політ 
власної фантазії. Як-от і щодо наведеного афоризму. Адже його 
можна продовжити так: "Але ж на те ти і мужчина: зроби, 
щоб гарна стала й вірна". Справді, на те й перекладач, аби на-
долужувати неминучі втрати, досягаючи недосяжного ідеалу в 
гармонійному перевтіленні "духу" і "букви" оригіналу. 

Проілюструвати ці положення допоможе порівняльний аналіз 
(а це —одна з функцій перекладознавства як підрозділу 
компаративістики) різномовних трансформацій одного вірша. Через 
гостре особисте переживання автора, причетного до драматичної 
колізії перевтілень, заглиблюємося в ті ж таки проблеми: 

Є щось святотатницьке в перекладі. 
Ну переклади троянду — матіолою. 
Граціозність Венери — Попелюшкою голою. 
Запахів несумісність — вся в перекраді! 

Перекласти, перевезти, перести. 
Перевести славу за мізинок слова?! 
Перекласти, щоб не переклясти! Ну, а віртуозні жести? 
Ну, а фібри словошлюбів — золота ж основа, 

Вся посічена інакшістю чужого подиху. Подих — хай 
чудесен, хай на диво дивнословен. Кожне слово славне, 
славне аж до подвигу... Контрабасе, шепіт скрипки 
поклади мені болиголовом! 

Так. Інакше ж неможливо. Як же мені губи в губи, Як же 
мені сонце в сонце — тільки в словонебі відшукати. Щоб в 
мені чужі своїми запеклися люті згуби, Щоб в цикуту не 
стрибали з божевілля всі цикади. 

Так. Хай так. Чи тільки варіація Іншомовна, 
чи й твоя тонка сейсмічність, Ходить у 
словах моїх, неначе в бранцях, І волає, і 
волає про катастрофічність. 

Спроби слово в інше слово вбгати — 
Ой кричить, твоє й моє, ми ж близнюки, ми ж парні...  

20 



Hi! He буду більш переклад хижо ганити — 
Сам я з тої ж словобуцегарні. 

Сам спішу до Лорки! Навіжено сам я — до Неруди! 
Віддаюсь, як проклятий, твоєму ямбу і хорею... Але 
що це, що? О, як судомить нагло груди. А, це ти! Ну 
що ж — переклади мене... 

Стріляй мене — зорею... 

(І.Драч, "Розмова з другом-перекладачем ") 

Глибоке проникнення в образний лад оригіналу дало змогу біло-
руському перекладачеві Ригору Барадуліну або зберігати авторську слово-
гру ("перакладзе" — "перакрадзе"), або компенсувати її власними рівновар-
тісними художніми знахідками ("Перавесці славу за панюшку слова?"; 
"Мур нанова перакласці! Захаваць падтэкст у тэксце!"; "Бо і сам жа я з тае 
словакатоуні..."; "Яма ямба мне твайго — турмой сырою..."). 

Подібним шляхом пішов і польський перекладач Флоріан Неуваж-
ний. Хоч, мабуть, не без впливу примхливої пані рими, він посоромився 
"оголити" Попелюшку, а тільки "роззув" її, зробивши "Kopciuszkiem bo-
sym". Тоді як саме "гола" Попелюшка (що неприродно для цього казкового 
створіння Ш.Перро) підкреслює — більш матеріально, болюче, тілесно, в 
прямому розумінні й водночас умовно-асоціативно — певну протипри-
родність перелицьовування реалій культури. 

Перекладач вірша на російську мову В.Шацков значно спрямив 
поліфонічну структуру, багатопланову, багатошарову тропіку, перевів 
схвильовану не-завжди-логічність оригіналу в річище поміркованої, 
послідовної, "правильної" оповіді: 

О, как же слову-солнцу отыскать В стихии 
языка подобие прямое, Чтоб чудом двух 
светил не испугать Под небом слов все 
подлинно живое?! 

Справді, варто було з'явитися "чуду двух светил", як підтверди-
лися побоювання автора оригіналу: всі цикади пострибали в цикуту, 
лишилося від них тільки абстрактне "все подлинно живое". Тоді як автор 
оригіналу ще ремствує, бентежно шукає, сумнівається ("Чи тільки 
варіація//Іншомовна, чи й твоя тонка сейсмічність//Ходить у словах 
моїх..."), перекладачеві вже все ясно: "В оковах строк страдает и твое// 
Сейсмически-чувствительное сердце.//Из плена вариаций нам вдвоем,// 
Как ни старайся, никуда не деться!". Втрачено й експресивний образ 
"Сам я з тої ж словобуцегарні", тобто, довічний в'язень, мученик слова. 
А є ж відповідне розмовне "каталажка". Отож можливим був і такий "сло-
вошлюб", як "словокаталажка". Спрага освоєння нових поетичних світів 
жене автора ("Сам спішу до Лорки! Навіжено сам я — до Нерудну/Відда-
юсь, як проклятий, твоєму ямбу і хорею..."). Натомість маємо не перекла-
дацьку компенсацію, а щось протилежне: "Ведь я и сам не прочь от пере-
вода...". А далі — взагалі якесь самохвальство: "Неруду, Лорку сам пере-
водил,// Срывался з рифм, как с бурных водопадов...". Справді, наступну 
риму "водопадов — звездопадом" не назвеш вдалою: 

21 



Ах,   это ты! Ну что ж, переводи — 
стреляй в меня 

слепящим звездопадом. 
Ніби й сліпуче, красиво, проте руйнується образ: "звездопад" на 

те й "пад" аби падати самотужки; ним не "вистрелиш". У білорусько-
му та польському перекладах збережено і зорю, і всі інші ключові образи 
оригіналу. Адже саме тут відбувається розв'язка; хоч автор ' не здається до 
кінця. Він не приборканий: "стріляй мене", але - "зорею', тобто -тим-
таки другим світилом, що дорівнює першому, оригіналові. І в цьому — 
весь драматизм перекладацького оптимізму. 

Донедавна твори літератур колишнього Союзу потрапляли за кор-
дон переважно через посередника - російський переклад. Серед них, 
наприклад і виконаний Петером Кірхнером німецький підрядник: 
"Неруду Лорку я сам перекладав..." і т.д. - аж до "бурхливих водо-
спадів" ("tosenden WasserfSllen"). Спрацював ефект "зіпсованого теле-
фону" Ясно, що в таких випадках краще обходитися без посередників. 
Хоча на певних етапах міжлітературної взаємодії переклад-посередник 
буває явищем неминучим і навіть відіграє позитивну роль, заохочуючи 
звертатися безпосередньо до оригіналів. 

Далеко не всі проблеми перекладознавства тут розкрито чи 

бодай порушено. Та навіть побіжний погляд на цю сферу філології 

переконує, якою цікавою, потрібною і своєрідною вона є і яку 

важливу роль відіграє у світовому літературному процесі. 
Завершуємо на цьому стисле ознайомлення з основними, 

допоміжними та дотичними до літературознавства дисциплінами а 
відтак - і вводини до курсу. Складається він із чотирьох розділів. Ви-
окремлення розділу "Література як система" а в ньому підрозділу 1 Іро-
блеми генології" продиктоване пошуковим характером пропонованого 
системно-структурного підходу в поєднанні з прагненням зберегти на-
ступність із традиційним родо-видо-жанровим поділом літератури. А 
оскільки традиційний поділ увіходить до літературних поетик, то дру-
гий і третій розділи можна вважати взаємодоповнювальними під 
спільним "дахом" макропоетики. Четвертий розділ є спробою наиза-
гальнішого теоретичного осмислення літературного процесу, що кон-
кретизуватиметься в курсах історії й теорії літератури. 
Відомості з історії літературознавства, у міру їх потреби, вкраплено у 
виклад окремих тем. Як видається, такий робочий підхід допоможе 
щільніше пов'язати розвиток теоретико-літературної думки з літера-
турним процесом загалом, а також зменшити обсяг схоластичного запа-
м'ятовування та перекинути місток до подальшого розширеним знань. 
У мірі змоги уникаємо цим і взаємодублювання з курсами теорії 
літератури та літературознавчої історіографії1. 

1 Див Наєнко М.К. Українське літературознавство: Школи, напрями, 
тенденції. - К., 1997; Пахаренко В. Нарис української поетики: (до нових 
підходів у вивченні літератури)// Укр. мова та літ. - 1997. - № 29-32. 

11 



Розділ перший 

МИСТЕЦТВО СЛОВА 

^^0¥^рГ
 ̂

w 

«V4. 



ФЕНОМЕН МИСТЕЦТВА 

Повертаючись до схеми "мисленно-чуттєвого древа", 

розглядаємо філологію як своєрідне відгалуження мистецтво-

знавства, котре, своєю чергою, є однією з гуманітарно-суспіль-

них наук. Останні разом з природничими входять до загальні-

шого поняття науки як такої. Це одне з трьох основних розгалу-

жень древа. Наука чи не найбільше пов'язується зі сферою 

людського "раціо", розумово-понятійного пізнання світу, тоді як 

віра - з інтуїцією, мораллю, трансформованими у різновиди 

релігійних учень, а мистецтво - з образно-емоційними та ігровими 

виявами творчості. Певна річ, між цими трьома видами культури 

й духовності немає такого різкого розмежування, адже виростають 

вони зі спільного "стовбура" емоційно-мислительного осягнення, 

переживання, творення світу. 

Щодо науки, то її виразна диференціація окреслюється 

лише в XIX ст. Скажімо, "наука наук" філософія у давнину 

включала в себе всі математичні, природничі та деякі з гу-

манітарних дисциплін. Гомера, Сократа, Платона, Аристоте-

ля однаковою мірою вважали як філософами, так і митцями. 

"Філософський камінь" шукали алхіміки, "філософським 

інструментом" називався перший термометр...  

Не дивно, що й досі літературознавство відчуває ледь не 

найбільшу спорідненість із філософією, а не з мистецтвознав-

ством чи бодай окремими його видами. Сюди ж сягають своїм 

корінням і вульгарно-соціологічні погляди на літературу як на 

одну з форм суспільної свідомості та відображення лише видимої 

дійсності. Абсолютизація цих поглядів дала в історії нашої 

літератури чимало сумних і навіть трагічних наслідків. 

На Заході ж, навпаки, заходячи до феномена мистецтва 

з іншого боку — через біологічні, психоаналітичні, міфопое-

тичні та інші аспекти дослідження окремої людини, "колек-

тивного несвідомого" тощо, лишали в тіні чинники соціологічні, 

історичні, політичні та ін. 
Сказане, звичайно, не означає, що "нам були зовсім 

недоступні "їхні" методи аналізу, а "їм" - "наші". Як поба-
чимо далі, міфопоетичні та психологічні підходи до художньої 
творчості активно впроваджували такі видатні вітчизняні вчені, 

24 



як О.Потебня, І.Франко ще наприкінці минулого століття. 
Але внаслідок притлумлененя їх поглядів офіційними 
панівними доктринами вони довго лишались на периферії 
наших мистецтво- та літературознавчих студій і тільки 
віднедавна здобули належне визнання. 

З другого боку, скажімо, учень основоположника психо-
аналітичного підходу до художньої творчості З.Фройда, пред-
ставник наступного покоління В.Франкл, досить слушно за-
стерігає від вивищування однієї якоїсь сфери знань над ін-
шими. Нині менш ніж будь-коли, вважає він, не можемо обі-
йтися без фахівців, але "небезпека полягає зовсім не в спе-
ціалізації як такій, та й не в нестачі універсалізації, а швидше 
в тій позірній тотальності, яку приписують своїм знанням 
так багато вчених... Тоді, коли це відбувається, наука пере-
творюється на ідеологію. Щодо, зокрема, наук про людину, 
то біологія перетворюється при цьому на біологізм, психоло-
гія — на психологізм і соціологія — на соціологізм..."1. 

Уявімо, що в кутку кімнати до стелі підвішено три геометричні 
фігури: кулю, конус і циліндр. Тепер спроектуймо їх на підлогу. Що 
маємо? В усіх трьох випадках — круг. Далі спроектуймо ті ж самі тіла 
(фігури) на стіну: круг, трикутник, прямокутник. Так В.Франкл ілю-
струє два закони просторової онтології* : 1) неоднакові фізичні тіла, 
будучи спроектованими з вищих (об'ємних) у нижчі (площинні) виміри, 
можуть давати однакове зображення; 2) одне й те ж саме тіло може 
давати в нижчих вимірах неоднакові зображення. 

Що й казати про таке феноманально складне "тіло", як 
людина. "Проекція" її на будь-яку із "площин" — створених 
нею ж таки наук і мистецтв, інших видів діяльності — буде 
неповною, спрощеною, хоч деякі з її "граней" і відбиватиме. 
Так учень З.Фройда, не відкидаючи, досить істотно обмежує 
претензії будь-якої з наук на "всю" людину. А отже, й пре-
тензії колишнього "їхнього" психоаналізу, біологізму і "нашого" 
соціологізму. 

Ми ж говоримо про мистецтво як одну з "проекцій люди-
ни" і як складник духовної культури людства загалом. У своїх 
розмаїтих виявах воно теж "проектується" на нескінченну мно-
жинність "площин" людської суті, духу, чину: є і засобом ху- 

1   Франкл В. Человек в поисках смысла. — М., 1990. — С.46. 
* Онтологія [ov(o'vrog) — суще] — вчення про першооснови буття, всього 
сущого. На думку ідеалістів, найзагальніші поняття буття осягаються за 
допомогою надчуттєвої і надраціональної інтуїції; матеріалісти вживають 
цей термін при витлумаченні тих явищ об'єктивної дійсності, що існують 
незалежно від свідомості. 

25 



дожнього осягнення й естетичного переживання світу, перетво-
рення його за законами краси; і джерелом творення нової, есте-
тично заряджені дійсності; і виявом ігрової сутності людини, її 

міфотворчої й загалом творчої енергії; і важливим посередни-
ком у так званих сакральних (освячувальних) дійствах, у риту-
алізації та карнавалізації життя; і дійовим інструментом вихован-
ня й розбещення, мобілізації й деморалізації... 

Ставимо три крапки, засвідчуючи цим неможливість дати 
універсальне і всебічне визначення мистецтва. Тим часом так 
званий здоровий глузд, аналітичне начало нашого "я" зму-
шує доскіпуватися: що ж головне у наведених і ненаведених 
характеристиках, що було "спочатку". Такі собі "дитячі" 
запитання*. Намагаючись відповісти на них, мандруємо в гли-
бину століть, до тих часів, коли відомі нам писемні джерела 
зафіксовують появу слова, вживаного на означення цього  

феномена. 
...Десь на середину V ст. до н.е. припадає розквіт класичної грець-

кої драми, як і живопису, скульптури, архітектури, себто різновидів 
того, що згодом дістало узагальнену назву мистецтва. У цей же час 
особливо цінується робота майстра своєї справи — столяра ткача 
коваля. На означення їх діяльності існувало спільне поняття т^п- У 
"Прикутому Прометеї" Есхіла при переліку найрізноманітніших техне 
названо і приготування їжі, і знахарство та ворожіння, і обробку заліза, 
міді, срібла, золота; у Платоновому "Софісті" - земелеробство, виго-
товлення реманенту, догляд за тілом, полювання, математику, бороть-
бу, хист до наживи... 

А поряд (наприклад, у "Жабах" Аристофана) зустрічаємо визна 
чення техне стосовно праці видатних драматургів-трагіків. Тож нині, 
залежно від контексту, це слово перекладають по-різному: "ремесло , 
"наука", "мистецтво". „ 

Щось подібне маємо в сучасному вживанні слова "майстер сто-
совно митців. При цьому ми вже майже не відчуваємо переносності 
виразів типу: "майстер сцени", "майстер живопису", "В майстерні ху-
дожника слова" (назва однієї з праць літературознавця О.Білецького); 
або й без додатків: "майстер такий-то" (та ще з означеннями - видатний, 
відомий, знаний тощо). 

Слово "мастак" (умілець), пов'язане з "майстер", у білорусів дало 
узагальнену назву мистецтва ("мастацтва"), і вужче — художньої літе-
ратури ("мастацкая літаратура"). Наш термін художня література є 
прямою калькою з російського "художественная литература", хоча це 
й нелогічно, бо в нас не вживається слово "художества" як збірне до 

* Психологи спостерегли, що ті запитання, які ставить перед дорослими 
дитина до п 'яти-шести років, належать до найбільш глобальних, 
універсальних онтологічних і космогонічних питань людства. 

26 



різних видів мистецтва (пор.: "академия художеств" — "академія мис-
тецтв", а якби ще логічніше — то треба б "академія мистецтва", оскіль-
ки "мистецтво" як родове поняття, що має різні види, мало б уживатися 
в однині). 

Тож чи не ліпше було б нам удаватися до терміна "мистецька 
література", підкреслюючи цим її видову належність до мистецького 
родуі Певна річ, поламати мовну практику, що "історично склалася", 
— справа непроста та й навряд чи досяжна. Однак у цьому підручнику, 
бодай для того, аби незвичністю словосполуки викликати загостреніше 
сприйняття суті самого явища, чергуватимемо обидва терміни. Тим паче, 
що практика вживання слова "мистець" стосовно письменників теж 
"історично склалася" і збереглася в українській діаспорі. З другого боку, 
вживаємо ж ми поряд з ідіомою "майстер слова" також і "художник 
слова", хоч маємо й давніше, запозичене з німецької, — "маляр"... 

Цей етимологічний екскурс допоміг нам наблизитись і до суті 
давньогрецького поняття "техне": то і ремесло; майстровитість, і сло-
весне "мастацтво". Щось подібне сталося й зі словом "талант", яке 
спочатку означало буквально "терези" і використовувалось як вагова 
та грошово-вагова одиниця (наприклад, Геродот за перемогу в одному 
з діонисійських конкурсів отримав 10 талантів)1. 

Напевне, коли за мистецький талант (у сучасному розумінні цих 

слів) почали платити, тоді й хист (техне) мастака ставав ремеслом. 
Отут слід шукати й витоки наступного розмежування та 

постійної дихотомії в підходах до мистецтва: з одного боку — 
дар Божий, гра, безперешкодний політ фантазії, творчої уяви, 
свобода й незалежність мистецьких ідей і форм; з другого — 
тягар і спокуси професіоналізму, роботи напродаж, отого ба-
нального "хто платить, той і замовляє музику". Ті, кому вда-
валося максимально розвинути перше і звести до мінімуму 
друге, сягали чи не найбільших успіхів у роботі "на вічність". 
І майже завжди "краще в світі жилося" тим, що чинили 
навпаки. Звичайно, не без винятків.  

То що ж найголовніше, найхарактерніше в наведеному 
вище й не завершеному визначенні мистецтва? В чому його 
самобутність, несхожість на жоден інший вид людської діяль-
ності? І чи можна знайти цей "спільний знаменник" у таких 
надзвичайно різних видів мистецтва, як, наприклад, архітек-
тура і малярство, музика і скульптура та ін.? 

Представники марксистської естетики вбачають таку спільність у 
тому, що зводять усі види мистецтва до   форми суспільної свідомості з 

' Ян Парандовський, автор відомої "цікаволітературознавчої" книжки 
"Алхімія слова" (К., 1991), між: іншим, зазначає, що, як на теперішні 
часи, то була "божевільна сума" (С.46). Один талант дорівнював 25 кг 
юлота. 

11 



притаманним цій формі естетичним освоєнням дійсності — відображен-
ням її у конкретно-чуттєвих образах відповідно до певних естетичних 
ідеалів. За всієї, здавалося б, чіткості й послідовності такого підходу, 
він має багато вразливих місць. "Дитячі" настирливі "чому" тут можна 
ставити буквально до кожного виділеного в тексті слова. Чому тільки 
суспільної свідомості? Адже й індивідуальної - теж. Причому, в більшості 
видів мистецтва творча індивідуальність, її самовираження відіграють 
колосальну роль. Далі. Чому тільки свідомостП А куди ж діти позасвідо-
ме, ігрове, розважальне, "діонисійське" начало? Чому тільки освоєння та 
відображення "дійсності"? Дуже вже утилітарно, прагматично. Спробуймо 
хоча б осягнути, а не "освоїти" цей світ із його реальною та ірреальною 
"дійсністю" і "недійсністю", з одвічним і довічним протистоянням життя і 
смерті, краси і потворності, правди і кривди, добра і зла... Далі. Чому 
тільки в "конкретно-чуттєвих образах"? Мистецтво живе, пульсує, роз-
вивається в постійній взаємодії абстрактного і конкретного; образів-
символів, алегорій, персоніфікацій - і фактурної (наприклад, скульптурної) 
пластики... Далі. Чому тільки відповідно до естетичних ідеалів? Деякі 
течії сучасного мистецтва не визнають жодних ідеалів, зокрема й ес-
тетичних. 

Усі ці "чому" тут поставлено для того, щоб відтінити своєрід-
ність, феноменальність мистецтва способом "від протилежного" (про-
демонструвавши, чим воно "не є", а радше, "не зовсім є").  

З другого боку, не є воно й цілковитою грою. Свого часу Ф.Шіллер 
пояснював походження образотворчого мистецтва вродженим "інстинк-
том гри" в людини. У XX ст. нідерландський історик культури И.ГейзінГа 
у книжці "Homo ludens" обгрунтував провідне значення гри у виникненні 
та розвитку культури й мистецтва. Але щодо мистецтва образотворчого 
він же й зауважив, що на заваді версії гри тут стоїть трудомісткий 
характер виготовлення предметів (скульптур, будівель, орнаментів тощо). 
"Коли б ми взялися виводити мистецтво цілковито з якогось гіпоте-
тичного "ігрового інстинкту", це зобов'язало б нас вивести з нього й 
архітектуру з малярством. Чи ж не безглуздо було б приписати простому 
мазюканню, скажімо, печерні фрески Альтаміри? Адже саме до цього 
зводилося б приписування їх "ігровому інстинктові". Що ж до будів-
ництва, то сюди ця гіпотеза й геть не підходить, адже естетичний імпульс 
тут грає далеко не панівну роль, що переконливо доводять споруди 
бджіл та бобрів. Хоча першорядне значення гри як культурного чинника 
є основоположна теза цієї книги, ми все ж стверджуємо, що походження 
мистецтва не з'ясувати посиланням на ігровий, хоч би який там 
природжений, "інстинкт". Щоправда, коли ми спостерігаємо певні взірці 
з багатющої скарбниці форм образотворчого мистецтва, буває таки 
нелегко притлумити думку про гру фантазії, про грайливу творчу здат-
ність духу чи руки. Буйна гротесковість танцювальних масок у первісних 
народів, потворні переплетіння постатей на тотемічних стовпах, магічна 
плутанина орнаментальних мотивів, карикатурні спотворення люд-
ських і звіриних фігур - усе це неминуче навіює припущення, що  

28 



саме гра була тією вихідною точкою, з якої виросло мистецтво. Але 

тільки  навіює і тільки припущення"1. 

Коли ж говорити про "мету", "завдання", "цілі" мистец-
тва, то й тут нині спостерігаємо найширший спектр думок і 
тверджень: від визнання його залежності, підпорядкованості 
суспільству, панівній ідеології, а далі й вимог свідомого 
"служіння" тій чи тій партії, класу тощо до цілковитого відки-
дання такої залежності, загалом неприйняття якихось праг-
матичних "цілей" мистецтва, ба навіть тези про відтворення 
ним реальної дійсності. 

Певна річ, наявність різних видів мистецтва ще більше 
посилює неоднозначність відповідей на ці питання, бо, скажі-
мо, в архітектурі чи декоративно-ужитковому мистецтві на-
вряд чи можливим є такий ступінь внутрішньої свободи мит-
ця, незалежності його від "замовника", як, приміром, у музи-
ці. А все ж навіть такі досить матеріальні речі, як петриківські 
розписи чи різноманітні гуцульські вироби з дерева, саме в 
міру їх мистецького вдосконалення втрачають практичне за-
стосування і стають, користуючись висловом І.Франка, "шту-
кою для штуки". 

У статті "Література, її завдання і найважніші ціхи" (1878) І.Фран-
ко стверджував, що на ділі ніколи не було літератури, яка стояла б 
понад реальним життям. Згодом він багато в чому доповнить свої погляди 
(про це — далі), ми ж наразі завважуємо: певна річ, мистецтво, 
як одна з феноменальних "проекцій" людини на світ і навпаки, ніколи 
не існувало відрубно від інших її "проекцій" — науки, релігії, моралі, по-
літики, а також від соціального і національного життя. І з цього погляду 
термін "мистецтво для мистецтва" начебто не витримує критики. Але 
коли підходити до нього з погляду автономності, своєрідності, не-
повторності мистецтва в його різновидах, тоді визнаємо рацію і за 
твердженнями, згідно з якими "метою" мистецтва є саме мистецтво, 
його відшліфовування, відточування, доведення до щонайвищої доско-
налості, гармонії: саме таким воно найкраще досягатиме і тих "завдань" 
та "цілей" які зазвичай на нього покладають, — виховної (дидактичної), 
естетичної (розвиток чуття красивого), пізнавальної (гносеологічної), 
оцінної (аксіологічної) або ціннісної, моделюючої, комунікативної, про-
пагандистської та ін. 

Основою мистецтва вважають художній образ. Тлумачать 
це поняття по-різному: як єдність змісту і форми; як художню 
форму, що породжує зміст і втілює його; як міф тощо. 
Детальніша мова про це також піде далі. Тут лише наголоси- 

1 Гейзінга Й. Homo ludens. — К., 1994. — с. 191-192. 

29 



мо відмінність художнього образу від інших (документального 
ілюстративного), а також від наукових понять. Мистецтво 
звернене насамперед до чуттєвої сфери людини, тоді як наша- 

до розумової, хоч, звичайно, непрохідних мурів тут нема. 
Мистецтво - і специфічно відтворює дійсність, і виголошує їй 
"вирок" (М.Чернишевський), і перетворює її в естетичну 
даність, і створює окрему дійсність, "яка викликує в нас пере-
живання, потрібні для нашої психіки, котрих не може дати 
нам реальна дійсність"1; і втамовує людську потребу гри-зма-

гання (Й.Гезінга); і "грає" на різноманітних природних люд-
ських інстинктах та набутих індивідуальних і соціальних при-
страстях, інтересах, прагненнях... Мистецтво - завждиібага-
тогранніше, об'ємніше, "кулястіше" (згадаймо схему В.Фран-
кла) від його витлумачень чи то з матеріалістичного, чи з 
ідеалістичного полюсів; воно - вольтова дуга між ними: витвір 

людини в пориванні до вищих сфер, трансцедентного ідеалу, 
краси, гармонії, - і "продукт", виріб її матеріальної діяль -
ності, фізичних зусиль та біологічних потягів.  

Коли виводять різницю між науковим і художнім осяг-
ненням світу, то зазначають, що наука оперує теоретичними 
положеннями, категоріями, поняттями, силогізмами, нама-
гається об'єктивно дослідити загальні закони буття, розвитку 
природи, суспільства, проникнути непроникність   речей у 
собі" тощо- тоді як мистецтво витворює образ, міф, діє на 
нашу психіку, частіше йде від окремого до загального, а не 
навпаки. Але варто додати, що незрідка у своїх штутавних 
прозріннях і пророцтвах (згадаймо Нострадамуса, Шевченка) 
мистецтво, виходячи на рівень найвищої напруги отієї  воль-
тової дуги", бачить і відчуває, переживає, осягає значно глиб-
ше  ніж наука. Це не означає, що його потрібно ставити на 
перше місце, а науку - на друге чи вибудовувати якісьшіш, 
ієрархічні критерії. Але це означає невториншсть у світовій 
еволюції художніх відчуттів, естетичних, гуманітарних знань 
Часто для унаочнення різниці між наукою і мистецтвом наводять 
приклади підходу, скажімо, до теми кріпацтва вченого-юторика і по-
Гт    «Псі ілюструватиме посиланням на різні джерела  ста 
тистичні дані, документи, у Шевченка оживає в Р*™* ' не™СТОрпних 
образах Але поет жодною мірою не є лише ілюстратором істори чи 
віддзеркаленням сучасності. Він їх переживає І змушує переживати чи- 

' Антонин Б.-1. Національне мистецтво: Спроба ^аліапинног системи 
мистецтва//Наука і культура: Україна. - Bun. 24. - К. 19Ш      к*.ш. 

ЗО 



тача, він видобуває з них загальнолюдські перестороги та уроки, 
незалежно від того, чи малює образок реального життя та сновидінь 
селянки — "Сон" ("На панщині пшеницю жала...") — чи вдається до 
прямих публіцистичних інвектив ("О люди! люди небораки!.."). 

Філософ: 
"Що таке річ у собі? Ми доберемося до речі в собі тільки коли 

наша думка перш добереться, нарешті, просто до речі як до речі.  
Келих є річ у якості вмістища. Щоправда, це вмістище потребує 

виготування <...> Вмістимість забезпечується, очевидно, дном і стінка-
ми келиха. Але постривайте! Хіба, наповнюючи келих вином, ми ллємо 
вино у дно і стінки? Ми ллємо вино максимум між стінками на дно. 
Стінки і дно — звичайно, непроникне у вмістищі. Тільки непроникне 
— це ще не те, що вміщує. Коли ми наповнюємо келих, те, що вли-
вається, тече до повноти в порожній келих. Порожнеча — ось те, що 
вміщує у вмістищі. Порожнеча, це Ніщо в келиху, є те, чим є келих як 
умістище, що приймає"1. 

Поет: 
Я — цинкова форма. А зміст в мені — вишні, 
терново-огненні запилені кулі, Що зорі багряні 
пили на узвишші І зірвані, п'яні лежать, як 
поснулі. 

Я — цинкова форма. А зміст в мені — груші, 
Суперниці сонця, світильники саду, З 
республіки соків заблукані душі, Підібрані в 
пелени в ніч грушепаду. 

Я — зрізаний конус. А зміст мій до скону — Все 
незалежнне, що вплине у мене: Дині-дубівки, 
чи промені хрону, Чи гички хрумтливої тіло 
зелене. 

Я — цинкова форма. А зміст не від мене, 
Підвладне я часу, підвладне потребам, Коли 
ж я порожнє в бутті цілоденнім, Тоді я по 
вінця насипане небом. 

(І.Драч, "Балада про відро"). 

Як бачимо, філософ і митець ведуть мову нібито про ідентичні 
речі в собі — келих і відро. Але коли перший пробує осягнути свій 
предмет за допомогою логічних розмірковувань, то, зрештою, доходить до 
поняття порожнечі, яку означує все ж не логізовано, а образно: 
"Ніщо в келиху". Певна річ, він знає, що келих не може бути абсолютно 
порожнім (принаймні в земних умовах) і що вино, яке туди вливаєть-
ся, витісняє повітря. Але йому важливо проілюструвати непроникність 
речі в собі. 

' Хайдеггер М. Искусство и пространство//Хайдеггер М. Время и бытие. 
- М., 1993. - С.318. 

31 



Поет же, ведучи мову од першої особи, ніби перевтілюється в ту 
річ олюднює її, завдяки чому оживає світ, здавалося б, неживого фізич-
ного тіла, допомагаючи "приручати", одомашнювати абстрактні кате-
горії. Адже митець і не претендує на наукову вичерпність, непідвладну, 
зрештою, і філософові. Бо коли бути до решти послідовним, то келих 
як умістище, що приймає, є келих як умістище, що приймає, і ніщо 
інше А Ніщо в келиху є Ніщо в келиху і ніщо інше. Простіше кажучи, 
келих є келих, а Ніщо є Ніщо. Між ними - також непроникність. Як і 
між келихом і Чимось, що в нього вливається. Різниця в тому, що 
Ніщо як Універсум може вміщувати Все. 

Так само й митець: він не тільки посудина, яку Деміург наповнює 
вином часу, а й те вино, і все, що схоплює, одивнює, перетворює в іншу 
дійсність його фантазія (як у даному разі - завдяки погляду "очима 

відра). 

Утім, твердження, нібито науковці мислять лише понят-
тями, а митці — образами, є певним спрощенням проблеми. 
Так, психологи розрізняють три однаково важливі в людській 
діяльності види мислення та почування — теоретико-наукове, 
мистецьке і практичне. Всі вони (із переважанням якогось 
одного) певною мірою притаманні кожному індивідові. Не так 
і рідко можна зустріти поєднання в одній особі митця, вченого 
і ділової, практично мислячої людини. Інша річ, що це не 
завжди допомагає вдосконалюватися в одному якомусь на-
прямі. Хоч тут теж є як свої плюси, так і мінуси. В історії 
нашої культури ледь не всі найпомітніші постаті само- чи 
несамохіть сполучали в собі щонайменше іпостасі науковцях 
митця (а неріздка — ще й громадського діяча). Та й "чисті" 
науковці іноді вдаються до образної мови. Тож доцільніше 
говорити про відмінності не між науковцем і митцем, а загалом 
— між наукою і мистецтвом у їх "чистому" вигляді. 

За такого підходу наука постає як сфера позаморальна й 
позаестетична. Особливо це стосується "точних" наук: вони 
відкривають і досліджують об'єктивні закономірності розвитку 
матерії (хімічні перетворення, фізичні, біологічні та інші 
закони), не пов'язуючи їх з етичними чи естетичними катего-
ріями. 

Що ж до мистецтва, то воно в усіх своїх різновидах так 
чи інакше має справу не тільки зі сферою естетики чи психо-
логії, а й постійно перебуває в силовому полі етики: прагне 
навернути оті закони на добро чи на зло, правду чи кривду, 
користь чи шкоду людині, природі, світові. 

32 



Саме тому й науково-технічний поступ неодмінно по-
требує морального "забезпечення", інакше з блага він обер-
тається карою. Образно кажучи, для людства не менш важли-
вою, ніж вага того яблука, що змусило Ньютона відкрити закон 
земного тяжіння, є вага біблійної притчі про яблуко спокуси. 
А то й більш важливою: плоди з дерева пізнання не маємо 
права зривати, морально не дозрівши до цього. Навіть коли ті 
плоди нібито самі падають на голову... Так нині, в опромі-
ненні Зірки Полин, прочитується біблійна оповідь про пер-
вородний гріх людини. 

Мистецтво, розвиваючи емоційну, моральну, естетичну 
сфери, розв'язує відому ще з шумерських часів (XXX—XXV 
ст. до н.е.) дилему красивого і корисного в дусі біблійного ви-
разу: не хлібом єдиним живе людина...  

ВИДИ МИСТЕЦТВА, ЇХ 
ПОХОДЖЕННЯ, КЛАСИФІКАЦІЯ 

Попри всі названі й неназвані відмінності між наукою і 
мистецтвом, вони все ж таки мають і спільне коріння — в 
людині, її земному бутті та космічному світовідчутті, в її праг-
ненні осягнути таємниці Всесвіту, власної психіки, задовольнити 
потребу самовираження, гри, змагання,пристрасті, продовжи-
тися в наступних поколіннях чи бодай причаститися до 
нетлінного. 

Видається дуже вірогідним, що в міру заглиблення у ста-
родавні часи ця спільність, нерозчленованість науки і мистец-
тва дедалі зростає — аж до первісного синкретизму 
(auvKpT|Ti.cj|i6c; — об'єднання; від auvKptfxco — зрощую, зливаю). 
Власне, за синкретизму всі три гілки дерева ще зрощені, не 
відгалужені од спільного стовбура. Віра (міфологія, магія, ри-
туал) постає водночас і первісною формою науки та мистец-
тва: так відчувається, осягається, мислиться світ. Усе довкілля 
— рослини, тварини, ріки, природні стихії, з одного боку, 
наділяються людськими властивостями (антропоморфізм 
від avSponoi; — людина і |aop<prf — вид, форма); з другого — 
обожнюються (пантеїзм від Ttav — усе і 9єб^ — бог). 

2 5 5  
33 



Тим-то й первісні зображення (наскельні малюнки, ор-
наменти, вирізані з дерева чи витесані з каменю, виліплені 
з глини фігурки тварин тощо), як і ритуальні дійства, 
обрядові танці, пісні, були водночас і заклинаннями, магією 
(цосуєйх — чаклунство), і зачатками різних видів мистецтва. 
Зображення звірів чи навіть неорганічних предметів 
диктувалося прагненням через діткнення до зовнішньої форми 
сягнути і внутрішньої суті зображуваного. А також вірою в 
те, що існує кревна спорідненість між людьми і певними 
тваринами або рослинами, явищами природи, предметами, 
котрі вважалися родоночальниками й захисниками того чи 
іншого племені, роду (тотемізм — від англонкінського totem, 
буквально — його рід). 

Слід згадати і щільно пов'язані з цими віруваннями 
анімізм (лат.* anima, animus — душа, дух) — визнання 
незалежного начала, душі у людей, тварин, рослин, предметів; 
та фетишизм (франц. fetishe, від португальського fetico — аму-
лет) — поклоніння чудодійним предметам неживої природи. 

Отже, обожнюючи й олюдинюючи природу, вимолюю-
чи в неї покровительства в полюванні, у грі-змаганні, люди 
на цій синкретичній стадії поступово вчилися створювати 
словесні (казки про тварин), пантомімічні (n&vxoC,— весь, усі-
лякий — і ЦЇцоС, — наслідування), графічні (yp&qxo — пишу, 
креслю), скульптурні (sculpere — висікати) образи. Згодом на 
цій основі почали вдосконалюватися, розмежовуватися, роз-
галужуватися найдавніші види мистецтва. Спочатку, мабуть, 
декоративно-ужиткові, оздоблювальні, первинні будівлі, 
кріпосні споруди, хороводний спів і танок (від Хорса, бога 
сонця), пантоміма, живопис, скульптура; далі — музика, те-
атр, художня словесність... 

Звичайно, тут майже неможливо достеменно з'ясувати послідов-
ність (чи одночасність) виходу із синкретичного стану і більш-менш 
окресленої появи тих чи тих видів мистецтва. Адже навіть нібито вже 
цілком окреслена давньогрецька родина муз** ще зберігає сліди як 
нерозмежованості з наукою (наприклад, тут є муза історії Кліо, муза 
астрономії Уранія), так і незбігу з сучасним поділом мистецтв (муза 
гімнів Полігімнія, любовних пісень — Ерато, ліричної поезії — Евтерпа, 
героїчного епосу — Калліопа, комедії — Талія, трагічної поезії і театру — 
Мельпомена, танцю — Терпсихора). Із дев'яти муз лише Терпсихора 

* Далі подаємо латинські слова без позначки "лат.". 
** У поемі "Теогонія" Гесіод (бл. VIII—VII ст. до н.е.) назвав дев'ять муз 
і визначив їх ієрархію. 

34 



і Мельпомена нині зберігають "статус" покровительок окремих видів 
мистецтва. Тож коли говоримо про "десяту" музу — кіно, як і інші 
сучасні відгалуження (художнє фото, відеокліп, телемистецтво), то тут 
і Гесіодова ієрархія муз, і теперішня їх "нумерація" — вельми умовні. 

Аж ніяк не допомагає в нинішній класифікації видів мис-

тецтва і знання того факту, що ті музи, які тепер відійшли 

до "відомства" науки (принаймні Кліо), первісно цілком 

відповідали й тодішнім уявленням про мистецтво: історичні 

оповіді, поряд із епічною (найчастіше — героїчною) поезією, 

призначалися не для читання, а для строфічної декламації 

під урочистий музичний супровід. 

На сьогодні є кілька різноаспектних параметрів класифі-

кації видів мистецтва. Так, від часів німецького письменника 

і вченого Ґ.Е.Лессінґа та його праці "Лаокоон, або про межі 

малярства і поезії" (1766) утверджується поділ мистецтва на 

основі стосунків різних його видів з категоріями часу і про-

стору. У малярстві та скульптурі, вважає Лессінґ, знаходять 

відображення насамперед тіла (предмети), розташовані одне 

біля одного, тобто у просторі; тоді як у поезії (себто — в ху-

дожній літературі загалом), завдяки нематеріальності словес-

по-художніх зображень, а також відтворенню дії з'являється і 

часова тяглість образів. 

Відповідно до цієї "системи координат" і досі поділяють 

види мистецтва на просторові (скульптура, живопис і графіка; 

архітектура, художнє фото, декоративно-ужиткове мистец-

тво), часові (музика, спів) та просторово-часові (хореографія, 

театр, кіно, цирк). 

Звичайно, нині не можна не бачити й недосконалості 

такого поділу. Скажімо, архітектура не тільки обіймає та опа-

новує певний простір, а й відображає та перетворює свій час, 

що особливо наочно постає в порівнянні різних архітектур-

них стилів. Те ж саме можна сказати й про скульптуру, живо-

пис і графіку та їх існування не лише в просторі, а й у часі. Не 

кажучи вже про такий новий вид мистецтва, як мультипліка-

ція, де "оживає" малюнок, долаючи часові та просторові об-

меження, поєднуючись із дією, музикою, танцем, співом тощо. 

Л куди віднести такі новонароджені й не всіма ще визнані за 

види мистецтва відгалуження, як дизайн чи промислове мис-

тецтво? Адже вони включають у себе не лише художньо-архі-

тектурні вирішення, а й, наприклад, аудіо- та відеотехні- 

35 



ку, комп'ютерні технології, засоби психологічного впливу чи 

розрядки і т.п. 

Є інша класифікація видів мистецтва, відповідно до якої 
їх співвідносять із тими органами відчуття, що на них вони 
діють найбезпосередніше. Цю класифікацію можна було б 
назвати рецепторною (receptor — той, що сприймає). Рецепто-

ри _ чутливі нервові закінчення аналізаторів більшості тва-
рин і людини, які сприймають подразнення і перетворюють 
його енергію на нервове збудження. У літературознавстві, як 
і загалом у мистецтвознавстві, вживаються терміни рецепція 

(сприймання) та реципієнт (сприймай; узагальнене до читач, 
слухач, глядач). 

Отже, за цією градацією, види мистецтва поділяють на 
слухові (музика і спів; очевидно — і радіоінсценізації та ху-
дожні читання), зорові (скульптура, живопис і графіка, архі-
тектура, художнє фото, декоративно-ужиткове мистецтво) і 
синтетичні (хореографія, театр, кіно, телемистецтво, цирк, 
дизайн, "промислове мистецтво " та інші можливі новоутво-

рення). 
На відміну од просторово-часової класифікації, рецепторна 

є більш наближеною до людини, а власне — її біологічних 
даних. Проте і вона не може претендувати на вичерпність чи 
універсальність. Очевидно, якщо підходити до мистецтва та 
його видів з погляду психології, можна вибудувати й таку кла-

сифікацію, яка враховуватиме саме цей аспект їх дії — на 
психіку людини. А з погляду теорії інформатики — ще інший; 
історії, філософії, соціології, етнології (народознавства) — що-
разу кут зору на мистецтво та його види змінюватиметься. І 
кожного разу це додаватиме щось нове до їх розуміння та 
розмежування. Що ж до самого мистецтва як "штуки для 

штуки", то воно в своїй глибинній феноменальній суті лиша-
тиметься єдиним і незмінним. 

Чи не в усіх підручниках з літературознавства можна 
зустріти твердження, що література — найуніверсальніше з 
видів мистецтва. Підкріплюється це твердження вагомими 
аргументами, головний з яких той, що література, звертаю-

чись до внутрішнього зору, слуху та інших чуттів читача, його 
уяви, може викликати не менш, а то й більш сильні вражен-
ня, переживання, душевні порухи, мислительні процеси, ніж, 
скажімо, живопис, архітектура, скульптура і т.д. Справді, ху-
дожня література сприяє розвитку творчої уяви реципієнта 

36 



чи не найбільше порівняно з іншими видами мистецтва, і в 
цьому її значення важко переоцінити. 

Однак із погляду відповідності глибинній, сказати б, ідеальній 
суті мистецтва чи бодай наближення до неї література, напевне, може 
й поступатися місцем, наприклад, перед музикою, котра є вираженням 
найрозмаїтіших, не опосередкованих словом емоцій, настроїв, душев-
них порухів і духовних станів і має могутній вплив на слухача. А маляр-
ство, яке не потребує перекладу? А театр, де поєднуються слово, музи-
ка, пантоміма? А кіно — найсинтетічніший на сьогодні вид мистецтва? 
'і другого ж боку, театр і кіно обмежують роль творчої уяви реципієн-
та. Особливо наочно це видно на прикладі телебачення, могутнього 
своєю сугестивною (навіювальною) дією "наркотику" XX століття, кот-
рий, розважаючи, повчаючи, гіпнотизуючи глядача, водночас відбирає 
в нього можливість розігрувати прочитане у власному "театрі уявлень", 
тобто паралізує співтворче начало. За цим — пряма небезпека виховати 
публіку в дусі давньоримської вимоги "хліба і видовищ". 

Загалом же спроби ієрархізувати види мистецтва про-
диктовані в чомусь і підсвідомим "відомчим" суперництвом 
мистецтвознавців (за простим житейським принципом, влуч-
но схопленим народною приказкою про "своє болото"), і та-
кою загальнолюдською психологічною рисою, як намагання 
"розікласти по поличках", вишикувати "за ранжиром" (ще з 
античних часів відомий поділ на "високі" й "низькі" жанри), 
і, можливо, не в останню чергу — особливостями авторитар-
ного мислення. З огляду на це слушним видається міркуван-
ня: "Немає головних і другорядних мистецтв, але в кожну 
епоху є наймасовіший вид творчості щодо сили, глибини впливу 
та широчіні охоплення життєвого матеріалу й авдиторії 
(наприклад, театр в епоху французької буржуазної революції, 
кіно, телебачення нині)"1. Слушність цих тверджень, особливо 
першої фрази, не означає, що тут не може бути жодних 
застережень (надто стосовно подальших соціологічних критеріїв). 
Отож, розвиваючи початкову тезу, можна додати: як немає в 
природі головних і другорядних квітів, дерев, звуків, запахів, 
кольорів тощо, так немає і головних та другорядних видів 
мистецтва: кожен з них є унікальним, неповторним, 
доцільним і необхідним людині. Разом з людиною і суспіль-
ством вони народжуються, розвиваються, старіють і ніби 
відмирають, щоб відродитися в нових якостях. Відбувається 
як їх постійне розгалуження, так і об'єднання: можливо на-
віть, що так формуються передумови майбутнього синкретизму, 

1 Борее Ю. Эстетика. - М., 1969. - С.289. 

37 



нерозчленованості мистецтва і науки в їх прагненні охопити 
й осягнути, інтелектуально збагнути й естетично пережити 
цілісність буття. 

Певна річ, це не буде поверненням до первісного синкре-
тизму, а буде, — якщо постаріле людство взагалі здатне вир-
ватись із зачаклованого кола самознищення, — народженням 
чи воскресінням новітнього, набутого, синтезованого синкре-
тизму, що спиратиметься на плечі духовно забезпечуваного 
ним науково-технічного поступу. 

Не останню і не першу, а свою вагому роль у цій 
оновленій родині муз відіграватиме й муза художньої словес-
ності. 

МИСТЕЦТВО СЛОВА 

Слово — "клітина", "молекула" літературного твору. А 
він, своєю чергою, є текстовою першоосновою принаймні 
трьох на сьогодні найсинтетичніших видів мистецтва — те-
атрального, кіно і телевізійного. 

Художню літературу можна відносити до просторово-
часових видів мистецтва, бо вона вільно володіє та оперує 
цими вимірами; а також — до синтетичних, оскільки апелює 
до пам'яті органів зору, слуху, нюху, дотику, смаку, як і до 
"шостого чуття" (інтуїції, ірреального, трансцедентного). 

Є ще одна з багатьох можливих ^класифікацій видів мис-
тецтва, її притримується, зокрема, Й.Гейзінґа. Це, з одного 
боку, — пластичні види (скульптура, живопис, архітектура, 
декор); з другого — мусичні (насамперед музика, хореографія 
та інші з яскраво вираженою первиною гри). Свою актуаліза-
цію мусичні види мистецтва дістають лише при їх виконанні. 
Очевидно, художня література сполучає в собі і ті, й ті риси. 
Як мистецтво мусичне потребує постійного до себе звертання, 
актуалізуючись при кожному новому прочитуванні. А плас-
тичність зумовлена тим, що художні образи набувають в уяві 
реципієнта зримих, відчутних рис. Зрештою, літературний 
текст існує і в своєму суто фізичному обсязі, просторових 
вимірах. 

38 



Мистецький образ у найширшому розумінні — це умов-
ність, ілюзія, фікція, що постає як результат не лише осяг-
нення, відтворення і перетворення реальної дійсності, а й тво-
рення нового, уявного художнього світу. Коли шукають 
відмінність між наукою і мистецтвом, то іноді її зводять до 
того, що в основі науки лежить поняття, а в основі мистец-
тва — образ. Певна річ, це — спрощення. Але водночас така 
аксіоматизація є найпершою умовою подальшого розмежу-
вання, підвалиною структурно-системного підходу. 

Кожен із видів мистецтва має власні засоби образотво-
рення. У музики — мелодія, ритм; у малярства — барви, 
світлотіні; у скульптури — глина, гіпс, мармур і т.д. У літера-
тури — насамперед слово. 

Як уже зазначалось, О. Потебня проводив певну анало-
гію між словом і твором художньої словесності. Своєю чер-
гою, цю аналогію можна уподібнити до схожості будови 
мікро-, макро- та мегасвітів. У поділі художнього "космосу" 
на дедалі менші частки можна доходити до "молекулярного" 
і навіть "атомарного" рівня —завдяки поєднанню знань у 
сферах лінгвістики, поетики, психології, фольклористики, філо-
софії та. ін. 

Слово має, на думку О.Потебні, "зовнішню форму", 
"внутрішню форму" і значення. "Зовнішня форма" — звуко-
ва оболонка слова (на письмі позначається матеріальними знач-
ками — ієрогліфами, літерами тощо). "Внутрішня форма" 
слова — його етимон, себто, первинне значення. Дослідження 
цих значень, їх походження й розвиток вивчає етимологія 

(ETUJXOV — істина). 1, нарешті, — теперішнє значення слова. 
Таких значень може бути й кілька, але це не змінює моделі 
слова. Для наочності її можна зобразити у вигляді схеми: 

1 — "зовнішня форма", 
2 — "внутрішня форма", 
3 — значення. 

Подібно до цього і в художньому 
творі можна виділити: 
1 — форму, 
2 — попередній формозміст жанру, 
3 — зміст. 

39 

 



Про макро- та мегарівні мистецтва слова йдеться у наступних 
розділах підручника. Тож докладніше розгляньмо рівень "мікро". 

У різних народів одні й ті ж таки явища, предмети, дії 
означуються за допомогою неоднакових комбінацій звуків. Цей 
факт дає вагому підставу прибічникам семюлогічного підходу 
до розгляду мовних і літературних явищ стверджувати їх зна-
кову природу. Вони уникають самого поняття художній образ, 
замінюючи його поняттями знак, код, символ. За всієї нібито 
кардинальної відмінності такого підходу, суть досліджуваних 
явищ лишається незмінною (змінюється лиш їх означування, 
за семіологічною ж термінологією). Зародження й розвиток 
принципово різних мов та мовних кушів можна пояснювати і 
довільністю та випадковістю первісних означень, що ставали 
назвами, і віддаленістю та ізольованістю в минулому окремих 
цивілізацій (наприклад, індіанська і японська). 

Є принаймні три гіпотези походження мов — звуконаслі-
дувальна, вигукова, конвенційна (conventio — угода). Як видаєть-
ся, вони не виключають, а, навпаки, доповнюють одна одну. 
І наслідування звуків довкілля, і вигуки — перестороги, погро-
зи, радощів, болю тощо — могли слугувати тим первинним 
звуковим тлом, на якому поступово розвивавсь артикуляцій-
ний апарат людини, поставала здатність означувати (ослов-
лювати) світ за допомогою звукових комбінацій (сигналів, кодів, 
символів), виходячи саме з умовності таких "позначок", їх 
конвениійності. 

Скажімо, звукосполучення крук, що постало як звуко-
наслідування, означає в багатьох мовах індоєвропейського древа 
відповідного птаха. Але саме означає, означує його як "річ для 
нас", аж ніяк не схоплюючи його феноменальної суті як "речі 
в собі". Наступні стадії означування вже можуть певною мірою 
спиратись на попередні, що й зумовлює рух од випадковос-
тей до посилення закономірностей мовної еволюції. Зокрема, 
й у тих спільнокореневих мовах, що на нинішньому етапі 
сприймаються вже як автономні системи. 

На синхронних (належних до певних конкретних періодів, 
одночасових) "зрізах" слова фіксуються "вікові кільця" ет-
нопсихології, історії, різноманітних вірувань у їх часом химер-
ному взаємопереплетінні. 

Візьмімо для прикладу слово серце. Етимологи виводять його мате-
ріальну, звукову оболонку від праслов'янської основи *sbrdb, яка 
сягає ще глибшого індоєвропейського кореня *kerdi- (*kred-, *krd-). A 

40 



значеннєве наповнення цього — те, що міститься всередині, середина, 
серце. Розгалужена коренева система на індоєвропейському рівні охоплює 
і споріднені литовські слова Sirdis (серце), Sirdis (серцевина дерева), і грецьке 
харбіа (ирабіє) — серце, шлунок. Виходить, на доступному для спо-
стережень заглибленні це слово сягає своїм змістовим корінням внутрі-
шньої, серединної сутності людей, тварин, рослин, пов'язуючи з цією 
загадковою сутністю і властивість сердитися, і, навпаки, бути сердеч-
ним; виявляти сміливість (болгарське "сърдат" — "сміливий") і, навпаки, 
бути сердешним, плохеньким тощо. Так розвивався полісемантизм сло-
ва, побудований на його первинній образності й зафіксований нині в 
багатому фразеологічному, значеннєвому світі, що обертається навколо 
слова "серце". 

...Після ери трансплантації, вважає один з персонажів роману 
Ю.Щербака "Бар'єр несумісності" (1971), слово "серце" вживатимуть 
лише в суто анатомічному розумінні — як м'язове розширення крово-
носних судин, що виконує функції насоса в замкнутій біодинамічній 
системі організму. Нема потреби полемізувати з хірургом, до того ж 
літературним персонажем, позицію якого автор з метою увиразнення 
дещо шаржував. Понад те, мусимо навіть визнати певну рацію жорст-
куватого професорського глузду. Справді, тепер знаємо, що не в серці, 
а в голові людини зосереджено і її "керівний центр", і справжнє осердя 
емоцій, переживань, душевних порухів. А все ж навряд чи змусить нас 
це сучасне наукове знання відмовлятись від таких фразеологізмів, як 
"серце не камінь", "не серце, а камінь", "справи сердечні", "серце як 
не вискочить" та ін. А крім того, оголошувати "неперспективними" 
такі індивідуально-авторські метафори, як "серце на долоні" (П.Севак), 
"мандрівки серця" (Ліна Костенко), "протубернаці серця" (Теодор 
Орисіо). 

Зрештою, серце можна назвати і "насосом", але тоді матимемо 
гумористичний ефект. Наприклад: "Щось мій насос почав підводити", 
— такий собі гіркуватий гумор, і вже перед нами знову образне, пере-
носне слововживання, а не наукова термінологія. 

Отже, виникнувши як образ якоїсь таємничої внутрішньої суті 
людей, тварин, рослин, слово "серце" з плином часу поволі втрачало 
свою початкову образність, ставало нейтральним і навіть науковим термі-
ном. Для збудження нових образних значень воно мало вступати у зв'язки 
з іншими словами, уже в художніх текстах, і таким чином до певної 
міри зберігати пам'ять про свою первинну "внутрішню форму". 

У трактаті "Із секретів поетичної творчості" (1898) І.Франко, 
зокрема, цитує шевченківські рядки, 

Ви тяжкий   камінь положил и  
По сер ед    шля ху    і    р озбили  
О його, бога боячись, 
Моє м а л е є та убоге 
Те серце, праведне колись.  

Уривок із підкресленими дослідником словами супроводжується 
коментарем: "Тут майже що слово, то образ із обсягу дотикового  

41 



змислу, а всі образи, взяті разом, чинять сцену, повну руху і трагіч-
ної сили; ми почуваємо і тяжкість каменя, доторкаємося ногами 
шляху, почуваємо об'єм того малого серця, разом з ним перемірюємо 
довгу, просту дорогу і разом з ним почуваємо біль, коли його б'ють об 
камінь"'. Тобто Т.Шевченко загострює читацьке сприйняття за допо-
могою поєднання образу серця з іншими образами, побудованими на 
дотикових відчуттях. Нинішній читач сприймає оригінальні мистецькі 
знахідки Шевченка вже й крізь призму пізніших якісних змін в 
образотворенні. Та все ж і тепер звертає на себе увагу пластичність, 
із якою передано наругу над "колись" праведним серцем ліричного 
героя. Згадаймо й інші Шевченкові рядки: "І серце жде чогось. 
Болить.//Болить, і плаче і не спить,//Мов негодована дитина". Нова 
художня якість тут розгортається у вигляді порівняння. Згорнуту і вже 
застиглу форму подібного давнішого образного руху являють собою 
народнопоетичні фразеологізми типу серце не камінь. У виразах із 
постійними епітетами — щире серце, добре серце, праведне, велике тощо 
— елемент порівняльності зникає, і водночас посилюється їх 
загальновживаність, яка остаточно вступає у свої права на стадії 
згортання порівняльного звороту в одне слово (сердечний, безсердеч-
ний, сердешний, сердитий і т.д.). 

Однак ця образність навколо "серединного" слова багатого фра-
зеологічного гнізда знову й знову розбурхується входженням у його 
орбіту нових природних і штучних "супутників" (як-от "протуберанці 
серця"). Таким чином ніби здобувають друге дихання пантеїзм і ан-
тропоморфізм, але вже не як первісно-інтуїтивне вчування у світ, а як 
прагнення збагаченої науковими знаннями людини зберегти й свою 
чуттєву "половину" та духовне осердя і бути цілісною. 

Отже, відповідно до теорії О.Потебні, слово, постаючи 
як образ, міф, поступово, у стосунках з іншими словами-обра-
зами, втрачає своє первинне значення, завдяки чому розгор-
тається в часі, збагачується додатковими, іноді цілком проти-
лежними значеннями, творить як наукову, понятійну сферу 
(здебільшого за допомогою позбавлених значущого зв'язку із 
"внутрішньою формою", нейтрально-знакових, термінологіч-
них ресурсів), так і сферу мистецьку (переважно завдяки по-
стійно відновлювальній образності). 

Міфопоетичне мислення-творення-переживання світу 
виходило з того, що зв'язок між міфічним образом дійсності і 
нею самою як світом у собі не потребував доведення, спри-
ймавсь як аксіома. Іншими словами, за семіологічною термі-
нологією, означник (той-таки образ) ідентифікувався з означу-
ваним і навпаки. Коли, наприклад, наскельні зображення тва-
рин влучали списами чи стрілами, то це було і вправлянням, 

' Франко І. Зібр. творів. У 50 т. - Т.31. - К., 1981. - С.84. 42 



тренуванням, і ритуалом, що мав забезпечити успіх у полю-
ванні. Те саме — зі словесними замовляннями, продиктовани-
ми вірою, що образ певного об'єкта і сам об'єкт 
нероздільні. І що зображуючи, означуючи об'єкт, називаючи 
його, здобувають над ним певну владу. 

Коли ж було усвідомлено різницю між твореним люди-
ною образом, знаком об'єкта і самим об'єктом, тоді й слово-
образ почали сприймати як вимисел, не адекватний з 
дійсністю, як посередник між людиною і світом. Це й було 
початком усвідомлення слова як мистецького засобу. 

Стосунки означника і означуваного у міфі О.Потебня 
подає у вигляді формул А = X (і навпаки — X = А); у мис-
тецтві ж А<Х, тобто, образ об'єкта завжди менший від нього 
самого, ніколи не охоплює його всебічно. Поетичне (художнє) 
мислення є пояснення окремого іншим неоднорідним з ним 
окремим. Тому якщо поезія є в широкому розумінні алего-
рією, то наука намагається стати в певному сенсі тавтоло-
гією1. У цих роздумах переважає гносеологічний (пізнаннєвий) 
підхід, внаслідок чого мистецтво і наука ставляться на спільну 
платформу, розглядаються лише з погляду відповідності чи 
невідповідності об'єктові; проте виходячи з інших міркувань 
того ж О.Потебні, можна було б у загальній формулі мистец-
тва знак нерівності повертати і навпаки: А>Х, тобто образ 
об'єкта і не претендує на те, щоб охоплювати об'єкт усебічно 
(адже це не вдається й науці), зате він багатозначний і 
незглибимий у своїй художній суті, у здатності прирощувати 
в нових прочитаннях додатковий зміст. 

І.Франко у вже згадуваному трактаті "Із секретів поетич-
ної творчості" об'єктом спостережень обрав психологічні 
підвалини мистецтва слова. Його концепція базувалась на 
даних експериментальної психології В.Вундта, психолінгвістики 
Г.Штайнталя та психоестетики М.Дессуара. У людській 
психіці Франко, йдучи за Дессуаровим "Подвійним Я", виді-
ляє "верхню" і "нижню" свідомість. "Верхня" — та, що її ми 
зазвичай і називаємо свідомістю. А "нижня" — то найбільша 
частина того, що людина зазнала в житті, "усіх тих сугестій,  

' Окрім власних праць О.Потебні, з його теорією знайомлять, зокрема: 
Пресняков О. Поэтика познания и творчества: Теория словесности 
А.А.Потебни. — М., 1980; Фізер І. Психолінгвістична теорія літератури 
Олександра Потебні: Метакритичне дослідження. — К., 1993. 

43 



які називаємо вихованням і в яких чоловік вбирає в себе здо-
бутки многотисячолітньої культурної праці всего людського 
роду...". 

Така здатність людської психіки — просіювати крізь 
"верхню свідомість" усі враження, роздуми, почуття і відкла-
дати їх до часу в потаємних закапелках "нижньої" свідо-
мості — абсолютно необхідна, оскільки дає змогу жити, 
вбираючи нові й нові враження і притуплюючи минулі — 
як болісні, так і радісні. "Нижня" свідомість стає своєрід-
ною скарбницею минулого досвіду, який видобувається на 
поверхню еруптивно — чи то під дією сильного збудження, 
натхнення, чи у вигляді сну. Саме тому процес художнього 
творення, "роботи" поетичної фантазії І.Франко в чомусь 
уподібнює зі сном, оскільки в обох випадках відбувається 
довільне комбінування раніших напів- або й зовсім забу-
тих вражень і творення нових образів, ситуацій, сцен. Завдя-
ки браку контролю з боку свідомості й рефлексії легкість 
асоціацій (поєднань різнорідних образів) уві сні є джерелом 
сили і багатства нашої сонної фантазії, як і фантазії по-
етичної. 

Навівши три сформульовані Г.Штайнталем закони асо-
ціювання (поєднання) ідей, І.Франко ілюструє їх багатьма при-
кладами з Шевченка. При цьому він показує особливості вже 
не звичайного психічного стану людини, а саме поетичного 
асоціювання як стану виняткового збудження прихованих ре-
сурсів творчості. 

Докладно розглядає І.Франко і ті "змисли" (природ-
жені людські почуття), на основі яких будуються словесні 
образи. Письменник не подає нам безпосередньо відтворе-
них барв (як художник) чи просторових вирішень (як архі-
тектор), а звертається до нашої уяви, до спогаду про відчуття. 
Усе це вчений пов'язував і з проблемою мистецької непо-
вторності, давав теоретичний ключ до вивчення через асо-
ціацію індивідуальних і загальних поетичних стилів. Він 
також обгрунтував теорію динамічного, рухомого образу як 
неодмінної властивості літературно-художнього творення. 
Пов'язуючи динамізм як питому властивість літературного 
образу з походженням слова, Франко перекидає місток до 
потебнянської теорії. 

Так погляди О.Потебні на своєрідність літературно-мистець-
кого образу, психологію художньої творчості взаємодоповнюються 

44 



і з поглядами 1.Франка (як психо-, так і со^/ологічним 
аспектами)1, і з Антоничевою "спробою ідеалістичної системи 
мистецтва", де, зокрема, вибудувано такий ланцюжок творчого 
процесу: "...від спонуки до вражіння, від вражіння до уявлення, 
від уявлення до укладу уявлень, від їхнього укладу до засобів 
барви чи слова і в кінці — матеріалізація цих засобів" (Цит. 
ст.- С.232). 

Нових барв до нашого прагнення всебічно осягнути фе-
номен мистецької, насамперед літературної творчості додає 
стаття Є.Маланюка "Думки про мистецтво" (1923)2. Автор 
наголошує нічим не замінну, надзвичайну роль Генія в на-
родженні художніх шедеврів. Та разом зі ствердженням ірраці-
ональності, стихійності, таємничості Генія визнає нагальну 
потребу досконало опановувати техніку "механічного" пере-
кладу позарозумових прозрінь мовою образів. Зачеплено тут і 
неоднозначну, складну проблему зв'язку між світовідчуттям, 
світорозумінням, світоглядом митця і його творчістю, між її 
ірраціональними та раціональними чинниками, суб'єктивними 
і об'єктивними, позачасовими й актуально-життєвими спо-
нуками. 

Щодо світовідчуття та його відображення у творчості, 
то тут зв'язок є цілком очевидним: художня література дослу-
хається до людської душі, емоційного її діалогу з довкіллям та 
світобудовою, розкриває читачеві неповторність інших візій 
світу (ліричного героя, персонажів, автора), допомагає краще 
збагнути себе самого. 

Світорозуміння — поняття вже не з емоційної, а з раціо-
нальної, розумової сфери. З огляду на те, що це — прерогати-
ва "верхньої свідомості", світорозуміння, а тим паче світогляд 

1 Ці аспекти, на думку І.Фізера, є взаємовиключними. Див.: Фізер І. Іван 
Франко: від соціологічної до психологічної зумовленості літератури //СіЧ. 
- 1993. - №5. 

На наш погляд, це грані єдиного феномена. Література понад 
суспільством, справді, — майже "сон", "фантазія"; але творчий акт, 
еруптивне виверження вражень і фантазій — теж подібне до сну, 
сновидіння. Певна річ, суперечності між: Франком-теоретиком і Франком-
практиком (критиком) були, але вони відбивають "суперечливість", а 
певніше, неодновимірність, неоднолінійність мистецтва слова, що 
проектується і на соціологічну, і на психологічну, і на семіологічну й інші 
"площини " та не вкладається в прокрустове ложе руху "від " і "до ". 
1 Після першопублікації статтю було поховано у "спецфондах ". Повторно 
її опублікував М.Гон. Див.: СіЧ. — 1993. — №6. 

45 



(як відносно викінчена система знань, понять, принципів, не 
обов'язково істинних, бо лише зі сфери раціо) менше нада-
ються до безпосереднього втілення у творчому акті. Хоча у 
прозі та драматургії, де роль свідомого, спланового творчого 
процесу порівняно з поезією зростає, так чи інакше знаходять 
свій вияв і світоглядні, ба навіть ідеологічні та політичні пози-
ції як автора, так і персонажів (наприклад, у драмі ідей, у ху-
дожньому нарисі тощо). Інша річ — на шкоду чи на користь 
мистецькій вартості творів така участь у їх написанні свідо-
мого, спланованого світоглядного начала. 

Тут можна згадати ще донедавна хрестоматійні висловлювання 
теоретиків марксизму з приводу літератури і мистецтва та їх свідомої 
участі в класовій і партійній боротьбі. Показово, що ні Ф.Лассаль, ні 
М.Каутська, ні М.Гаркнесс, ні інші літератори, поради котрим кла-
сиків марксизму наводяться в усіх хрестоматіях, так і не створили ху-
дожніх шедеврів. Отже, і чиїсь вказівки чи поради, і власні вельми 
свідомі самонастанови та світоглядні принципи цілковито не відпові-
дають питомій, іманентній природі мистецької творчості. Вони мо-
жуть лише співіснувати з нею на правах "дорадчого голосу" й аж ніяк 
не гарантують (хоч і не виключають) успіху. 

З другого боку, це зовсім не означає, що необхідно цілковито 
нехтувати свідоме, раціоналістичне, навіть плановане начало 
як один із компонентів, супутніх мистецькому творенню, надто 
ж у стадії огранювання та шліфування "штуки". Зате 
незрівнянно зростає роль підсвідомого, інтуїтивного, ірраці-
онального, "сновидного", еруптивного, не скутого приписами 
першопоштовху. А в ідеалі, очевидно, справа — за їх 
гармонійним поєднанням. Не тільки у прозі та драматургії, а 
й у поезії. Хоча щодо останньої маємо чи не найбільше діа-
метрально протилежних поглядів, сповідуваних представниками 
різноманітних літературних шкіл і напрямів, — од беззасте-
режного обстоювання примату розуму, інтелекту, "аполлоніч-
ного" начала до цілковитого їх заперечення і, відповідно, 
ствердження повної неконтрольованості, стихійності, спон-
танності творчого акту як сновидіння чи "діонисійського " на-
чала, одержимості ("манії"). 

Що ж до зв'язку між світоглядом письменника і його творчістю, 
то ще донедавна радянські літературознавці виводили тут пряму за-
лежність другої від першого. Якщо ж не виходило довести, що саме 
завдяки своєму "найпередовішому" світоглядові той чи той письмен-
ник досяг найбільших мистецьких верховин, тоді працювала теза, згідно 
з якою оті верховини підкорялися всупереч "відсталому" світоглядові, 
але завдяки "вірності правді життя", "реалістичному методові твор-
чості" тощо. Відповідно існував і напівжартівливий поділ письменників 

46 



на "завдякистів" і "всуперечистів". Теоретичну базу такого поділу слід 
шукати в листі Ф.Енгельса до М.Гаркнесс, датованому початком квітня 
1888 p.: "Реалізм, про який я говорю, може проявитися навіть незалежно 
від поглядів автора. <...> В тому, що Бальзак таким чином змушений 
був іти проти своїх власних класових симпатій і політичних передсудів, 
у тому, що він бачив неминучість падіння своїх улюблених аристо-
кратів і описував їх як людей, не вартих кращої долі, і в тому, що він 
бачив справжніх людей майбутнього там, де їх у той час тільки й можна 
було знайти, — в цьому я бачу одну з найбільших перемог реалізму і 
одну з найвеличніших рис старого Бальзака"1. 

Із погляду суто соціологічного — аргументи вагомі. Як і з економіч-
ного — твердження, що з творів Бальзака "я навіть щодо економічних 
деталей узнав більше (наприклад, про перерозподіл рухомого і нерухо-
мого майна після революції), ніж із книг усіх спеціалістів — істориків, 
економістів, статистиків цього періоду, разом узятих" (Там само. — 
С.167). Усі ці аргументи давали підстави зараховувати Бальзака до "всу-
перечистів". 

На таких підставах і підводився "спільний знаменник" як під 
історію, статистику, так і під художню літературу та мистецтво загалом. 
І цей "спільний знаменник" — суспільна свідомість, однією з форм якої 
нібито є художня творчість. В.Ленін у статтях про Л.Толстого відводив 
письменникові роль "дзеркала", що відбиває суспільні колізії та власні 
"суперечливі" погляди на світ. А у статті "Партійна організація і партійна 
література" (1905), виходячи з тези "Жити в суспільстві і бути вільним 
від суспільства не можна", Ленін вимагав найжорсткішої підзвітності 
"літературної справи" партійному контролю, перетворення її на "колі-
щатко і ґвинтик" єдиного соціал-демократичного механізму. 

Нехтування в теорії питомої природи, психологічних та інших підвалин 
мистецької творчості, проектування її лише на соціологічну площину на 
практиці призвело до масових репресій проти митців. А тим часом 
саме вони, і саме завдяки своїй "незацикленості" лише на політичній, 
економічній, соціальній та інших утилітарно-прагматичних площинах люд-
ського буття, чи не найпершими помітили і ті соціальні небезпеки, 
які таїть у собі приваблива теорія тотальної рівності. І.Франко 
застерігав, що Енгельсова народна держава, коли б навіть було можливим 
збудувати її, стала б величезною народною тюрмою2. В.Брюсов, по-
лемізуючи з основними положеннями ленінської статті, показав, що 
ідеологічна залежність аж ніяк не ліпша від грошової, оскільки зв'язує 
митця ще витонченішими, "шовковими" путами духовної неволі. Він 
же передбачав і майбутні командні та репресивні методи "керівництва" 
літературним процесом3. 

' К.Маркс і Ф.Енгельс про мистецтво. 36./ Упор., вст.ст. та прим. 
В.О.Кудіна. - К., 1978. - С166-167. 
2 Див.: Франко І. Що таке поступ?//3ібр.творів: У 50 т. — Т.45. — К., 
1986. - С.341-342. 
3 Див.: Аврелий [В.Брюсов]. Свобода слова//Молодой коммунист. 
— Мб;  Поэзия: Альманах. — Вып. 57. — М., 1990. 

47 

-1990. 



Ціною великих жертв проходячи крізь випроби соціо-
логічним, ідеологічним, політичним та іншими "прокрустовими 
ложами", художнє слово являло людям одвічну силу своєї без-

боронної самобутності. І відмінність літературно-мистецької 
творчості від інших видів людської діяльності.  

Літературно-мистецький образ (як і мистецький загалом) 
не надається до адекватного витлумачення і в самій лише філо-
софській площині. Тим часом і досі зустрічаємо спроби, більш 
чи менш удалі, розглядати художні твори з позицій панфіло-

софських або "вичавлювати" з них "екстракт" філософських 
поглядів автора, епохи, персонажів тощо.  

Ще 1958 р., у статті "Поезія і філософія", І.Світличний дотепно 
критикував намагання деяких дослідників перетворити художню твор-
чість на "чисту" філософію: "Послухати декого з них, так не лише 
Г.С.Сковорода, а й Т.Г.Шевченко, і Панас Мирний, і М.М.Коцюбин-
ський — власне, всі, без винятку всі письменники (а інколи також і 
їхні герої) найбільше були заклопотані тим, щоб вирішити головне пи-
тання філософії — про відношення матерії до свідомості". Читаєш такі 
праці, іронізував І.Світличний, і виходить, ніби не було в письмен-
ників ніяких художніх образів, а були тільки вуста, в які почергово 
вкладалися ті чи ті авторські погляди — як філософські, так і політичні. 
Для цього, наприклад, Панас Мирний "користується" устами Чіпки 
або "устами прогресивного інтелігента Довбні", а "життя селянина-
бідняка за капіталізму" він влучно характеризує "словами Пріськи". 
Тобто, ігнорується не тільки неодновимірність названих героїв, їхня 
часом і "непрогресивність", а й та важлива обставина, що "найпози-
тивніші герої найкращого твору не є простими копіями свого автора". 

Усе це не означає, робив насамкінець висновок І.Світличний, 
ніби художня література — взагалі непридатний матеріал для філософії. 
"Навпаки, дослідження про філософію художньої творчості можливі і 
вкрай потрібні. Тільки вони повинні бути значно глибшими, змістов-
нішими, багатшими. Вони не можуть бути "чисто" філософськими і 
стояти над художньою літературою. Вони повинні не ігнорувати, а уза-
гальнювати всі досягнення філологічної науки і втілювати глибоке ро-
зуміння специфіки художньої творчості"'. 

Зі свого боку, філологи теж незрідка підмінюють питомі 
літературознавчі поняття і терміни філософськими. Так з'яв-
ляються в літературознавчих розвідках міркування про діа-
лектичний зв'язок у художньому творі перервного і безпере-
рвного, загального й окремого, явища і суті тощо. Це має як 

' Світличний І. Серце для куль і для рим. — К., 1990, — С.272, 273, 274, 282-
283. Див. також: Фізер І. Філософія чи філо-софія Тараса Шевченка ?/ 
/СіЧ. -  1990.  -  № 5 .  -  С33-40.  

48 



певне позитивне значення (пошук спільних вимірів, узагаль-
нень), так і негативне (нехтування самобутності літератур-
но-мистецького образу, загалом художньої творчості). 

А паралельно вживаються й відповідні літературознавчі 
терміни, такі як типове та індивідуальне, художні характери та 
обставини тощо. Добре окреслені в реалістичній естетиці, 
згодом вони були здогматизовані, що давало змогу науковій 
кон'юнктурі звично ховатися за шаблонними фразами про 
"типові характери у типових обставинах" і наганяло нудьгу 
на людей творчих, нестандартно мислячих. 

Так, у розвідці М.Бахтіна 'Форми часу і хронотопа в романі" 
(1937-1938; 1973) вводилося поняття хронотопа (дослівно — 
"часопростір"). "Термін цей вживається в математичному 
природознавстві і був уведений та обґрунтований на основі теорії 
відносності, ми переносимо його сюди — в літературознавство — 
майже як метафору (майже, але не зовсім); нам важливе вираження 
в ньому нерозривності простору і часу (час як четвертий вимір 
простору)"'.  Автор зазначає, що влітку 1 9 2 5  р. він слухав 
доповідь О.Ухтомського про хронотоп у біології; зачіпались там і 
питання естетики. Тривалий час ця бахтінська розвідка, як і інші його 
праці, ігнорувались офіційним літературознавством; зате з середини 
70-х років і до 90-х довкола них відбувся справжній бум визнання та 
захоплення, цілком заслуженого. Тепер настав час розважливого по-
цінування. 

Як видається, за всієї універсальності теорії відносності, її ме-
тафоричним ("але не зовсім") перенесенням у літературознавство 
варто користуватись лише тоді, коли це, справді дає дослідникові 
новий кут зору на природу художнього слова. Прагнучи вийти за межі 
попередніх канонів, М.Бахтін водночас декларував традиційно 
міметичний (мистецтво як наслідування дійсності) підхід: "Процес 
освоєння в літературі реального історичного часу та простору і реальної 
історичної людини, яка в них розкривається, відбувався складно й 
уривчасто. Освоювались окремі сторони часу і простору, доступні на 
даній історичній стадії розвитку людства, вироблялись і відповідні 
жанрові методи відображення та художньої обробки освоєних сторін 
реальності" (С. 121. Курсив наш). 

Для відтворення реального історичного часу і простору існують 
історія, географія, природознавство; реальної історичної людини — ряд 
інших наук. А художня література не мусить бути ілюстраторкою для 
жодної з них, притому що ледь не всі їх відкриття певним чином 
впливають і на неї. Проте в мистецьких вимірах значно важливіше 
осягати психологію людини, творити її духовний світ, чуттєву та 
естетичну сфери тощо. 

' Бахтін М.М. Литературно-критические статьи. — М., 1986. —С. 121. 
Далі посилання в тексті. 

49 



Зрештою, і термін хронотоп у М.Бахтіна вживається в конкретно-
му аналізі творів як синонім то мотиву, то теми, то обставин часу чи 
місця дії, то поєднання синхронного і діахронного підходів, то кульмінації і 
т.д. Характерний приклад: "Назвемо тут іще такий пройнятий високою 
емоційно-ціннісною інтенсивністю хронотоп як поріг, він може 
поєднуватися і з мотивом зустрічі, але найістотніше його наповнення 
— це хронотоп кризи і життєвого перелому. Саме слово "поріг" уже в 
мовному житті (поряд із реальним значенням) набуло метафоричного 
значення і поєдналося з моментом перелому в житті, кризи, рішення, 
що змінює життя* (або нерішучості, побоювання переступити поріг). У 
літературі хронотоп порогу завжди метафоричний і символічний, іноді 
у відкритій, але частіше в імпліцитній формі. У Достоєвського, напри-
клад, поріг і суміжні з ним хронотопи сходів, передньої та коридору, а 
також: хронотопи вулиці й площі, що їх продовжують, є головними місця-
ми дії в його творах, місцями, де стаються події криз, падінь, воскресінь, 
оновлень, прозрінь, рішень, які визначають усе життя людини" (С.28О-
282. Курсив наш). 

Спробуймо зробити такий експеримент: у попередньому тексті 
цитати замінити слово "хронотоп" одним із названих на початку абза-
цу синонімів; або підставити замість нього найзагальніший мистец-
твознавчий термін образ. І помітимо, що текст нічого не втрачає. 
Навпаки, подекуди прояснюється і виграє, позбувшись поєднання на-
укової та побутової лексики ("поріг і суміжні з ним хронотопи схо-
дів..."). Зрештою, сам дослідник, суто граматично, вживає свій термін і 
як синонім. Наприклад — "мотиву": "він може поєднуватися і з моти-
вом зустрічі, але найчастіше його наповнення — це хронотоп (читай — 
"мотив". — А.Т.) кризи...". 

Цитуємо далі: "Ці вирішальні моменти входять у Достоєвського в 
осяжні хронотопи містерійного і карнавального часу" (С.281). Тут уже 
просто тавтологія: "хронотоп часу" — отже, "часопростір часу"... Так 
суто мовне, лексичне випрозорення суті сказаного доводить певну зай-
вину, термінологічний надмір. 

Сказане зовсім не означає, що обраний дослідником кут зору не 
має права на існування. Ідеться радше про явище "моди" на терміни та 
їх неглибинне застосування, як згодом трапилось і з хронотопом. Інший 
дослідник зазначає з подібного приводу: "Терміни, які входять у моду, 
набувають тут надзвичайної агресивності, наче віруси з підвищеною 
вірулентністю". З одного боку, це й непогано, бо "при переході слова з 
одної сфери в іншу постають додаткові значення, накопичуються мета-
форичні асоціації, тобто збільшується ступінь образної виразності й 
сугестивності". Але з природи літературознавства постає й протилежна 
тенденція — "до уточнення і диференціації термінів, усталення їх ре-
ального змісту і відповідності певним художнім явищам, тобто тенден-
ція до своєрідної термінологічної рефлексії та самоконтролю"'.  

* В Аристотеля такий перелом означувався терміном перипетія. — А. Т. 
1 Манн Ю.   О понятии игры как художественном образе//Манн Ю. 
Диалектика художественного образа. — М., 1987. — С.209. 

50 



Після цих слушних міркувань Ю.Манн і сам вдається до "модного" 
терміна гри (карнавал, маскарад, бал) як питомої властивості художньо-
го образу і застосовує його при аналізі лермонтовського "Маскараду". 

Отже, у літературному творі постає певний художній світ: 
або максимально наближений до видимого, даного нам у 
відчуттях (та все ж такий, що існує лише в нашій уяві, збу-
джуваній словом, образом), або фантастичний, зітканий із хи-
мерних переплетінь уявленого і явленого, сновидінь і візій 

(але теж опосередкований словом — від творця до сприймача 
та його співуяви). 

У цьому художньому світі можуть бути і свої часові та 
просторові параметри — знову ж таки як максимально 
наближені до реальних обставин часу і місця дії, так і зіткані з 
найрізноманітніших переплетінь, зміщень, переміщень у ча-

сопросторі (тут і поняття хронотопу як літературознавчої ка-
тегорії цілком прийнятне, та, власне, в цьому розумінні його 
і застосовував М.Бахтін, а не лише щодо процесу "освоєння 
в літературі реального історичного часу та простору і реаль-
ної історичної людини"). Крім того, у художньому світі, за 
Бахтіним, є два плани — автора і героя. При цьому вчений 

виділяє три типи "стосунків" між ними. Перший — "герой 
опановує автора" — себто, автор дивиться на світ очима ге-
роя, переживає події його життя лише зсередини. Другий — 
зворотний — "автор опановує героя" і, таким чином, став-
лення автора до героя почасти передає погляди автора (при 
цьому герой може бути як автобіографічним, так і ні). І тре-

тій тип — "герой є сам своїм автором, осмислює власне життя 
естетично, ніби грає роль"1. 

Таким чином, у художньому світі твору відбувається роз-
щеплення авторської свідомості-чуттєвості на "свою" і "чужу", 
завдяки чому зростає їх діалог. Певна річ, вони не є абсолютно 
самостійними: обидві — продукт творчості письменника, але 

в міру об'єктивації ним власного світобачення його естетична 
пам'ять "народжує зовнішню людину в новому плані буття" 
(С.34). Це створює ілюзію об'єктивності авторської позиції 
щодо подій, зображених у творі, та його персонажів. Навіть 
якщо письменник виводить і автора, що турбується 

 

' Бахтин М. Автор и герой в эстетической 

деятельности// Бахтин М.М. 
в тексті. 

51 

тельности// 
К - CJ-21.J. 



долею своїх героїв (як Шевченко у "Катерині"), то все-одно 
ілюзія об'єктивності не дозволяє йому впливати на хід подій. 

Інакше кажучи, хоча письменник і має "авторський надмір бачен-
ня", тобто, знає подальші перипетії тощо, він, зберігаючи "правила 
гри", не повинен "підказувати" героєві, як було б ліпше поводитися. 
Понад те: у творі міметичного (життєнаслідувального) типу можуть бути 
й підказки ("Кохайтеся, чорнобриві,//Та не з москалями"), але ні пер-
сонажі їх не "чують", ні автор не сподівається, що його почують саме 
персонажі художнього світу. Наведене звертання адресоване читачам, 
але й безпосередні авторські звертання до Катерини не проривають 
невидимої стіни, що існує між світом реальним і художнім. 

Цю стіну увиразнює приклад із "наївним глядачем", котрий, за-
бувши про умовність театральної вистави, намагається "підказати" ге-
роям, як їм діяти. Проте по той бік рампи на його підказки не зважа-
ють: усе, що має трапитись, трапляється. Певна річ, можливе й таке 
драматургічне вирішення, коли "наївний глядач" стає учасником ви-
стави (як буває, наприклад, у цирку), проте незабаром з'ясовується, що 
й це — мистецька умовність. 

Реальний письменник не досягає абсолютного самовира-
ження ні у своїх героях, ані в тому образі автора, що постає чи 
то з одного, чи й з усієї сукупності його текстів. Так, у ху-
дожньому світі Т.Шевченка виділяють кілька "іпостасей" або 
типів "автора" як носія викладу, посередника між 
письменником і зображеним1. 

Хоча саме у таких творчих індивідуальностей, як Т.Шев-
ченко чи В.Симоненко, надто ж у їх інтимній ліриці, "мис-
тецький зазор" між образом і власне автором, ба й реальною 
людиною, буває мінімальним. 

На позначеннях ж іншого, того, що існує в художньому 
світі поза автором, у літературознавстві вживають кілька 
термінів, що виступають почасти як синоніми, а почасти на-
були вже й самостійного значення. По-перше, як і щодо ав-
тора, тут застосовують найзагальніший мистецтвознавчий 
термін образ (уданому разі це образ-персонаж). По-друге, літе-
ратурний герой. Цей термін здебільшого (хоч і не завжди) по-
значає головну, центральну постать твору. На відміну, скажі-
мо, від персонажа чи дійової особи. Хоча чіткої ієрархії тут ще 
нема: вживають і словосполучення головний (другорядний) 
персонаж, головні (другорядні) дійові особи. Останнє — частіше 
щодо персонажів драми, де лишається важливою категорія дії. 

'Див.: Смілянська В.Л.  "Святим, огненним словом...": Тарас Шевченко: 
Поетика. — К., 1990. - С.3—70. 

52 



Термін герой застосовують переважно до образу цілісної, 
всебічно розкритої у творі особи — в усій сукупності її пор-
третних характеристик, душевних порухів, способу мислення 
тощо. І в цьому розумінні він близький до терміна характер у 
його вузькому значенні — як зображення натури людини, її 
природних властивостей, особливостей психіки та ін.  

Прихильники оцінної критики нерідко вдаються до та-
ких термінів, як позитивний герой, негативний герой, хоча це й 
спрощує, як правило, складніші й неодновимірні образи, роз-
водячи їх по полюсах і замінюючи "чорно-білим" поділом 
усю гаму напівтонів та відтінків. 

Очевидно, пряме, нетермінологічне значення слова "ге-
рой", нагадуючи про себе, змушує вдаватись як до щойно 
наведених уточнень, так і до терміна антигерой, введеного 
свого часу Ф.Достоєвським ("Записки з підпілля", 1864). Це 
— тип літературного персонажа, позбавленого справжніх ге-
роїчних рис. Діапазон антигероїв досить широкий — від "ма-
ленької людини" класичної прози XIX ст. до сучасної "масо-
вої людини" — рядової, знеособленої, відчуженої у ворожому 
для неї світі. 

Іноді, для уникнення "героїчних" асоціацій, вдаються й 
до нейтрального терміна, запозиченого з філософії, — суб'єкт 
(наприклад, ліричний суб'єкт). 

Поняттю літературного типа в його взаємозв'язках із ха-
рактером приділено у вітчизняному літературознавстві бага-
то уваги, насамперед у працях, присвячених особливостям 
реалізму як художнього напряму. Тому обмежимось найза-
гальнішим визначенням. Tunoq — відбиток, форма, зразок. 
Відповідно в літературі — це узагальнений образ людської 
індивідуальності, найбільш можливої, характерної для певного 
середовища. 

І, нарешті, — прототип (тсрштої; — перший, лрютбтіжоу — 
прообраз) — конкретна особа, що стала зразком, моделлю для 
створення літературного образу. Наявність прототипа (а їх у 
одного персонажа може бути й кілька) знову ж таки най-
більш характерна для реалізму з його життєподібністю та пси-
хологізмом. 

Окрім "автора" і "героя" (персонажів), у художньому світі 
так чи інакше знаходить пряме чи опосередковане відтворен-
ня і образ читача. Це саме образ, що відповідає авторському 
уявленню про того, до кого він звертається своїм твором.  

53 



Він, цей уявний ідеальний адресат, "може мати мало спільного 
з реальним читачем. Але сила впливу справді талановитого 
твору на реальну читацьку масу така, що коли в дійсності й 
не існує бажаного авторові читача, то твір, у якому відбита 
неординарна авторська особистість, з часом свого читача сфор-
мує"1. Цим, зокрема, пояснюється неоднакове сприйняття 
творів видатних майстрів слова їх сучасниками та наступними 
поколіннями. Адже, на думку польського вченого Р.Інґардена, 
скільки є читачів, стільки й нових прочитань, конкретизацій 
одного й того ж твору2. 

Власне, подібні міркування значно раніше висловлював 
О.Потебня. А його учень О.Горнфельд розвивав думки про 
літературний твір як схему, посудину, котру читач заповнює 
актуальним для нього змістом (згадаймо і приклад з келихом 
та відром). М.Храпченко називає і такий позитивістський 
критерій для розуміння художнього твору, як співвідношення 
мистецьких узагальнень "з рухом життя, тенденціями його 
розвитку, співвідношення з дійсністю, духовним досвідом не 
тільки того часу, коли творив митець а й наступних епох"3. 
Звичайно, наведені висловлювання не вичерпують цікавої 
проблеми стосунків автора і читача4. Проте вони додають нові 
штрихи до з'ясування своєрідності художньої літератури як 
мистецтва слова. 

1 Смілянська В.Л. Назв.праця. — С. 13. 
2Див.: Ингарден Р. Исследования по эстетике. — М., 1962. —С.72-74. 
3 Храпченко М.Б. Жизнь в веках: Внутренние свойства и функции 
литературных произведений//Собр.соч.: В 4 т. — Т.4. —М.1982. — С.219. 
4 Див. також: Ігнатенко М.А. Читач як учасник літературного процесу. 
- К., 1980. 

54 



Розділ другий 

ЛІТЕРАТУРА ЯК СИСТЕМА 

РОЗГАЛУЖУЮТЬСЯ     I    ДА/11 

\ 

°< 

f / .-> 

I 1 W 
fi/ffr 

■о   ї "о >  у ;   аГ ^-s^     А^       ' 
  

 

 

ЩЙКРИФ. 
'••-■    <*,—житі 

/ // щ-^h
 

 

.orf̂  

ЗРАЗОК 
епопея 

<-* 

JS 

? 
/ 

■аг 
о 
о 
х 

/ 

7* 
просторово - 



Продовжуючи знайомство з феноменом словесної твор-
чості, піднімаємось по "мисленно-чуттєвому древу" через 
стовбур мистецтва гілкою художньої літератури до нових її 
розгалужень, що утворюють систему родів, видів, різновидів; 
інакше кажучи, генерику (yivoc, — рід, походження). Розділ 
теорії літератури та загальної поетики, присвячений цим роз-
галуженням, часто теж називають генерикою. Але в такому 
разі термін несе подвійне навантаження, означаючи і об'єкт, 
і суб'єкт дослідження. Тому лишаємо за генерикою лише 
означування об'єкта (тобто, літературних родів, видів, різно-
видів і т.д. — як їх узагальнену назву), а суб'єкт дослідження 
(тобто, науковий розділ, що вивчає літературну генерику) 
називаємо генологією. Цей термін досі існував паралельно з 
першим. Отже, генерика — вся сукупність розгалужень правої 
верхньої гілки древа; генологія — одне з відгалужень лівої 
верхньої гілки. 

ПРОБЛЕМИ ГЕНОЛОГІЇ 

У сучасній літературно-критичній практиці найчастіше 
провадять аналіз та обсервацію словесної творчості за такими 
основними рубриками: проза, поезія, драматургія. Визнаючи 
цей поділ зручним доля користування, теоретики все ж во-
ліють притримуватися нормативно-поетикального розмежу-
вання на епос, лірику і драму. 

На наш погляд, "практичний" і "теоретичний" поділи 
літератури, відбиваючи істотні риси мистецтва слова, взає-
мопроникають і взаємодоповнюються, що й лягло в основу 
структурної моделі, яку подано на с.66. Для її глибшого 
осмислення необхідно простежити "родовід" обох поділів, їх 
еволюцію, етапні характеристики. 

Пунктом відліку в розмежуванні літератури на роди здебільшого 
вважають "Поетику" Аристотеля, а саме оце місце: "...можна наслідувати 
одне й те ж одними й тими ж засобами, але так, що або [а) автор] то веде 

56 



розповідь [збоку], то стає в ній чимось іншим, як Гомер, або [б) весь 
час лишається] самим собою і не змінюється, або [в) виводить] усіх 
наслідуваних [як осіб] дійових і діяльних"1. У квадратових дужках подано 
вставки від перекладача, М.Ґаспарова, зроблені з метою прояснення 
тексту. Крім того, коментаторська розбивка на три пункти покликана 
увиразнити поділ на три способи наслідування (мімесису), відповідно до 
яких і почали згодом виділяти а) епос, б) лірику, в) драму. 

Окрім способів, Аристотель виділяв засоби наслідування: ритм, сло-
во, гармонія (мелодія), метр (розмір). За їх допомогою він розрізняв 
переважно види мистецтва (танець, музика, словесність), а всередині 
мистецтва слова — такі його види, що користуються або всіма цими 
засобами одразу, або в окремих своїх частинах. Утім, докладнішого поділу 
за цими ознаками не проведено. Так само й види мистецтва, які ко-
ристуються словом, не одержали ще тут своєї узагальненої назви, хоч 
питання про це й порушено: зазначаючи, що не можна називати по-
езією медичних рецептів, бодай і метризованих, Аристотель виявляє 
якісну різницю між художнім словом і науковим. 

Поряд із способами та засобами, в "Поетиці" виділено предмети 
наслідування. Це люди: кращі, ніж сучасники (трагедія) і гірші (коме-
дія). Тобто, в поділі драми діє моральний критерій. 

Загалом в Аристотеля ще відчуваються залишки нерозмежовано-
го розуміння мистецтва: поряд з іншими його видами називаються 
трагедія і комедія, дифірамби і номи (культові гімни, виконувані під 
акомпанемент кіфари). 

Що ж до найменувань епос, лірика і драма, то вони існували в 
нетермінологічному застосуванні як до Аристотеля, так і після нього. По-
няття мімесису теж не є його відкриттям. Ще Гомер оповідає про дів з острова 
Делос, які вміють наслідувати голоси та співи різних людей; а героїня "Іліади" 
звертається до полеглих воїнів голосами їхніх дружин2. 

За століття до Аристотеля Сократ провадив бесіди на тему "уподіб-
нення" (ці|іт|аі<;) у малярстві. Така сцена є у Ксенофонтових "Спога-
дах про Сократа". 

Учень Сократа і вчитель Аристотеля Платон, відповідно до роз-
роблюваної ним діалектики основних "родів сущого" та діалектики 
понять, робив і перші осмисленні спроби класифікації літературних 
родів. У його діалогах "Держава" читаємо: "—...один рід поезії та міфо-
творчості ввесь цілком складається з наслідування — це, як ти кажеш, 

' Аристотель. "Поэтика "// Аристотель и античная литература. — М., 
1978. — С.115. Цитуємо за цим, п'ятим російським перекладом, оскільки 
він на час видання підручника є найновішим. 
2 Хай не здивує така аналогія: в українській казці про Івасика-Телесика 
баба-яга перековує в коваля (майстра-техне) свій голос. Народне вживання 
слова "перекривляти " має одне із значень саме наслідувати, передавати 
ходу, міміку, жести, манеру розмовляти. Звідси — і популярний хист 
пародіювання. 

57 



трагедія і комедія; другий рід складається з висловлювань самого поета 
— це ти знайдеш переважно в дифірамбах; а в епічній поезії і в багатьох 
інших видах — обидва ці способи"1. Порівняймо з наведеною вище 
цитатою із Аристотеля, лише у зворотному порядку (в,б,а), — і побачимо, 
що нема підстав починати "родовід" літературного поділу з Аристотеля. 

Важливо, що Платон пов'язує з цілковитим наслідуван-
ням лише драму, тоді як лірику — з вираженням (а не зобра-
женням); епос — із поєднанням "свого" і "чужого". 

Від стародавніх часів і аж до XX ст. слово "поезія" 
вживали на позначення особливим чином організованої ху-
дожньої мови (не лише лірики) та мистецтва слова загалом. 
"Пойесіс" (noir\aiq — творення, творчість) певний час навіть 
зближували із "техне", використовуючи їх майже як синоні-
ми.  Зр ешто ю в ід бу ло ся  р о змежу ванн я :  " те х не"  —  
вміння, майстерність; "пойесіс" — загальне найменування ре-
зультатів того вміння — епосу, лірики, драми. Чи не тому ще в 
XIX ст. М.Гоголь назвав свої "Мертві душі" — "поемою", 
тобто, у найзагальнішому розумінні "твором", а Франко в 
трактаті "Із секретів поетичної творчості" полемізував з Арис-
тотелем щодо надмірного наголосу на значенні "роблю".  

Три типи пам'яток є джерелом наших відомостей про доаристо-
телівське розуміння й тлумачення мистецтва слова — поезія (епос, ліри-
ка, драма) , оповідна й ораторська проза (твори Фукідіда, софістів, Со-
крата), філософська проза (діалоги Платона, фрагменти Геракліта і Де-
мокріта). Проаналізувавши ці джерела, Т.Міллер дійшла висновків: 

"...поезія вбачала у словесному мистецтві насамперед його ірраці-
ональне джерело і його чарівливу силу (гедоністичну функцію), у за-
родковій формі вона намічала шлях для вчення про поетичну май-
стерність, про мову як умовність (неправду), про дидактичну функцію 
поезії; 

ораторська проза, осмислюючи свій власний досвід впливу на 
публіку і скеровування її реакції-відповіді, створила вчення про умов-
ність людської мови, про засоби виразності (композицію, фігури мови) 
та основні принципи аргументації і побудови художнього твору (принцип 
вірогідності (правдоподібності) та відповідності); 

філософська проза платонівських діалогів, що осмислювала не 
саму себе, а своїх попередниць (поезію та ораторську прозу), не задо-
вольнялася припущенням повної умовності мови, а шукала для словес-
ного мистецтва об'єктивний критерій правильності і пропонувала для 
цього дві норми, що стоять поза художнім твором: етичну норму і нор-
му відповідності зображення зображуваному об'єкту"2. 

' Аристотель и античная литература. — С.51. 
2 Миллер Т. Доаристотелевские учения о словесном искусстве/'/Аристотель 
и античная литература. — С.64. 

58 



Самого терміна "проза" на той час не було. Він з'явився 
уже в латинян, як вважають, із словосполучення prosa oratio 
— проста мова. Причому "проста" у тому розумінні, в якому 
наш прикметник "просто" вживався ще за часів Шевченка, а 
подекуди й досі ("Ми просто йшли..." — себто, "прямо", рівно, 
не збочуючи). На відміну од versa oratio — віршованої мови, де 
versa буквально означає та, що вертається, кружляє. Натомість 
prosa від proversa — та, що не вертається, спрямована вперед. 

Десь на цих історичних греко-римських перехрестях і 
губляться початки неодновимірних поділів мистецтва слова 
та вже загаданих термінологічних розгалужень на означення 
тих поділів. З одного боку, від Платона виводимо докумен-
тально зафіксоване усвідомлення трьох родів художнього ви-
словлювання (не лише наслідування). З плином часу приходило й 
інше розуміння — що епос і драму можна писати не тільки 
віршованою мовою. Зрештою, наприкінці XIX ст. з'явилися 
навіть зразки ліричної прози, остаточно відібравши у поезії її 
колишню монополію на узагальнену репрезентацію мистец-
тва слова. А в XX ст., у зв'язку з посиленим взаємопроник-
ненням ("дифузією")  жанрів,  правомірність поділу 
літератури на роди викликала неабиякі сумніви і навіть за-
перечення. 

Чи не найпослідовнішим тут був італійський філософ і літерату-
рознавець Бенедетто Кроче (1866—1952). Сповідуючи "абсолютний 
ідеалізм" (за власним визначенням) та філософію інтуїції, цей пред-
ставник неогегельянства вбачав суть поезії у чистій, або "ліричній" інтуї-
ції, вільній од будь-яких логічних чи моральних завдань. На цій підставі 
Кроче протиставляв поезію як незацікавлене споглядання — прозі, "літе-
ратурі", що виражає інтелектуальні, моральні та інші культурні цінності. 
(Про це ж раніше говорив і О.Потебня, не відкидаючи, однак, тра-
диційного поділу літератури). 

Певну рацію в такому протиставленні можна визнати. Однак 
існування цілої низки проміжних утворень між поезією і прозою потре-
бує й інших підходів. 1 тут система родів та жанрів ще не вичерпала всіх 
своїх класифікаційних можливостей. 

Важливою віхою в європейському літературознавстві було активне об-
говорення цих питань у німецькій філософії та естетиці доби романтизму. 
Так, у листуванні Й.-В.Гете і Ф.Шіллера та в їх статті "Про епічну і драма-
тичну поезію" з'ясовувалася своєрідність епосу і драми. На принципово новій 
основі, застосовуючи філософські категорії свободи і необхідності, характе-
ризував літературні роди один із засновників філософії ірраціоналізму та на-
турфілософії Ф.Шеллінґ (1775-1854). Епос він співвідносив з необхідністю, 
лірику — зі свободою, драму — з протиборством цих первин. Очевидно, є 
рація і в такому підході: справді, в ліриці автор дістає найбільшу свободу 
самовираження, тоді як епос "приневолює" його до відтворення певних подій, 

59 



часопросторових "прив'язок", розгортання сюжету, побудови композиції та 
багатьох інших необхідних речей. Драма теж чимало в чому підпорядкована 
необхідності. Хоч і дозволяє більший порівняно з класичним епосом ступінь 
свободи завдяки ширшому спектрові тем — від глобальних до камерних, від 
історичних до фантастичних. 

Один із найяскравіших представників "абсолютного" (об'єктив-
ного) ідеалізму Ґ.-В.Гегель (1770—1831) поклав в основу поділу худож-
ньої літератури на роди критерій суб'єктивності/об'єктивності. Відповід-
но, епос він трактував як відтворення об'єктивності буття, що є в 
остаточному підсумку результатом саморозвитку ідеї; лірику — як 
розкриття суб'єктивності, внутрішнього світу індивіда; драму — як син-
тез, що поєднує в новій цілісності об'єктивне розкриття зовнішніх об-
ставин і внутрішнього життя людини. Крім того, епос і драму Гегель 
розмежовував за допомогою таких категорій, як подія (її повинен опи-
сувати епос) і дія (у драмі індивід стає діяльним щодо своєї мети і 
зображується саме в цій діяльності та її наслідках). 

В.Бєлінський у статті "Поділ поезії на роди і види" спробував 
обгрунтувати думку, що герой епосу — подія, герой драми — людина. 
Сам принцип розмежування на основі того, хто кому диктує — подія 
людині чи навпаки; хто є героєм — подія чи людина, — цей принцип, 
із сучасного погляду, в багатьох випадках не спрацьовує. Бо ж епос як 
літературний рід — це не тільки героїчний епос чи епопея, а, наприклад, 
пригодницьке оповідання, де все залежить не так від якоїсь глобальної 
події, як од волі, кмітливості, реакції та інших рис людини. А драма —це 
не тільки трагедія, а й комедія, де і людина може "влипнути в історію" 
(подію), і ця остання може не на жарт смішити глядача (комедія ситу-
ацій та ін.). 

Певна річ, автор "Науки логіки" Гегель був логічнішим, коли у 
своїх "Лекціях з естетики" вибудовував розмежування епосу і драми на 
відмінності події і дії. Аналізуючи цю опозицію, В.Кожинов робить 
висновок: "Отже, всупереч філософському вступові, що трактує драму 
як синтез епосу і лірики, тут виявляється, що драма є чимось "вуж-
чим", ніж епос. Адже дія входить у подію як одна із сторін"1. 

По-перше, чому "всупереч"? Адже в драмі справді поєднуються 
об'єктивоване (епічне) начало і суб'єктивне (ліричне) переживання подій 
персонажами. Але це положення Гегель доповнює, а не заперечує іншим. 
По-друге, чому тільки дія входить у подію? Адже й навпаки: подія є 
одним із минущих виявів постійного плину дії. З філософського погля-
ду, між ними — відношення перервності/безперервності. Цим доповнен-
ням Гегель, зрештою, іншими словами означував те, що вже було осяг-
нено у згадуваній статті Гете і Шіллера "Про епічну і драматичну по-
езію", а саме: "...епік описує подію як безумовно минулу, а драматург 
зображує її як безумовно теперішню"2. 

' Кожинов В. О принципах деления литературы на роды//Теория 
литературы: Осн. проблемы в ист. освещении: Роды и жанры лит. —М., 
1964. — С.43. Далі зазначаємо в тексті лише сторінку. 

2 Ґете Й.-В. Поезія і правда. — К., 1982. — С. 142. 

60 

±1 J±      . .1 г .Гг.і.. ■. і. m. іП  1ш Iі' г;1" і": ]] | :]"f ''і  "]f[']*[''! r;ljj ;]Ь -~t "I"" ■ ■'' m ]|[ J-1- '■■]" Ц ..........................'■       * *  „ . . I.  ILU1 * ! *L .1 1 *  U  Л . „ 1 LL± **  u * .^^ t         1 ,  1 ,1 .  _    I - ± _  1 -   -     -      I- 



За такого підходу відпадають суто механічні та одноплощинні вимі-
ри — що є "вужчим", а що "ширшим", що у що "входить" і т.п. Саме 
тому викликають заперечення і подальші висновки В.Кожинова: "Драма 
не є синтез епосу і лірики, хоч водночас вона певним чином ближча до 
лірики, ніж епос. Швидше вже епос є синтез драми, лірики і власного 
начала, що притаманне лише йому. В кожному разі, "шкала склад-
ності" має бути саме такою: лірика (як найпростіше) — драма — епос. 
Напевне, і генетично розвиток відбувається саме в цій послідовності. 
Спочатку народжується "ліричне начало" — як простий вигук, викрик, 
пісня; потім драматичне — в діалогічному обряді, що виражає боротьбу 
двох сил; і, нарешті, епос як освоєння об'єктивної події у слові" (С.43). 

Знову ж таки, коли Геґель говорив про драму як синтез епосу і 
лірики, то мав на увазі не їх механічне поєднання, а саме синтез, у 
результаті якого народжується цілком нова якість: об'єктивоване в най-
різноманітніших суб'єктах (персонажах) бачення і переживання світу, 
подане без видимого авторського втручання. Наступна думка видаєть-
ся цілком слушною: справді, епос синтезує всі три начала (про це казав 
ще Платон). Але не "швидше вже", а також. Як і лірика. 

Останнє стверджуємо ми. Адже "найпростіша" (за Кожиновим) 
пісня може бути як сюжетною (тобто, оповідно-епічною), так і включати 
драматичний діалог. Спрощено цей синтез можна позначити такою 
цифровою формулою: 1:2:1. Тобто, якщо перед нами лірика, то на дві 
ліричні первини, що становлять її ядро, припадатиме одна епічна і одна 
драматична. У драмі "двійка" — за драматичними, в епосі — за епічними 
первинами. Певна річ — це надзвичайно умовні пропорції, взяті лиш 
для унаочнення. 

Що ж до вибудуваної В.Кожиновим "шкали складності", то тут 
також не все вкладається в ніби й логічну послідовність. Як показав у 
своїй "Історичній поетиці" О.Веселовський, синкретичним джерелом 
літературних родів був обрядовий хор, поєднаний різноманітними ри-
туальними дійствами, що передавали колективну емоційність. На певній 
стадії з них виділяються пісні напівліричного-напівоповідного характеру, 
або й суто епічні; а далі — героїчні поеми (епопеї). З обміну репліками 
учасників обрядового хору постала драма. На цьому тлі лірика аж ніяк 
не видається "найпростішим" родом. Надто ж сучасна. Але й первісна 
теж. Напевне, вони формувалися одночасно, разом із розщепленням 
первісного синкретичного ядра мистецтва. І, очевидно, всередині того 
ядра перебувала все ж таки драма. Не випадково через кілька тисячо-
літь, уже у вигляді кінодрами, вона стала основою новітнього синтезу 
мистецтв. 

Разом з тим епос і лірика могли формуватися й незалежно від 
обрядових дійств. Наприклад, міфологічні оповіді, з яких поставали про-
зові легенди та казки: їх не співали, а розповідали один одному. Лірика 
також могла виникати поза обрядом — "у виробничих (трудових) і по-
бутових стосунках"1. 

' Введение в литературоведение /Под ред. Г.Н.Поспелова. — 3-е изд., 
испр. и доп. — М., 1988. — С. 85. Автор даного розділу —В.Халізєв. Наступні 
посилання — в тексті, скорочено (Введение). 

61 



Слідом за М.Гоголем, який у своїй праці "Навчальна книга сло-
весності для російського юнацтва" об'єднував епос і драму в одну кате-
горію "оповідної та драматичної поезії", протиставляючи її ліриці, 
В.Кожинов небезпідставно стверджує, що відмінності лірики від епосу і 
драми — "це відмінності іншого порядку, ніж відмінності останніх двох 
форм" (С.44). І далі йде розмежування, справді, на іншій основі: "Лірика 
у власному сенсі (я не кажу про різні перехідні форми) не є, по суті, 
мистецтвом зображувальним; вона тяжіє до виражального образу, 
подібного до образів музики" (С.44). 

Ми вже розглядали різні класифікації видів мистецтва. Тепер 
додаємо до них ще одну — зображувальні (термін "образотворчі" в на-
шому контексті менше підходить, бо, власне, всі види творять образи) і 
виражальні. Згадаймо Платонову опозицію: наслідування/висловлення. 
Цього поділу й притримується В.Кожинов, коли зближує лірику із та-
ким виражальним видом мистецтва, як музика. Хоча далі, там, де він 
вдається вже до власних образних уподібнень (лірики — з орнаментом; 
епосу — з живописом; драми — з графікою), ці аналогії менш пе-
реконливі. 

Г.Поспєлов, притримуючись поділу видів мистецтва на зображу-
вальні та експресивні, відносить до перших живопис (малюнок, графіка і 
т.п.), скульптуру, пантоміму, а в загальних межах мистецтва слова — 
також епос і драму; до других — музику, художній танець, архітектуру, 
а в загальних межах мистецтва слова — ліричну словесність (поезію)1. 
Досить сумнівним є, щоправда, уподібнення архітектури з музикою 
(тільки на підставі вельми довільного образного вислову "архітектура 
— це застигла музика") чи віднесення пантоміми до першого, а не до 
другого ряду. А, скажімо, художній танець, окрім експресивної функції, 
може виконувати і зображувальну, міметичну (наприклад, "Танець ма-
леньких лебедів" з балету "Лебедине озеро" П.Чайковського), як і ге-
доністичну (насолода, розвага, гра) тощо. 

Але важливо зафіксувати, що в пошуках нових критеріїв для ро-
дових розмежувань і зближень вишукуються й такі віддалені міжвидові 
аналогії, радше образні, аніж наукові. 

У такому ж дусі, задля унаочнення, можна вдатися й до персоніфі-
кації. Уявімо первісне синкретичне мистецтво таким собі універсальним 
дідусем (назвемо його дід Ладо), що мав здатність адресуватися до всіх 
п'яти органів чуття й шостої інтуїції (насамперед — до неї), вмів по-
різному "перекривляти", наслідувати, осягати, навіювати за допомо-
гою різних засобів — мелодії, ритму, слова; був зграбним, пластичним і 
"мусичним", сполучав усе це в єдиних часопросторових вимірах, в акті 
творення і споживання... 

Діти Ладові — різні види мистецтва — успадкували від нього вже 
не всі ці риси, зате успадковані розвивають і шліфують; а декотрі нама-
гаються на нових рівнях сягнути дідової універсальності (театр, кіно, 

'Див.: Поспелов Г.Н. Эстетическое и художественное. — М., 1965. — 
С.294. 

62 



телебачення), і це їм майже вдається, хоча притому зростає відстань 
між учасниками і споглядачами дійства. 

Внуки Ладові (у нашому випадку по лінії мистецтва слова) — 
літературні роди — є, звичайно, насамперед рідними дітьми Літератури. 
Але не виключено, що, наприклад, син Епос видасться комусь подібним 
і до дядька Живопису (вміє "малювати" словом); донька Драма — і до 
тітоньки Графіки (теж "малює", але різкіше, і лише "в кольорі" діало-
гу); а ота "найпростішенька" Лірика —тільки те й робить, що нічого не 
зображує, лише виражає. І ніби й не схожа на своїх "складнішеньких" 
брата й сестру. Зате до тітки Музики так і тяжіє, так і тяжіє. Певне, 
через оту ще дідівську ліру, на честь якої її й названо...  

Можна вишукувати й інші подібності та відмінності, але є ризик 
остаточно заплутатися в родинних зв'язках, особливо на рівні пра- і 
праправнуків. 

Річ у тім, що приблизно з 20-х років XX ст. у триступеневий 
поділ рід — вид — різновид (підвид) вклинюється термін жанр, причому 
застосовують його в усіх трьох позиціях. Розглянувши чимало випадків 
таких різночитань, С.Крижанівський спочатку схиляється до найбільш 
поширеного, на його думку, "розуміння жанру як виду, а не як роду чи 
різновиду", а в доопрацьованому варіанті статті пропонує інший вихід: 
залишити "жанр" для повсякденного вжитку, "а в наукових розвідках 
повернутися до старої термінології — рід, вид і різновид"'. Тобто, щось 
подібне, як і з "практичним" та "теоретичним" поділом літератури: 
зручніше — на повсякдень, класичне — для наукових парадів. 

Є й інші варіанти розв'язання проблеми. Один з них — застосування 
чотириступеневого поділу в  такому вигляді:  1 .  Рід.  2 .  Вид.  
3. Жанр. 4. Різновид. Конкретизується це, наприклад, так: 1. Епос. 
2. Роман. 3. Історичний роман. 4. Історичний роман з реальними історич-
ними особами (один різновид); без реальних історичних осіб (другий різно-
вид). Згадавши про існування такого поділу, С.Крижанівський відмовляється 
від нього з огляду на його чотириступеневість: "Нам би з трьома упоратися та 
дати їм лад!" (Там само. — С.151). Цей аргумент, звичайно, не переконує. 
Поділяючи критичний пафос дослідника, не маємо права не означувати у 
разі потреби і 4-, і 5-ступеневу градацію для поглиблення характеристик 
текстів (як і тих-таки різновидів історичного роману). 

Однак термін жанр за будь-яких поділів має тенденцію "гуляти" по 
всій шкалі ступенів. Це у нього — вроджене, у генах. Адже французьке 
genre (жанр) своїм етимологічним корінням сягає того ж грецького y&voc, 
(рід, походження). Це й зумовило його використання в такому широкому 
діапазоні. Понад те. Як стверджує відомий австралійський україніст Марко 
Павлишин, "у сучасному, лінгвістично поінформованому, літературо-
знавстві категорія жанру гнучка і не обмежена традиційними поняттями 
про три ряди (епічний, ліричний, драматичний) та їхні під- і підпідка-
тегорії. 

' Крижанівський С. Рід, вид, різновид: До питання про сучасну жанрову 
систему// Крижанівський С.А. Художні відкриття і літературний процес. 
- К., 1979. - С153, 155. 

63 



Жанр становить будь-яка група текстів чи актів мовлення, котра, 
на думку якоїсь громади сприймачів, має визначальні риси"1. Таке аж 
надто вже розширене трактування жанру робить його синонімічним із 
поняттям теми. На цій підставі М.Павлишин стверджує навіть пра-
вомірність запровадження терміна "чорнобильський жанр", відносячи 
до нього такі, з традиційного погляду, різнорідні жанри, як поема, ро-
ман, документальна повість тощо2. 

Отже, поділ мистецтва слова на поезію і прозу — не менш 
"класичний" чи "теоретичний", ніж на літературні роди, види, 
жанри. Натомість "родовий устрій" вельми захитано. Щоб не 

бути остаточно поваленим, він потребує саме "практичної" 
підтримки. Не для консервування традиції, а для надання їй  

нового дихання. 
Е.Штайґер, повністю заперечуючи родовий поділ, пропонує ви-

значати лише певні психологічні начала і тони, що формують загальну 
тональність творів. Як і саму людину, ці начала не можна до решти 
пізнати, осягнути, але загалом вони зводяться до понять ліричного, епіч-
ного та драматичного. 

Найпростішим і найлегшим коментарем тут могло б стати при-
слів'я "Не вмер Данило, то галушкою вдавило". Але то було б, справді, 
найпростіше. Тим часом у цій відмові є конструктивне зерно — запе-
речення закостенілості традиційних понять і заміна їх гнучкішими. З 
другого боку, ще раз пересвідчуємося, що від традицій не так легко 
відцуратися: вигнані у двері, вони повертаються вікном. 

Родовий поділ мистецтва слова ще зберігає певну чин-
ність. А водночас і в нашому літературознавстві вже давно 
відрізняють епос, лірику і драму як літературні роди від епіч-

ності, ліричності (ліризму) і драматичності (драматизму) як 
видів емоційної тональності, що незрідка співіснують навіть у 
межах одного твору чи фрагмента. 

"Широким шатром розстилається над нею небо синє, по йому ні 
плямочки, ні хмарочки, хіба де чорною точкою тремтить жайворонок, 
сиплючи свою пісню на землю. Під нею - буйна рослина чіпляється 
своїм колосом об неї, стиха лоскоче, а кругом - неугавний клекіт мо-
лодих та дзвінких голосів... Любо Христі так і легко - сон колише, очі 
стуляються, тихе забуття з'являється над нею. 

Все дужче та дужче, так, наче вона застигає, замирає...". 
Цей ліричний своєю тональністю уривок — із трагічної сцени 

загибелі героїні епічного твору - роману Панаса Мирного "Повія". 
Після всіх поневірянь Христя повертається до рідної домівки і, не пу-
щена переночувати її новим власником-крамарем, замерзає. 

' Павлишин М. Чорнобильська тема і проблеми жанру/'/СіЧ. — 1994. — 

№4. — С.27. 
1 Див. полеміку з цим трактуванням: Ткаченко А. Мета —морфози?// 

Там само. — С. 32. 

64 



Згадаймо також епічну картину сну кріпачки у ліричному вірші 
Г.Шевченка "Сон" ("На панщині пшеницю жала..."). Саме ця картина 
підкреслює весь драматизм долі героїні. Так само і будь-яка драма скла-
дається не лише з драматичних, трагічних чи комічних сцен, а лереме 
жовується ліричними чи навіть епічними фрагментами. 

Під ліричністю (ліризмом) розуміємо суб'єктивовану 
емоційну тональність мови автора, оповідача, персонажів med-
ру будь-якого роду; під драматизмом — тональність напруги, 
інтенсивного переживання; під епічністю — об'єктивовану, 
зовні нейтральну, стриману тональність, продиктовану широ-
тою і багатоплановістю оповіді. Таке розуміння цих категорій 
наближає їх до майже синонімічних визначень пафосу (див. 
с 156—161 даного підручника). Взаємопереплетення певних 
родо-видових (або жанрових — у найширшому застосуванні 
цього терміна) особливостей зі значно мобільнішою катего-
рією тональності дає на практиці, за всієї зовнішньої кон-
сервативності традиційних поділів, досить чітку картину кон-
кретних художніх втілень. 

Важливу роль у визначенні родової домінанти певного 
тексту відіграє також позиція носія викладу: зовнішня, деміургіч-
на позиція "над усим" характерна для епічного родового зв'яз-
ку; внутрішня щодо дії та героя — для ліричного; позиція за-
цікавленого свідка — для драматичного'. Якщо згадати нашу 
вельми умовну формулу роду (1:2:1), то "двійка" його ядра 
великою мірою забезпечується саме завдяки позиції носія ви-
кладу та емоційній тональності. 

Тепер повертаємося до висловленої на початку розділу 
думки про те, що "теоретичний" і "практичний" поділи літе-
ратури взаємопроникають і взаємодоповнюються. Справді, 
протягом тисячоліть художнє слово виробило чимало найрізно-
манітніших форм свого втілення, і те, що нині лірику най-
частіше пов'язують із поезією а епос — із прозою, аж ніяк не 
відбиває цього розмаїття. Адже, скажімо, класичний героїч-
ний епос — переважно віршований; а з другого боку, потребує 
глибшого осмислення й систематизації лірична проза. Варто 
чіткіше визначитися і з термінами драма — драматургія; з 
питаннями взаємодії емоційної тональності й пафосу та їх 
збігами/розходженнями ізгенерикою, з'ясувати, чи є, напри-
клад, підстави вважати ліро-епос і сатиру окремими літера-
турними родами тощо. 

'Докладніше див.: Смілянська В. "Святим, огненним словом... ". — С.3-14. 

3  65 



Як видається, основою сучасної структурної генології 
може стати схрещення двох ліній, що досі існували в пара-
лельних вимірах: це оновить "кров" як "теоретичного", так і 
"практичного" родоводів. Об'єктивна потреба в обох пройшла 
багатосотлітню перевірку часом. На відміну од низки довільних 
розмежувань та уподібнень, обидва ряди фіксують найістотніші 
характеристики літературної творчості. Якщо перший більше 
стосується її змістових чинників, то другий — формальних. А 
оскільки в художньо вивершеному творі формозміст існує в 
єдності цих чинників, то й у літературознавстві дивно було б 
обмежуватися загальнотеоретичними постулатами про їх 
взаємопроникнення. 

Звичайно, при глибшому розгляді відмінностей між по-
езією і прозою виявиться, що вони — теж не лише зовнішньо-
формальні, але то буде далі, в осягненні другого, третього і 
т.д. порядку. А для початкових вихідних позицій, скористав-
шись обома термінологічними рядами як осями ординат і 
абсцис, дістаємо таку модель-схему літературної генерики: 

Згадаймо слова Са-
льєрі з пушкінської "ма-
ленької трагедії": "Про-
верил я//Алгеброй — гар-
монию". Наразі — "гео-
метрія", і вона теж без-
сила перед гармонією ми-
стецького слова. Але ж 
"перевіряємо" нею лише 
термінологію, понятій-
ний апарат, намагаючись 
дати їм лад. 

Вертикальну вісь у структуралізмі називають віссю вибору 
або парадигматикою, горизонтальну — віссю поєднання або 
синтагматикою. Але тут вертикаль і горизонталь — суто умовні, 
оскільки це — схема кулі як системи систем, що постійно 
обертається і включає в себе менші кулі — літературних родів 
та видів. Тобто, схема у вигляді солярного знака (хрест — також 
символ світового дерева) допоможе нам, образно кажучи, від 
уявлень про трьох китів чи трьох слонів, на яких три- 

66 

 



мається література, та не вельми продуктивних порівнянь 
їх між собою перейти до космогонічного уявлення про ху-
дожнє Слово як планету, що тримається силами притягуван-

ня/відштовхування — і всередині себе, і в мегасистемі Мис-
тецтва. 

З другого боку, модель-схема дає змогу зберігати теоре-
тичну наступність зі здобутками класичної філології. Саме оці 
перехрестя — наші питомо літературознавчі координати, до 
яких час від часу повертаємося, перехворівши (і збагативши-

ся) знаннями з суміжних та віддалених наук. Бо ж ефективніш 
— охоплювати їх, лишаючись на іманентно-літературознав 
чих позиціях. А генологія — наш родовий хрест, од якого на 
вряд чи сховаємося за універсально-аморфним визначенням 
"текст". 

Навіть виходячи з ідеї множинності тексту, безмежності його 
герменевтичних витлумачень, сучасні інтерпретатори, зрештою, опиня-
ються перед потребою виділення в тексті якихось первинних кодів. 
Р.Барт, присвятивши своє найголовніше дослідження "S/Z" прагнен-
ню "вивернути навиворіт текстову тканину, з якої сфабриковано твір, 
розпустити її на смислові нитки, змотати їх у клубки й виставити напоказ 
— в усій їх ідеологічній голизні"', мусив мати для цього авторський 
першотвір ("Саразін" О.де Бальзака), усвідомлюваний як певна цілість. 
І хоча з погляду семіологіі дослідник із певною іронією характеризує 
поняття цілості класичного (авторського) тексту як наслідок суто за 
хідних уявлень про ядро, "святилище, прихисток, світло істини" (16), 
проте подібні уявлення існують і на Сході. Так, у давньокитайській 
космогонії первень Ци графічно зображується у вигляді яйцеподібного 
овалу: в ньому постійно розвиваються Інь і Ян, чоловіча й жіноча 
первини, контрарна пара, бінарна опозиція циклічних модусів Ци, що 
взаємоперетворюються у процесі визрівання. Згадаймо й українську 
казку про яйце-райце, з якого постає матеріальний світ. Ядро — запорука 
Ладу, Космосу, що протистоїть Безладдю, Хаосові. 

Лишилося з'ясувати ще деякі вихідні позиції нашої спро-
би впорядкування термінологічного хаосу. За парадигматич-
ним виміром на схемі зберігаємо для зручності й традиційну 
назву. Хай це буде вісь літературних родів. Синтагматичну 
горизонталь іменуємо віссю літературних видів. 

Термін вид, як ми вже бачили, давно дозрів до такого 
"перепрофілювання", оскільки на його місці переважно фігу- 

' Косиков Г. Идеология. Коннотация. Текст (по поводу книги Р. Варта 
S/Z)//Eapm P. S/Z. — М., 1994. — С.293. Нижче вказано сторінку цього 
видання. 

67 



рує жанр. Од терміна драматургія (із "практичного" ряду) 
відмовляємось у схемі, виходячи з міркувань загальномовних. 
У своєму першому значенні це слово синонімічне драмі. Тому, 
зупинившись, на базовому, уникаємо й тавтології. Друге зна-
чення драматургії — сукупність драматичних творів якогось 
автора, періоду тощо. Ним послуговуємося в розмові про літе-
ратурний процес як тексторух, а не текст як ядро. Третє 
значення — сюжетно-композиційна основа спектаклю, кіно-
або телефільму, загалом будь-якого дійства (шоу) — термін 
уже мистецтвознавчий. Отже, драма перебуває в центрі схеми 
цілком умотивовано — як ядро й середохрестя-зародок не лише 
колишньої синкретичності, а й майбутнього синтезу різних 
видів мистецтва. 

Структурна модель-схема літературної генерики допоможе 
переходити від однолінійних до об'ємних вимірів при з'ясу-
ванні як синхронної картини жанрового стану світової чи ок-
ремої літератури (і вужче — доробку письменника), так і діа-
хронної динаміки жанрового руху від давнини до сучасності. 
Тобто, між схемним хрестом і тілом кулі — опозиція стати-
ки/динаміки. 

Окрім того, вписуючи у схему (прирівнюючи до моделі) 
будь-який твір, одержуємо його найзагальніші формозмістові 
характеристики, зумовлені так званим жанровим імперати-
вом: відштовхуючись од них, можна провадити подальший 
аналіз на різних рівнях. 

Так, "Маруся Чурай" Ліни Костенко парадигматично — епос (різно-
вид — велика епічна форма), синтагматично — поезія (різновид — си-
лабо-тоніка), а на жанровому перетині маємо віршований роман (тема-
тичний різновид — історичний). Можна виділити ще й підвид цього 
різновиду — історичний роман з легендарною героїнею (на відміну, при-
міром, од Тичининої "симфонії" "Сковорода", прототип якої — реаль-
на історична постать). На схемі обидва твори посідатимуть місця десь 
посередині правого нижнього сектора. 

Кожну з позицій моделі можна розщіплювати на бінарні 
опозиції, причому не лише у площинних, айв об'ємних вимі-
рах. Куля, утворена обертанням площинного круга довкола 
будь-якої з осей великого генологічного хреста, буде ніби 
витканою меншими й меншими хрестиками, довкола яких 
так само розгортаються, виопуклюються, взаємопроникають, 
народжуються й відмирають під - і  підпідсистеми 
та форми, лишаючись у гравітаційному полі мистецтва 
слова. 

68 



ЛІРИКА 

Лбра — музичний інструмент, гра на якому супрово-

джувала виконання пісень, віршів і т.п. Саме з музинністю, 

ритмізованістю, метричністю (наявністю певного віршуваль-

ного розміру) чи не найбільше пов'язаний од своїх витоків цей 

літературний рід. Слово — четвертий із названих Аристотелем 

засобів наслідування — зазнавало і зазнає тут найрізноманітні-

ших випробувань: на милозвучність, відповідність якомусь 

ритмові, розміру, наявність розгалужених асоціативних зв 'язків, 

зумовлених як прямим, так і,  особливо, переносним 

вживанням; на розрив цих зв'язків, затуманення "внутрішньої 

форми", старіння й омолодження і т.д. Надто ж зросло вільне, 

експериментальне поводження зі словом у XX столітті, у фу-

туристичній та модерністській ліриці, — від цілковитого роз-

кладання його на звуки до витворення загерметизованої ме-

тамови символів та багатоходової гіперускладненої асоціатив-

ності. 

Ішлося вже й про те, що для ліричного родового зв язку 

характерне сприйняття навколишнього світу зі внутрішньої 

щодо дії та героя позиції. В основі цього та подібних мірку-

вань лежить сформульована Геґелем думка про суміщення в 

ліриці суб'єкта і об'єкта в одній особі: центральним "персона-

жем" ліричного твору виявляється сам автор і передовсім — 

його внутрішній світ. 

Певна річ, і в епосі, де авторові "править за зміст 

відмінний від нього<...> герой"1, і в драмі, де діють нібито 

цілком самостійні персонажі, навряд чи можливе абсолютне 

перевтілення та вираження чужої свідомості-чуттєвості, повна 

об'єктивація чиїхось емоцій. Тому навіть у цих, значно об'є-

ктивованіших, ніж лірика, родах літератури не обходиться без 

вираження в тій чи іншій формі (бодай у виборі теми) й ав-

торського погляду на зображуваний художній світ. 

Що ж до лірики, то їй, як то кажуть, і на роду написано 

бути суб'єктивованою, виражати авторське бачення світу. 

Навіть якщо її творець нам невідомий. Так, у фольклорі з 

' Гегель Г.В.Ф. Эстетика: В 4 т. - Т.З. - М., 1971. - С.501. 

69 



притаманною йому імперсональністю (відсутністю чи анонім-
ністю автора) все-одно, незважаючи на колективне шліфу-
вання пісень, у багатьох випадках досить сильно відчувається 

індивідуально-авторський суб'єктивізм. 
Не кажучи про пісні, приписувані Марусі Чурай, згадаймо, при-

міром, відому й досі популярну: "Ой там, на точку, на базарі". В образі-
персонажі цієї пісні відчувається досить вольова, емансипована, дотепна 
(іронічна й самоіронічна) натура з багатою фантазією, схильною до 
жартівливих містифікацій. Якщо навіть припустити, що автором цієї 
пісні був чоловік, — то й тоді наші характеристики лишаються в силі, 
включно з епітетом "емансипована" (виходячи з контексту пісні, можна 
так само жартувати й про потребу чоловічої "емансипації"). Але в 
другому випадку треба було б ще й додати, що авторові блискуче вдалося 
перевтілитись у жіночий образ. 

Виходить, і в ліриці, окрім об'єктивації власної суб'єктивності, чи, 
інакше кажучи, окрім вираження свого інтимного світу, існує все-таки й 
осягнення та розкриття іншої свідомості-чуттєвості — бодай у вигляді 
описового наближення до чужого внутрішнього світу чи розіфування ролі 
іншого, ніж сам, суб'єкта. Відповідно — і в ліриці співіснують, хоч і в 
значно менш розвиненому вигляді, епічна та драматична первини. У що-
йно згаданій пісні: є певна епічна фабула (як жінка вирішила продати свого 
чоловіка і що з цього вийшло), є навіть елементи діалогу (з "торгувальни-
цями"), і все це підпорядковано провідній ліричній тональності. У тема-
тично близькій пісні "Ой піду я понад лугом" вимальовується, хоч і схо-
жий, а все ж інший інтимний світ героїні. Є тут і свій ешчио-оповідний 
чинник, і ще більш розвинений драматичний, що постає в діалозі 
("— Чого лежиш, чом не ореш... Чом до мене не говориш?.. — А я лежу та 
й думаю... Що погану жінку маю... — Не сватав ти мене вночі... Не вилізли 
тобі очі" і т.д. І все ж відносимо й цю пісню до лірики — як за формальними 
ознаками й функціонуванням, так і за переважаючим родовим змістом 
самовираження люблячої й водночас гордо-задерикуватої натури ("А я 
брови в сажу вмажу... Чорнявого переважу..."). 

Співвіснування автопсихологічно-виражального начала з 
драматичним та описово-зображувальним і оповідним при одно-
часній музичності робить лірику найближчою до "ідеальної" 
суті мистецтва слова. У кожному конкретному жанрі, а тим 

паче творі, співвідношення цих начал різне, що й визначає 
місце даного жанру чи твору в нашій "системі координат". 

Наприклад, так звана рольова лірика, де автор веде мову від чужого 
імені: "Ой я свого чоловіка...", "Якби мені, мамо, намисто..." та 
інші рольові пісні Шевченка; "жіночі" романси та пісні І.Котляревського, 
Є.Гребінки, О.Афанасьєва-Чужбинського, Я.Щоголева, С.Гулака-Арте-
мовського, М.Кропивницького, К.Білиловського, П.Грабовського, — аж 
до сучасних естрадних іміджів. Така прихована авторська позиція ніби 
наближає рольову лірику до драматичних етюдів. А з другого боку, в цих 

70 



ліричних висловлюваннях поєднуються авторське і загальнолюдське: кожен 
може впізнавати у них і свої почуття та переживання. 

Пояснюється це тим, що коло людських емоцій, за всієї 
неповторності, лишається в багатьох аспектах і незмінним, 
обертаючись у нових і нових поколіннях настійливою потре-
бою вдаватися до віковічних тем — кохання і ненависть, друж-
ба і зрада, життя і смерть, війна і мир, минущість і вічність... 
Це знаходить свій вияв, зокрема, у постійній актуалізації 
відповідних мотивів лірики. 

Крім того, поет користується мовою, словом. А в слові 
сконденсовано мислительний і емоційний досвід усіх попе-
редніх поколінь, до якого лиш найталановитішим удається 
долучити і власний. Із плином часу незрідка буває, що від 
усього доробку лірика в естетичній пам'яті нації лишається 
єдиний твір — пісня (наприклад, у згаданого К.Білиловського 
— "В чарах кохання моє дівування"), а то й "крилатий ви-
раз", афоризм, що є фрагментом якогось більшого твору. 

У ліриці поєднуються унікальність переживання лірич-
ного суб'єкта і загальнолюдський сенс цього переживання; 
підсилене значення кожного слова і втягування його в му-
зичну сферу, де зміст окремих слів ніби розчиняється у за-
гальній ритмічній фразі; естетична самодостатність тексту 
і важливість знання його позатекстуальних зв'язків, які про-
ливають додаткове світло на весь твір та обставини його 
появи; особлива мова поетичних формул, символів (а отже 
■— й певна герметичність, фрагментарність) — і розімкненість 

у широкий культурно-історичний контекст доби, її сти-
льові тенденції тощо. 

Параметри структурування 

Єдиної системно вивершеної класифікації лірики не ви-
роблено, та це й неможливо, доки вона існує, розвивається і 
видозмінюється. У фольклорі, приклади з якого наведено, 
розрізняють ліричні твори здебільшого за їх побутовою функ- 

71 



цією (весільні, величальні, похоронні, родинні, хороводні, кален-

дарні та ін.); У літературі античності — за характером виконання 

(хорова лірика — ода, дифірамб, епіталама та ін.; індивідуальна 

лірика — ямби, елегія, епіграма); Відродження і класицизму—за 

соціальним призначенням і тією загальною емоцією, якій 
підпорядковується твір (ідилія, елегія, епіграма та 
ін.). 

Аж до XIX ст. власне ліричним жанром вважали оду (уро-
чисту, духовну, анакреонтичну та ін.). І лише з розвитком 
романтичного світовідчуття прийшло й теоретичне об-
грунтування потреби відходу від класичних канонів і 
необмеженої волі поета (Ф.Шлеґель стверджував, що поет не 
повинен підлягати жодному закону; втім, суб'єктивне 
переживання в романтичній естетиці — надіндивідуальне, 
оскільки в людині відтворюється космос). 

На цей період припадає і бурхливий розвиток прозового 
художнього письма, яке доти животіло на периферії літера-
турного процесу. Все це зумовило поступове розмивання кла-
сичних жанрових форм лірики та науковий пошук інших пара-
метрів її розмежування. Найпростіший і чи не найбільш по-
ширений — тематичний поділ на лірику пейзажну, інтимну, 
громадянську, філософську. Кожне з цих визначень — по-своє-
му вразливе і не відбиває всього спектру барв та відтінків 
ліричної виражальності. Так, навряд чи можна знайти "чис-
то" пейзажний твір, оскільки він здебільшого містить і навію-
вання певного душевного стану, ніби розлитого в пейзажній 
картині. Отже, не так легко відмежувати лірику пейзажну від 
інтимної. З другого боку, вужчим підвидом інтимної лірики 
можемо вважати любовну, безпосередньо присвячену темі ко-
хання. Значення громадянської лірики (іноді її ще називають 
соціальною чи навіть публіцистичною) в суспільному житті по-
стійно перебільшувалося в нашій історії, наслідком чого стала 
трагічна доля багатьох і багатьох недогідливих режимам 
поетів. Що ж до лірики філософської то правомірність такого 
поняття є дискусійною (дехто вважає некоректним і непо-
трібним сам цей термін, вживаючи інші —"медитативна", 
"інтелектуальна", "лірика голови" — на відміну від "лірики 
серця" тощо). 

72 

 



Оскільки термін медитативна лірика має серед названих 
найглибше історичне коріння1, у нашій спробі структурувати 
схему літературних родів і видів перевагу віддамо саме йому. 
Узагальнено кажучи, це — лірика думки, спрямованої до осяг-
иення загадок і закономірностей світу (meditatio  — 
поглиблений, цілеспрямований роздум). 

Структуротвірною парою їй може бути сугестивна лірика 
(від suggestio — натяк, навіювання), яка нехтує логічні, розу-
мові побудови й апелює до асоціативних образів, додаткових 
змістових та інтонаційних відтінків, до "сновидних" (згадаймо 
трактат І.Франка)) підсвідомих порухів, породжуваних навію-
вальною енергією ритму і слова. 

Порівняймо два вірші: 

З журбою радість обнялась... В 

сльозах, як в жемчугах, мій сміх, І 

з дивним ранком ніч злилась, І як 

мені розняти їх?! 

В обіймах з радістю журба. 

Одна летить, друга спиня... І 

йде між ними боротьба, І 

дужчий хто — не знаю я... 

(Олександр Олесь). 

Простяглися тіні тіні вечірні Тіні сонця 

весняного Тіні захвату світа тонкі і 

невірні Тіні смутку безвиглядного 

Линуть гуки вечірні гуки незнані 

Щастя співанного щастя незмінного 

Простяглися тіні тіні сонця весняні 

Пасма смутку вечірнього. 
(Михайль Семенко). 

Якщо уважно вчитатися в них, особливо у другий, менш відомий, 
то побачимо, що йдеться в обох віршах про речі, у глибині своїй дуже 
близькі. Тільки Олесь — розмірковує, медитує на тему єдності, взаємо-
переплетіння, боротьби протилежних емоційних станів (радість — 
журба), знаходячи їм паралелі у природі (ранок — ніч) і усвідомлюючи 
безсилля людини цьому зарадити. А Семенко — прагне суґерувати, 
навіяти читачеві подібний стан (смутку-щастя), апелюючи до пам'яті 
органів зору і слуху, ритмічно повторюючи ключові слова-образи і вдаю-
чися теж до паралелі з явищами природи, але це якраз ті "неевклідові" 
паралелі, що перетинаються, єднаючи світ людини і природи ("тіні 
смутку", "пасма смутку вечірнього"). 

Перший вірш майже весь "розбирається" на афоризми. Другий може 
повнокровно існувати лише в цілісності, з усіма своїми повторами, а роз-
павшись на уривки, втратить сугестивну енергію. Який із віршів "кра-
щий"? Тут можна відповісти Олесевим: "І дужчий хто — не знаю я...". Є 
різні категорії читачів, різні стани та стадії сприймання навіть одним чи-
тачем. І є відтак об'єктивно наявна бінарна опозиція медитації/сугестії в 
цілісній структурі лірики. 

 

' Див.: Литературный энциклопедический словарь/Под общ. ред. 
В.М.Кожевникова и П.А.Николаева. — М., 1987. — С.214. Далі 
називаємо це видання скорочено 

73 

ЛЭС. 



Ще в давньоіндійських теоріях поезії твір, де слово ви-
ражає сенс непрямо, і він осягається тільки завдяки сугестії, 
називався дхвані (дзвін, відгук, натяк; пор. і наше прислів'я: 
"Чув дзвін, та не знає, де він"). Така поезія вважалася "справж-
ньою", вищою. Основна її функція — репродукція прихова-
ного сенсу (чи суті), навіювання раси, тобто певного естетич-
ного переживання. А поезія, в якій, навпаки, все ясно, мов 
на картинці, називалася цітра (картина)1. Бінарна опозиція 
дхвані/цітра дуже близька до опозиції сугестія/медитація, або 
ще: суґестія/нарація (оповідь). 

Ще однією парою протиставних понять можуть бути вже 
згадувані автопсихологічна і рольова лірика. Як ми перекона-
лися, вони теж не тільки протистоять, а й взаємоперепліта-
ються. Схрещуючи бінарні опозиції у спільному осерді — ліриці 
— дістаємо для початку її площинні "координати": 

автоп сихологічна 

 
рольова 

В об'ємних вимірах сюди можна вписати й інші опозиції, що допо-
магатимуть з інших боків характеризувати конкретний ліричний твір. 

Площинна хрестовина лірики перебуває у верхній 
половині генологічної макросхеми. Хоча варто повторити: тут 
горизонталь та вертикаль теж умовні, бо це — хрест, що з'являєть-
ся, коли на джерело світла дивитися примруженими очима. 
Широко розплющені — не годні втримати усієї повноти 
інформації, вона їх сліпить. Тому в поетапному осягненні 
феномена лірики можна запропонувати таку послідовність: 

1. Рід — лірика. 
2. Вид — а) віршована, або ж поезія; б) драматизована, 

або рольова; в) прозова (мініатюри та більші форми). 
3. Жанр (пісня, ода, елегія, епіграма тощо). 

'Див.: Мейзерська Т. О.Веселовський — /.Франко: дві концепції сугестії// 
Укр. літературознавство. — Bun.60. — Львів, 1995. —С.50—59. 

74 



Кожна з позицій у цій ієрархії може мати свої різновиди. 
Наприклад: 1, Рід — лірика; різновид — а) виражальний 

(автопсихологічна/рольова, медитативна/сугестивна, цітра/ 
дхвані, описова/експресивна, сюжетна/безсюжетна тощо); 
б) тематичний {пейзажна/урбаністична; інтимна/соціальна; 
міфопоетична/культуральна та ін.); в) тональнісний {мінорна/ 
мажорна, героїчна/комічна,драматична/ідилічна та ін.). 

Очевидно, можливе виділення різновидів лірики й за 
іншими параметрами (наприклад, тенденційна/нетенденцій-
на, метафорична/автологічна тощо). Певна річ, остаточної 
структурної вивершеності ніколи не буде досягнуто, адже тео-
ретичні узагальнення завжди відстають од художньої практи-
ки, та й не можуть охопити всіх її нюансів. До того ж, кожна 
нововиділена позиція ніби втягується в "ланцюгову реакцію" 
подальшого аналітичного розщеплення. Візьмімо, приміром, 
одну із щойно виділених емоційних тональностей (у різновиді 
в): 

комічна 

гумористична іронічна сатирична 

Далі, вичленувавши звідси лише іронічну тональність, 
побачимо, що вона може бути скептичною, саркастичною, 
сардонічною, легкою іронією (кпином і самокпином) тощо. Так 
само — і щодо інших позицій. Цей поділ знадобиться й при 
розгляді видів пафосу в тих випадках, коли він діє в межах 
усієї макросистеми літератури (хоч вважаємо, що саме до лірики 
більш підходить поняття емоційної тональності). За такого 
підходу чіткішає і наш погляд на сатиру. Деякі дослідники 
виділяють її в окремий літературний рід. У нашому ж варіанті 
структурування розрізняємо сатиру як 1) один з видів пафосу, 
підвид комічної (сміхової) тональності в усіх трьох родах; 
2) жанр лірики, сформований ще за часів Горація, Персія, 
Ювенала. 

У різновиді б) можна вичленувати такий ієрархічний 
ланцюжок: лірика інтимна з поділом на підвиди — любовна 
й еротична (духовний і плотський аспекти), тоді як за 
власне інтимною лишаються "Теплота родинного інтиму" 

75 



(С.Чернілевський), почуття дружби і т.п. Водночас, за анало-

гією до сатири як пафосу, можна виділити й тональність 

любові в найзагальнішому, близькому до християнського 
розумінні (також поширюється на всю макросистему). 
Певними ракурсами в опозиційне структурування можуть 
увіходити всі названі й неназвані позиції. Так, опонуючою 
парою до тієї ж інтимної лірики може бути пейзажна, навіть за 
умови їх взаємопроникнення (за вісь проти-зі-ставлення 
беремо внутрішнє і зовнішнє споглядання); парою до соціаль-
ної (громадянської) — ігрова, гедоністична, розважальна і т.п. 

Третій основний щабель поділу лірики — жанр. Тут 

називаємо усталені в історії літератури жанри — пісня, ода, 

гімн, пеан, канцона, псальма, елегія, послання, сатира, романс, 

мадригал, епіталама, дифірамб, панегірик, ідилія, пастораль, 

епіграма, епітафія, пародія, станса, лірична поема, прозова лірич-

на мініатюра (та більші форми ліричної прози). 

Оскільки у підручниках з античної та зарубіжної літератур, у най-

різноманітніших довідниках і словниках жанри лірики схарактеризова-

но, рекомендуємо цей матеріал для самостійного опрацювання. 

Узагальнений же висновок щодо названих жанрів є оче-

видним: переважна їх більшість уже належить історії. А ті, що 

іноді ще функціонують, нерідко знаходять лише пародійне 

переосмислення (ода, дифірамб); крім того, тут зустрічаються 

випадки різного найменування дуже подібних явищ (дифі-

рамб — панегірик; сюди ж можна долучити і гімн та пеан у їх 

первинному значенні). 

Розводячи по структуротвірних полюсах-антиподах ті 

жанри, що й досі лишаються більш-менш продуктивними, 

можна знову ж таки дисоціювати (розподібнити) їх на такі, 

скажімо, пари: пісня/прозова лірична мініатюра; гімн/сатира; 

ідилія (елегія, пастораль)/памфлет (сатиричне послання); ода/ 

пародія і т.д. за принципом серйозне/смішне, піднесене/призем-

лене. З другого боку, можна розглядати пародію, памфлет, епі-

граму як підвиди сатири, гумористичну епітафію — як підвид 

епіграми тощо. 

Натомість майже універсального, а відтак і досить роз-

пливчастого застосування набули терміни вірш (або ліричний 

вірш) і поезія (а також у множині — поезії). Якщо в художній 

практиці співіснують обидва ці терміни, то в теорії їх або  

76 



зовсім не визнають, або не надають їм жанророзрізнюваль-

ного статусу. 
У цьому підручнику віддаємо перевагу визначенню вірш (ліричний 

вірш), ідучи за мовною практикою. Адже ще в давньоукраїнській поезії 
існував термін вірша (жіночого роду) саме у значенні "твір", а не "окре-
мий рядок". А те, що терміни живуть, розвиваються, переосмислюються 
— закономірний процес. І скільки б теоретики не робили вигляду, ніби 
на них не впливає загальнонаціональна мовна практика, цей процес зай-
шов уже так далеко, що його лишається тільки "узаконити". 

Отже, розуміємо вірш як один з основних, а власне — централь-
ний жанр сучасної лірики, визнаючи таким теоретичним коригуванням 
терміна його фактичне статус-кво в україномовному загальнокультур-
ному середовищі. Що ж до первинного значення, то його, очевидно, до-
цільніше пов'язувати і з первинним звучанням — вере (versus). Докладні-
ше див. у частині "Версифікація" (с. 319-320). 

Таким чином, на третьому основному щаблі структурне 

впорядкування категорій лірики ще більше ускладнюється — 

як історичною плинністю жанрових найменувань, так і сучас-

ними процесами термінологічного новотворення. Останнє, 

зокрема, відбувається здебільшого за рахунок запозичень з 

інших видів мистецтва: етюд, акварель, естамп, фреска, ба-

рельєф, сюїта, симфонія та ін.1. 

Усі ці авторські визначення покликані підкреслити певні 

особливості конкретних творів і мають переважно образний 

характер, тоді як самі твори здебільшого надаються і до тра-

диційних жанрових класифікацій. Хоч деякі з' нових жанро-

вих визначень (як етюд), завдяки частоті їх вживання різни-

ми авторами, претендують на визнання у статусі літературо-

знавчих термінів. Загалом, коли до традиційної назви жанру 

(скажімо, інвектива, елегія) додається якесь авторське уточ-

нення, то воно може до невпізнанності змінювати жанрову 

природу даного конкретного твору, і в такому разі слід вести 

мову про той чи той жанровий різновид (наприклад, "сердита 

елегія", "дружня інвектива" тощо). 

'Ширше див.: Крижанівський С. Художні відкриття і літературний процес. 
— С. 155-174. Щоправда, цей підрозділ з уже згадуваної статті "Рід, вид, 
різновид" називається "Сучасні процеси жанротворення у поезії", тому 
автор розглядає і поетичний епос та ліро-епос; отож їх треба відносити 
до наших наступних підрозділів. Крім того, такі поняття, як "триптих" 
і "цикл", що їх С.Крижанівський розглядає у контексті жанрів, слід, 
напевне, визнати наджанровими утвореннями. 

11 



Із поняттям жанрового різновиду не треба плутати поняття 

родового та видового різновидів. Про родові різновиди (вира-

жальний, тематичний, тональнісний) та їх підвиди йшлося 

вище. Можна виділити різновиди і в кожному з названих видів 

лірики (скажімо, поезія — відповідно до систем віршування; 

проза — відповідно до стилів — символістська, модерністська 

тощо; рольова лірика — відповідно до ступенів утілення "своєї" 

і чужої" свідомості-чуттєвості тощо). 

Як бачимо, проблеми класифікації лірики існували й існу-

ватимуть відтоді й доти, відколи й доки існувала й існуватиме 

сама лірика. Скажімо, любовна лірика яскраво постала ще в 

поезії гречанки Сапфо (IV ст. до н.е.), у стародавніх літературах 

народів Азії та Сходу, а теоретичне осмислення здобула тільки 

на межі XVIII—XIX ст. н.е. у зв'язку з розвитком романтизму. 

Спроба систематизації "лірикознавчих" понять і термінів 

відповідно до структури самого об'єкта вивчення допомагає 

виходити і на загальні для всього літературознавства та 

генології зокрема проблеми. А вони не завше надаються до 

структурно-системного впорядкування. 
Із фізики відомо, шо структурувати воду можна, спершу заки-

п'ятивши, потім довівши до іншого агрегатного стану — криги, і знову 
розтопивши. Але ця структурована вода буде відтепер і дистильованою, 
позбавленою солей, а разом з ними й колишнього свого неповторного 
смаку. Зате з неї, відповідно зарядивши, можна готувати "живу" й "мерт-
ву" воду. 

Таблиця Д.Менделєєва — це спроба звести до першоелементів 
усе розмаїття світу. Важче надаються до родо-видових класифікацій та 
систематизацій живі організми, і ще важче — поняття духовної сфери. 
Зводячи до бінарних опозицій та перехресть поняття літературної генології, 
ми, звичайно, "дистилюємо" не художнє слово, а лише наукові дефініції, 
що допомагають усвідомити його як систему систем. Що далі від ядра, 
що більше під- і підпідкатегорій, то варіативнішими і невловнішими 
для "заморожування" виявляються структурні й позаструктурні чин-
ники своєрідності конкретних художніх текстів. 

А все ж, як вода, — кринична, річкова, морська — в найзагальні-
ших своїх характеристиках лишається незмінною і має за пункт відліку 
(в науковому сприйнятті) дистильований стан, так і література як сис-
тема може умовно прирівнюватися до певної моделі, що не виключає 
нових і найновіших варіацій та відхилень. 

78 



ЕПОС 

Епос; — слово, у тому розумінні, в якому воно вживається 
в нас у назвах творів (наприклад: "Слово о полку Ігоревім", 
"Слово про рідну матір"). Тобто — оповідь, розповідь — пер-
ше, що поставало при відмежуванні цього літературного роду 
від пісні (оди) та дії (драми). 

За Платоном, в епосі поєднуються висловлювання авто-
ра (як у ліриці) і наслідування (як у драмі). За Аристотелем, 
автор епосу то веде оповідь збоку, то стає в ній чимось іншим, 
як Гомер. За Ґете і Шіллером, в епосі автор викладає подію, 
переносячи її в минуле, тоді як у драмі зображує її такою, що 
відбувається тепер. За Гегелем, епос — відтворення в об'єк-
тивізуючій формі самої об'єктивності, зовнішнього світу (на 
відміну від лірики, яка передає суб'єктивність, внутрішній світ). 
Кожинов, виходячи з проведеної Бєлінським диференціації 
видів мистецтва на виражальні й зображувальні, відносить епос 
і драму до зображувальних, тоді як лірика, з цього погляду, 
тяжіє до виражального образу. А з погляду теорії "образу ав-
тора" (В.Виноградов, М.Бахтін, Г.Гуковський та ін.) для епіч-
ної первини притаманна позиція "невтручання" "всезнаючого" 
автора в дію твору, його перебування поза нею. 

Якщо уважно зіставити всі наведені характеристики, то 
помітимо, що вони, знову ж таки, майже не суперечать одна 
одній, а є спробами осягнути один і той самий об'єкт під 
різними кутами зору. І, звичайно ж, цих характеристик 
недостатньо, і вони не є аксіомами для всіх часів і народів. 
Одна справа — героїчний епос часів Гомера, інша, наприклад, 
— гуморески Остапа Вишні, які теж відносимо до цього літе-
ратурного роду, хоч вони й не є об'єктивізуючим відтворенням 
об'єктивності (Геґель) чи більше зображують, аніж виража-
ють (Кожинов), та й власне автор нерідко виступає в них і 
героєм (щоправда, це не "весь" автор, і його, як у ліриці, можна 
назвати ліричним героєм). 

Зрештою, й сам Гомер, якого за нового часу порівнювали з богами-
олімпійцями, безсторонній тільки в тому розумінні, що не висловлює 
своїх переважних симпатій якійсь одній із воюючих сторін. Зате він 
досить-таки емоційно ставиться до героїв, як троянців, так і греків, 
описуючи їх подвиги яскравими барвами. Тобто, його, висловлюючися 
сучасною мовою, політична безсторонність не заважає йому бути лірично 
пристрасним. 

79 



"Чистоти роду" не дотримувались і давньогрецькі прозаїки. Так, 
персонажі романів "Золотий осел" Апулея і "Сатирикон" Петронія самі, 
без оповідача, повідомляють про свої пригоди. Поступове зростання 
інтересу до своєрідності внутрішнього світу персонажів приводить до 
того, що у XVIII , а особливо у XIX і XX століттях, розвивається оповідь 
про події вустами їх учасників, а також внутрішній монолог та потік 
свідомості (Л.Толстой, Ф.Достоєвський, Дж.Джойс, У.Фолкнер та ін.). 
Важливим стає той контрапункт, що виникає у зіставленні "голосів" 
багатьох персонажів, їх позицій і оцінок побаченого й відчутого. "Партія" 
автора в цьому багатоголосому хорі може й зовсім не звучати, але в 
будь-якому разі він виступає "диригентом", і, отже, від нього залежить 
якість звучання твору і впливу на читача його поліфонії (використовує-
мо цей термін з музикознавства, слідом за Бахтіним, як і український 
відповідник — багатоголосся, не тільки з метою синонімічно врізно-
манітнити мову, а й щоб звернути увагу на цю синонімічність)' . 

Таким чином, давній принцип авторського епічного "все-
знання ", доповнившись теоретичним гегелівським принципом 
об'єктивації й саморозвитку дії (без очевидного авторського 
"втручання") та принципом поліфонії, визначив різні форми 
й ступені вияву в епічному творі носія викладу, його стосунків 
із зображуваним. Почавшись переважно як віршований, епос 
розвивався і в прозовій формі, від народних казок, оповідань, 
притч, повчань — до широкомасштабних авторських епопей. 
Нині епос пов'язують здебільшого з прозою. Причому в су-
часній "експериментальній прозі", у модерністських пошуках 
автори вільно оперують часопросторовими вимірами, переміщу-
ють події не тільки у минуле, а й у майбутнє; нехтування ж 
колишніх вимог правдоподібності збільшує ступінь авторської 
свободи, завдяки чому план зображення поступається місцем 
перед планом вираження; ведення оповіді від першої, другої чи 
третьої особи, однини чи множини, теж практично не відіграє 
родовизначальної ролі, як і поділ художнього світу на 
"зовнішній " і "внутрішній ". 

Що ж може лишатись аксіоматичним критерієм для виді-
лення епосу в окремий рід? Перебравши всі наведені характе-
ристики, повертаємося до найпершої, антично укруп- 

' Оскільки термінологічна синонімія в одній науці — явище не зовсім бажане, 
то її можна уникнути, вживаючи ці терміни як літературознавчі в різних 
значеннях: 1) багатоголосся —наявність у творі рівноправних партій 
багатьох персонажів; 2) поліфонія — буквально "багатозвуччя", себто, 
збалансоване звучання у творі не лише голосів персонажів, а й інших 
складників структури; 3) контрапункт — той ефект, що постає завдяки 
злиттю різних голосів та позицій і народжує якісно нове явище. 

80 



неної, зафіксованої в самому слові — оповідь. Звичайно, вона 
може бути водночас і піснею, і навіть рольовою та супрово-
джуватись відповідними діями, але те все постає тут на друго-
му плані. 

Панівна оповідна первина і визначає всі інші — більшу 
(назагал) об'єктивованість викладу, його зображувальність і 
т.д. Якщо спробувати передати це у вигляді схеми і, отже, 
погодитися з неминучими спрощеннями, то, з огляду на ска-
зане, можна виділити такі дві пари опозицій: 1) за ступенем 
авторської участі у викладі (від суто зовнішньої "присутнос-
ті" автора-оповідача до його "відсутності"); 2) за ступенем 
авторської нейтральності щодо зображуваного (від зовніш-
ньої об'єктивованості до неприхованої суб'єктивної позиції). 
Схрестивши ці пари, дістаємо схему: 

авторська   відсутність 
"саморозвиток" дії; поліфонія 

 
монофонія; оповідь від автора, 

його "присутність" 

Лівий та нижній полоси на цій схемі є власне епічними 
родовими первинами; правий тяжіє до ліричної; верхній — до 
драматичної. І якщо зобразити це за допомогою цифрового 
співвідношення, то вийде — 1:2:1 "на користь" епосу. 
Відповідно, у ліриці ми мали таке само співвідношення на 
користь ліричних первин {автопсихологічність + сугестивність) 
порівняно з тяжінням до епосу (оповідність) і драми (рольова 
лірика). У драмі, як побачимо, гору братимуть первини дра-
матичні. 

Ще раз наголосимо, що це — лише схема, де поняття 
"верху" і "низу", "лівого" та "правого" боків — суто умовні. 
Але якщо ми вже так умовилися, то в нашу генологічну мак-
росхему вона вписується знизу, тяжіючи своєю драматичною 

81 



первиною до драми,  яка там -  у  центрі,  а  еп ічними — 
до епосу і прози. А для того, щоб лірична первина, крім поезії, 
була спрямована до лірики, треба собі уявити, що ми розвер-

таємо цю меншу схему вздовж вертикальної осі й ставимо 
перпендикулярно до більшої: площини перетинаються. Те-
пер уявімо ці площини у вигляді кругів, а далі — куль. У 
велику кулю вписані великий хрест і менші — символи всієї 
системи літератури та її підсистем. І в цих підсистемах, окрім 
названих, можна виділити багато інших опозицій. 

Наприклад, у підсистемі епосу — за наявністю чи відсутністю 
психоаналітичного письма; за незвичністю чи буденністю 
сюжету; за чіткістю чи розмитістю композиції; за різкою 
антагоністичністю чи завуальованістю конфлікту; його зовніш-
нім чи внутрішнім (колізія) розгортанням; за інтуїтивістським 
чи позитивістським типом художнього мислення-відчуття; 

за видом емоційної тональності (пафосу) тощо. 

Види, жанри, різновиди 

Про два види епосу — поетичний та прозовий — уже йшлося. 
Чи існує третій, драматичний? Себто, епос у вигляді драми? 
Безперечно, існує, але це якраз та спільна сфера епосу і драми, 
що перебуває на їх помежів'ї. Такі само суміжні зони є у лірики 
і драми (ліро-драма) та в лірики і епосу (ліро-епос). Поки що най-
більш звичним із цих поєднань є ліро-епос, унаслідок чого 
його навіть виділяють в окремий рід. Незвичнішою буде 
нововведена назва третього помежів'я — епо-драма (зустрі-
чається термін "епіко-драма", але тоді треба було б і ліро-
драму називати "лірико-драмою", а ліро-епос — "лірико-епо-
сом"). Про всі три межироди — на с.125—132. 

Щодо епосу, як і щодо лірики, термін різновид вживаємо 
на всіх трьох основних щаблях поділу. На першому до різно-
видів епосу відносимо кількісні характеристики, пов'язані з 
фізичним обсягом текстів. Відповідно до цього виділяють твори 
малої, середньої та великої епічних форм. Вживають також 
словосполуки "велика проза", "середня проза", "мала про- 

82 



за". Неважко помітити, що це — різновиди лише прозового виду 
епосу (їм відповідають оповідання, повість і роман — уже на 
рівні жанрів). Але такі само кількісні характеристики можна 

застосувати й до поетичного епосу — малої, середньої та великої 
форм {байка, епічна поема, віршований роман). 

Так переходимо до третьої й основної для епосу сходин-
ки — жанру. Як і в ліриці, тут протягом тисячоліть відбулася 
значна еволюція, і все ж багато давніх епічних жанрів досі 
зберігають свої основні характеристики та місце в літератур-

ному процесі. Це — казка, байка, притча, оповідання, повість, 
роман. Усі вони існують у прозовому і поетичному (віршовано-
му) та драматизованому видах, легко надаються до інсценізації, 
перенесення на кіно- і телеекрани. 

Одна з найдавніших жанрових груп — героїчний епос, 
куди належить твори як великих епічних форм (віршована й 

прозова епопея), так /' середніх (старини) та малих (думи, 
балади). Цю групу жанрів, досить відмінних між собою, тра-
диційно об'єднують спільною темою. Як правило, це на-
півлегендарна оповідь про минулі важливі події в житті народів 
та про героїв тих подій, богатирів. Усні й писемні, прозові й 
поетичні та змішані, такі оповіді засвідчують становлення 

національної самосвідомості, поєднання колективно-епічного 
й індивідуально-героїчного начал у загальній епічній картині 
світу. 

При ближчому розгляді твори цієї тематичної групи, 
особливо різних жанрів, дуже несхожі між собою. У цьому 
легко переконатися на прикладі зразків нашого героїчного епосу 

— прозової "Велесової книги", речитативного "Слова о полку 
Ігоревім", ритмізовано-наспівних старин, пісенних дум, що на-
лежать до молодшого епосу. 

З тих само міркувань, що й при розгляді лірики, лишаємо для 
самостійного опрацювання та повторення (цей матеріал входить і до 
шкільних програм з літератури) характеристику таких жанрів епосу, як 
казка, байка, оповідання, повість, роман, роман-епопея. Видання досить 
широким тиражем в Україні книжки Д.Чижевського "Історія українсь-
кої літератури" звільняє від необхідності докладного розгляду елементів 
художнього епосу в таких жанрах релігійної літератури, як апокрифи, 
проповіді, молитви*, а також у світській літературі — від початків до XX ст. 
Так само докладно розглядає вчений і твори вітчизняної лірики та драми. 

* У проповідях, а надто молитвах, як видається, переважають ліричні 
первини. 

83 



 
E! Z f-і ■ !■?=.•=•-1 = Ї.  J 

Усе сказане дає змогу докладніше зупинитися на кіль-
кох дискусійних питаннях, пов'язаних із генологією епосу. 

Оповідання і новела. Частина дослідників вважає ці термі-
ни синонімічними і вживає паралельно, ще частина віддає 
перевагу якомусь одному (теж не вбачаючи різниці в суті са-
мих позначуваних ними жанрів) і, нарешті, дехто цю різницю 
не тільки визнає, а й аргументує, відповідно вдаючись до обох 
термінів, але не як до синонімів, а як до визначень відмінних 
між собою малих епічних форм. І, що цікаво, кожен, зі свого 
погляду, має рацію. Тож, не вдаючись до переказу аргумен-
тації кожної з позицій, спробуймо з'ясувати, чому так стало-
ся, і це допоможе виробити власний підхід. 

На допомогу, як і в багатьох подібних випадках, прихо-
дить з'ясування "родоводу" слів, що правлять за терміни. Опові-
дання — від оповідати, глибше — від старослов'янського ко-
реня вьд, що означав знання, відання; а ще глибше — від праін-
доєвропейського vecla, яке породило двоє значень — бачити і 
знати. Такою ж ясною є й етимологія питомо російського 
терміна "рассказ" (корінь — каз, той, що і в нашому слові 
казали). Італійське novella (від лат. novellus — новий) означає 
буквально "новина". На час виникнення цього терміна, в епоху 
Відродження, він позначав невеликі оповідання анекдотичного 
характеру. 

Саме в такому розумінні його відбито в "Декамероні" Дж.Бок-
каччо. Згодом цей жанр поширюється і в Англії, Франції, Іспанії, на-
буваючи, окрім комічного, ще й настановного звучання, але зберігаючи 
провідну жанрову ознаку, закріплену в самому слові — новина, пригода, 
придибенція. Власне, з таким значенням цей термін набув поширення і 
в Росії та Україні. Як нерідко буває, широке (часом на догоду "моді") 
вживання його і в тих випадках де цілком, чи навіть більше, підходить 
вітчизняний термін оповідання, призвело до вже згаданого різнобою — 
і то не так у науковій літературі, як у художній практиці. А реальне 
підґрунтя під цим є: адже можна, справді, називати будь-яку новелу і 
оповіданням, додавши певне уточнення (гумористичне, анекдотичне, при-
годницьке і т.д.). Або — оповідкою, як зробив перекладач "Декамерона" 
М.Лукаш. 

Повторимо те, що говорилося з приводу терміна жанр і 
ще не раз доведеться казати: якщо вже для якоїсь назви відчи-
нено двері, то навряд чи вдасться випровадити її у вікно. Але, 
звичайно, паралельне вживання термінів — розкіш, і вихід 
тут лише один: дотримувати "чистоти жанру". Оповідання має 

84 



бути оповіданням (себто, розповіддю більш ґрунтовною, сло-

весно-зображувальною, характере- та психологічною, без став-

ки на карколомність чи авантюрність сюжету, несподівану 

екстраординарну подію. Тоді як новела багато в чому має ви-

ходити саме з останнього, що відповідатиме її назві.  
Класичний зразок в українській літературі — новела В.Стефаника 

"Новина". Як правило, новела закінчується несподіваним поворотом, а в 
даному разі вона починається повідомленням про таку несподівану подію. 
І водночас не всі Стефаникові твори, до яких традиційно застосовують 
визначення "новели", відповідають цьому визначенню в окресленому 
тут розумінні. Деякі з них ("Такий панок", "Вона — земля") більше 
тяжіють до оповідань, інші ("Давня мелодія", "Morituri") — до шкіців 
(термін з малярства) чи образків (у І.Франка є віршований цикл "Га-
лицькі образки", що міг би бути парою прозовим образкам), ще інші 
("Городчик до Бога ридав", "Амбіції", — до прозових ліричних мініатюр... 

Жанр одного з творів найточніше визначає сам автор: "Санчата 
(Хлопчача зимова сценка)". Сценка — один із прозових (вид) жанрів 
межироду — епо-драми... 

Як бачимо, художня практика навіть одного письменника не 
завжди вкладається у спрощенні жанрові дефініції.  

Є ще одна невеличка проблема, пов'язана саме з прак-

тикою паралельного вживання термінів. Так, узагальнений 

термін новелістика застосовують і до оповідань (скажімо, но-

велістика Є.Гуцала, хоч цей прозаїк писав здебільшого опові-

дання). І виходить, ніби новела є базовим жанром малої епічної 

форми, тоді як оповідання, шкіц, образок тощо — жанровими 

різновидами новели. 

Повість і роман. Історія стосунків цих термінів та озна-

чуваних ними понять подібна до попередньої. Повість — від 

того ж кореня в/дати, опов/дати — питомо слов'янський, а ще 

глибше — ведичний термін. Він зафіксований у назві літопи-

су "Повість временних літ" (не у своєму теперішньому зна-

ченні, а як "ОПОВІДЬ"; ЗГОДОМ — узагальнена назва всіх оповід-

них жанрів). Ще на початку XIX ст. повістями в нас називали 

і оповідання, і твори, значно більші обсягом. А водночас 

упроваджується й термін роман. 
На Заході ще в період пізнього Середньовіччя словом "роман" 

означували будь-який твір, писаний не латиною (фр. conte roman — 
оповідання романське; згодом іменник відпав, а прикметник субстан-
тивізувався). В Англії жанр, який називаємо романом, має визначення 
novel. 

Ще до кінця XIX ст. в Росії та Україні терміни повість і роман 
вживали до подібних між собою за якісними характеристиками творів, 

85 



причому "слов'янофіли" віддавали перевагу першому з них, а "західни-
ки" _ другому. Не дивно, що теперішні жанрові визначення творів 
того періоду не завжди збігаються з авторськими. 

Панас Мирний та Іван Білик назвали свій твір "Хіба ревуть воли, 
як ясла повні?" повістю. Те ж саме - і з "Повією" Панаса Мирного, 
"Лелем і Полелем", "Перехресними стежками", "Основами суспіль-
ності" І.Франка, "Хмарами" І.Нечуя-Левицького та іншими творами 
того періоду, що їх тепер відносять до романів. 

Із середини XX ст. з'являється поняття "романне мислення", яке 
означає масштабність, сконденсованість задуму, так би мовити, натяк 
на роман, що може міститися навіть у творах малої епічної форми. Так, 
В Медвідь називає романом твір, який займає 14 журнальних сторінок 
("Льох"//Київ. - 1993. - №1. - С.106-119). Цією самоназвою ніби 
загострено увагу читача, запрошено не поспішаючи вчитуватися в кож-
ну фразу, що передає потік свідомості героя, школяра-підлітка, який 
протягом дня переступає поріг "дорослого" світу, і то не з парадного 
входу. Та й мова твору змушує або, справді, вчитатись, або відкласти 
нелегкий для долання, перенасичений особливостями місцевої говірки 
текст (вжитий тут топонім Кодня вказує на рідне село письменника, 
отже, це - Житомирщина). І все ж таки, перед нами - не роман, і 
навіть не повість, а оповідання, — екстравагантне, модерністське и вод-
ночас глибоко закорінене в традиції української новелістики, насампе-
ред Гр.Тютюнника. 

Що ж таке сьогоднішній роман і чим від одрізняється від 
повісті? Як стверджує В.Кожинов, ця відмінність нині "дедалі 
більше зводиться до суто обсягової" (ЛЭС. — С.281). Справді, 
серед тих особливостей роману, що їх називає інший автор, 
В.Богданов (Там само. - С.329-333), немає жодної, прак-
тично непіддатної для повісті. Так, пославшись на 
В.Бєлінського (роман є "зображенням почуттів, пристрастей 
і подій приватного та внутрішнього життя людей"), В.Богданов 
далі "непомітно" його підправляє, стверджуючи через кому, 
що роман "подає індивідуальне і суспільне життя як відносно 
самостійні стихії, що не вичерпують і не поглинають одна 
одну", і саме в цьому вбачає "визначальну особливість його 
жанрового змісту" (С.ЗЗО. Курсив наш). 

Ця суто соціологічна характеристика з не меншим успі-
хом прикладається і до повісті, і до новели, і до... статуту якої-
небудь правничої фундації. А тим часом на ній будуються і 
наступні розмірковування, до яких, окрім фактажу, варто 
поставитися досить критично. 

Пам'ятаємо, що першим необхідним етапом структур-
ного аналізу є аксіоматизація. До таких жанрових відмінно-
стей, які не потребують (поки що) особливих доказів, нале- 

86 



жить насамперед різниця в обсязі, хоч майже всі автори не 
вважають її достатньою для розмежування. Як стверджує П.Во-
линський, "справа не просто в обсязі твору. У романі життя 

змальовується широко, життєвий шлях основних героїв зоб-
ражується в їх взаємозв'язках, характери розкриваються ба-
гатогранно. Повість же вужче охоплює життя. В ній, як пра-
вило, широко й багатогранно виводяться тільки одна-дві дійові 
особи, а інші змальовуються побіжно"1. Визнаючи ці розме-
жування чіткими і слушними, все ж мусимо зробити невеликі 

поправки: доцільніше говорити не про "змалювання" чи "зоб-
раження" життя (тут дається взнаки вузькоміметичний підхід 
до мистецтва слова), а про творення художнього світу — гло-
бальнішого, панорамнішого, не обмежуваного ні в часопрос-
торових вимірах, ні в кількості персонажів та сюжетних ходів, 
перипетій, переплетінь і т.д. {роман); і локальнішого, 

обмеженого в часі й просторі долею, історією душі, пригода-
ми одного або кількох персонажів (повість). Звідси і суто 
зовнішній, зате аксіоматичний, вимір — обсяг. Від нього не-
абияк залежить і тип характеротворення — неквапливий, по-
етапний, описовий, "саморозкриттєвий" у романі (романі-епопеї, 
романі-дилогії ТОЩО) І значно стисліший, фрагментарніший у по-

вісті. А в малих епічних формах — і поготів: лаконічний, начер-
ковий, хоча під пером майстрів і не менш виразний. 

Історичних типів роману є чимало. Ретроспективно пере-
носячи назву жанру в стародавні часи (тоді цього терміна ще 
не було), виділяють античний роман; у Середньовіччі — ри-
царський роман, у добі Відродження — пасторальний та пре-

ціозний, авантюрний (або крутійський), готичний (або роман 
жахів); просвітницький роман виховання, романтичний, реаліс-
тичний, натуралістичний, соцреалістичний, модерніст-
ський і постмодерністський, антироман. А по лінії тема-

тичній — родинний, пригодницький, науково-фантастичний, 
соціально-побутовий, історичний, філософський, утопічний 

(і антиутопічний), біо- і автобіографічний, детективний, 
"виробничий"... 

Навіть за такого суто реєстраційного переліку видно, що 
жанрові різновиди роману постали не на єдиній крите- 

' Волинський П.К. Основи теорії літератури: Вступ до літературознавства. 
-  К . ,  1962 .  -  С 264 .  

87 



 
 

ріальній основі. Деякі з історичних типів належать лише до 
свого часу (рицарський, просвітницький), інші, трансформував-
шись, культивуються й досі (авантюрний — пригодницький; 
житіє — біографічний). У вже згаданій статті "Форми часу і 
хронотопа в романі" М.Бахтін здійснив аналіз виділених ним 
типів грецького античного роману (авантюрний, авантюрно-
побутовий, біографічний), простежив їх виходи в наступні 
епохи, розкрив особливості рицарського, крутійського, раб-
лезіанського романів. У поданому вище переліку історичних 
типів роману можна виділити й стильові різновиди — починаючи 
від романтичного. А в тематичному — / соціологічні (со-
ціально-побутовий, "виробничий"). Тоді чому б не виділити 
ще й любовний роман, адже кохання — чи не "найроманні-
ша" тема, значно природніша від "виробничої" або, при-
наймні, вельми супутня їй — від античного роману-пасторалі 
"Дафніс і Хлоя" Лонга до майже пародійного "Переходимо 
до любові" П.Загребельного чи навіть химерно-фантастич-
них та гротескових творів О.Ільченка, В.Міняйла, В.Земля-
ка, В.Дрозда, Є.Гуцала, В.Шевчука та ін. Не вписується в 
наведені ряди роман сатиричний (І.Ільф і Є.Петров; О.Чор-

ногуз —"Аристократ з Вапнярки", "Претенденти на папаху"): 
певною мірою його можна вважати результатом "схре-
щення" крутійського та соціально-побутового. Зважмо й на ве-
личезну кількість авторських підзаголовків та різновидних кон-
кретизацій: "роман-притча", "роман-казка", "роман-есе", 
"роман-сповідь", "роман-колаж" тощо. 

Якщо таке розхитування-врізноманітнення канонічних 
жанрових рамок роману триватиме, то чи не доведеться слі-
дом за художньою практикою визнати повість різновидом ро-
ману, як оповідання — різновидом новели? У кожному разі, 
бачимо: коли з визначенням роду (перший щабель) та його 
різновидів (1 ,а,б,в); виду (2) та його різновидів більш-менш ясно, 
то на рівні жанру (3), а надто ж його різновидів посилюється 
опозиція типологізації/індивідуалізації. 

І все ж, означуючи можливі варіанти структурування на 
цьому рівні, насамперед варто скористатися з наведених вище 
назв жанрових різновидів епосу як за історико-культурними 

епохами (вертикальна, діахронна вісь, парадигматика), так і за 
провідною темою (горизонтальна, синхронна вісь, синтагма-
тика). Таким чином, крайні позиції на осі діахронії посядуть 
роман античний і роман постмодерністський, а на осі синхронії, 
наприклад, пригодницький і психологічний. 

88 



Зрозуміло, що можливі й подальші дефінітивні розгалу-

ження різновидів роману на підвиди, як це вже було показано 

на прикладі історичного роману (з історичними особами та 

без них). Той-таки пригодницький може бути, наприклад, ма-

риністичним (як більшість творів О.Гріна, Л.Тендюка) чи 

космічним (О.Бердник, В.Владко, С.Лем). А психологічний — 

соціально-, побутово-, індивідуально-психологічним, експеримен-

тальним... 

Так само зрозуміло, що можливі й інші опозиції. Напри-

клад, по лінії поліфонія/монофонія; або за наявністю чи відсутні-

стю символізації, притчевості (параболічності) та ін.1. 

Байка — один із наймобільніших і найпопулярніших в 

історії світової літератури епічних жанрів. її алегоричність, 

дохідливість, гумористичність зробили цей жанр і одним із 

найулюбленіших. І все ж, як видається, нині для неї настали 

не найкращі часи. Байкарі воліють звертатися більше до дітей, 

але конкурувати з мультфільмами неможливо та й навряд чи 

доцільно. Класична байка переживає природний період відхо-

ду в історію. Хоч це й не означає, що в принципі неможлива 

поява нових її видозмін. Один із плідних шляхів — переве-

дення жанру з епічних на ліро-епічні "рейки" і недоказування 

моралі, тобто, певне схрещування байки з ліричним віршем та 

загадкою. 

Живучість ігрового й сміхового джерел мистецтва за-

свідчує гумореска — літературна обробка народних анекдотів 

та власних фабул. 
Свої твори цього жанру С.Руданський називав "співомовками". 

Традиції культивування сучасного "народного" гумору, "низової" сміхо-
вої стихії чи не найвиразніше виявилися у творчості П.Глазового. Менш 
відомий "широкому читачеві" так званий інтелектуальний гумор, одним 

' Коли цей підручник уже набирався, вийшов "Літературознавчий словник-

довідник" (далі — JIC-Д) за редакцією Р.Гром'яка, Ю.Коваліва, В.Теремка 

(К., 1997). Автор статті про роман виділяє як жанрові різновиди, крім 

названих, тенденційний та роман у віршах (С.604-612). Але тенденційність 

може пронизувати або не пронизувати всі різновиди, на обох осях (не лише 

політично чи ідеологічно заанТажовані) — про це далі. Що ж до роману у 

віршах, то, за нашою класифікацією, це також не жанровий різновид 

епосу, а видовий (проза — драма — поезія). ЛС-Д також є черговою спробою 

впорядкування термінології та понятіино-категоріального апарату, отож: 

користування ним — обов 'язкове і необхідне. Неуникні й розходження — і 

тепер, і завжди. Вони й рухають думку. 

89 



=. =. ..=.  ._ -Z . -  -  .  _ 

із найвиразніших представників якого був Ю.Івакін: для витонченого 
прочитання його гуморесок і пародій потрібно бути гуманітарієм, а ще 
ліпше — філологом. 

Отже, гуморески є віршовані та прозові, маскультівські 
(егалітарні) та елітарні; причому останні два визначення аж 
ніяк не означають негації; обидва різновиди потребують 
подальшого — і талановитого — розвитку. 

Більш "елітарним" різновидом "демократичної" байки є 
притча, що тяжіє до писемної, релігійної традиції. Для притчі 
не обов'язкова попередня розповідь про якусь по -
дію, вона може зводитися до простого порівняння, але з сим-
волічним підтекстом. 

Багато старовинних притч обробив І.Франко (зб. "Мій ізмарагд", 
"Давнє й нове"). Цей жанр культивують В.Мисик, Д.Павличко,  
Ліна Костенко та ін. 

У певні епохи, коли особливо посилюється потяг до ди-
дактики й алегоризму, притча стає центральним, взірцевим 
жанром. При цьому культура читацького сприйняття може 
осмислювати будь-яку розповідь як притчу, а дійових осіб її 
— насамперед як суб'єктів етичного вибору в запропонова 
них обставинах, а не як певні характери. У прозі та поезії XX 
ст. притчевість (щодо західної літератури частіше застосову 
ють іншомовний відповідник — параболічність) стає одним з 
найпродуктивніших принципів художньої образності. 

Симптоматично, що автори статей про притчу (С.Аверінцев) і 
параболу (Т.Приходько), ілюструючи сучасне побутування цих жанрових 
різновидів, удаються часом до одних і тих самих імен: Ф.Кафка, Ж.-
П.Сартр, А.Камю, Ж.Ануй, Г.Марсель, Б.Брехт, В.Фолкнер (Притча. 
- ЛЭС. — С.305); Ф.Кафка, Г.Гессе, Ж.-П.Сартр, Е.Гемінґвей, Ґ.Ґарсія 
Маркес, Кобо Абе, В.Биков, Ч.Айтматов (Парабола. — ЛЭС— С.267). 

Нічого дивного в цьому немає, адже чіткої диференціації 
між притчею і параболою провести майже неможливо. Тим 
паче, коли йдеться про форми їх сучасного побутування у 
прозі та драмі. А саме з таким побутуванням пов'язує параболу 
Т.Приходько, вбачаючи відмінність її від алегорії та притчі в 
тому, що парабола тяжіє до символу, багатозначної інакомов-
ності, тоді як алегорія має однозначну інакомовність а притча 
—"односпрямований другий план". Розмежування це — до-
сить хистке. Виходячи з нього, треба, скажімо, біблійну при-
тчу про блудного сина називати параболою, оскільки їй аж ніяк 
не відмовиш у тяжінні до символу, багатозначної інакомовності 

90 



 і не звинуватиш в "односпрямованості" другого плану (себто, 

тієї ж таки інакомовності)''. 

І знову, як і в багатьох подібних випадках, допомагає 

звернення до початкових, аксіоматичних значень слів, що 

утворили названі терміни. Алегорія буквально й означає "іна-

комовність" (aXkoc, — інший і ауорєисо — кажу) і вживається 

як у найширшому загальномовному розумінні, синонімічному 

будь-якій переносності, непрямому, образному висловлюванню 

(напр.: "Алегоричний сенс приказки — такий-то"), так і в 

дещо вужчому, літературознавчому — втілення в конкретному 

художньому образі абстрактного поняття (лисиця —хитрість, 

сова — мудрість, бджола — працьовитість і т.д.). 

Парабола (nccpaPoA/rf — зіставлення, порівняння, подібність; 

від тсара — префікса, що означає суміжність, переміщення, 

відступ, відхилення, зміну, та основи дієслова раЯЛш — кидаю, 

вдаряю, жену), окрім застосування в геометрії (крива, кожен 

пункт якої однаково віддалений од фокуса), в літературоз-

навстві означає коротку казку, анекдот, алегоричну розповідь 

повчально-моралізаторського змісту. Тобто... — притчу. Пара-

бола замкнулася в коло, що обертається довкруг моралі, по-

вчання (дидактики). Із суто мовного погляду притча є старо-

слов'янським відповідником параболи, а ще глибше — її по-

вчальної частини, моралі, приточеної до оповідної, розважаль-

ної (фабули)1. 

Виходячи з цих етимологічних значень термінів, спро-

буймо чіткіше розмежувати й означувані ними поняття. Отже, 

алегорія в принципі дорівнює інакомовності, а парабола — при-

тчі. 
Що більше знайомимося з подібними випадками існування паралель-

них назв одних і тих самих понять, то наочніше пересвідчуємося в наявності 
довкола і всередині нас якогось ніби паразитарного словоряду. Втім, 
переконуємося також і в тому, що нікуди від цих "словопаразитів" не 
подінемося, оскільки вони (як і їхні "двійники" в земному біосі) виконують 
цілком певні, ба навіть — необхідні функції.  От і в даному 
разі,  з'ясувавши  за їх  допомогою  аксіоматичну суть  питання, 

 

' "Не колісна парабола є притчею, зате кожну притчу можна вважати 
параболою", — стверджує Ю.Клим'юк у статті "Про 
естетичну природу притчі"//СіЧ. - 1993. - №5. 
2 Саме від значень "приточити", "уподібнити" виводив назву і суть притчі 
Г.Сковорода. Див.: Повне зібр. творів: У 2 т. — Т.1. —К., 1973. С107. 

91 

С ЗО. 



переходимо до другого етапу структурного аналізу — розподібнення, дисоцію-
вання пар на бінарні опозиції. При цьому теж виходимо як із синхронного (а 
власне — сучасного), так і з діахронного (історичного) функціонування й 
розвитку названих понять і їх означень. 

Алегорію, напевне, можна вважати найдавнішим видом 
інакомовності, причому спочатку вона існувала і сприймалася 
цілісно, як певна розповідь, без вилучення звідти морального 
"екстракту". Згодом, у міру її повторюваності та усві-
домлення людиною зв'язку окремого і загального, з'являєть-
ся і поділ на фабулу (оповідну частину байки) і параболу (мо-
раль або "силу", себто її "сіль", "екстракт" і т.п.). 

Подальша диференціація зумовила частіше застосуван-
ня терміна фабула (і, відповідно, — байка) до епічних творів 
усної та світської літератури, здебільшого віршованих, а пара-
бола (притча) — переважно до епічних творів писемної та 
релігійної літератури, здебільшого прозових. За нових і новітніх 
часів байка більше зберігає свою алегоричність, пов'язану з 
переосмисленням певних якостей і поведінки тварин, довко-
лишнього світу і перенесенням їх на людину. Тоді як притча 
тримається книжного, культурологічного берега. 

І.Франко у своїх притчах вдається до історій, почерпнутих із дав-
ньоіндійських, давньоєгипетських, давньогрецьких джерел (зокрема, в 
"Притчі про красу" досить-таки збитошно виводить Аристотеля, а в 
"Притчі про життя" подає класичний зразок "приточеної" до фабули 
моралі, вкладаючи її у вуста Будди). Водночас використовуються й власні 
житейські спостереження, що є кроком від "чистого" епосу до ліро-
епічної медитації. 

ПРИТЧА ПРО РАДІСТЬ І СМУТОК 

Два сусіди жили поруч себе рядом: 
Сей весілля справляв, а другий похорон. 

В одній хаті ридання і плач над мерцем, В 
другій хаті музика і спів під вінцем. 

Тут на мари мертвого кладуть і голосять. 
Там до шлюбу рушають і дари виносять. 

Одним шляхом везуть і труну, й молодят, 
Один піп погребе й буде шлюб їм давать. 

92 



І веселі й сумні вернуть з церкви ураз, І 
певнісько сі й ті спільно вп'ються за час. 

Се не казка, брати, тілько образ, мабуть, Як 
у парі в життю смутки й радощі йдуть, І сі 
й ті до одного кінця нас ведуть. 

Згадаймо наведені при розгляді ліричних жанрів зразки медита-
тивного та сугестивного письма (О.Олесь, "З журбою радість обнялась..."; 
М.Семенко, "Простягнися тіні...")- Чи не правда, і Франкова притча — 
про те ж саме? Але мистецька форма розкриття ідентичного художньо-
го змісту — щораз інша. У даному ж разі унаочнюємо ще й різницю 
між лірикою й епосом: коли Олесь подає ліричні роздуми "власне авто-
ра", не прив'язуючи їх до зовнішнього подієвого, фабульного, оповідного 
начала; коли Семенко за допомогою зорових та ритмічних образів 
прагне навіяти відповідний стан смутку-радощів; то Франко, згідно з 
канонами іншого роду та жанру, спочатку малює досить вірогідну і, 
можливо, навіть спостережену чи почуту картину сусідства життя і смерті, 
а в заключних рядках приточує до цієї картини логізоване дидактичне 
узагальнення. Крок же від "чистого" епосу до ліро-епічності полягає в 
суб'єктивному авторському зверненні до читачів, "братів" по ліричному 
"ми" і по земній долі. 

Що ж до сучасносних прозових параболічних структур 
(Г.Гессе, "Гра в бісер"; Ґ.-Ґ.Маркес, "Сто років самотності"; ЧАйтматов, 
"І понад вік триває день"; Вал.Шевчук, "Диявол, якого нема", "У пащі 
дракона" та ін.), то їм здебільшого не властиве голе мораліза-
торство. Інакомовність тут взаємопереплітається з предмет-
ністю, оповідністю і не випинається у вигляді дидактичних 
підсумків. Це надає їм незавершеної багатоплановості, змісто-
вої глибини, зумовлює варіативність витлумачень. Такі якості 
параболи дають підстави Т.Приходькові відносити її (поряд з 
алегорією, символом, гротеском) до загальних принципів 
художньої образності. 

Очевидно, в цьому є рація. Ще О.Потебня вважав, що 
байка та прислів 'я можуть бути своєрідними парадигмами 
мистецького твору взагалі, тобто, правити за моделі таких 
складних літературних жанрів, як роман і повість, а з другого 
боку — таких простих, як окремий поетичний рядок або навіть 
слово. 

Характерним є його приклади (серед багатьох інших) з Іоанна 
Дамаскіна. їх варто навести повністю, оскільки саме тут наочно проде-
монстровано розуміння вченим спільного й відмінного між параболою 
(притчею) та байкою. 

Отже, наприкінці "Богослів'я" І.Дамаскіна вчитель доводить істин-
ність воскресіння з мертвих за допомогою таких прикладів: "Ластівка, 

93 



коли настане зима, скидає з себе пір'я і залазить за кору дерева, а потім 
навесні знову вкривається пір'ям, вилітає на світ, щебече і ніби каже 
людині: "Переконайся від мене у воскресінні мертвих". Повчає і шовко-
вичний черв'як, який вкриває себе ниткою, вмирає на зиму, а навесні знову 
народжується в такому ж вигляді. (Очевидно, він думав, що з кокона виходять 
черв'як...). Ще подивіться на зерна житні та сочивні (колосових хлібів 
і бобових), як вони у землі гинуть, щоб принести плід".  

Навівши ці три приклади з Дамаскіна із власними коментарями в 
дужках, Потебня далі зазначає: "...всі ці природничоісторичні узагаль-
нення виражені у формі не цілком поетичній, можна швидше сказати, 
прозовій; але водночас вони не відповідають тим засобам думки, які 
ми прикладаємо віддавен для наукових пояснень природи і людського 
життя. 

Таку форму давні греки називали параболою, тобто порівнянням 
(слово грецьке, від якого французьке parole). 

По-слов'янському це можна назвати (принаймні так називалося 
в давнину) притчею; втім, слово притча вживається у ширшому ро-
зумінні й охоплює нашу байку"1. 

На думку О.Потебні, в байках узагальнення постає трьо-
ма способами: "1) або оповіданням, що міститься в байці, 
пояснюється інше оповідання, таке ж часткове, 2) або роз-
повіддю байки пояснюється певне загальне положення, на яке 
вказує ця розповідь, 3) або, нарешті, байкар звертається до 
того та іншого способу разом"2. 

У будь-якому разі, байки повинні лишатися потенційно 
полісемічними, себто спроможними породжувати різноманітні 
узагальнення. Наприклад, відома байка про Лебедя, Щуку і 
Рака застосовується до найрізноманітніших життєвих ситу-
ацій уже у вигляді приказки: "Та тільки хура й досі там". 

Розрізняються три чіткі значення байок із мораллю: 
1) широке значення розповіді (детонативне), 2) алегоричне 
(конотативне), 3) узагальнене (переважно оцінне) значення, 
яке формулюється на початку або в кінці розповіді. Перше і 
третє наявні в самій байці, друге постає внаслідок її актуалі-
зації, під час читання, виконування на естраді тощо. Таким 
чином, її структуру можна подати схемою у вигляді трьох кон-
центричних кіл, з яких перше є сам текст, друге — життєвий 
контекст   і  третє   —  логізований  додаток.   І   саме   з 

' Потебня А.А. Из лекций по теории словесности//Потебня А.А. Эстетика 
и поэтика. — М., 1976. — С.483. 
2 Потебня О. О. Із лекцій з теорії словесності// Потебня О. О. Естетика 
і поетика слова: Збірник. — К., 1985. — С.245. 

94 



цього погляду байка як літературний жанр з понадтисячоліт-
ньою історією, що дійшов свого виснаження на кінець 
XVIII ст., є, на думку Потебні, найпоказовішою моделлю мис-

тецтва взагалі. 
Додаймо до цих міркувань сказане нами про розвиток 

прозових параболічних структур у XX ст., де "мораль" твору 
заховується в усій його тканині, розрахованій на широку еру-
дицію читача, його здатність до самостійних і неоднозначних 
узагальнень. Додаймо також, що антична попередниця байки 

— аполог (корінь тут — логос, а префікс апо-, відомий нам зі 
слова апогей, означає віддалення, відокремлення, заперечення; 
тобто, разом — непряме, небуквальне розуміння сказаного), і 
застосовувався цей термін до XIX ст. як синонім байки, озна-
чаючи коротку інакомовну моралізаторську оповідь, побудо-
вану на алегоричному зображенні тварин і рослин (згадаймо й 

вираз "езопівська мова"). 
Таким чином, за всіх відмінностей сучасного розуміння 

параболічності й античного — алегоричності, в основі їх ле-
жить у принципі одне й те ж явище інакомовності, порівняння, 
переносності, асоціативності, що є суттю образності мистец-
тва взагалі. Час від часу це забувається, стираються первісні 

значення слів, що стали термінами, і тоді винаходять нові 
"велосипеди", що допомагають рухатися далі в образному 
осягненні, відтворенні, перетворенні, творенні світу та в тео-
ретичному осмисленні цього руху. 

Уданому разі спостерігаємо майже паралельне вживання термінів 
іншомовних і вітчизняних: алегорія — інакомовність, аполог — байка, 
парабола — притча (про метаморфози, які відбувалися з терміном фа-
була, див. с.165-171). Це уможливлює кілька варіантів обгрунтованого 
поводження з ними. 1) Послідовне вживання тільки вітчизняних термі-
нів. 2) Навпаки, тільки іншомовних. 3) Паралельне вживання обох рядів 
як синонімічних. 4) Вживання обох рядів із закріпленням за термінами 
несинонімічних характеристик. 

Виходячи з того, як ми повелися у випадках майже аналогічних 
(новела — оповідання, роман — повість), начебто випадає зупинитися на 
четвертому варіанті. Але вживання іншомовних синонімів (3-й варіант) 
надає їм історичного звучання, до того ж єднає нас зі світовим літера-
турознавством. На практиці ж зустрічаємо поєднання 3-го та 4-го ва-
ріантів, що, звичайно, не сприяє виробленню термінологічної чіткості. 

З огляду на все сказане, можна запропонувати таку най за-
гальнішу схему диференціації цього термінологічного гнізда. 
Алегорія — принцип або тип художньої образності, що полягає 
у втіленні певної умоглядної ідеї в предметному образі. 

95 



Алегорія зустрічається в усіх родах, видах, жанрах і різновидах 
літератури як особливий тип її інакомовності, що зазнав про-
тягом тисячоліть значної еволюції. В епосі родовими жан-
рами алегорії ще з античних часів були аполог (байка), де 
персонажами виступають звірі й рослини, та парабола (при-
тча), де діють і люди. З часом жанрові ознаки притчі та 
байки змішалися: обидві можуть бути як прозовими, так і 
віршованими, персонажами обох можуть виступати і звірі та 
рослини, і люди, і навіть неживі предмети. Постає питання: 
що вважати різновидом чого — байку різновидом притчі 
(як вважав О.Потебня) чи навпаки {ЛЭС). Якщо виходити 
з діахронних позицій, то базовою слід визнати байку, що 
існувала і у фольклорі; а притчу розглядати як її писемний 
різновид. Якщо ж зважити на те, що період найактивнішого 
функціонування байки вже позаду, а нині, при синхронному 
підході, досить продуктивним є зведення притчі вже не до 
жанру, а до загального принципу художньої образності 
(притчевість або параболічність як сучасний багатозначний 
вияв алегоричності), то нібито треба вважати базовою 
притчу, а байку — її різновидом. 

І все ж недарма в останньому випадку ми говоримо вже не 
про притчу (параболу) як жанр, а про притчевість (параболіч-
ність) як принцип (тип, засіб) чи навіть як манеру письма, стиль. 

Наприклад, про параболічність уже згаданого роману Ч.Айтмато-
ва "І понад вік триває день" можна говорити з огляду на наявність у 
ньому легенди про манкуртів, яка описавши своєрідну параболу, освіт-
лює новим, глибинним сенсом усю зовнішньоподієву тканину твору 
(докладніше див. с 186, 207). Але сама вона не є притчею: притчевість 
викрешується в контексті роману. А в "Мальвах" Р.Іваничука й зовсім 
нема прямих аналогій із сучасністю, однак вони виразно постають з 
усього контексту оповіді про поневіряння полонянки з донькою в татар-
ській неволі, про яничар, забраних у ясу і перетворених на вірних охо-
ронців режиму. 

Тобто, притчевість (параболічність) як манера письма — 
це вже не жанровий, а стилістичний вимір художнього твору. 
Перед нами — наочна ілюстрація того, як певний змістовий 
чинник (у даному разі — алегорія), переростаючи ті чи ті фор-
мальні (жанрові) структури (байку, притчу), на новому етапі 
естетичної еволюції перетікає в іншу змістову якість (пара-
болічність як багатозначна, поліфонічна алегоричність) і знахо-
дить для свого втілення інші форми (повість, роман). 

Ширша розмова про формозмістову єдність — у відповід-
ному підрозділі. Що ж до того, який жанр — байку чи притчу 

96 



— вважати базовим, а який — його різновидом, то, напевне, їх 
можна розглядати і як рівноцінні, близькі один до одного 
жанри епосу, що постали на грунті алегорії і включать у себе 
фабулу та логізоване узагальнення (здебільшого зі сфери мо-
ралі). 

Це можна зобразити у вигляді такої схеми їх діахронного руху та 
синхронного стану: 

ритчевість 

Л 

байка- 
\ 

^притча 

X 

мораль 

 Доповнімо схему уявою: перед нами — жанрова "молекула" із 
яскраво вираженими оповідним та моралізаторським "атомами", яка 
своєю інакомовністю входить до "речовини" художньої літератури, а 
"атомом" параболізму єднається з іншими "молекулами" епосу (романом, 
повістю, оповіданням). 

Подібні розвідки можна присвятити й іншим жанрам 
епосу, що лишаються для самостійного опрацювання. Варто 
мати на увазі, що, наприклад, епічна поема має свою бінарну 
опозицію в поемі ліричній, яка входить уже до іншого літера-
турного роду — лірики; а їх своєрідним синтезом є поема ліро-
епічна, яку розглядаємо в розмові про ліро-епос (див.: "Суміжні 
форми"). 

Нарис — жанр на помежів'ях мистецтва слова і жур-
налістики. Подібно до моралі в байці, яка не зростається з 
фабулою, лишаючись паралельним їй логізованим текстом, до-
кументальне та публіцистичне начало нарису, його закорі-
неність у конкретні, хай і показові, факти, будучи актуальни-
ми для певного періоду, водночас применшують значущість 
узагальнення художнього. Хоча, звичайно, й тут дуже багато 
важать хист автора та мистецька вартість зображуваного. 

4 97 
 

Прі 



Теоретичне визнання нарису пов'язують із появою в 30-х роках XIX ст. 
у французькій літературі, а в 40-х — у російській так званих "фізіологічних 
нарисів етологкного" ("нравописательного") характеру, що "розтинали черево" 
Парижа і Петербурга. Розквіт цього жанру в Росії припадає на 60-70-ті роки 
(М.Салтиков-Щедрін, Г.Успенський, В.Слєпцов). Твір Г.Помяловського 
"Нариси бурси" (1862-63) переклав І.Франко (1877), високо оцінивши "тверезу 
правду фактів" і художню майстерність автора. 

І.Нечуй-Левицький ("На Дніпрі"), Панас Мирний ("Подоріжжя од 
Полтави до Гадячого"), М.Коцюбинський ("Як ми їздили до Криниці") 
навертають нарис до давньої традиції дорожніх нотаток. І тут він ніби зливається 
із досить аморфним (особливо щодо довільності обсягів), але тематично 
стійким жанровим утворенням — подорожами (чи мандрами). 

їх витоки можна шукати ще в "Одіссеї" Гомера, у "Правдивій історії" 
Лукіана, а згодом у релігійній паломницькій та агіографінній (житійній) літературі. 
В українському письменстві тут вирізняються подорожні нотатки 
В.Григоровича-Барського (1701-1747), поширювані в рукописах і вперше 
видані 1778 р. В них поєднуються ознаки роману-автобіографп, роману-
подорожі, оповідання, нарису — нових жанрів для української прози того часу, 
а також традиційних — ходінь, житій, легенд, фацецій. 

У XX ст. поєднання нарисового, подорожнього й автобіографіч-
ного та інших чинників знаходимо в Тичининій "Подорожі з капелою 
К.Г.Стеценка", повістях І.Качуровського "Шлях невідомого" та "Дім 
над кручею", Наталени Королевої "Без коріння", "Шляхами і стежка-
ми життя", романі Д.Нитченка "Від Зінькова до Мельборну", збірках 
нарисів Докії Гуменної "Багато неба", "Вічні вогні Альберти" та бага-
тьох інших документально-художніх свідченнях вимушених мандрів 
емігрантів з України. Сюди ж долучаються численні мемуарні твори, 
такі як двотомник тієї ж Д.Гуменної "Дар Евдотеї. Іспит пам'яті"; спо-
гади У.Самчука "На білому коні", "Чого не гоїть вогонь", "На коні 
вороному", "Планета Ді-Пі", трилогія "Ост"; романи І.Багряного "Сад 
Гетсиманський", "Тигролови" та багато інших. 

Незрідка ці твори мають ще й історико-літературознавче значення 
("Зустрічі" Г.Костюка; "МУР і я в МУРІ. Сторінки зі спогадів. Матеріали 
до історії української еміграційної літератури", "Зустріч з "Березолем", 
"Повість про двох Юрків" та інші спогади-есеї Ю.Шереха; «Коріння. 
Спогади про автора роману "Вир" Григорія Михайловича Тютюнника» 
Гр.Тютюнника; "Спогади про Михайла Драгоманова" Олени Пчілки; безліч 
спогадів про письменників на каторзі, в ув'язненні тощо). 

Різновидом нарису (коли брати цей термін у широкому 
розумінні, як базовий) можна вважати і біографічні нариси 
життя і творчості видатних людей, зокрема письменників 
(тут взаємопроникають мистецтво слова і наука про літера-
туру — історія, теорія, джерелознавство). Твори цього жан-
рового різновиду сягають своїм корінням часів античності (Ксе-
нофонтові "Спогади про Сократа", праці Плутарха та ін.). 

98 



Ступінь авторської свободи у витлумаченні опрацьовуваних 
фактів буває вельми довільним: від посилання лише на пере-
вірені дані до використання найзагальніших штрихів із життє-
пису відомої особи для втілення власних задумів, аналогій 
тощо. 

На жаль, в українській літературі цей жанровий різновид поки що 
здебільшого зводиться до майже одноманітних літпортретів, викона-
них в агіографічному, іконописному стилі. Тим часом, позбавлені хрес-
томатійного глянцю життєписи реальних осіб з їхніми драматичними 
долями, але ж і з нормальними людськими переживаннями, здатні збу-
рити значний читацький інтерес. Прикладом вдалого поєднання факту 
і домислу можуть бути романізовані біографії А.Моруа ("Три Дюма" та 
ін.), твори С.Цвейґа, В.Петрова (Домонтовича) — "Романи Куліша", 
"Аліна й Костомаров". 

Унаслідок свого межового становища нарис і жанровим 
змістом, і обсягом незрідка досить далеко відбігає від опові-
дання, до якого його зазвичай прирівнюють. Ніби за законом 
сполучених посудин, він вільно перетікає в суміжні жанрові 
форми, навіть, на перший погляд, протилежні. Так, через жанр 
(чи, радше, тему) подорожей нарис несподівано єднається з 
жанром утопії, в якій здавен описували пошуки ідеальної краї-
ни, причому звичаї та порядки в цій країні подаються як такі, 
що реально існують. 

"Утопія" Т.Мора, "Держава сонця" Т.Кампанелли, "Комічна 
історія країн і держав на Місяці та на Сонці" Сірано де Бержерака, 
"Пригоди Телемака" Ф.Фенелона та ін. 

А описування звичаїв та обрядів зближує нарис із науково-
популярними чи й науковими фольклористичними розвідками. 

О.Воропай, "Звичаї нашого народу", В.Скуратівський, "Берегиня", 
"Місяцелік", "Посвіт" та ін. 

ДРАМА 

Як ми вже з'ясували, драма (брацос — дія) синтезує в собі 
епічну об'єктивацію зображуваного і ліричну суб'єктивність його 
переживання персонажами. Поставши як поєднання панто-
міми з репліками корифеїв та хоровим супроводом, драма водно-
час є основою театрального мистецтва і одним із літера-
турних родів. Хоча згодом з'явилась і так звана драма для 
читання, в якій автори, не розраховуючи на виставу, все ж 

99 



подають текст у формі діалогів та полілогів персонажів, зводя-
чи власний коментар до незначних ремарок. 

Саме ці суто зовнішні ознаки відрізняють драму в тексто-
вому вираженні (літературознавство має справу передовсім з 
ним) од епосу і лірики. Внутрішня ж відмінність полягає 
насамперед у тому, що якраз у дії, у вчинках персонажів, їх 
стосунках, у взаємо- та самохарактеристиках постає художній 
світ драматичного твору, що посилює (навіть порівняно 
з епосом) ілюзію його саморозвитку і авторського "невтру-
чання". Крім того, за Ґете і Шіллером, пригадуємо, у драмі 
подія зображується як така, що відбувається тепер, тоді як 
у епосі вона переноситься в минуле, а в ліриці ї ї  
може й загалом не бути. Це розмежування трохи спрощене, 
проте, принаймні щодо драми, воно і досі зберігає певну 

чинність. 
Згадаймо також формулу 1:2:1, застосовану нами до інших літе-

ратурних родів. У даному разі вона відбиватиме співвідношення драма-
тичних та ліричної й епічної первин на користь драми. Справді, елементи 
лірики й епосу є складниками драми від самого її постання. У давньо-
грецькій трагедії дія коментувалася ліричними вигуками з хору, його 
загальним супроводом, а розповіді вісників та інших дійових осіб про 
події, що відбувалися поза сценою, вносили епічність. Переміщення 
основного конфлікту із зовнішнього у внутрішній світ персонажів, тео-
ретично обґрунтоване у працях Лесі Українки, Б.Шоу, а практично 
втілене у п'єсах Г.Ібсена, М.Метерлінка, Б.Шоу, А.Чехова, Лесі Українки 
та ін., посилило ліричну первину: персонажі більше розмірковують, 
переживають певні колізії, аніж діють. 

І все ж таки драма лишається драмою — як суто зовніш-
німи текстовими ознаками (окрім уже названих, це ще й 
поділ п 'ecu на частини: дії, сцени, епізоди тощо; перелік дійо-
вих осіб або й стислі їхні характеристики на початку; виді-
лення шрифтами авторських ремарок та реплік персонажів), 
так і своїми внутрішніми якостями, зумовленими насампе-
ред вимогою сценічності. Це і наявність виразно окресленого 
конфлікту (зовнішнього чи внутрішнього, або їх поєд-
нання); і часопросторова сконденсованість, насиченість 
художнього світу; і розрахована на театральне виконання 
та масовий ефект повноголоса мова, з якою персонаж-актор 
має вступати у діа- та полілог зі сценічними партнерами й 
водночас .монологічно апелювати до глядачів (завдяки такому 
поєднанню мова у драмі набуває особливої художньої 
енергії); і не в останню чергу — врахування засобів театраль- 

100 



ної умовності, історично змінної і рухомої (наприклад, від 

абсолютно достеменного відтворення обстановки до цілко-

витої відсутності декорацій та розкриття сценічних секретів).  

Види, жанри, різновиди 

На нашій генологічній макросхемі драма перебуває в центрі 

кулі як її своєрідне ядро. Чи не тому і її власна жанрова струк-

тура здавен є найбільш усталеною і багато в чому незмінною 

своїми основними параметрами. 

Від античності до нових часів існував переважно віршо-

ваний вид драми, причому в двох полярних жанрах — трагедії 

та комедії. Третій — драма як жанр (або власне драма) сфор-

мувався лише в другій половині XVIII ст. у просвітників (так 

звана міщанська драма у Франції та Німеччині). Десь від цьо-

го періоду дедалі міцніше утверджується прозовий, більш 

наближений до звичайної буденної мови текст драматичних 

творів. Нині ж віршована драма — вже велика рідкість у за-

гальному масиві новостворюваних текстів (здебільшого це 

— драматична поема, яку розглянемо в межирод і ліро-драми). 

Отже, якщо вписати у загальну схему означені процеси все-

редині "ядра" драми, то матимемо графічне вираження тен-

денцій від поезії до прози і від епічного полюса до ліричного. 

Однак ці тенденції не настільки сильні, щоб розщепити ядро 

драми як роду. Хоча й істотно впливають на внутрішньожан-

рову та метажанрову еволюцію. 

Трагедія (трауюбих — від xpdyoq — цап і <ЬЬг\ — пісня) 

постала з жалібної ритуальної пісні, що супроводжувала при-

несення цапа в жертву богові родючості та виноградарства 

Діонисові. Аристотель виводить її від імпровізацій заспіву-

вачів дифірамба. Так чи інакше, відбувалося це на щорічних 

діонисійських обрядових дійствах, де розгорнено відображало-

ся життя, завмирання й відродження цього бога як уособлення 

циклічності земних метаморфоз. Розквіт давньогрецької 

трагедії припадає на V ст. до н.е.: Есхіл виводить на сцену 

другого актора (доти діяв лише один), Софокл — третього та 

101 



декорації, а в Еврипіда ліричним акомпанементом до дії ви-

ступає спів хору. Античні трагедії були сценічним розігру-

ванням міфа. 
За Аристотелем, який у своїй "Поетиці" відвів трагедії найбільше 

місця, вона включає в себе шість обов'язкових елементів: 1) оповідь 
(міф), 2) характери, 3) думка (уміння говорити істотне і доречне), 4) 
мова (однаково важлива і в метричній, і в прозовій формі). 5) музика, 6) 
видовище (найменш важливе, бо сила трагедії зберігається й без виста-
ви, а влаштування видовища швидше потребує мистецтва декоратора, 
ніж поетів). 

Зазначене нами нелогічне нині протиставлення події і людини (при 
розмежуванні В.Бєлінським епосу і драми) сягає своїм корінням тієї ж 
таки "Поетики" Аристотеля (у Гегеля, згадаймо, подія і дія). Але в Арис-
тотеля — у зовсім іншому застосуванні: він визначає, який із шести 
названих елементів усередині драми є найважливішим і розташовує їх у 
наведеному порядку. Щодо перших двох міркування такі: у трагедії 
"не для того ведеться дія, щоб наслідувати характери, а [навпаки], 
характери зачіпаються [лише] завдяки діям; отже, мету трагедії станов-
лять події, оповідь, а мета важливіша за все. Крім того, без дії трагедія 
не можлива, а без характерів можлива: трагедії дуже багатьох найновіших 
поетів — без характерів"1. 

Як бачимо, "оповідь", "подія" і "дія" виступають у цьому 

контексті майже синонімами. Тобто, мається на увазі подієве на-

чало, оповідь про яке рухає дію трагедії. І справді, з погляду 

основного конфлікту античності — між долею, фатумом і обме-

женою в своїх можливостях людиною — характер поступається 

пріоритетом перед подією та її викладом, оповіддю (так перекла-

даємо в даному разі циЭо?, міф, рос. "сказание"). 
Ще один Аристотелів доказ на користь пріоритету події можна 

сформулювати так: усі інші компоненти, і навіть відмінно зроблені 
щодо мови та думок характери, все ж є недостатніми для трагедії, бо 
основне для неї — оповідь (міф) і склад подій. "До того ж, те головне, 
чим трагедія захоплює душу, — переломи і дізнавання —[входять як] 
частини саме в оповідь" (Там само). Іншими словами, подієве, зовнішнє 
начало для Аристотеля є найважливішим ще й тому, що саме зовнішні 
перипетії трагедіїзахоплюють глядача. Звідси — і його визначення тра-
гедії як "наслідування дії важливої і закінченої, що має [певний] обсяг, 
[це наслідування здійснюється] мовою, прикрашеною по-різному в 
різних її частинах, [втілюється] в дії, а не в розповіді, і сприяє через 
співчуття і страх очищенню подібних пристрастей" (С. 120). Тут-таки 
Аристотель пояснює, що "прикрашеною мовою" він називає мову, яка 
має ритм, гармонію і наспів, а "по-різному в різних частинах" означає 

' Аристотель.   "Поэтика" // Аристотель и античная литература. — 
С. 122. Далі сторінки зазначаємо в тексті. 

102 



"те, що в одних частинах це здійснюється тільки метрами, а в інших 
ще й наспівом" (С.120). 

Непроясненим лишилося місце щодо очищення (каЗарстц) пристрас-
тей через страх і співчуття. Згодом теоретики класицизму, які надавали 
великого значення виховній ролі мистецтва, запропонували найрізно-
манітніші тлумачення цього місця. Так, перший коментатор Аристотеля 
Роботелло стверджував: "Глядачі, що присутні на виставі, чуючи й бачачи 
те, що схоже на правду, звикають страждати, боятися, співчувати тому, 
що відбувається [на сцені]. І коли вони самі потрапляють у подібні обста-
вини, то вже менше страждають і бояться" (С.101). Інший коментатор, 
Маджі, писав: "Я не маю сумніву, що Аристотель хотів, аби метою траге-
дії було не очищення людської душі від страху та милосердя, а викорис-
тання цих почуттів для усунення інших афектів, що бентежать душу, після 
усунення яких душа прикраситься чеснотами" (С.101). Ще інший, Спероні, 
навпаки, вважав, що страх і жаль поневолюють дух людини, і саме їх 
потрібно позбуватися. 

Перелік тлумачень катарсису можна продовжувати. Вважається, 
що тільки у XVI ст. їх було запропоновано 12. Ще через століття при-
ходять сумніви у виховному ефекті трагедії. Так, П.Корнель у "Мірку-
ваннях про драматичну поезію" (1660) майже повторює тлумачення 
Роботелло, а далі, навівши приклад із виставою власної трагедії "Сід", 
звертається до її глядачів: "Та все ж я не знаю, чи дає це співчуття нам 
страх і чи очищає його; боюся, що міркування Аристотеля є лише пре-
красна думка, яка ніколи не здійснюється. Я звертаюсь до тих, що 
бачили виставу: вони можуть заглянути у потайники свого серця, пере-
вірити, що їх найбільше зворушило на сцені, і повідати нам, чи пере-
живали вони цей страх і чи очистив він їх від пристрасті, що була 
причиною нещастя, якому вони співчували"1. 

А в середині XIX ст. німецький учений Я.Бернайс, по-
силаючись на пояснення терміна "катарсис" в іншій праці 
Аристотеля —"Політика", наводив докази на користь меди-
цинського розуміння цього слова як "нервової розрядки", "по-
легкості" й заперечував тлумачення його як морального очи-
щення. Після нього В.Шевальдт і М.Поленц ідуть ще глиб-
ше, детально досліджуючи семантику грецьких слів фо'род 
(страх) і zkzoc, (жаль, розчулення). Перший з них дійшов вис-
новку, що це — первинні фізичні людські відчуття, а отже, й 
трагічне потрясіння, що постає на їх основі, не пов'язується з 
метою морального виховання. М.Поленц, навпаки, на знач-
ному фактичному матеріалі показував, наскільки притаман-
ним класичній грецькій культурі був етичний погляд на по-
езію (С.12-13). 

' Хрестоматія з теорії драми: Від античних часів до початку XIX ст. / 
Упор. П.Нестеровського. — К., 1978. — С75-76. Наступні посилання — 
скорочено (Хрестоматія). 

103 

 



Ця дилема медицинського/морального тлумачення катар-

сису досі не розв'язана, але найцікавіше, що її й розв'язувати 
не потрібно. Принаймні у сьогоднішніх наших вимірах. 
Згадаймо Франлів приклад із проекціями фізичних тіл. Тут 
же маємо справу з людиною в єдності її фізіологічних і психо-
логічних "проекцій". Це — два боки однієї "медалі". Як душа 
і тіло, в земному існуванні вони єдині. Зрештою, і Аристо-
тель, за всієї уваги до технічного, "тілесного", 
класифікаційного боку справи, не раз говорить і про те, 
чим трагедія "хвилює душу", "захоплює душу" (до речі, \\ivxn 
— душа — в основі цілого гнізда слів, пов'язаних із 
психікою, і це теж відбиває єдність у слові матеріального та 
ідеального). 

Залежно від панівних уявлень доби істотних трансфор-
мацій зазнавали й інші положення аристотелівської теорії 
драми. Скажімо, твердження про те, що трагедія виводить 
людей "поважних", а комедія "гірших", у XVI ст. трактується 
вже таким побитом, що в трагедії діють королі та вельможі, а 
в комедії — простолюд. Ще одну аристотелівську вимогу — 
єдності дії (тобто зосередженння оповіді довкола однієї події, 
цілісної і завершеної, що має свій початок, середину й кі-
нець) — було трансформовано на правило трьох єдностей — 

місця, часу і дії. 
Окремо зупиняється Аристотель і на елементах сюжету — зав'язка, 

перелом (перипетія), дізнавання ("переміна від незнання до знання"), дає 
поради, як викликати страх і жаль (співчуття), через які вчинки і яких 
персонажів... Звичайно, ані його визначення драми, ані виділення шістьох 
елементів та їх ієрархізація, ні, тим паче, міркування з приводу того, 
поєднання яких подій може здатися страшним, а яких — викликати жаль 
і співчуття, не є універсальними. Кожна доба вишукувала в них щось своє 
і час від часу з'являлася потреба повертатися до оригіналу, виходячи, як 
слушно вимагав Лессінг, "із нього самого" ("Гамбурзька драматургія", 
стаття 75). Адже ті положення, що витримали перевірку понад двома 
тисячоліттями часу, зберігають і досі своє значення, і то не тільки щодо 
теорії драми, а й щодо певних спільних з епосом її особливостей (напри-
клад, складників сюжету чи художньої мови). 

Зрештою, і антична, і класицистична спадщина, як і доробок найви-
датнішого і поки що не перевершеного драматурга світової літератури 
В.Шекспіра, і побутово-реалістична трагедія М.Островського, етнографічно 

закорінена — українських корифеїв М.Кропивницького, М.Старицького, 
І.Карпенка-Карого; і Франкове "Украдене щастя", і п'єси В.Винниченка, 
і Шевченкові "Гайдамаки" в інтерпретації Л.Курбаса, й інші твори відіграли 

104 



свою роль у становленні й розвитку в нашій літературі цього класичного 

жанру. 
Гіркою іронією можна вважати народження за радянських часів 

"оптимістичної трагедії" — своєрідного термінологічного оксиморону: 
грагізм гуманістичного світовідчуття тут підмінювався більш чи менш 
майстерно виконаною агіткою з наперед визначеним політичним 
"катарсисом"'. Казенного оптимізму, починаючи з ЗО-х років, більшало 
й більшало, аж неможливим стало створення трагедій навіть у такому 
підсолодженому вигляді. 

Трагічне світовідчуття як тональність знаходить свій вияв 

у творах інших літературних родів, однак трагедія в класич-

ному розумінні виявилася майже подоланою масовим "за-

мовленням" легких розважальних видовищ та природним 

прагненням казково щасливого кінця.  

Комедія (кшцшбих, від Krauoq — весела процесія і собг) — 

пісня) — жанр драми, в якому дія, характери, ситуації поста-

ють у смішних формах, а конфлікт здебільшого закінчується 

щасливо. 
За Аристотелем, комедія пішла від імпровізацій фалічних пісень і, 

на відміну од трагедії, виводить людей "гірших, хоч і не в усій їх підлості: 
адже смішне є [лише] частина потворного. Справді, смішне є певна 
помилка і потворність, але безболісна і не шкідлива: так, щоб недалеко 
[йти за прикладом], смішна маска є щось бридке і спотворене, але без 
болю" (СІ 18-119). 

Античний теоретик не стверджує, що в комедії можуть висту-
пати і люди "кращі", симпатичні й милі персонажі (фр. personage — 
від лат. persona — обличчя, маска). Погляд на природу комічного ще 
однобокий і застиглий, як маска. Є, щоправда, думка, що другу час-
тину "Поетики" загублено, а саме там Аристотель мав ширше гово-
рити про комедію. Це вірогідно, бо наява частина присвячена пере-
важно трагедії, дія якої приводить від щастя до нещастя героїв. Ви-
ходячи з антиномічності тодішнього мислення, друга частина мала б 
показувати шляхи сценічного втілення зворотної дії. І хтозна, може 
б там Аристотель пішов за прикладами далі. На це наштовхує уваж-
не прочитання наведеного визначення, в якому варто наголосити: 
сміх не чинить зла і не шкодить. 

Певна застиглість у розумінні та естетичному трактуванні комедії 
зберігається, а то й посилюється в добу Ренесансу. 

У трактаті видатного іспанського драматурга Лопе де Bern "Нове 
мистецтво створювати комедії в наш час" (1609) знаходимо нарікання, що 
король Філіп II "досадував кожного разу, коли бачив на сцені у комедії 

' Див. полеміку з приводу Корнійчукової "Загибелі ескадри "//СіЧ. — 1992. -
№10. -  С.7-15.  

105 



короля, чи то завважуючи в цьому суперечність зі статусом мистецтва, чи 
то гадаючи, що навіть у вигадках авторитет королівський не слід вистав-
ляти надто близько до простого люду". Отже, протиставлення жанрів на 
"високі" й "низькі" не в останню чергу ініціювалося владою, котра за всіх 
часів намагалася поставити мистецтво собі на службу. 

Знаходимо в Лопе де Bern і свідчення того, звідки бралися фабули 
для обох жанрів: "Трагедія заснована на історії, комедія — на вигадках; 
її назвали простоніжжям, бо гралась вона без котурна, без декорацій і 
без речитативу, і мова її низька" (Хрестоматія<...>. — С.64). Тобто, в 
основі протиставлення лежали суто візуальні, зовнішні враження. Змі-
нилися часи і звичаї: нині про котурни говорять лише в переносному 
розумінні, як про ознаку бундючності. 

І в теорії, і в драматургічній практиці Лопе де Вега визнає лише 
єдність дії, виступає проти вимог "чистоти жанру", за поєднання трагіч-
ного і комічного, вбачає основний обов'язок драматурга в тому, щоб раду-
вати людей, які заплатили гроші за виставу. За це його згодом саркастич-
ного критикуватиме Н.Буало. Дісталося в "Мистецтві поетичному" (1674) 
і "насмішкуватому грекові" Аристофану, котрий, на думку теоретика кла-
сицизму, здобув славу тим, що дав у "Хмарах" на поталу черні Сократа, 
брав на кпини "високий дух" і "честь, і ум, і все, що треба шанувати". 
Взірцем високої "серйозної" комедії характерів Буало вважав Мольєрово-
го "Мізантропа", якому протиставляв "Скапенові витівки" того ж автора. 
Закликаючи комедіографів вивчати "двір" і місто, він повчав: 

Якби Мольєр отут взірці для себе брав, То, 
може б, вищої він слави доказав: В мішку, де 
зважився Скалена він сховати, Вже 
"Мізантропа" нам творця не упізнати. Дарма 
в комедії виображали б ми Обличчя, 
скроплені гарячими слізьми, — Але не слід у 
ній, хоч часом так і пишуть, Пласкими 
шутками простолюд марно тішить. Хай 
будуть жарти всі шляхетні і тонкі. 

Люблю я авторів, що, тішачи людей, Своєї 
гідності не втрачують ніде, І розумові скрізь і 
завжди улягають. А тим, що все слівця двозначні 
розсипають, Що безсоромністю безстидний 
будять сміх, Є рада: Міст Новий — найкращий 
він для них. Там їхні витівки простолюд 
привітає, І брудним жартам їх плескатимуть 
льокаї'. 

Тодішні суперечки досі зберігають актуальність. Напевне, і в май-
бутньому будуть нові мости (той — через Сену, а на ньому — балагани 

' Буало Н. Мистецтво поетичне/Пер. М.Рильського. — К., 1967. —С.58-59. 

106 



з фарсовими виставами) чи підземні переходи, де знаходитимуться охочі 
до не вельми академічних виступів. 

Буало написав свою поетику, вже понад сім років служачи придвор-
ним історіографом. Тим-то він вдоволено згадує закон, який велить по-
етам "обачніше писати // І знаних всім людей на глум не виставляти". А 
раніше Буало писав сатири на моральні та літературні теми, в яких, 
зокрема, висміював бурлеск. Опубліковані 1666 p., ті сатири (ровесниці 
Мольєрового "Мізантропа") канули в Лету, тоді як бурлеск живий і досі. 

Тож вислухаймо й іншу сторону. Ще 1663 р. відбулася вистава 
Мольєрової "Школи жінок". Але перед тим (1662) поставлена його ж 
«Критика "Школи жінок"», де автор боронив свої творчі принципи. У 
суперечках персонажів, зокрема, висловлюється думка, що "комедію 
скласти ніяк не легше, ніж трагедію", адже "набагато легше гучними 
фразами розводитися про сильні почуття, обурюватися у віршах проти 
щастя, звинувачувати долю, ображати богів, ніж заглиблюватись як слід 
у смішну сторону людської природи і забавно показувати на сцені вади 
суспільства". На закиди опонента, що у "Школі жінок" не дотримано 
правил мистецтва, протагоніст* автора відповідає: "Смішні ви зі свої-
ми правилами, якими ви заганяєте в сліпий кут профанів і завжди 
запорошуєте нам очі. Слухаючи вас, можна подумати, що ці правила 
мистецтва — найбільші таємниці у світі, тоді як вони не що інше, як 
розважливі зауваги, зроблені здоровим глуздом, про те, що може зіпсу-
вати задоволення від подібних творів. І той самий здоровий глузд, що 
колись робив ці зауваги, дуже легко робить їх повсякчас і без допомоги 
Горація та Аристотеля. Дуже хотів би я запитати вас: чи не полягає 
найвище з усіх правил у тому, щоб подобатися, і якщо театральна п'єса 
досягла своєї мети, то чи не йшла вона належним шляхом?" 

І ще з однієї репліки: "...ті з цих панів, що найбільше кажуть про 
правила і знаються на них краще за інших, самі пишуть комедії, що 
нікому не до вподоби" (Хрестоматія<..>. — С.82, 83). 

Досить ущипливо для "здорового глузду". І чи не підсвідома образа 
спонукає Буало, уже в ранзі придворного історіографа, без усіляких на-
тяків, прямим текстом критикувати Мольєра? 1 чи не поквапився він, аж 
плутаючи в поспіху деякі деталі? Адже не Скапен, а буржуа Жеронт по-
трапляє в мішок у фарсовій сцені "Скапенових витівок". Але що ці деталі 
для тих "панів, що найбільше кажуть про правила"! Або, як їх пізніше 
назве Бомарше, "вельможних заздрісників чи заздрісних вельмож". 

Втім, віддаймо належне й Буало: його настанова на "шляхетні і 
тонкі" жарти була й лишається необхідною противагою до орієнтації 
на реакцію переважно простолюду з партера. Незважаючи навіть на те, 
що нині в партері — зовсім інша публіка**. 

* Той, що виконує перші ролі п часто є "рупором " авторських ідей. ** 
Франц. par — по і terre — земля. У театрі VII cm. перед сценою не було 
стільців і квиток сюди коштував близько 0,75 франка, тоді як місця в 
ложах — понад 10 франків. Не дивно, що, приміром, образ примхливого і 
манірного маркіза Маскіраля з "Кумедних манірниць " Мольєра міг викликати 
у різних категорій глядачів далеко не однозначну оцінку. 

107 



Комедії Мольєра, як і його співвітчизника Бомарше, увіходять до 
класичного фонду світової драматурги. А все ж, окрім певних слушних 
пересторог Буало, у представників наступних поколінь та естетичних 
систем поставали й інші, значно серйозніші претензії. 

Як-от відоме пушкінське зауваження: "Особи, створені Шекспі-
ром, не є, як у Мольєра, типи такої-то пристрасті, такої-то вади, а 
істоти живі, сповнені багатьох пристрастей, багатьох вад; обставини 
розвивають перед глядачем їх різнобарвні й багатогранні характери. У 
Мольєра Скупий — скупий та й годі; у Шекспіра Шейлок скупий, 
кмітливий, мстивий, чадолюбний, дотепний..."1. 

Отже, у XIX ст. вище ставиться різнобарвність і багатогранність 
літературних (тут — драматичних) персонажів, а не аіегоричне і дещо 
абстрактне уособлення в них якоїсь однієї риси характеру чи ідеї.  

А ще у XVIII ст. Лессінґ стверджував: "Комедія хоче виправляти 
людей сміхом, а не висміюванням, і вона не обмежується виправленням 
саме тільки тих вад, з яких сміється, і тільки тих людей, які цими вадами 
страждають. її справжня загальна користь полягає в самому сміхові, в 
тренуванні нашої здібності помічати смішне, легко і швидко відкривати 
його під різними масками пристрасті й моди у всіх його сполученнях з 
іншими, ще гіршими, або з добрими властивостями, навіть під зморшка-
ми врочистої серйозності. Коли ми припустимо, що "Скупий" Мольєра 
не виправив жодного скупого, а "Гравець" Реньяра — жодного гравця, 
коли погодимося, що сміх аж ніяк не може виправити цих безумців — 
тим гірше для них, а не для комедії" (Хрестоматія<...>. — СІ 16). 

У цьому погляді на комедію та її завдання виявилися настанови 
просвітника, хоч, справді, навряд чи комедія здатна виправляти прото-
типів, ant ж як явище певною мірою і суспільне (генетично та функ-
ціонально), все-таки відігравала виховну роль. 

Митрофан Довгалевський, професор піїтики Києво-Могилянської 
академії, у своїй поетиці ("Сад поетичний", 1936-37) подає два варіанти 
тлумачення терміна "комедія" — від ийцос; — село, "або ж від УСоцюд, ЯКИЙ 

був богом веселих забав, співів, сороміцьких випадів, бенкетів і п'янливої 
розкоші". Суть жанру визначає так: "...це веселий твір в діях, в які введені 
дійові особи, або наслідування низьких і звичайних дій, але не без краси та 
жартів. Ця поезія раніше була поширена тільки серед простих селян, а 
тепер також і серед більш освічених людей, завдяки своєму впливові та 
гумористичному змістові, що випливають з грубуватих та диких звичаїв 
селян"2. Відчувається в цьому визначенні, з одного боку, студіювання анти-
чних джерел, а з другого — відгомін українського народного вертепу та 
бурсацьких вистав. 

'Цит. (із деякими змінами в перекладі) за кн.: Теорія драми в історичному 
розвитку: Хрестоматія /Заг.ред. та передмова О.І.Білецького. — К., 1950. 
- С.309. 
2 Тут і далі цит. за кн.: Довгалевський М. Поетика: (Сад поетичний). — 
К., 1973, - С189-191. 

108 



Ще виразніше проступають запозичення у переліку Довгалевським 
елементів (кількісних і якісних) комедії: "У комедії стільки ж частин 
якості, як і в трагедії, а саме: фабула, характери, сентенції, театральна 
обстановка, музичне оформлення, але, передусім, треба видумати якусь 
веселу подію, яка називається фабулою". 

Як бачимо, і порядок частин такий, як у Аристотеля, тільки "дум-
ка" і "мова" стягнуті воєдино — "сентенції" (в результаті елементів 
налічується не шість, а п'ять). 

"Частин кількості стільки ж, як і в трагедії, а саме: пролог, про-
тасис, епітасис і катастасис. Також стільки є актів і сцен, як і в тра-
гедії" (у розділі про трагедію Довгалевський називає кількість актів — 
не більше п'яти, а сцен — не більше десяти в кожному акті, а також 
подає їх визначення). Щодо "частин кількості", то вони майже збіга-
ються з елементами сюжету (протасис відповідає зав'язці, епітасис — 
розгортанню дії і катастасис — розв'язці). 

"Мовностилістичне оформлення комедії дається не в такому ви-
сокому стилі, як у трагедії, і не в низькому, як у мімічній поезії, а в 
середньому між першою і другою, тобто легке, відповідне, забавне, 
ясне, мистецьке, прикрашене просто і скромно, характери відповіда-
ють дійояим особам, як про це [говорить]   Горацій". 

Як бачимо, попри природну застарілість визначень, Довгалевський 
все ж таки лишається близьким до першоджерельної та філологічної 
суті описуваних жанрів драми. 

Ми так детально зупиняємось на витоках і наступних 
розгалуженнях теоретичного осмислення драми і зокрема 
комедії, аби відчути рух, еволюцію поглядів на природу коміч-
ного. Ще в Середньовіччі вважалося, нібито гумор (humor — 
волога) — це такі соки організму, які впливають на настрій. І 
лише з доланням механістичних поглядів утверджувався гнуч-
кий і багатоаспектний підхід до комедії як до вільного, розку-
того і вельми різноликого жанру, персонажами та об'єктами 
сміху в якому можуть виступати будь-хто і будь-що: все і всі 
тут рівні й однаково безборонні перед сміхом. 

Гоголівський вислів про сміх як "благородну особу" постав теж 
завдяки самообороні: авторові "Ревізора" довелось у "Театральному 
роз'їзді після вистави нової комедії" відкидати звинувачення сміху в 
ницості: «...глузування боїться навіть той, що вже нічого на світі не 
боїться. Ні, засміятися добрим, світлим сміхом може сама тільки 
глибоко-добра душа. Але не чують могутньої сили такого сміху: "що 
смішне, те підле", — говорить світ; тільки те, що проказується суво-
рим, напруженим голосом, те тільки називають високим»1. 

В.Бєлінський визначав комедію як "суперечність явищ життя з 
сутністю і призначенням життя. У цьому розумінні життя в комедії є 
ніби запереченням самого себе". Визначення це — вельми приблизне. 
Воно має своїм підґрунтям тезу про літературу як відображення життя 

' Цит. за кн.: Теорія драми в історичному розвитку. — С.З18-319. 

109 

Г^йаРГОПЬ -*_, гі _   - 



у формах самого життя. Це в принципі неможливо, бо, по-перше, не 
тільки відображення, а по-друге, у формах мистецтва слова, а в драмі — 
то ще й жесту, міміки, дії. Але якщо прийняти цю формулу в розумінні 
створення максимальної життєподібності, то й тоді — чому життя в 
комедії заперечує себе? Логіка така: бо в комедії показано життя гірше, 
ніж воно має бути насправді. І тоді це визначення може стосуватися лише 
тих комедій, де зображуване піддається моральному осуду. І справді, трохи 
нижче знаходимо пояснення: "В комедії життя для того показується нам 
таким, як воно є, щоб навести нас на ясне споглядання життя так[им?], 
яким воно має бути"1. 

Отже, комедія, в розумінні Бєлінського, відтворюючи варті сміху 
явища життя, має спонукати глядача до пошуків позитивного ідеалу. Але 
це вже наша інтерпретація. Повернімося до наведеного вище ви-
значення Бєлінського і замінімо в ньому комедію на трагедію. Вийде, що 
трагедія відбиває суперечність явищ життя з суттю і призначенням 
життя. У цьому розумінні життя в трагедії є ніби запереченням самого 
себе. Чи не правда, до трагедії це визначення більше підходить, ніж до 
комедії? Навіть коли заплющити очі на те, що слово "життя" тут вно-
сить розпливчастість (адже є і суто біологічне життя, і хто може з певніс-
тю визначити його суть і призначення'!). А коли характеристику одного 
жанру можна віднести до протилежного, то це — не визначення. 

Нехтування суто формальних відмінностей на жанровому рівні й 
перебільшення ролі змістових чинників (до того ж потрактованих лише 
в морально-виховному аспекті) призводить до того, що у статті "Лихо з 
розуму" Бєлінський ілюструє різницю між трагедією, комедією і дра-
мою трьома прикладами з Гоголя — "Тарас Бульба", "Сварка Івана 
Івановича з Іваном Никифоровичем" (так цей твір названо у статті) та 
"Старосвітські поміщики" (в останньому випадку критик, щоправда, 
шкодує, що не може назвати "жодного твору такого роду в драматичній 
формі"). В усіх трьох випадках приклади взято взагалі з іншого роду — 
епосу, а їх емоційна тональність (трагічна, комічна, драматична) пере-
важили для Бєлінського такі формальні родові ознаки, як діалогічна 
форма викладу, розбивка на дії, сцени тощо. 

Ідеться не про те, щоб зайвий раз "піймати" класика на нечіткості 
формулювань чи прикладів, а про історичну еволюцію теоретичного 
осмислення й визначення суті літературних явищ (тут — жанру комедії) 
залежно від розвитку уявлень про феномен мистецтва загалом та його 
"призначення" в конкретні історичні періоди. Скажімо, якщо наведене 
визначення комедії, навіть у його випрозореному варіанті, можна засто-
сувати до того ж "Ревізора" чи "Лиха з розуму" О.Грибоєдова, а також 
до інших етологічних (звичаєвих) комедій, то навряд чи воно підійде до 
"Комедії помилок" В.Шекспіра чи "Комедії плаща і шпаги" Лопе де 
Веги (ці дві назви стали згодом уживати як визначення жанрових різновидів 
комедії), або до комедії зовнішніх ситуацій, комедії масок (комедія дель 
арте), навіть до комедії характерів, де сміх, як і конфліктні  

' Белинский В.Г. Полн.собр.соч. — Т.5. — М., 1954. — С.60,61. 

110 



ситуації, викрешуються на зіткненнях характерів персонажів та їх неод-
накових прагнень і реакцій ("Приборкання норовливої" Шекспіра, 
"Мартин Боруля" Карпенка-Карого). 

Зрештою, деякі "високі" класицистичні комедії зовсім не відпові-
дають нинішньому поширеному уявленню про цей жанр. Утім, це було 
помічено, зокрема, й у дискусіях довкола тих-таки "Ревізора" та "Лиха 
з розуму". Так, О.Пушкін у своїх нотатках про театр і драму зазначав, 
що "висока" комедія ґрунтується не тільки на сміхові, а й на розвитку 
характерів, і що вона часто наближається до трагедії. А Гоголь вважав, 
що комедійність таких п'єс, як "Недоросток" Д.Фонвізіна чи "Лихо з 
розуму", полягає в тому, що тут "вогонь обурення ліричного" спрямо-
ваний не проти однієї особи, а проти безлічі зловживань і відхилення 
всього суспільства від "прямої дороги". Він-бо теж надавав великого 
значення виховній силі театру — кафедри, "з якої можна багато сказа-
ти світові добра". Пушкіну таке просвітницьке завдання видавалося 
завузьким, адже воно незрідка призводило до забуття естетичних особ-
ливостей мистецтва. Саме тому він піддав сумніву думку (з посилан-
ням на Канта і Лессінга), відповідно до якої основною метою мистец-
тва є корисність. Пушкін-теоретик вважав, що це надто вузько, і зна-
ходив підтвердження в показі еволюції драми та її витоків: "народилась 
на майдані і являла собою розвагу народну". Тобто, не відкидаючи 
виховних, просвітницьких функцій драми, він водночас нагадував і про 
ще одну — розважальну. Ту, що, починаючи з Середньовіччя і аж до 
новітніх часів, здебільшого у "високій теорії" опускалася, пробиваючи 
собі шлях у вертепних виставах та у критичних виступах практиків 
(Лопе де Веґи, Мольєра, Бомарше й ін.). 

Жанри драми, у пушкінській інтерпретації, відповідають 
"трьом струнам нашої уяви" — сміхові, жалю і страху. Але 
між ними немає непроникних перепон. Це було знову ж таки 
нагадування про первинні, вказані ще Аристотелем, психо-
фізілогічні витоки розмежування. Певна річ, тих струн, що 
впливають на нашу уяву, більше (згадаймо бодай журбу та 
радість), а їх найрізноманітніші поєднання зроджують по-
ліфонічні акорди почуттів. 

Це стосується й соціологічних витлумачень, де вже в іншій 
"тональності" теж найчастіше звучать водночас кілька "струн" 
(принаймні "в унісон", що може вводити в оману). Навіть у 
"чистих" комедіях Мольєра і Бомарше, як писала Леся Ук-
раїнка, "велика драма боротьби аристократії і буржуазії ви-
явилась <...> у формі особистої боротьби і в такій веселій, 
анекдотичній формі, що як відомо, самі виконавці <...> довго 
не розуміли, що вони, по суті, грають трагедію"1. 

' Цит. у перекладі з рос. за кн.: Українка Леся. Твори: В 10 т. — Т.8. К., 
1965. - С 209. 

Il l  



Така неодновимірність посилюється в комедії пізніших 
часів. Діапазон її чимдалі ширшає: від гострої викривальної 
сатири до легкого водевільного гумору, від психологічної 
комедії характерів до комедії ситуацій, від гротеску до ліриз-

му, від побутовізму до символізму, від комедії ідей до комедії 

абсурду чи комедії настроїв тощо. Іноді названі жанрові різно-

види зустрічаються у більш-менш чистому вигляді (водевіль; 
останнім часом — пародія), але здебільшого вони перепліта-
ються. 

Той-таки "Ревізор" — це сатира на корумповану чиновницьку 
систему, що успішно процвітала і процвітатиме; але є тут щось і од 
водевілю (Гоголів батько Василь поставив два власні водевілі), і од 
гротеску, і од комедії характерів та комедії ситуацій. 1 хтозна, щб з них 
відіграє важливішу роль, адже саме в запропонованих обставинах і 
саме так, а не інакше, розкриваються характери, що, своєю чергою, 
зумовлює відповідний розвиток основної інтриги, яка закінчується кла-
сичною ситуацією дізнавання (рос. — "узнавание"), майже трагічною 
для переважної більшості персонажів і комічною для публіки 
(завершальна "німа сцена"). 

"Запропоновані обставини" — термін Пушкіна. Він же, як відомо, 
підказав Гоголеві фабулу "Ревізора". Менш відомо, що на 9 років рані-
ше була написана і схвалена цензурою до друку, але нібито загублена в 
друкарні, комедія Г.Квітки-Основ'яненка "Приезжий из столицы, или 
Суматоха в уездном городе". Історики російської літератури припус-
кають, що Гоголь міг скористатися з рукопису Квітки, оскільки разю-
чою є схожість не тільки фабули, а й основних персонажів. Як би там не 
було, а харківський драматург визнавав, що порівняння "Приезжего...", 
надрукованого лише через 4 роки після всім відомого і улюбленого 
"Ревізора", буде не на користь першого'. Що ж до запозичень, то і в 
античності драматурги часом змагалися, кладучи в основу своїх творів 
один і той же міф. Щоправда, не користуючись при цьому чужими 
творами, як "заготовками"... Так чи інакше, Квітчина комедія, справ-
ді, не витримує порівняння, поступаючись перед Гоголевою в багатьох 
перелічених вище параметрах та в самобутності авторського "тембру" 
їх втілення, а найголовніше — у сценічності. 

Відомий майстер української драми М.Старицький у пошуках 
репертуару писав, крім власних, і п 'ecu за творами інших авторів. Зок-
рема, на основі не вельми сценічних комедій Панаса Мирного ("Перехит-
рив") та Г.Нечуя-Левицького ("На Кожум'яках") він створив свої ва-
ріанти — "Крути, та не перекручуй" і "За двома зайцями" (особливо популярна 
завдяки екранізації). Написав і кілька оригінальних водевілів: "Як ковбаса 
та чарка, то минеться й сварка", "По-модньому", "Чарівний сон". Комізм 

' Див.: Квітка-Основ'яненко Г.Ф. Зібр.творів. У 7 т. —Т.1. —1978. — 
С' .480-481. 

112 



першого з них може бути взірцем класичного комізму ситуацій: пан 
Шпонька і пан Шило, колишні друзі, ставши ворогами через нікчемну 
сварку, йдуть позиватися і мусять помиритися в корчмі, бо в одного є 
горілка, та нема закуски, а в другого — навпаки. 

Як уже зазначалося, найпершою жанровою ознакою ("стру-

ною") комедії, що не переривається в усі часи, був і лишається 

сміх. Звичайно, він теж різний: м'який, незлобивий — і колючий; 

реготливий, гомеричний — і вкрадливий, єхидний, скептичний, 

саркастичний; сардонічний; презирливий — і співчутливий; 

радісний — і сумний; інтелектуальний — і, вибачте, дебільний... 

Коли йдеться про сатиру і гумор як естетичні явища, то назива-

ють ще таку пару: сміх викривальний і сміх розважальний (тут 

враховується його соціопсихологічна проекція в накладенні на 

індивідуально-психологічну). 
Свого часу К.Маркс так визначав соціально-історичну функцію сміху: 

"Історія чинить ґрунтовно і проходить через багато фаз, коли 
бере в могилу застарілу форму життя. Остання фаза всесвітньо-історич-
ної форми — її комедія. Богам Греції, які були вже раз — у тра-
гічній формі — смертельно поранені в "Прикутому Прометеї" Есхіла, 
довелося ще раз — у комічній формі — вмерти в "Бесідах" Лукіана. 
Чому така хода історії? Це потрібно для того, щоб людство весело роз-
лучалося зі своїм минулим"1. 

Щоправда, тут не враховано ще однієї важливої особливості масової 
психології: потоптавши, осміявши, втопивши з чиєїсь теоретичної намови 
чи (та) фізичного примусу одних кумирів, "людина-маса" потребує ін-
ших, яких потім спіткає подібна доля. Незважаючи на те, що на творення 
новітніх міфів працюють нові "оптимістичні трагедії" та ще оптимістичніші 
комедії, такі, як "В степах України" О.Корнійчука. 

Чого варта, наприклад, репліка голови колгоспу "Смерть капіталіз-
му" Саливона Часника: "Уперьод, уперьод, Галушко. Хіба товариш Ленін 
віддав своє життя тільки за те, щоб наші животи були набиті галушками? 
Та ніколи цього не може бути, щоб живіт мечту людей великих убив. Раз 
до комунізму йдеш, Кіндрате, так треба йти до нього швидко і щодня". 
Комедія "В степах України" побачила світ 1940 p., а писано її раніше, 
свіжими слідами голодомору і щоденних репресій, жертвами яких, зокре-
ма, стали найвидатніші діячі українського театру XX ст. Микола Вороний, 
Лесь Курбас, Микола Куліш. Убивали не "мечту", а людей — її ім'ям. 
Весело розлучалися з нібито-минулим, про яке не велено було згадувати. 
Мине півстоліття, новітні кумири та їхні придворні блазні впадуть, а 
"минуле" обернеться майбутнім. Так, актуальними лишаються задумана 

' К.Маркс и Ф.Энгельс об искусстве/Сост.М.Лифшиц. — Т.1. 
- С 45. 

■ М., 1967. 

 

 
 

113 



поетом, перекладачем, теоретиком драми і театру Миколою Вороним 
праця "Мистецтво актора", анонсована "Історія українського театру"1; 
перспективними є Курбасів шлях розвитку театру, вивчення спадщини 
великого драматурга2; нове дихання прийшло до таких творів Миколи 
Куліша, як трагедія "Патетична соната", комедії "Худій Хурина", "Мина 
Мазайло", трагікомедії "Отак загинув Гуска", "Народний Малахій", дра-
ма "Маклена Ґраса" та ін. 

Багато найрізноманітніших комедій, в основному ліричних та ме-
лодраматичних, писалось у повоєнні роки. З-поміж них можна виділи-
ти хіба що "Фараонів" (1961) О.Коломійця, де завдяки сюжетно-ком-
позиційній знахідці (сон одного з персонажів, у якому чоловіки й жінки 
міняються роботою) в жартівливій формі подано, хоч і підлаковану, а 
все ж досить упізнавану картину тяжкої праці на селі та неробства 
"керівної верхівки". Тут, як і в інших соцреалістичних комедіях, усе 
закінчується швидким перевихованням. 

Нині в репертуарі вітчизняних театрів майже немає сучасних 
українських комедій. І винна тут не тільки цензура, яка раніше не випу-
скала на сцену нічого гострого, а й програш у нерівній конкуренції з 
дотепними російськими кінокомедіями й однотипними американськи-
ми бойовиками, які давно вже не переймаються викривальними, про-
світницькими чи виховними функціями, зате майстерно експлуатують 
розважальну. Нам же поки що чи не найбільше вдається самокпин, як 
у вже згадуваній бурлеск-опері "Енеїда", комедії "Мина Мазайло", вис-
таві Київського театру "Кін" "Ми - чухраїнці" (за гуморескою Остапа 
Вишні та Симоненковою "Казкою про Дурила") тощо. Однак усе це -
на "минулому" матеріалі, котрий, на жаль, постійно актуалізується 
внаслідок того, що трагічні фази нашої історії, зациклившись, повто-
рюються в майже незмінному вигляді. 

"Людство сміючись прощається з самим собою", — так 
у дусі чорного гумору перефразував наведений вище вираз 
К.Маркса Ю.Андрухович. Під кінець XX століття людство 
постарішало, десь і порозумнішало, гумор його став більш 
витонченим, настояним на багатовікових культурних шарах 
та гірких реаліях сучасності. Є від чого почорніти гуморис-
тичному "сокові організму" в почорнобильській добі з її, як 
ніколи, реальним відчуттям приреченості людини. І постає 
новітня вольтова дуга, що єднає комедію з трагедією. Бо ж 
окрім чорного і білого є райдуга —знамення завіту між Богом 
і людьми (Книга Буття. 9, 13). А душа митця - теж райдуга 

' Див.: Вороний М. Театр і драма. — К., 1989. — С. 14-35. 
2 Див.: Лесь Курбас у театральній діяльності, в оцінках сучасників: 
Документи. — Балтимор; Торонто, 1989. — 1026 с 

114 

 

 



\ 

між небесним і земним, раєм і пеклом, духом і тілом, траге-

дією і комедією існування. 

Драма як жанр знайшла теоретичне обгрунтування в се-

редині XVIII ст. у виступах Дідро, Лессінґа, Бомарше та ін. 

Спочатку в Англії, а потім у Франції та Німеччині з'явилися 

п'єси, автори яких позначили їх жанрову своєрідність такими 

словосполуками, як міщанська драма (Дж.Лілло), слізна коме-

дія (Н.Лашоссе), серйозний драматичний жанр (Д.Дідро), 

міщанська трагедія (Ґ.Е.Лессінґ, Ф.Шіллер). Подібно до 

комедії, драма відтворювала переважно приватне життя, але 

не з метою висміювання та повчання, а для показу стосунків 

особи і суспільства. Подібно ж до трагедії — тяжіла до гос-

трих конфліктів, хоч вони і не такі напружені та нерозв'язні, 

а характери — не такі виняткові. 

Головними героями драми виступали вже не королі й вель-

можі, як у трагедії, і не селяни та слуги, як у комедії, а пред-

ставники "третього стану", міщанства (фр. — буржуа, нім. — 

бюрґер; причому спочатку це не мало ніяких оцінних відтінків, 

а означало "городянин"). 
Л.Мерсьє: "...Як! Дивитись на найнижчі, найпідліші стани людські! 

— скажуть нам. — Виводити на сцену ткача, ремісника, чорнороба! — 
А чому 6 ні? Ці робітники, ці ремісники можуть з'являтися на сцені з 
гідністю; це все люди, і я це бачу з їх звичаїв, з їх праці... Я не хочу, 
щоб ці робітники були елегантні та прикрашені, як їх змальовують у 
наших пошлих комічних операх" (Хрестоматія<...>. — С109). 

На той час уже було захитане правило "трьох єдностей ": Лессінґ 
показав, що воно суперечить природі драми і якщо й дотримується, то 
силувано, на шкоду їй; а Мерсьє натомість називає одну "єдність", од 
якої не слід відступати, —"єдність інтересу" (тобто, зацікавлення публі-
ки). Він же стверджує, що драму слід писати прозою, оскільки тут по-
трібно показати персонажів, а не автора та його вміння пишномовити. 

Теоретичні положення визрівали та втілювалися в процесі прак-
тичної роботи над п'єсами. Дідро, поряд із трактатом "Про драматич-
ну поезію", написав драми "Позашлюбний син..." та "Батько родини"; 
Лессінґ, поряд із "Гамбурґською драматургією", — "Міс Сара Самп-
сон" та "Емілія Ґалотті"; Мерсьє, поряд із цитованим трактатом, — 
п'єси, що стали вершинними в міщанській драмі Франції, — "Дезер-
тир", "Суддя", "Візок оцетника". 

Однак наприкінці XVIII ст. цей різновид власне драми починає 
вироджуватися внаслідок посилення моралізаторсько-охоронних тен-
денцій, засилля вузькосімейної проблематики та мелодраматизму й ба-
нальності. 

115 



Саме тоді постає мелодрама як окремий жанр із прита-
манною йому гострою інтригою (додаткова "єдність" Мер-
сьє), перебільшеною емоційністю, різким протиставленням 
добра і зла, "позитивних", і "негативних" персонажів зі схе-
матичними характерами, що втілюють здебільшого якусь одну 
рису чи пристрасть (підступність — безборонність), немоти-
вованими вчинками, винятковими обставинами тощо. Майже 
в незмінному вигляді мелодрама дожила і до наших днів, зок-
рема в телесеріалах, прозваних "мильними операми" внаслі-
док їх сльозоточивості. 

Тим часом власне драма пройшла кілька стадій еволюції. 
Поширеним є виділення її різновидів за назвами літератур-
них напрямів: просвітницька, сентименталістька, романтич-
на, реалістична, символістська, модерністська та ін. Це, як 
бачимо, діахронний ряд. Синхронний же найбільш розроблено 
за тематичним критерієм поділу, стосовно реалістичної дра-
ми: соціально-побутова, родинно-побутова, філософська, пси-
хологічна, історична та ін. Певна річ, це — визначення за 
домінантними ознаками, хоч у "чистому" вигляді жодної з 
цих драм немає. Отож відповідно до наявності домінантних 
ознак такі визначення можна застосовувати і до деяких драм 
з діахронного ряду. Крім того, і в діахронному плані не все так 
жорстко: найчастіше зустрічаються маргінальні, проміжні 
жанрові різновиди, що сполучають у собі, скажімо, риси ро-
мантизму та символізму тощо. Наприклад, неоромантична 
"драма-феєрія" Лесі Українки "Лісова пісня" має водночас 
і символістське наповнення. Деякі новіші жанрові утворен-
ня, наприклад, модерністська драма абсурду, можуть утво-
рювати бінарні опозиції з давнішими, скажімо, драмою ідей. 

Основоположником теорії західної інтелектуальної драми вважа-
ють Б.Шоу, який у статті "Квінтесенція ібсенізму" обгрунтував поняття 
драми-дискусії, а також дав власні її взірці. Але ще раніше Леся 
Українка визначила суть новаторства Г.Ібсена, до того ж констатувала 
обмежений характер ібсенівської суперечки, де наперед ясно, хто має 
рацію, і фінал — відомий. На думку письменниці, наступним кроком 
повинно бути розгортання неупередженої полеміки, де істина народ-
жується в ході дії-дискусії. Значною мірою це було реалізовано у її влас-
них творах, а також у драмах молодшого сучасника, високо нею по-
цінованого В.Винниченка. П'єси цього автора і досі викликають літе-
ратурознавчі дискусії: одні дослідники вважають їх драмами ідей, інші 

116 



1 

— експериментальними, ще інші слушно вказують на обмеженість по-
дібних визначень1. 

Немає чіткості й у термінології. Так, П.Ніколаєв ставить 
знак рівності між інтелектуальною драмою (Б.Шоу) і драмою ідей 
(Б.Брехт)2; В.Сахновський-Панкєєв — між першою з них і 
драмою-дискусією?. Якщо вибудувати структурну ієрархію 
названих понять, то найзагальнішим із них, напевне, буде 
інтелектуальна драма, підвидами якої можна вважати драму ідей 
та драму-дискусію. Складніше — з драмою абсурду. З одного боку, 
вона нібито проситься в опозицію до інтелектуальної драми (за 
принципом: глузд/безглуздя). Але якщо глянути глибше, то вона 
теж є інтелектуальною, бо ж абсурдність означуваного спочатку 
має усвідомлюватись автором за допомогою того ж таки глузду. 
Отже, видається більш слушним вважати драму абсурду підвидом 
інтелектуальної, попри позірну парадоксальність такого 
вирішення. І тоді драма абсурду опонує драмі ідей, котра може 
прибрати вигляду драми-дискусії (зовнішньої), але може й 
заховувати дискусіиність у всій своїй сюжетно-образній структурі 
так, як це бачимо в більшості п 'єс того ж Винниченка. 

"З яким же аналітичним апаратом підступатися до п'єс В.Винни-
ченка, — розмірковує Лариса Мороз у згаданій дискусії, — зі скальпе-
лем чи, може, з рентгенівським променем, бо механічний розтин 
однаково нічого не виявить, або, в кращому разі, дасть однобічне уяв-
лення про них? В особливо складних випадках медики вдаються до 
пошарового просвічування певного органу: цілий ряд таких знімків у 
зіставленні створює картину об'ємну. Багатошарову, багатозначну дра-
матургію В.Винниченка, переконана, можна збагнути лише таким спо-
собом". Але після цього образного ілюстрування потреби множиннос-
ті, багатошаровості підходу дослідниця згоджується зі спрощеним ви-
значенням мистецтвознавця Д.Горбачова: "Винниченко є символіст у 
реалістичній оздобі". 

"Рентгенівське" проміння насправді мало б зватися інакше. Його 
відкрив наш земляк І.Пулюй, але не поспішав з реєстрацією винаходу, 
виявивши типову українську ментальність4; зрештою Нобелівську премію 
1901 р. одержав В.Рентген. Але ні рентгенівське, ні Пулюєве проміння у 
прямому сенсі не може бути аналітичним апаратом у літературознавстві. 

' Див.: напр.: Свербілова Т. Персонажі Винниченкових п'єс — кати чи 
жертви?//СіЧ. 1993. — №5. — С.32-40; Мороз Л. Загадки Володимира 
Винниченка//Там само. — С. 40—46. 
2 Див.: Введение <...> — С.417. 
3 Див.: Хрестоматія^... > — С.25. 
4 Див.: Пулюй І. 36. праць. — К., 1996. — с 699—707. 

117 



Об'ємну картину в нашій сфері цілком спроможний створити наш-таки 
філологічний підхід. "По вертикалі" (діахронно) драматургія Винниченка 
розшаровується на конкретні драми, створені в той чи той період його 
еволюції, де переважатиме чи неонатуралістична "чесність із собою", чи 
імпресіонізм у поєднанні з символізмом (їх "дозування" неоднакове в кож-
ному конкретному випадку, і це також здатний показати філологічний аналіз 
усіх рівнів тексту). А "по горизонталі" (синхронно) це будуть інтелекту-
альні драми ідей. Але ж вертикаль і горизонталь — умовні, творений ними 
хрест — лише площинний "хребет" круга, що обертається, тобто кулі, 
якою є мистецькій твір у всій його матеріалізованій повноті. Але й куля — 
модель, схема, аналітична абстракція. Отож після всіх "просвічувань" 
переходимо до синтезу: беремо з полиці том Винниченка, читаємо, а ще 
краще — дивимося спектакль і читаємо, а потім — знову аналіз, порівнян-
ня, виявлення нових шарів і проекцій на рівнях стилістичному, лексично-
му, сюжетно-композиційному і т.д. 

Є ще одне питання в теорії драми, що потребує додатко-
вого осмислення з погляду структури. Йдеться про потребу 

чіткішого розмежування між драмою і трагедією в тих випад-
ках, коли обидві закінчуються загибеллю героїв. Вважають, 
що основна відмінність тут полягає в суті конфлікту, на яко-
му ґрунтуються твори: у трагедії він завершується внутрішньою 
безвихіддю в душі героя, зовнішнім виявом якої стає його 
смерть; а в драмі відбувається зіткнення персонажів із сила-

ми, що протистоять їм іззовні. 
Прихильники цієї концепції ілюструють її порівняльним 

аналізом п'єс О.Островського "Гроза" і "Без приданого", перша з 
яких — трагедія, друга — драма (див.: Введение<...> — С.415). Однак 
таке розмежування виявляється неефективним щодо, наприклад, 
античної трагедії, де, як уже зазначалося, основним є конфлікт між 
обмеженою в своїх можливостях та передбаченнях людиною і 
накиненими їй іззовні фатальними обставинами, долею (Софоклів 
Едіп заходить у безвихідь через наперед визначену, "запрограмовану" 
зовнішніми силами ситуацію). Та й у трагедіях Шекспіра ("Ромео і 
Джульетта", "Отелло" і навіть "Гамлет" із нібито власним вибором 
принца датського, "бути чи не бути") суть основних конфліктів 
визначають як зіткнення противенств у душах героїв, так і те зовнішнє 
"море лиха", що вирує довкола. Можна слушно заперечити: але ж 
геній Шекспіра змітає всі формальні канони1. Так. Проте і в 
Островського та ж Катерина у "Грозі" доведена до самогубства не 
лише  "трагічними переживаннями змученого сумління", а й 

' Єдиним формально надійним (та й то не завжди) критерієм у визначенні 
жанрів Шекспіровських п 'єс Д.Затонськии вважає щасливий чи нещасливий 
фінал. Див.: Шекспір В. Твори: В 6 т. —Т.1. — К., 1984. — СІ4. Окрім 
передмови цього автора, видання містить матеріал з теорії драми, 
сконденсований у післямовах та примітках до окремих творів (Д.Наливайко, 
О.Алексєєнко, Н.Модестова, Н.Жлуктенко). 

118 



"жорстокими звичаями" довколишнього "темного царства". А Ла-
рису ("Без приданого") вбиває не тільки оточення в особі Каранди-
шева, а й вона сама — логікою власного морально-психологічного 
самознищення. Смерть, яку вона сприймає з полегкістю, стає трагіч-
но-катарсисною розв'язкою конфлікту. 

Ще складніше — із драматургією XX ст. В.Винниченко називав свої 
твори п 'есами, що не звільняє літературознавців од потреби дати їм чіткіші 
визначення. Більшість п'єс закінчується трагічно, смертю головних 
персонажів, спричиненою складними переплетіннями об'єктивних 
обставин і суб'єктивних спонук, а також авторським волюнтаризмом, зу-
мовленим символізацією та мистецьким апробуванням певних ідей (на-
приклад, ніцшеанства). І тому, коли прикладаємо до них визначення інте-
лектуальні драми, а вужче — драми ідей, то термін драма вживаємо більше 
в родовому, а не жанровому значенні. А з погляду жанрового "чистою" 
драмою можна вважати "Закон" (тут не справджується читацьке та гля-
дацьке очікування трагічного фіналу, до якого психологічно підводить 
автор), драмами з елементами комедії — "Співочі товариства" та "Молоду 
кров", трагедіями —"Memento", "Базар", "Брехню", "Чорну пантеру і 
білого медведя", "Пригводжених", "Гріх" та ін. 

Як "драму-феєрію" визначила свою "Лісову пісню" Леся Україн-
ка. І справді, смерть Мавки в натурфілософській та неоромантичній сим-
воліці твору не означає ні морального, ані фізичного її знищення: це 
тільки перехід в іншу якість у ланцюгу природних метаморфоз ("Стане 
початком тоді мій кінець"). Перед нами - справді "феєричний", казково-
фантастичний жанровий різновид власне драми. Крім того, це — драма-
тична поема, що належить до межироду ліро-драми. 

Повертаючись до проблеми розмежування між драмою 
і трагедією, мусимо визнати, що на рівні аксіоматичному і 
надто формальному, із сучасного погляду, можна було б опе-
рувати хіба що критерієм фіналу: нещасливого, пов'язаного 
з безвихідним становищем загиблого героя (героїв) — тра-
гедія; чи більш-менш благополучного або відкритого — дра-
ма. На рівні психології сприйняття чинною і виразною ли-
шається тільки антична модель бінарного структурування: 
трагедія (сум, страх, жаль, катарсис) — комедія (сміх, гра, 
радість, розвага). Не дивно, що драма як серединний ком-
понент структури в кожному конкретному випадку тяжіє 
до того чи того полюса. 

Іншу природу має ще один серединний жанр — трагіко-
медія. Ось що говорив з цього приводу викладач курсу піїти-
ки Києво-Могилянської академії Т.Прокопович у трактаті 
"Мистецтво поезії" (1705): 

"Трагедія є віршований твір, який відтворює у вчинках і мові 
дійових осіб важливі діяння знаменитих мужів і, головним чином, 
мінливість їхньої долі та їхні біди. 

119 



А комедія є віршований твір, який жартівливо й дотепно зобра-

жує в дії, так само як і в мові дійових осіб, громадську й особисту 

діяльність простолюду для повчання в житті і особливо для викриття 
поганих звичаїв людей. 

Із цих родів складається третій, змішаний рід, що називається 
трагікомедією, або, як Плавт воліє називати його в "Амфітріоні", — 
трагедокомедією, оскільки саме в ньому дотепне й смішне змішувалося 
з серйозним і сумним і нікчемні дійові особи — з видатними" (Хресто-
матія<...>. — С.87. Переклад на сучасну українську мову підправлено). 

Наведені визначення несуть на собі виразний відбиток 
класицистичної регламентації: кого можна, а кого не слід ви-
водити у трагедії і комедії; до того ж визнаються лише віршо-
вані тексти. Усі ці обмеження згодом відпали. Лишилися тільки 
названі вище первинні, аксіоматичні структурні ознаки. Про-
цитовано цей фрагмент і на підтвердження того, що задовго 
до появи міщанської драми та власне драми існувало теоретич-
не усвідомлення і практичне втілення іншого серединного 

жанру — трагікомедії. 
Одним із її зразків Прокопович називає твір античного автора. 

Сам він також написав "трагікомедію" — "Владимир", причому того ж 
року (1705), що й трактат із поетики. В обов'язки викладачів академії 
входило не лише теоретизування, а й практичне написання п'єс та 
виставляння їх зі студентами на сцені. Драматург сумлінно виконав 
приписи — власні та своїх попередників. А проте, з сучасного погляду, 
нема в цьому творі ані смішного, ні трагічного. Навіть у тих місцях, де 
авторські ремарки чи текст діалогів містять прямі на це вказівки. Як ось 
у дискусії між християнським місіонером Філософом і язичницьким 
жерцем Жериволом: 

Ж є р и в о л : 
...Но рци ми, коєй найбольш сласти 

в яденії бог іщет? Что найпаче ясти 
Любить он. Рци, молю тя. 

Ф і л о с о ф  
Аще би не тако 

земен був, могл би єси знати, яко Дух 
сокрушенний — богу жертва єсть любима. 

Ж є р и в о л 
Ха,ха,ха,ха! Слишіте! Слишіте славима 

Бога християнського!  Убо ниже пієт; 
жаждний, гладний і бідний — дух єму довлієт, 

Парею сит. 
Всі жерці сміються. 
Ф і л о с о ф  
О, сміх ваш достоїн слез многих. 

 

120 



Напевне, саме в цьому протистоянні вбачає автор змішування 
дотепного і смішного з серйозним і сумним та нікчемних дійових осіб 
із видатними. Нікчемність перших підкреслюється промовистими 
іменами: Жеривол, Курояд, Піар (себто, пияк). Ця традиція "програму-
вання" персонажа в його імені дійшла аж до XX ст. (ті ж Галушка і 
Часник, причому останній ще й Сали-вон): виховна, ідеологічна функ-
ція п'єси вимагала підкресленої однозначності авторських присудів.  

Що ж до суті основного конфлікту, то він не є для видатної дійової 
особи, князя Володимира, трагічним (так, як його подано у п'єсі). І 
справа навіть не в тому, що у фіналі всі лишаються живі-здорові та 
лунає величальний хор апостола Андрія з ангелами на честь хрещення 
Русі, яку Прокопович тут-таки перехрещує в Росію, підводячи не тільки 
ідеологічну, а й духовну базу під деспотичне "реформаторство" Петра 
І, що згодом перекачає на Північ не тільки цю назву, а й майже всі 
інтелектуальні ресурси Києво-Могилянської академії1. (Не забуто в 
цьому фіналі й "зиждителя" храмів Іоанна Мазепу, якому незабаром у 
тих-таки храмах проголошуватиметься анафема). Справа в тому, що 
конфлікт між "новим" і "старим" розв'язується з художнього боку до-
сить полегшено: Володимир, перехрещуючись на Василія, мусить здо-
лати свою тілесну, бісівську любов до трьохсот "жен сочтенних" (а 
були ще й не взяті на облік), а також сумніви політичного характеру 
("Не повергу ли под нозі//царем вінця моего?"), головне ж — релігій-
ного, світоглядного ("...мнится неподобно//Ученіє Христово: учить уто-
ляти//похоть плотськую. Како се єсть уязвляти Єстетство?...Аще он 
єсть создатель мира вещественна,// То почто созданію своєму против-
ний// закон вносить?"). 1 всі ці вагання долаються протягом єдиного 
монологу князя2. 

Зрештою, перед нами — жанровий різновид, пізніше 

названий шкільною драмою, з яскраво вираженою мораліза-

торською тенденцією і не вельми сценічним, а швидше де-

кламаційним та декларативним викладом3. Що ж до терміна 

трагікомедія, то він існував на означення середнього між 

трагедією і комедією жанру до того, як його почав витісняти 

термін "драма" (у розумінні драма як жанр). Окрім названого 

'Див.: Микитась В. У найми до сусідів//СіЧ. — 1994. — №6. —С.27-35. 
2 Наш підхід із погляду генології аж ніяк не заперечує важливої ролі 
"Владимира " в історії української літератури. Д. Чижевський відносить 
п 'єсу до історичних драм (тематичний аспект). Окрім них, він виділяє 
драми типу мораліте, драми про святих, різдвяні та великодні (див.: 
Чижевський Д. Історія української літератури: Від початків до доби 
реалізму. — Тернопіль, 1994. — С.272-276). 
1 Ширше про цей різновид див., зокрема: Сулима М. Сюжетні схеми 
української шкільної драми// СіЧ. — 1994. — №1. — С.34-40. 

121 



Прокоповичем Плавта, трагікомічні ознаки знаходимо у дра-

матургії Еврипіда ("Алекстіда", "Киклоп"). Власне ж трагі-

комедія як жанр формується на межі XVI—XVII ст., надто у 

добу Бароко (Ф.Бомонд, Дж.Флетчер). Основні її ознаки — 

поєднання смішних і серйозних сцен, героїчних і комічних харак-

терів, заплутана дія з хвилюючими ситуаціями і несподіванка-

ми, роль випадку в долі персонажів, що виступають не як по-

вноцінні характери, а як певні типи. 

Перехідними до нового ґатунку трагікомедій можна вважати ос-
танні п'єси Шекспіра ("Цимберлін", "Зимова казка", "Буря").  

Із кінця XIX ст., в драматургії Г.Ібсена, Ю.Стріндберга, Г.Гауп-
тмана, А.Чехова, а далі - Ш.О'Кейсі, Ф.-Г.Лорки, М.Куліша, Л.Піран-
делло, Ж.Жіроду, Ж.Ануя, Ф.Дюрренматта, Е.Йонеско, С.Беккета, 
К.Цукмайєра та ін. дедалі посилюється трагікомічний струмінь.  

Сучасне розуміння цього жанру будується на відмові од 

естетичних абсолютів трагедії і комедії, баченні одних і тих 

же явищ одночасно і в сумному, і в смішному ракурсах, завдяки 

чому трагічне і комічне не применшують, а здебільшого посилю-

ють одне бдне. Вважають, що найчастіше трагікомедії поста-

ють у періоди духовних криз, переломних моментів історії і 

домінування релятивізму (усвідомлення відносності мораль-

них підвалин), переоцінки вартостей тощо.  
У листі до І.Дніпровського М.Куліш, ділячися задумом п'єси "Отак 

загинув Гуска", писав: "Вагаюсь з фіналом. Чи не зробить так? Хай 
публіка сміятиметься дві з половиною дії, а тоді витріщить очі і жах-
неться, як побачить, що Гуска таки справді завісився на вербі у плавні". 
Втім, якщо шукати точніших визначень, то такий тип розгортання дії 
(від сміху до жаху, а не навпаки) вимагав би визначення "комітраге-
дія". У загаданому творі крізь гротесковий і дещо напускний сміх по-
стає непідробний жах людини перед революційним струсом. 

"Негайної реформи людини" вимагає головний персонаж іншої 
Кулішевої трагікомедії — "Народний Малахій", одного з найвизначні-
ших творів цього жанру в українській літературі (мусимо, проте, виз-
нати, що їх у нас не густо). З огляду на неможливість здійснення такої 
реформи директивними чи соціальними заходами, цей твір визначають 
також і як антиутопію'. Однак тематичне визначення різновиду зовсім 
не заперечує базового, жанрового. 

Серед інших жанрів драми слід назвати трагіфарс — п'єсу, 

в якій сміхове начало доведене до ще гострішої гротесковос- 

' Докладніший аналіз див.: Історія української літератури XX cm. — Кн 1 - 
К., 1993. - С.692-694. 

122 



ті, сатиричності. Є також твори середніх та малих драматичних 

форм. Вже згадувано водевілі — легкі одно- чи двоактові п'єси 

з цікавою інтригою і піснями й танцями. Назва походить від 

місцевості Vau de Vire у Нормандії, де вони зародилися — 

спочатку у вигляді злободенних куплетів у ярмаркових коме-

діях. Як окремий жанр vaudeville сформувався в роки фран-

цузької революції. Згодом він утратив свою політичну спря-

мованість і став розважальним, поширившись по всій Євро-

пі. В наших святкових дійствах і вертепі приблизно в той же 

час і з подібними функціями культивувалась інтермедія 

(intermedius — проміжний, середній) — невеликий, переважно 

гумористичний твір, де розігрувалися сценки анекдотичного 

чи притчевого характеру. Інтермедії виконувалися між акта-

ми спектаклю (є також музичні інтермедії М.Довгалевського з 

різдвяної та великодньої драми). Окрім суто анекдотичного 

змісту, вони несли й певне сатиричне навантаження — спря-

мованістю проти пихатих шляхтичів, москалів, "пиворізів", 

нерозумних селян тощо. Мова їх близька до народної, часом 

і вульгарна. У XIX —XX ст. інтермедіїмайже зникають. Подібна 

доля — і у водевілю, який поступово витісняється оперетою. 
Однак потреба у сміхові саме такого ґатунку лишається, і її 

почасти задовольняють твори інших жанрів, зокрема буфонада 
(іт. buffonata — блазнювання). Це драматичний твір, у якому панує 
грубий комізм. Але як опозиція до манірності, мелодраматизму, 
надмірної і нещирої сентиментальності традиції бурлеску, балагану, 
буфонади, вертепу вряди-годи відроджуються, як-от і наприкінці 80-х 
років XX ст. у творчості груп Бу-Ба-Бу, ЛуГоСад, "Пропала грамота" й 
інших літературних гуртів. 

Отже, як і епос, драма вже на першому, родовому щаблі 
поділу може мати суто обсягові різновиди (великі, середні та 
малі драматичні форми); на другому (вид) буває прозовою, віршо-
ваною та змішаною (із різноманітними діа- та синхронними різно-
видами); на третьому зберігається основна жанрова опозиція 
трагедія/комедія та проміжна позиція — власне драма; ще одну 
опозицію можуть у певному сенсі скласти трагікомедія/ 
мелодрама. У такому разі площинна генологічна схема роду 
матиме вигляд: 

123 



мелодрама 

трагікомедія 

Що ж до жанрових різновидів (З а), то як ми переконали-
ся, їх найбільше у власне драми і комедії. 

Окрім названих опозицій, теоретики називають ще таку, 
найзагальнішу щодо драми як роду: "закрита "/"відкрита "або, 
інакше, аристотелівська/неаристотелівська. Докладніше див.: 
ЛС-Д. — С.213. Тут, щоправда, ці родові типи (різновиди) 
драми  названо "жанровими". 

СУМІЖНІ ЗМІСТОФОРМИ 

Уже йшлося про те, що епос, лірику і драму як літературні 
роди треба відрізняти від епічності, ліричності й драматизму 
як видів емоційної тональності, що можуть співіснувати у 
творах усіх родів. 

Якщо перед нами, наприклад, повість Б.Харчука "Вишневі ночі", 
то, користуючись раніше виведеною спрощеною формулою, її можна 
було б записати так: Іл:2е:1д. Справді, весь твір проймають лірична 
емоційна тональність (л), драматична напруга (д), а епічне ядро (є) скла-
дають як суто формальні ознаки — жанр повісті, проза, — так і змістові 
— оповідь про кохання людей із двох ворожих таборів на тлі епохальних 
подій — війни проти фашизму і боротьби українського народу за дер-
жавну самостійність. 

Важливу роль відіграє також зовнішня, деміургічна позиція носія 
викладу, характерна для епічного родового зв 'язку. 

Складніше визначати родову належність оповідних віршо-
ваних творів. Так, поема протягом тисячоліть зазнала еволю-
ції від епічної (героїчний епос) через описову, дидактичну, істори-
чну та інші різновиди до ліричної, де цілковито панує  

124 

т 



суб'єктивність, хоч і зберігаються певні ознаки епічності 

(оповідь концентрується довкола ліричного героя чи оповідача). 

Отже, твори цього жанру можуть належати до різних 

літературних родів — епосу і лірики. У першому випадку родове 

ядро становитимуть 2е (оповідність плюс епічна тональність). У 

другому — 2л (суб'єктивність плюс лірична тональність). 

Але найчастіше буває так, що, за винятком небагатьох 

яскраво виражених полюсних опозицій (епос/лірика) та ж поема 

як жанр не надається до механістичного вичленування пер-

вин. А тому її здебільшого відносять до ліро-епосу. Як зазна-

чалося, дехто навіть виділяє ліро-епос в окремий, четвертий 

рід. На наш погляд, із цим не можна погодитися з кількох 

міркувань: 

1) на рівні аксіоматичному, не може бути самостійним 

рід, назва якого складається з двох суміжних; 

2) усі три базові роди не відокремлені один від одного 

непрохідними межами, тож, виділивши як окремий рід, одне 

помежів'я, треба було б виділяти й двоє інших;  

3) запропонована модель-схема літературної генерики дає 

змогу значно гнучкіше розглядати структуру мистецтва слова 

як системи взаємопов'язаних і взаємоперетічних підсистем. 

Отож розглядаємо утворені на помежів'ях підсистеми 

ліро-епосу, ліро-драми та епо-драми як межиродові змістоформи 

або межироди літератури. Спільним для них можна вважати 

органічне поєднання домінантних родових ознак саме тих 

родів, що входять до назви, і дещо слабша наявність ознак 

третього, неназваного роду. 

Отак, наприклад (вельми умовно), можна уявляти утво-

рення формули ліро-епосу. 

(1е:2л:1д)+(1л:2е:1д) _ Зл:3е:2д  _ { ^ 5е_1д 

2 2 

Тобто, у ліро-епосі лірична та епічна первини приблизно 

рівні (1,5) і переважають драматичну (1). 

Ліро-епічними можуть бути твори всіх трьох видів — 

прозові, поетичні, драматичні. Тут — один із перспективних 

напрямів досліджень структурно-системного характеру. Прак-

тично ж про твори ліро-епосу говорять здебільшого на рівні 

третього "коліна" геноподілу — жанру. З більшими чи мен- 

125 



шими розбіжностями до ліро-епічних жанрів відносять поему 

та баладу, часом і байку. На прикладі поеми вже було показано, 

що твори цього жанру можуть належати і до відносно "чис-

тих" епосу або лірики. Та найхарактернішими і найпоширені-

шими є все ж поеми ліро-епічні, в яких поєднується оповідь 

про події з ліричним їх переживанням. 
Саме в такій якості поема лишається одним із продуктивних жанрів 

світової ліро-епіки ("В бурю" В.Фроста, "Орієнтири" С.-Ж.Перса, "Без-
перервна поезія" П.Елюара, "Галілей" Є.Плужника, "Розстріляне без-
смертя" В.Сосюри, "Гетьманівна" В.Мисика, "Поворот" М.Драй-Хма-
ри, "Смерть Шевченка" І.Драча, "Кирпатий барометр" В.Симоненка, 
"Ніч масок" Б.Олійника, "Архімед" І.Світличного та багато інших). 

Цікаві метаморфози відбувалися з баладою. Назва похо-

дить від провансальського ballada — танцювальна пісня (ети-

мологічно — від рссЯЛіс;й> — танцюю). Уперше цю назву вжив 

до своїх творів трубадур Пон де Шаптей (1180-1228). У серед-

ньовічній французькій поезії те, що тепер звемо баладою, мало 

назву Іаі. І тільки у XVIII ст., очевидно, після забуття танцю-

вального етимона, термін почали вживати на означення ліро-

епічних пісень із напруженим драматичним сюжетом (незрідка 

— трагічною кінцівкою), фантастичними перетвореннями, 

містикою тощо. 
Такі пісні є у всіх народів. В англо-шотландському фольклорі 

XIV-XVI ст. це твори про Робіна Гуда, прикордонні війни (а згодом — 
і на інші казкові та побутові сюжети). Схожі — іспанські романси, 
німецькі народні пісні (пізніше теж названі баладами), українські та 
польські думи XV-XVI ст. 

Тільки 1827 р. М.Максимович із великого і різноманітного за 
способами віршування масиву українських дум виділив куплетні пісні й 
назвав їх історичними піснями, а за творами з нерівноскладовою, речита-
тивною версифікацією залишив термін думи. Десь тоді ж, на початку 
XIX ст., термін балада почали застосовувати і в нас — на означення 
уснопоетичних і літературних ліро-епічних творів. Це був період перева-
жання романтичної естетики та наростання в загальноєвропейському 
масштабі захоплення фольклором (видавали збірки уснопоетичної твор-
чості, провадили порівняльні дослідження тощо). 

На той час припадає і створення літературних романтичних балад, 
які нині вважають класичними взірцями жанру, — творів В.Скотта, 
Г.Бюргера, Ф.Шіллера, Й.-В.Ґете, А.Міцкевича, В.Жуковського, 
О.Пушкіна, Т.Шевченка та ін. 

За словами Ґете, балада своєрідно сполучає в собі три "першоеле-
менти" літератури — епічність, драматичність, ліризм. Така синкретична 
властивість дісталася літературній баладі в спадок од фольклорної. Бол- 

126 



гарський літературознавець Б.Нічев стверджує, що в південнослов'янських 
літературах усі жанри взагалі постали на основі уснопоетичної баладної 
течії. За цим твердженням не можна не визнати певної рації (особливо 
щодо світської літератури), коли мати на увазі й нашу думу як поперед-
ницю балади та історичної пісні. 

Ці три жанри українського фольклору і досі не завжди 
чітко розрізняють, внаслідок чого одні й ті ж твори потрап-
ляють і до тих, і до інших класифікацій та збірок. У деяких 
випадках не спрацьовує навіть суто версифікаційний підхід 
М.Максимовича. Балади є водночас історичними піснями, але 
вони здебільшого присвячені найдраматичнішим моментам 
життя героїв, їх смерті за незвичних обставин тощо. Велику 
ліро-епічну експресивність несе чи не найдавніша балада "Чор-
на рілля заорана", відлуння якої є і в "Слові о полку Ігоре-
вім". Балади фантастичні та соціально-побутові легше відме-
жувати од пісень — ліричних, гумористичних, обрядових. 

Літературна балада зазнає найбільших змін у XX ст. 
Оповідне начало в ній різко скорочується, зовнішній драма-
тизм дії витісняється внутрішнім, психологічним. 

Цю істотну відмінність яскраво ілюструє, наприклад, збірка І.Драча 
"Балади буднів", твори якої та низка інших віршів цього автора, іноді 
навіть полемічно названих "баладами" ("Балада про випрані штани", 
"Балада про бляху", "Балада про ступу"...), вирізняються переважанням 
ліричної первини, а драматизм і епічність схоплюються й розкривають-
ся в одивненні буденних ситуацій. 

Думи традиційно відносять до епосу (приміром, на суто 
історичні теми: "Хмельницький і Василій Молдавський", 
"Перемога Корсунська", "Іван Богун" та ін.). Однак вони 
можуть бути і ліро-епічними (більшість творів на легендарні та 
напівлегендарні фабули — "Козак Голота", "Сокіл і соколя", 
"Втеча трьох братів із города Озова, з турецької неволі"), і 
навіть ліричними ("Невольницький плач", "Проводи козака 
до війська", "Сестра і брат"). Ще більшого ліризму всім трьом 
типам думи надає виконання під акомпанемент бандури — 
української ліри. 

Схоже — і з піснями, що бувають не тільки ліричними, а й 
ліро-епічними та навіть епічними. Особливо це стосується 
історичних пісень, серед яких знаходимо і наскрізь ліричні ("За-
журилась Україна, бо нічим прожити..."), і наближені до балад 
— ліро-епічних ("В Цариграді на риночку...") та, рідше, епіч-
них ("У селі Грузькому жила вдова Бондариха..."). 

Байку ми також розглядали серед епічних жанрів. Але ж 
недаремно О.Потебня вважав її своєрідною моделлю літера- 

127 



тури загалом. І справді, якщо її фабула становить певну істо-

рію, оповідь, то мораль — уже вияв авторського суб'єктивного 

ставлення до витворюваного художнього світу. Щоправда, у 

байках із мандрівними фабулами незрідка такою ж перехідною 

буває і мораль, передаючи загальнолюдські етичні норми. Отут 

і можна провести розмежування між байкою епічною і байкою 

ліро-епічною. В останній, крім оповідної фабули та узагальне-

ної моралі, має бути і яскраво виражене індивідуально-авторське 

прочитання чи оригінальний поворот теми. 
Саме такі риси має більшість байок Є.Гребінки. Серед них виріз-

няється "Рибалка" — оригінальним зачином, усією тональністю оповіді 
від такого собі хитруватого балакуна, виразними суб'єктивними оцін-
ками, місцевою "прив'язкою" тощо. 

Менше надається до ліро-епізації притча. Очевидно, чи-

нить опір її літературне походження, внаслідок якого вона 

мусить дотримуватися чистоти роду. Та все ж і їй це не завжди 

вдається, бо й умоглядний холод може розтопити сильна по-

етична пристрасть. 
Такими особистісними видаються Павличкові "Притча про лю-

бов", "Притча про сміх", "Притча про відомого брехуна і мудрого чак-
луна" (тут упізнається навіть прототип, що викликав авторську іронію), 
"Притча про щасливого мученика" (і тут угадується прототип, однак 
перед нами — художні твори, що узагальнюють і зводять у певний урок 
і авторську суб'єктивність, котра є ознакою лірики). 

Отже, в літературі нема застиглих, раз і назавжди припи-

саних до певного роду жанрів: вони рухаються, обертаються 

навколо власних констант і домінант, але притому збагачу-

ються взаємодією з іншими або й повертаються на свої кла-

сичні кола; і це — ще одне підтвердження плідності непло-

щинного розгляду систем і  підсистем генерики. 
Навіть оповідання — ніби ж класичний жанр епосу — може цілко-

вито бути і ліро-епічним. "Сьогодні скінчив невелику річ.., — писав 
М.Коцюбинський до В.Гнатюка, — назвав її "Intermezzo". Жанр цієї 
речі автор не визначає. Дослідники відносять її до новелістики, але в 
такому разі це вже радше мало би бути оповідання, ніж новела: немає тут 
ні гострої інтриги та динамічного сюжету, ні несподіваної розв'язки, 
як, наприклад, у новелі цього ж автора "На камені", названій ним "ак-
вареллю". 

Є підстави назвати "Intermezzo" ліро-епічною поемою в прозі, на-
стільки яскраво виражена в ній суб'єктивна, лірична первина. Так само 
й деякі інші твори Коцюбинського, особливо ті, де оповідь ведеться від 
першої особи, лише формально можна віднести до епічних. Це виразно 

128 



відчував сам автор, іноді подаючи до них жанрові підзаголовки зі сфе-
ри малярства ("акварель", "етюд", "образок"). Ми ж додамо, що етюд 
"Цвіт яблуні" у нашій "системі координат" можна також визначити як 
ліро-епічну поему в прозі; твір без авторського жанрового визначення 
"Дебют" — ліро-епічною повістю в прозі; "З глибини" — циклом ліричних 
мініатюр (віршів) у прозі — "Хмари", "Утома", "Самотній", "Сон". І 
це притому, що й досі в зібраннях творів Коцюбинського всі названі 
"речі" йдуть під загальною "шапкою" — "оповідання". Тоді як, скажі-
мо, вірші в прозі — вже навіть не ліро-епос, а "чиста" лірика (1е:2л:1д). 

"Формула" ліро-драми така ж, як і ліро-епосу, лише з 
перестановкою складників: 1,5л:1,5д:1е. Вже на першому 
щаблі можливі різновиди — велика, середня та мала ліро-дра-
матичні форми. Теоретично ліро-драма можлива у прозово-
му, віршованому та змішаному видах (2) і їх різновидах (2а). А 
найвиразнішим жанровим представником цього межироду 
є драматична поема — віршований твір середнього обсягу, в 
якому наявні змістові та формальні ознаки драми і ліро-
епічної поеми, а основний конфлікт розгортається здебіль-
шого не так на зовнішньо-подієвому, як на філософському, 
моральному, ідейному рівнях. 

Ще у XVII ст. Д.Мільтон означив цим терміном власну п'єсу "Сам-
сон-борець", однак мине понад століття, постане поняття драми як 
жанру, і термін з'єднається з відповідним типом творів — "Натан 
Мудрий" (1779) Лессінґа, "Дон Карлос" (1787) Шіллера, "Манфред" 
(1817) Байрона та ін. 

Ознаки зародження цього жанру в українській літературі можна 
помітити в уже згадуваній віршованій драмі Т.Прокоповича "Владимир", 
однак авторське її визначення — "трагедокомедія" та пізніше, шкільна 
драма, ніби стають на перешкоді таким зближенням. Діа- та полілогічною 
формою послуговується Т.Шевченко у своїх творах "Слепая", "Гайдамаки", 
"Марина", "Відьма", "Сотник". Б.Мельничук слушно відносить їх до 
ароматизованих ліро-епічних поем, а не до драматичних, у яких немає 
прямого авторського втручання в розвиток подій. Власне ж драматичними 
поемами є твори І.Франка ("Сон князя Святослава"), М.Старицького ("Ос-
тання ніч"), Лесі Українки ("Айша та Мохаммед", "Осіння казка", 
"Йоганна, жінка Хусова", "Кассандра", "Руфін і Прісцілла", "У пущі", 
"Бояриня", "Адвокат Мартіан", "Оргія"), В.Поліщука ("Великий Хам"), 
М.Семенка ("Маруся Богуславка"), Х.Алчевської ("Луїза Мішель"), 
І.Кочерги ("Свіччине весілля", "Ярослав Мудрий"), О.Левади 
("Фауст і смерть"), І.Драча ("Дума про Вчителя", "Соловейко-Сольвейг", 
"Зоря і смерть Пабло Неруди"), Ліни Костенко ("Сніг у Флоренції", "Дума 
про братів неазовських") та ін. Докладний аналіз багатьох із цих творів 
здійснила ЛДем'янівська. Дослідниця, щоправда, приєднує до драматичних 
поем і менші обсягом твори поетичної драматурги, такі як "Одержима", 

5 129 



"Вавілонський полон", "В катакомбах", "На руїнах", "В дому роботи, в 
країні неволі", "Три хвилини". Б.Мельничук, слідом за авторкою, Лесею 
Українкою, а також О.Білецьким, М.Гудзієм, Л.Бабишкіним та ін., 
відносить названі твори до драматичних етюдів1. 

І.Франко вживав ще й термін драматичний образок, а Леся 
Українка — ліро-драматична сцена (так називав свої болдинські твори й 
О.Пушкін, доки не зупинився на визначенні маленькі трагедії). 

Із цих термінологічних шукань виносимо кілька необ-

хідних для системно-структурного підходу висновків: 

1) і в ліро-драмі є твори великих, середніх та малих обся 

гом форм; 

2) від обсягу залежить жанрове розмежування цих форм; 

3) драматична поема — центральний жанр ліро-драми; 

4) базовим жанром малої форми постає драматичний етюд, 

хоча тут можливі й наступні уточнення (наприклад, ліро-дра- 

матичний етюд, ліро-драматична сцена). 

Подальшу доцільність чи недоцільність таких терміно-

логічно-понятійних уточнень ствердить чи заперечить художня 

практика. Однак безперечною вже тепер є потреба вироблен-

ня гнучкішої системи дефініцій саме на цьому помежів'ї та їх 

більш диференційованого застосування до явищ як історії літе-

ратури, так і сучасного її стану. 
Чи може, наприклад, "драма-феєрія", як визначила Леся Україн-

ка "Лісову пісню", бути водночас драматичною поемою? Так, може. Як 
межирід це — ліро-драма; як різновид межироду — середня ліро-драма-
тична форма; як вид — поезія; як різновид виду — силабо-тоніка з еле-
ментами речитативної тоніки; як жанр — драматична поема; як жан-
ровий різновид — драма-феєрія (перша частина цієї словосполуки озна-
чує жанрову відмінність од трагедії і комедії, друга — тематичне звертання 
до народної демонології та міфопоетики*) Отже, компонент драма — спільне 
понятійне поле у даного межироду і роду, та навіть жанру драми. 

Якщо Пушкін називав свої "лірико-драматичні сцени" "малень-
кими трагедіями", то ці визначення теж є взаємодоповнювальними. 
Як межирід це — ліро-драма; як різновид межироду — мала ліро-дра-
матична форма; як вид — поезія; як різновид виду — силабо-тоніка; як 
жанр — трагедія. Останнє — те спільне поле, що єднає межирід 

' Див.: Мельничук Б.І. Драматична поема як жанр: (Літ.-критич.нарис). 
— К., 1981; Дем'янівська Л.С. Українська драматична поема: 
(Проблематика, жанрова специфіка). — К., 1984. 

* Фр. feerie (від fee — фея, чарівниця) — вистава з фантастичними 
костюмами й декораціями, найрізноманітнішими сценічними ефектами, 
найчастіше — казкова. 

130 



ліро-драми з родом драми на ділянці жанру. Що ж єднає з лірикою в 
обох випадках — зрозуміло: експресивність, суб'єктивність, присут-
ність зацікавленого авторського "зовніперебування" (М.Бахтін) щодо 
твореного художнього світу. 

А великі ліро-драматичні форми входять у спільну сферу, 

де єднаються ліро-драма і третій межирід — епо-драма. 

Себто, що більша обсягом драматична поема, то менш фраг-

ментарною, а панорамнішою та епічнішою вона має ставати. 
Уже названа трагедія Гете "Фауст" — широке епічне полотно, де 

постає як предметний, так і філософський часопростір, народжуються 
загальнолюдські художні одкровення, об'єктивується авторське "зовні-
перебування". 

Які ще характерні ознаки епо-драми, окрім переважання 

епічних та драматичних первин? Як видається, це початкова 

авторська орієнтація на читання, а не виставу твору. Той-таки 

"Фауст" можна було б назвати драматичним романом у віршах 

(за аналогією до середньої форми — драматичної поеми). Не-

дарма від часів виникнення драматичної поеми англійці нази-

вають її closetdrama, тобто закритою драмою, німці — Lesedra-

ma {драма для читання). 

За сучасних технічних можливостей та оригінальних ре-

жисерських підходів можна інсценізувати будь-який текст. 

Як показує на багатьох прикладах Б.Мельничук, ледь не всі 

найвідоміші драматичні поеми зрештою побачили світло рам-

пи. Однак у таких випадках треба говорити вже про режи-

серську та акторську майстерність. Що ж до самих текстів, 

тс, напевне, ототожнювати драматичну поему і "драму для чи-

тання " не варто. 

Драматична поема — динамічніша, рівновага між словом 

і дією в ній не настільки порушена на шкоду дії, щоб робити 

висновок про її повну несценічність в авторському варіанті. 

Слушне застереження Л.Дем'янівської, що переважання сло-

ва над дією — не вада, а характерна жанрова ознака "лезедра-

ми", кладемо в основу розмежування між статичнішою та 

більшою обсягом "драмою для читання" і динамічнішою й 

меншою драматичною поемою, розвівши їх по двох помежі-

в'ях — епо-драми та ліро-драми. 

Однак абсолютувати цю розмежувальну рису не варто, 

бо ж і в звичайних п'єсах інтелектуального плану внутрішня 

дія переважає над зовнішньою. Тож основним, аксіоматич- 

131 



ним критерієм розмежування є все-таки фізичний обсяг тво-
ру, придатного чи непридатного для театральної вистави. А 
на змістовому рівні — перевага епічних та драматичних засад 

над ліричними (епо-драма), ліричних та драматичних — над епіч-
ними (ліро-драма). 

На практиці, звичайно, і ці критерії незрідка розмиваються, однак 
ще одна суто рецепційна ознака полягає в тому, що читаючи ліро-дра-
му, відчуваємо її тяжіння до поеми, а читаючи епо-драму — тяжіння до 
повісті чи роману. Очевидно, з огляду на ці критерії, можливий і певний 
перерозподіл у нашій літературній спадщині. Наприклад, не вельми 
сценічні драматичні поеми І.Кочерги "Свіччине весілля" та "Ярослав 
Мудрий" можна було б розглядати і як "лезедрами".  

Окремо слід сказати про ще одну змістоформу, суміжну 

вже з іншим в и д о м  мистецтва, — кіносценарій. Зде-

,більшого, внаслідок цієї суміжності, він випадає з поля зору 

теоретиків (як літературо-, так і кінознавців). 
Термін кіносценарій виник на світанку кіно та існує й досі, хоч не 

влаштовує багатьох, особливо письменників. ОДовженко називав свої твори 
кіноповістями ("Зачарована Десна" має і надзвичайно високу 
власне літературну вартість). Згадаймо також назву його "Поеми про 
море". "Поемою для кіно" назвав свій не екранізований твір "Київський 
оберіг" І.Драч; на екранне втілення розрахований роман В.Яворівського 
"Марія з полином у кінці століття", що також вийшов лише друком 
(письменникові замовляли сценарій, та одержавши його — відхилили, 
оскільки він міг би стати основою не чергової мобілізаційно-ліквідатор-
ської агітки, а справді художнього фільму апокаліптичного світового 
резонансу). 

Отже, за аналогією з відповідними літературознавчими 
поняттями у кінознавстві фігурують терміни кіноновела, кіно-
повість, кінороман, кінопоема (очевидно, можливі й інші: кіно-
притча, кінобалада, кінопародія, кінодифірамб тощо). Теоре-
тично визнається, що передекранна письменницька праця є 
надзвичайно важливою і має стати предметом вимогливого 
аналізу як літературо-, так і кінознавчої критики, проте на 
практиці нинішня кіноіндустрія або не вельми рахується з 
первісним текстом, або й зовсім од нього відмовляється.  

Виняток становлять хіба що такі видатні творчі індивідуальності, 
як О.Довженко, котрі знімають фільми за власними сценаріями. Та й 
Довженкові надзвичайно заважали і намагалися диктувати. А його учень 
М.Вінграновський, геніальний поет, талановитий прозаїк, не сягнув 
мистецьких вершин як режисер (екранізація повістей Гр.Тютюнника 
"Климко" та "Вогник далеко в степу", власної повісті "Сіроманець"). 

Знятий Ю.Іллєнком за кіноповістю І.Драча "Криниця для спраг-
лих" однойменний фільм дуже далеко відійшов од літераратурного 
сценарію. Наявність звукового тексту тут узагалі зведено до мініму- 

132 



му. Натомість використано монументальні здобутки німого кіно, що 
посилило внутрішній драматизм, символіку образної кіномови. Але 
фільм утратив на живій плоті, якою така багата кіноповість. Літера-
турну основу було надруковано під спільною обкладинкою з іншою 
кіноповістю — "Іду до тебе", присвяченою 100-річчю Лесі Українки. 
Тож, незважаючи на понад двадцятирічну заборону першого фільму 
і посередність (зумовлену багатьма об'єктивними причинами) дру-
гого (режисер М.Мащенко), кіноповісті здобули й окреме літературне 
життя. Те ж саме можна сказати і про "Київську фантазію на тему 
дикої троянди-шипшини (Кіноповість у двох частинах про Миколу 
Віталійовича Лисенка)", написану І.Драчем у співавторстві з І.Ми-
колайчуком і опубліковану ще до екранізації її Т.Левчуком (фільм 
має іншу назву — "І в звуках пам'ять відгукнеться"). 

В екранізації життєписів видатних людей, а також кла-

сичних творів (саме цей вид кінодраматургії нас найбільше 

цікавить з літературознавчого погляду), на сценариста й ре-

жисера завжди чигає небезпека збитись на безкриле ілюстра -

торство. І тут теж, попри зовнішні обставини, багато що за -

лежить од співмірності, конгеніально сті творців.  
Ось як розповідає про роботу над "Камінним хрестом" сцена-

рист: "Стефаник — письменник надзвичайно кінематографічний. Бери 
будь-яку його новелу й роби фільм — так він точно, чітко, пластично, 
сконденсовано мислить, відмітаючи будь-які дрібниці. Це густописан-
ня. Що я як сценарист знайшов? Зчіпку двох новел —"Камінного хрес-
та" і "Злодія". Об'єднавши їх і додавши дещо з атмосфери інших тво-
рів, мені вдалося зробити те ядро, те зерно, яке потім виросло під дією 
потужної енергії молодого Осики"1. 

Л.Осика здійснив також цікаву екранізацію Франкового "Захара 
Беркута", відступивши від літературної першооснови тим, що "подвоїв" 
Захарового сина Максима та віддав братів на героїчну смерть (повість 
завершується порятунком Максима), але цей "волюнтаризм" має естетич-
не оправдання катарсисною дією на глядачів, особливо з огляду на те, що 
саме тоді, в 70-ті роки, знову посилилися утиски української культури. 

Справжньою перлиною світового кіномистецтва є фільм "Тіні 
забутих предків", знятий С.Параджановим за однойменною повістю 
М.Коцюбинського. Звідси виводять початки українського "поетичного 
кіно", до якого тією чи іншою мірою належать і названі вище твори. 
Хоч, напевне, джерела цієї поетики сягають ще Довженкової "Землі". 

Вдячним підґрунтям для українських кінематографістів виявилася 
творчість М.Гоголя. Ю.Іллєнко зняв за її мотивами "Ніч на Івана Купала" 
(цей фільм ніс глибоко символізовану ідею праведного життя, гротесково 
влучно схоплював "катерино-потьомкінський" симбіоз нечистої сили, 
тяглість якої обрубувалася в завершальних сценах; аналогії з українською 
історією і сучасністю були досить прозорі, — і він зник з екранів); 

Іван Драч: Прилучення до магії/'/Вітчизна. — 1984. — № 11. —С.178. 

133 



 
 

Ю.Ткаченко — "Вечори на хуторі біля Диканьки", І.Миколайчук (за 
домовленістю з режисером Б.Івченком, прізвище якого зазначене в 
титрах) — "Пропала грамота". Перший та останній з названих фільмів 
значно переосмислювали й осучаснювали гоголівські фабули, відповідно 
їх видозмінюючи та параболізуючи. "Пропала грамота" (автор сценарію 
— І.Драч, окремі сцени, як-от завершальна розповідь про "прийом" у 
цариці, зімпровізовані І.Миколайчуком) є наскрізною алегорією, кіно- 
притчею про потребу здобуття волі. Не випадково і цей фільм близько 
двох десятиліть був під забороною. 

Ключовою тут є сцена в пеклі, витримана в дусі народної 
демонології, але з цілком відмінним од гегелівського, сучасним тракту-
ванням. Розпусний головний чорт виявляється тим самим, що в різних 
личинах розіставляв пастки козакам і раніше. На заваді Василевому 
прагненню до свободи — і власна дружина, яка ніби об'єднується з 
нечистою силою в намаганні звернути його з обраного шляху. Тут же, 
в пеклі, й косарі, які, ні на що довкола не зважаючи, косять і косять 
невідь-що і казна для кого; і не вельми тверді побратими, що вичіку-
ють, чиє візьме гору, й стріляють аж тоді, коли Василь переграв не-
чисту силу. У сцені в царських палатах діє знов-таки, уже в личинах 
Катерини й Потьомкіна, та нечисть, яка, звичайно ж, ніколи не дасть 
волі Василевому народові, доки він сам себе не ствердить на силі. 
Ця ідея й підкреслюється завершальними кадрами: Василь підсаджує 
на коня хлопчика і той під мелодію козацького маршу скаче луками 
рідної землі. 

Цінність твору і в життєствердній оптимістичній тональності, що 
різко контрастувала з розпачливо-трагічним пафосом переважної 
більшості фільмів українського "поетичного кіно", і в перейнятості 
народним гумором, мелосом тощо. 

На жаль, наслідки в реальному житті були знову лиховісні: 
українське "поетичне" (ліпше сказати — алегоричне) кіно було адміністра-
тивними заходами розгромлене. Останнім спалахом режисерського й 
акторського генію І.Миколайчука став фільм "Вавілон-ХХ" за романом 
В.Земляка "Лебедина зграя", жанром трагікомедія, основну ідею якої 
можна було б висловити рядками відомої пісні на слова І.Мазепи: "През 
незгоду всі пропали,//Самі себе звоєвали". 

Відтоді український кінематограф переживає затяжну кризу, по-
глиблювану вже не ідеологічними, а фінансовими скрутами, засиллям 
на нашому ринку іномовної та інокультурної кінопродукції, здебіль-
шого маскульту, осідланого потужною індустрією розваг. Власних роз-
важальних фільмів, комедій майже не з'являється. Вряди-годи більш 
чи менш вдало екранізується класика ("Для домашнього вогнища", 
"Перехресні стежки", "Украдене щастя" І.Франка, "Меланхолійний вальс" 
О.Кобилянської, фільми-спектаклі за п'єсами В.Винниченка; режисери 
— Б.Савченко, Ю.Ткаченко, Ю.Іллєнко та ін.). Тут проявляється і  
протилежна до алегоричної стилістика: якомога достеменніше відтворення 
колориту часу. Інтерпретації оповідань Є.Гуцала, демонологічних новел 
В.Шевчука, творів Гр.Тютюнника не стали подіями ще й внаслідок ін 
формаційного вакууму. 

134 



Ці сторінки, присвячені літературному сценарію як міжвидовій 
мистецькій формі (з ідентичними до літературних жанрами та їх різно-
видами), а також його кінематографічному втіленню, писано не так у 
"підручниковому", як у публіцистичному стилі. І чим швидше вони 
застаріють, тим краще. А поки що немає в нас таких закладів, де вчать 
"на письменника" чи "на кіносценариста". Не сприяє фаховому вдос-
коналенню і "багатоверстатність". Так, свого часу І.Драч на запитан-
ня, чому він оддаватиме надалі перевагу — поезії, театру, кіно, пере-
кладацтву, літературній критиці — відповідав: "Кіно —це моя профе-
сія, я кіносценарист. Незважаючи на великі драми; які часом зі мною 
траплялись, я захоплений кіномистецтвом. Це дивовижно цікавий, 
мобільний, найсучасніший вид мистецтва, навіть вид мислення. Пре-
красний півторагодинний фільм дає насиченість, подібну до тієї ж, яку 
приносить хороший роман. Щільна образність, сконденсованість думки 
— ось що дає нам це дорогоцінне мистецтво"(Ранок. — 1986. — 

№10. -С.11). 
Справді. Хоч це нібито й суперечить нашому висновку про рівно-

вартість усіх муз. У кожну конкретну епоху змінювалося співвідношен-
ня між однаково необхідними людині видами мистецтва: спочатку пере-
важали танок, пісня й пантоміма, далі — скульптура й архітектура, 
живопис, музика, література, театр, а нині — все ж таки доба кіно і 
телебачення. Із конкурентів літератури їх потрібно робити її спільни-
ками, оскільки в основі їх синтетичності все-одно поки що лишається 
текст. 

Непочатий край роботи, гори матеріалу, "скарби Полуботка"... 
Пробувати перо/комп'ютер, розписувати руку, трудити розум і серце, 
ставити перед собою масштабні завдання, з першого курсу. В.Симоненко 
незадовго до закінчення факультету журналістики вже написав п 'єсу зі 
студентського життя (див.: Сучасність.— 1995. — №1), а згодом брався 
і за кіносценарій (див.: Україна. —1987.— №51), два незавершені сцена-
рії г у В.Стуса (т.4)... Не опанувавши вітчизняного кіно- і телепростору, 
не матимемо найголовнішої незалежності — духовної. 

Розмірковуючи з приводу наших численних втрат у сфері культу-
ри, Ю.Андрухович у подорожньому нарисі з "підручниковою" назвою 
"Вступ до географії" запитує: "Але що робити? Якщо є сенс щось 
робити. З чого почати?" І сам відповідає на "класичні" запитання: "Ви 
будете сміятись, але я скажу так: навчити школярів відрізняти сонети 
від октав. Окситонні рими від парокситонних. Питальне речення від 
окличного" (Перевал. — 1993. — №1. — С.80— 81). Навчившись отако-
го, поет, прозаїк та бубабіст і в нашому "Вступі..." вряди-годи щось 
товче в ступі. Так, разом з режисером А.Дончиком він створив фільм 
"Кисневий голод" — про нестатутні порядки, дідівщину, деградацію в 
колишній радянській армії як закономірний наслідок занепаду автори-
тарного режиму. 

135 



І знову невидимий сценарист нашої історії спрямовує подальший 
сюжет у завчене русло: прем'єра для "вузьких кіл", міжнародні призи 
— і тиша у вітчизняному прокаті. І знову — з питальних та окличних 
речень? 

Зловісна тиша. Холодно і млосно. 
О, чим її, прокляту, розірвать, 
Щоб зашуміло листя стоголосне І 
не дало нам більше спать?! 

(В. Симоненко, "Тиша "). 
Зверніть увагу на речення, що закінчується двома розділовими 

знаками. Яке воно? Питальне? Окличне? І те, й те. І не те, й не те. Бо 
тут додаються ще й риторичний вигук і риторичний запит (запитання). 
Ці останні входять до системи риторичних (стилістичних, поетичних) 
фігур. їх вивчає стилістика, одна з підсистем поетики. 

Фігурально висловлюючись, переходимо від цілого дерева та 
його розгалужень до іншої цілісної системи, яка в своїх зернах умі-
щує загадку старого й ідею нового дерева. А саме —до мистецько-
го плоду, ядра, яким у нашому випадку є літературний твір. 

136 



Розділ третій 

ПОЕТИКА 
ЛІТЕРАТУРНОГО ТВОРУ 

A 
«о > 
ф   І- 

\- s. 
п) I- 

g I 

< о 

пОЗИ 
 



Поіг|тікіі TE'XVTI — поетичне (творче) мистецтво (ремесло, 
вміння, мастацтво). Або ж техніка художньої творчості. Су-
часних визначень поетики — надзвичайно багато. Проаналі-
зувавши деякі з них, Г.Клочек виділяє такі основні "постійні 
смисли": «1) "художність", 2) "система творчих принципів", 
3)"художня форма", 4) "цілісність", "системність", 5) "май-
стерність письменника"»1. 

Сюди можна додати і найширше літературознавче тлу-
мачення поетики, згідно з яким вона фактично збігається з 
теорією літератури. І одразу ж заперечити це тлумачення: по-
перше, тут, як і в багатьох інших випадках, термінологічна 
синонімія небажана; по-друге, теорія — то лише наука, тоді 
як поетика при ближчому розгляді виявляється, з одного боку, 
об'єктивними властивостями художніх текстів, а з другого — 
рецепцією (теоретичним осмисленням) цих властивостей. 
Інакше кажучи, поетика в нинішніх трактуваннях — і 
об'єкт, і суб'єкт дослідження. 

До XIX ст., в умовах певної відособленості регіональних 
літератур, творилися здебільшого нормативні поетики, побу-
довані на вивченні та регламентації літературних явищ ізсе-
редини (наприклад, поетика французького класицизму); далі 
— описові, що базуються на порівняльному вивченні різних 
літератур. Історична поетика розглядає ті ж таки проблеми, 
але вже в їх діахронії: досліджує еволюцію окремих поетичних 
засобів та їх систем, жанрів тощо, за допомогою порівняльно-
історичного літературознавства виявляє подібні риси поетич-
них систем різних культур і зводить їх або до спільного дже-
рела {генетично), або до універсальних закономірностей ху-
дожньої творчості (типологічно). У цьому підручнику ми так 
чи інакше вже вдавалися і ще вдаватимемося до послуг і ме-
тодів історичної поетики. 

Розрізняють також макро- і мікропоетику. Першу з них 
називають ще загальною, теоретичною або системною; другу — 

окремою або функціональною. їх засобами теж користуємося. 

' Клочек Т.Д. Так що ж таке поетика? // Поетика / Відп. ред. 
В.С.Брюховецький. — К., 1992.- С.11. Див. також: статтю в цілому та 
наступні: Гром'як Р.Т. Про визначення поетики в світлі естетичної 
концепції І.Я.Франка. — С. 16-21; Ткаченко Л.О. Поетика: на спіралі свої? 
- С.21-42. 

138 



Серед названих значень, які містить у собі поняття по-
етики, є "художня форма". Справді, оскільки поетика більше 
звертає увагу на те, як "зроблено" твір, то вона ніби підхо-
дить до нього із формального боку. Але річ у тім, що "боків" у 
механістичному розумінні художній твір не має, оскільки він 
завжди постає в єдності "букви" і "духу". 

Частина І 

Ф0РМ03МІСТ0ВА  ЄДНІСТЬ 

Із філософського погляду, поняття зміст і форма є суто 
розумовими абстракціями, співвідносними і взаємозумовле-
ними. "...Зміст є не що інше, як перехід форми у зміст, а фор-
ма є не що інше, як перехід змісту в форму"1. Будь-який зміст 
— формований, а форма — змістовна. Цими відомими поло 
женнями у нашому літературознавстві послуговувалися  
здебільшого ритуально, з обов'язковим підкресленням при 
мату змісту, що відповідало намаганням переполюсувати ге 
гелівський об'єктивний ідеалізм на діалектитчний (а виходи 

ло — вульгарний) матеріалізм. Тож не дивно, що в міру зро 

стання кількості таких ритуальних писань наростав і суто пси  

хологічний спротив,  який,  зрештою,  знайшов і  теоретичне  

обгрунтування. 
Відомий представник тартуської філологічної школи ЮЛотман у 

праці "Структура художнього тексту (1970) стверджує: "Дуалізм форми і 
змісту має бути замінений поняттям ідеї, що реалізує себе в адекватній 
структурі та не існує поза цією структурою. Зміна структури донесе до 
читача або глядача іншу ідею" (СЮ). Для унаочнення стосунків ідеї і 
стуктури вчений пропонує уявити собі зв'язок життя і складного біо-
логічного механізму живої тканини. Життя, що є головною властивістю 
живого організму, немислиме поза його фізіологічною структурою, воно 
— функція цієї працюючої системи. "Неможливо осягнути ідею, відірвану 
від авторської системи моделювання світу, від структури твору. Ідея не 
міститься в якихось, навіть вдало дібраних цитатах, а виражається у всій 
художній структурі. Ідея в структурі — завжди модель, бо вона відтворює 
образ дійсності. Поза структурою ідея немислима" (Там само). 

Слушність цих міркувань, надто ж їх спрямованості проти 

м е х а н і с т и ч н о г о  р о з ч л е н у в а н н я  т в о р у  ( а б о  ж  х у д о ж н ь о ї  

Гегель Г.В.Ф. Эстетика : В 4 т.— ТА. — С.389. 

139 



структури) на зміст і форму, не викликає сумнівів. Але ж і в 
Геґеля також не знайдемо дуалізму, себто визнання двох рівно-
правних начал, що не зводяться одне до одного, — духу і 

матерії, ідеального і матеріального. Суть Гегелівської діалек-
тики — якраз у ствердженні їх взаємопроникнення. Він 
виходить з існування абсолютної ідеї та її розгортання в 
дійсності, яка вступає з нею в безпосередню єдність. Ідея ж 
як художньо прекрасне є, на його думку, ідея з тією специфіч-
ною властивістю, що вона проявляється через формотворен-

ня конкретної дійсності й виступає вже як ідеал. 
Про гегелівське розуміння ідеалу (естетичного) поговоримо трохи 

згодом, коли перейдемо до розгляду художньої (мистецької) ідеї. А тут 
фіксуємо думку, що Лотманова вимога двоєдиності ідеї і структури була, 
по суті, гегелівською вимогою взаємопроникнення ідеї (змісту) і форми 
(не як механічної оболонки, а саме як багаторівневого втілення). 

На рівні мови Ф. де Соссюр говорив про єдність означ-

ника і означуваного, О.Потебня — про "зовнішню" і "внутрі-

шню" форми слова та його значення, що матеріалізує ідею. 

Поняття змісту і форми не є абсолютним "винаходом" 

Геґеля. Воно сягає Гераклітової діалектики, Платонового вчен-

ня про ідеї. Ще Сократ говорив про необхідність зрозуміти, 

пояснити й оцінити окреме на основі загального. Платон 

вважав, що це загальне (ідеальне) осягається шляхом одночас-

ного споглядання всього окремого і недосконалого. Він розріз-

няв ідею творящу й ідею творену. Притому поняття ідеї і фор-

ми виступають у нього як синоніми. 

Аристотель, на відміну од Платона, стверджував, що за-

гальне можна знайти, розчленувавши окреме, в якому воно 

міститься цілковито. Звідси — і його прагнення систематизу-

вати, ділити на роди, види, елементи (згадаймо 6 елементів 

трагедії), власне — його аналітизм і... структуралізм. Атож, 

нема нічого цілковито нового в наших теперішніх та й будь-

колишніх намаганнях означити світ (у тому числі — худож-

ній), уладнати, впорядкувати, розікласти "по поличках" і знову 

осягати як цілість. 
Нинішнє осмислення художнього тексту як структури будуєть-

ся на вирізненні певних його рівнів та відносно автономному їх до-
слідженні стосовно якихось модельованих бінарних опозицій. Розгляда-
ються, наприклад, рівні ідеологічно-ціннісний, просторово-часовий, мовний; 
опозиції автор/герой, їх ціннісний контекст, співвідношення кутів зору, 
діалогічність... Від "старого" філологічного аналізу це відрізняється іноді 

140 



лише зміною термінологічних вивісок. Рівень мовно-стилістичний у кла-
сичній філології опрацьовано досить фундаментально; рівень просторо-
во-часовий при ближчому розгляді виявляється новітньою модифіка-
цією однієї з проблем усіх поетик від давнини до сучасності — про час 
і місце дії; рівень ідеологічно-ціннісний навертає на ті ж таки розумово-
світоглядницькі рейки. 

Слушне твердження Р.Варта, що в сучасних дослідженнях мають 
поєднуватися дві ідеї, які здавен вважалися взаємовиключними, ідея 
структури й ідея комбінаторної нескінченності, — намагаємося реалізу-
вати, зокрема, через спробу поєднати структуральний підхід зі здобут-
ками класичної філології. Ідея структури й ідея комбінаторної нескінчен-
ності є не тільки взаємозаперечними, а й взаємодоповнювальними — 
як, наприклад, нескінченна варіативність музики і її творення з семи 
основних нот, багатюща гама барв і зведення її до семи основних ко-
льорів райдуги тощо. Світ у своїх космічних безмірах усе ж таки струк-
турований: на зміну хаосу й темряві приходять космос (лад) і світно. 

У художньому світі літератури матерія {текст) "тчеться" 
зі слова. Тому вона несе в собі енергію всіх попередніх по-
колінь його творців, але потребує нового й нового одухотво-
рення. І в цьому розумінні можна заперечити Ю.Лотману: 
поза структурою ідея мислима — як субстрат, як квінтесенція 
(платонівський "есенціалізм") структури. Але саме "мисли-
ма", — як ота ж ідея життя, немислимого поза живим ор-
ганізмом, усе-таки осмислюється, зокрема і нашими живими 
організмами. "У художньому творі ідея з формою повинна 
бути органічно злита, як душа з тілом, так, що знищити фор-
му означає знищити ідею..."; "Коли форма є вираження змісту, 
вона зв'язана з ним так щільно, що відділити її від змісту 
означає знищити сам зміст; і навпаки: відділити зміст од форми 
означає знищити форму". Обидві цитати — з В.Бєлінського. 
Але виразно вгадується їх першоджерело — Геґель. Опускаю-
чи "містичну" душу, Ю.Лотманові довелося перейти на "ма-
теріалістичні" аналогії: життя та його ідея. Тим часом ана-
логія з душею є вельми вдалою: хочемо чи ні, а перебуваємо в 
енергетичному полі християнізованого типу європейської куль-
тури1. І архетип душі тут невитравний. 

Геґель, а за ним Бєлінський, вдаються до термінів ідея і 
зміст як до синонімів. Платон ототожнював ідею і форму1. Коли 

' Див.: Ігнатенко М. Християнізований неоплатонізм як принцип європейської 
культури // Філософ, і соціолог, думка. — 1994. — N7-8. — С.27-43. 
2 Див.:ПопперК. Платонова теорія "форм"чи "ідей"'//Поппер К. Відкрите 
суспільство та його вороги : У 2 т. — ТА. — К., 1994. — С.31-48. 

141 



ж додати двоєдиність Бєлінського — душа і тіло — та структу-
ралістів — ідея і структура — а також суто філософські розріз-
нення внутрішнього і зовнішнього, сутності і явища, загальної 
єдності та феноменальної множинності, то побачимо, що ці по-
нятійні пари мають, зрештою, спільне пракоріння.  

На європейському Грунті це та ж таки опозиція Платон/Аристо-
тель. Унаочнив її Рафаель на фресці "Афінська школа": жест Платона 
звернений до неба, Аристотеля — до землі. Проте ця антиномія поста-
ла не одразу. В ранньому своєму діалозі "Евдем" Аристотель ще пере-
повідає платонічну концепцію безсмертя душі й анамнезису (згадуван-
ня). Відповідно до цієї концепції, розробленої у "Меноні" та "Федоні" 
Платона, безсмертна і позаматеріальна душа пригадує в тутешньому 
світі те, що колись бачила в надчуттєвому потойбіччі. Це — ідеї (ібє'а — 
образ, початок, основа), позачуттєві взірці, форми того, що в чуттєвому 
світі постає у вигляді подібностей. 

У пізнішому своєму трактаті "Про душу" Аристотель, аналізуючи 
чуттєві тілесні сприйняття, доходить висновку, що ніякого "шостого 
чуття" (а отже, і позачуттєвого джерела знань про світ) нема. У його 
розумінні, душа невіддільна від тіла і загалом смертна. Єдина віддільна 
і безсмертна її частина — активний розум. Діяльність активного розуму 
порівнюється з діяльністю майстра (стосовно матеріалу) або світла (щодо 
освітлюваних речей). На відміну од пасивного, нетворчого розуму, який 
лише сприймає зовнішні форми (уявлення, поняття), активний прони-
кає у їх внутрішню суть і освітлює її. 

Незалежно від того, визнаємо ми наявність "шостого чут-

тя" чи ні, абсолютно безперечною щодо літературознавства є 

потреба як наукового аналізу, так і синтезу та прогнозу. Аналіз — 

розщеплення явища на складники і покомпонентне їх досліджен-

ня. Синтез — об'єднання набутих знань на новому, вищому 

рівні, що й дає змогу прогнозувати їх подальший рух. 

Безперечно також, що літературний твір є такою функціо-

нально рухомою системою зв язків, де кожен елемент, взаємо-

діючи з іншими, переносить на них свою енергію і навпаки, а 

всі разом вони індукують значно сильніше і якісно інше світло, 

ніж кожен зокрема. Це й витворює художню напругу формозмісту. 

Або ж змістоформи, якщо видасться, що в першій словосполуці 

закладено ухил у формальний бік. Немає в ядра "боків". А хоч би 

й були, то "змістовий" означав би, як ми переконались, 

"ідеалістичний", а "формальний" — "матеріалістичний". Отакий 

парадокс. У першому випадку виходимо з позиції автора, який 

втілює певну ідею творящу (зміст) у відповідну форму; в другому 

— з позиції реципієнта, який через форму приходить до змісту 

чи навіть множинних інтерпретаційних змістів (ідей творених). 

142 



Навіщо ж розщіплювати ядро? Хай би, може, лишалося собі 
ціпим і неподільним на елементи художнім твором... "Чи треба 
скальпелем розтинати троянду?" — вустами десятикласника запитує 
К.П. Фролова, авторка " Цікавого літературознавства "(1987', 1991). І 
відповідає втому ж алегоричному ключі: "Саме таке вивчення і дало 
можливість вивести нові, ще прекрасніші сорти троянд". Як і 
запитання, відповідь ця дещо прагматична. Навіть без видимої 
утилітарної мети людина має нездоланну психічну потребу 
розтинати, розщіплювати, вичленовува-ти, абстрагувати, шукати 
квінтесенцію, "філософський камінь", першооснову, початок, ідею. 
Відомий вислів Л.Толстого, що ідею "Анни Карєніної" він не міг би 
висловити інакше, ніж написавши роман спочатку. Знаючи, як 
кардинально він переписував свої твори, неважко припустити, що то 
був би вже інший роман, з іншою ідеєю. Однак відомі й випадки 
письменницьких автокоментарів. Так, Б.-І.Антонич мусив дати власну 
інтерпретацію своїх творів, зокрема відомого "Анто-нич був хрущем...", 
у статтях "Як розуміти поезію" та "Сто червінців божевілля" ', 
застерігши, проте, що "роля автора кінчається, коли він написав твір. 
Далі він уже тільки читач (може бути й критиком)..." (С.78). Тут же 
поет переконливо виступив проти "розумового світо-глядництва та його 
диктатури", оскільки мистецтво звернене насамперед до емоційної, 
враженнєвої, світовідчувальної сфери. 

Художнім викликом догматичному мисленню була й уже цитована 
(с.31) "Балада про відро", автора якої свого часу звинувачували в 
абстракціонізмі та формалізмі. Ще б пак, таке заявити: "Я цинкова 
форма. А зміст не від мене,// Підвладне я часу, підвладне потребам,// 
Коли ж я порожнє в бутті цілоденнім,// Тоді я по вінця насипане небом". 
Адже, за Геґелем, форма не може бути порожньою. Вона завжди змістовна. 
Тож коли називаються вишні, груші, "промені хрону", "Все незалежне, 
що вплине у мене", — то не зміст, а вміст відра (як і Гайдеґгерового 
келиха). Усі ці речі в собі мають власний формозміст. Якщо вже до 
решти бути буквалістом, то навіть небо має свою формулу, а зміст, як 
йому й належить, — ефірно-невидимий. Та й він, постійно забрудню-
ваний цивілізацією, вступає в реакцію з цинковим формозмістом відра: 
речі в собі взаємопроникають як суто хімічні речовини. І як біологічні: 
вишня, "що вплине у мене", стає мною. Коли саме? 

Переконуємося, що завдяки поетичному слову зміст, потрактований 
навіть як підвладний часові прагматичний вміст, може бути прекрасним і в 
своїх земних, і в небесних проявах. Усе залежить од свіжості й подивованості 
погляду. Для наочності дозвольмо собі ще одне порівняння, заздалегідь пере-
просивши за "позитивістський" буквалізм. Уявімо, що в згорнутий руркою 
аркушик із надрукованою на ньому "Баладою про відро" хтось насипав тих-
таки вишень. Чи відбудеться взаємодія такої хімічно-фізичної форми із вмістом'! 
Звичайно,  відбудеться — на тому ж фізико-хімічному рівні.  
А проте реальні вишні — "Терново-огненні запилені кулі,// Що зорі багряні 

'Див.: Сучасність. — 1982. — N9. — С74-78. 

143 



пили на узвишші // І зірвані, п'яні лежать, як поснулі" — не впізнають в 
оцих рядках чорних гачечків своїх потойбічних ідеальних посестер, 
що здобули трансцедентне буття у слові. Своєю чергою, ці олюднені образи, 
такі нібито абстрактні порівняно з реальними вишнями, є надзвичайно 
"живими", випуклими у своєму художньому світі, що досягається завдяки 
апеляції автора до пам'яті наших органів відчуття через свіже метафоричне 
слово. 
Ми не раз уже пересвідчувалися, що ця свіжість "внутрішньої форми" 
(тобто — етимологічного змісту) слова час від часу 
притуплюється. Так, первісне значення слова "вишня" губиться в 
глибині віків. Пов'язу-ють його і з назвою клею, і з "виснути", і навіть 
з богом Вішну. Поет подає власний образний контекст. "Груші" виводять 
від "крушити", а в поета вони — "Суперники сонця, світильники саду". 
Стара "зовнішня форма", справді, ніби наповнюється новим змістом 
— індивідуально-авторським, естетично активним. У М.Вінграновського 
є схожий і ще більш метафорично "закручений" образ у вірші 
"Ходімте в сад": "Затисла груша в жовтих кулачках // Смачного сонця 
лагідні жовточки". У Ліни Костенко: "І зливками розтопленого сонця 
// Лежать цитрини, груші й виноград". Коли ж до цього додати серію 
самоповторів, а також наслідувальних образів, то не дивно, що з часом 
цей "сонячний" контекст починає тьмяніти, навіть викликати у нових 
мистецьких поколінь певну погорду до таких, якім видається, надмірних 
красивостей. Н.Гончар із групи ЛуГоСад: "В моєму серці є протубе-
ранці,// але сильніші ще чорнодіранці // а доки ж то". Однак це не 
означає, що найбільш вдалі художні знахідки, як і ті ж зливки розтопле-
ного чи жовточки смачного сонця, не світитимуть новим читацьким по-
колінням. Ото ж якраз і світиться глибинний зміст, душа, ідея твору. 
На рівні аксіоматичному зміст пов'язують із запитанням 
"що?", форму — з "як?" стосовно певного мистецького явища. 

Дзеркало питається 
стрункої дівчини в мальованім одязі: 
"Яка ти?" 
По літах, лагідно, 
бере в руку зморшку і сивий волос, 
западає в утомлені очі: 
"Хто ти?" 

Перечитаймо ще й ще раз верлібр Віри Вовк із Бразилії, призви-
чаймося до його своєрідної форми, — і піймаємо себе на простій думці: 
"Що^авторка хотіла цим сказати?". Розуміємо, що не можна розривати 
зміст і форму, а все ж з'являється потреба розгадати загадку (художній 
твір ще й тим відрізняється од наукового, що містить у собі елемент 
загадковості). І розгадуючи, зовсім не обов'язково давати вичерпну 
відповідь, бо в кожного з читачів, ба й науковців, можуть поставати 
свої асоціації. І вік та досвід тут теж відіграють свою роль. 

У студентській авдиторії доводиться чути найрізноманітніші 
відповіді на оте "що?": "старіння", "шизофренія", "самопізнання", "на 

144 



все свій час", "кожному — своє". Певна річ, вони не вичерпують усіх 
ідей творених, що можуть поставати перед нами. Наприклад, таке 
тлумачення: юність більше переймається зовнішнім виглядом, тоді як 
старість — внутрішньою сутністю, розгадкою таємниці життя, його на-
повненням... 

Вірш цей дібрано ще й для проведення певної аналогії 

щодо формозмістової єдності художнього твору. Очима дзер-

кала людина спочатку доскіпується форми, а далі — змісту. І 

сам верлібр теж постає перед нами з невеликим випереджен-

ням "як?" над "що?". Але тут чигає небезпека підмінити ра-

ціональним прочитанням емоційне сприйняття.  
Сто разів мав рацію Б.-І.Антонич у "Ста червінцях божевілля": 
«У нас майже нема критиків, що дійсно відчували б літературу, 

щоб справді вміли сприймати мистецькі спонуки й відповідно на них 
реагували. В історії літератури майже самі бібліографи, списувачі, 
приміткарі, довботексти або знов дослідники розвитку таких чи інших 
ідей, в критиці це здебільше інтелектуалісти, розумовці, "світоглядники". 
Навіть тоді, коли вони застерігаються і кажуть про натхнення, "внутрі-
шню правду", суб'єктивізм тощо, шило вилазить з мішка. Говорять 
про "огонь в одежі слова", а насправді думають про "думки в одежі 
слова"»(С81). 

Щодо частковостей можна, звичайно, заперечити. Потрібні конче і 
"приміткарі" та бібліографи: незрідка саме вони найбезкорисливіше і з 
любов'ю ставляться до творчості митця. Зокрема, згадані статті та багато 
інших творів Антонича підготувала для публікації працівник Львівської 
наукової бібліотеки ім. В.Стефаника НАН України Лариса Головата. 

Але основною є думка про небезпеку лише раціонального відчиту-
вання огню "в одежі слова" (І.Франко), адже "правдива іскра Проме-
тея" спалахує саме на понадкомпонентному рівні "шостого чуття", 
трансцедентного прозріння в загадки і таємниці світу — як "первинно-
го", матеріального (але й ідеального), так і "вторинного", мистецького. 
То чи потрібно все-таки розтинати троянду, розщіплювати ядро, пере-
кладати на мову силогізмів, ділити на елементи, додавати їх, аби, зреш-
тою, переконатися, що надкомпонентний огонь не дорівнює простій 
сумі доданків? Замість відповіді — вірш ще одного звинувачуваного 
колись у "формалізмі" — М.Вінграновського: 

Сестри білять яблуні в саду. Мати 
білять хату та у хаті. Біля хати білий 
батько на канапі Вигріває війни та 
журбу. 

Мати білять яблуні в саду. Мати 
білять хату та у хаті. Біля хати 
білий батько на канапі... 

145 



Мати білять яблуні в саду. 
Мати білять хату. Білять хату... 

Перечитайте ще раз. Подумайте над такою нібито суто формаль-
ною знахідкою, як розбивка на строфи: чотири, три, два рядки... Яке її 
змістове наповнення? А тепер уявіть, що автор дозволив нам довести 
цю розбивку до логічного завершення — до строфи з одного рядка: 

Мати білять яблуні в саду. 
Мати білять хату. 

Білять хату... 

Як би це вплинуло на загальний змісті Бодай не 
впливало. Отже, форма справді змістовна. Вона — не тільки 
"як?", а й перше "що?" твору, за яким відкриваються глибші 
його пласти. Аналітичне читання винагороджує багатством 
прихованих нюансів, умінням одрізнити шедевр од підробки, 
допомагає (хоч і не на всі сто відсотків) усувати естетичну й 
душевну глухоту, опановувати мистецьку техніку, поетику 
творчості. 

Змістові чинники художньої форми 

Уже не раз ішлося про роль свідомих і позасвідомих спонук у 
процесі постання літературного твору, про різницю між предметом 
художнього осягнення, означування (життєвим матеріалом, плодами 
фантазії митця) і естетичним змістом твору, багатозначним за 
самою своєю природою; про нетотожність авторського задуму (якщо 
такий був) і остаточного його втілення; про читацьку співтворчість і 
розмаїтість інтерпретацій у планах синхронному та діахронному; про 
умовність суто розумового поділу на зміст і форму тощо. І все ж коли 
перед нами вже готовий, викінчений текст, що відділився від автора і 
почав своє самостійне існування, то в ньому мають бути якісь хоч най-
основніші орієнтири, об'єктивні для всіх суб'єктивних прочитань і 
придатні для літературознавчого аналізу. І якщо ми вже погодилися з 
поділом — хай умовним — на зміст і форму, то наступним кроком має 
бути визначення тих чинників формозмісту, що тяжіють більше до фор-
мальних чи до змістових характеристик тексту. 

Найчастіше до основних чинників (складників, компо-
нентів, рівнів, параметрів) змісту відносять тему (тематику), 
проблему (проблематику), ідею (певна річ, художню, мистець-
ку, "артистичну"). 

146 



У більш розширеному тлумачанні називають також тен-
денцію, пафос, родовий і жанровий зміст, фабулу, конфлікт, 
характери та обставини тощо. Поняття сюжету і фабули зна-
ходять у нашому літературознавстві неоднозначні ви-
тлумачення, відповідно до яких змінюється і їх віднесення до 
чинників або змісту, або форми. Втім, як розуміємо, кожен із 
компонентів змісту є водночас і компонентом форми й 
навпаки. Що ж до генерики, то вона, як ми переконалися, чи 
не найнаочніше втілює єдність формозмісту. 

У визначеннях названих чинників теж існує чималий 
різнобій, тому й тут маємо виходити з первинних і більш-
менш аксіоматичних. 

Тема (Эфа) — те, що покладене (в основу), положення. 
Отже, це — предмет будь-якого судження, розмови; власне, 
те, про що йдеться. У літературознавстві це — основне коло 
зображення та вираження в художньому творі. 

Ще донедавна в нас із цим пов'язували те коло життєвих явищ, 
що лягло в основу твору. Не заперечуючи такого зв'язку, оскільки він, 
справді, існує, особливо в реалістичній літературі, де план зображення є 
переднім, а план вираження здебільшого може лише вгадуватися, маємо 
з'ясувати, чи не застаріло це трактування терміна для літератури мо-
дерністської. Крім того, наскільки доцільно його застосовувати в аналізі 
творів усіх літературних родів і жанріві 

Якщо у вимірах життєподібності та в літературних родах епосу і 
драми тему творів визначати досить легко (наприклад: п'єса зі сту-
дентського життя, повість на сільську тему, роман про інтелігенцію, 
"Дума про Самійла Кішку" — історико-легендарна тема тощо), то у 
чималому масиві модерністських, як і фантастичних, пригодницьких 
творів, у "чистій" ліриці такий життєподібний підхід не завжди спра-
цьовує. Саме тому визначення теми як основного кола зображення та 
вираження буде ближчим до етимології терміна і цілком узгоджувати-
меться з одним із генологічних вимірів літератури — тематичним, про 
що йшлося в попередньому розділі. 

Окрім основної, у творі, залежно від його змістового 
наповнення та обсягу, можуть бути наявні й другорядні, 
підпрядковані їй теми, що становить його тематику. Часом 
теми можуть і не мати видимого взаємозв'язку та підпоряд-
кування. У ліриці (як і в музиці), окрім поняття теми, досить 
широко застосовується поняття мотиву (див. с 166-174). 

Із певним спрощенням можна говорити про наскрізну 
тему творчості письменника (напр., у Є.Гуцала — тема приро-
ди, екології; у М.Стельмаха — тема селянства і тих постійних 
кривавих бродів, на які його заганяла історія; у Лесі Українки 

147 



— тема стоїцизму, непокірності духу і слова); про основну 
тематику певної літературної школи, течії, напряму (у 
соцреалістів — класова боротьба і все, пов'язане з нею, у 
постмодерністів — абсурдність буття і її наслідки) тощо. 

Проблема і, відповідно, проблематика — ці поняття чи не 
найбільше перейняті "розумовим світоглядництвом". Та все 
ж мусимо допускати можливість умоглядного виділення про-
блематики художнього твору. 

Цим здебільшого вдовольнилися вульгарно-соціологічні дослідження. 
Причому від тлумачів вимагалося натренованого знання кон'юнктури: 
що можна, а що зась розглядати в такому ракурсі. Скажімо, 1968 р. 
організаторам студентської конференції «Тематика і проблематика 
роману О.Гончара "Собор"» в одному з унівесритетів перепало за 
"відсутність ідеологічної пильності": роман саме почала громити офі-
ціозна критика, зважаючи на ту ж таки тематику і проблематику. 

Визначень термінів "проблема" і "проблематика" майже 
не зустрічаємо — начебто внаслідок самозрозумілості, а на-
справді саме через їх лише дотичність до літературознавства. 

Характерне щодо розмитості й нечіткості визначення О.Еслане-ка: 
"Проблематика (problema — щось, кинуте вперед, тобто виділене з 
інших сторін життя) — це ідейне осмислення письменником тих со-
ціальних характерів, які він зобразив у творі. Осмислення це полягає в 
тому, що письменник виділяє і посилює ті властивості, сторони, сто-
сунки зображуваних характерів, які він, виходячи зі свого ідейного світо-
гляду, вважає найістотнішими" (Введение <...>. — С.94). 

У цьому визначенні дуже багато вразливих місць. Чому тільки 
"ідейне осмислення", чому тільки "соціальних характерів і що це за такі 
характери (тоді вже хай би були типи)? А якщо у творі зовсім нема 
плану зображення і — ніяких характерів? Гаразд, якщо вони і є, і навіть 
"соціальні" чи "класові", а не, наприклад, національні, то їх "поси-
лення" і т.д. — це вже гротеск, романтизація, сентименталізація чи ще 
щось, але до чого тут проблематика? Серед прикладів, що мають ілю-
струвати ці положення, один з найбільш вдалих — пушкінська поема 
"Цигани": "...поет всіляко підкреслює в зображенні циганського життя 
його ціловиту волю.., а в характері Алеко — прагнення прилучитися до 
вільного життя циган... і невдачу.., викликану спалахом егоїстичних 
пристарстей у його душі..." (Там само). 

Таке трактування цілком підпадає під розуміння мистецької ідеї 
твору (неможливість вирватися за межі вихованих цивілізацією умов-
ностей), а також його теми — тема свободи. 

Що ж до проблематики, то, допускаючи, як уже сказа-
но, можливість її умоглядного виділення з художньої тка-
нини твору, маємо бодай не накуручувати на неї морськими 
вузлами лише "соціальних характерів", "ідейного осмис-
лення", "ідейного світогляду", а виходити знову ж таки з 
нормального людського значення цього слова (прб(ЗЯ.гща — 

148 



\ 

утруднення, клопіт, халепа, морока). А оскільки в 
етимологічній глибині міститься "щось, кинуте вперед", то 
художню проблему і, відповідно, проблематику можна 
трактувати як ряд "кинутих уперед" запитань, що їх ставить 
митець перед собою, персонажами, добою, буттям, читачами...  

Таких запитань (проблем) може й не бути, якщо твір, приміром, 
розважальний, аж до "свідомої" безтурботності, але коли вони є, то не 
обов'язково лише соціальні, а й етичні, психологічні, екологічні, онто-
логічні тощо. Варто лише наголосити, що художня проблематика 
відрізняється від наукової — хоча б тим, що, як правило, не знаходить 
чітких логізованих формулювань. А втім, і тут нема різкої межі: не 
тільки герої художньо-документальних нарисів, а й персонажі творів 
фантастичних ("Сонячна машина" Винниченка), реалістичних ("Розгін" 
П.Загребельного, "Причини і наслідки" Ю.Щербака), модерністських 
("Київський оберіг" І.Драча) можуть бути науковцями, котрі, окрім 
емоційного переживання своєї діяльності, викладають її результати і 
мовою наукових доповідей та формулювань. 

Різнотлумачень ідеї (художньої, мистецької, артистич-
ної) у нашому літературознавстві чи не найбільше — від ото-
тожнення її зі змістом художнього твору до вульгарно-соціо-
логічних вимог політичної ідейності й партійності при суто 
ритуальних обмовках про те, що йдеться не про пряме, а про 
образно-емоційне її вираження. 

Тож спробуймо поєднати, спрощено кажучи, ідеалісти-
чне та матеріалістичне розуміння. "Ідеалістичне" (власне, 
мистецьке) — це ота незрима душа художнього твору, що по-
стає перед нашим внутрішнім зором по його прочитанні та 
не дорівнює механічній сумі всіх проаналізованих компонентів 
і має здатність воскресати й світитися своїми новими гранями 
до тих самих та наступних поколінь читачів. А "матеріаліс-
тичне" (наукове) — це та найзагальніша дослідницька думка, за 
допомогою якої ми намагаємося мовою раціональних 
логізованих визначень схопити й зафіксувати глибинну образ-
но-емоційну суть твору. 

Таке двоєдине розуміння ідеї дає змогу, з одного боку, 
цілком солідаризуватися з думкою про те, що мистецька 
"душа" невіддільна од "тіла" (зміст — від форми), а з другого 
— не цуратися спроб уже в наукових вимірах шукати мисли-
тельний еквівалент, абстраговану квінтесенцію художньої ідеї. 
Інакше кажучи, співвідношення між цими двома іпостасями 
аналогічне співвідношенню між розлитою в усій художній 
тканині душею твору і самим словом "душа". Або ж між його 
реальним змістом і словом "зміст". Себто, між означуваним і 
означником ("позначкою"). 

149 



Бунтуючи проти диктатури примітивного "розумового світогляд-
ництва", слушно нарікаючи на емоційний "дальтонізм", Б.-І.Антонич 
сам мусив коментувати деякі свої твори на вимогу читачів, що їх "не 
розуміли". Ось як він пояснив, уже мовою логічних визначень, ідейний 
зміст віршів "Весна" ("Росте Антонич і росте трава...") та "Вишні":  

"— Антонич така сама частина природи, як трава, вільхи, зозулі, 
лисиці, тощо, частина органічно зв'язана з загальним біологічним рит-
мом. Другий образ, цей з славним уже хрущем<...> до деякої міри та-
кож має джерело в подібному відношенні до природи. Але його зміст 
таки інший. Вірш "Вишні", що в ньому виступає цей образ, висловлює 
зв'язок поета з традицією нашої національної поезії, а зокрема з шев-
ченківською традицією. У цій традиції поет почуває себе одним дрібним 
тоном (малим хрущем), але зате врослим у неї глибоко й органічно, 
наче б сягав корінням ще шевченківських часів" {Сучасність. — 1992. -
№9.  -  С.77).  

Як бачимо, це вже — логіко-понятійне формулювання ідейного 
змісту віршів. І якби ми не знали, що воно належить їх авторові, то 
навряд чи вирізнили б його з-поміж подібних теоретико-літературних 
коментарів'. Тобто, митець тут виступає нарівні з іншими критиками й 
читачами, оскільки текст віршів уже відділився від автора і завдяки 
публікації почав функціонувати як окрема дійсність. 

"Мистецтво є мова митця, і як через слово не можна пере-

дати іншому своєї думки, а можна тільки пробудити в ньому 

його власну, так не можна її повідомити і в мистецькому творі; 

тому зміст твору (коли його закінчено) розвивається вже не в 

мистецтві, а в тих, що розуміють"2.1 не тільки розуміють, варто 

додати, а й відчувають, адже від розвиненості емоційної сфери 

значною мірою залежить здатність співтворити і власне розумін-

ня-відчуття духовної енергії чужого тексту. 

Навіть коли автор, як у даному разі , мусить одним із 

перших тлумачити власний твір, його версія логізованих пояс-

нень не може бути універсальною.  
Трапляється, що "й читач може краще від самого поета осягти 

ідею його твору. Суть, сила такого твору не в тому, що розумів під ним 
автор, а в тому, як він діє на читача або глядача, отже, у невичерпному 
можливому його змісті. Цей зміст, проектований нами, тобто вкладува-
ний у сам твір, справді зумовлений його внутрішньою формою, але міг 
зовсім не входити у розрахунки митця, який творить, задовольняючи 
тимчасові, незрідка досить вузькі потреби свого особистого життя. За-
слуга митця не в тому minimum'! змісту, який мислився йому при ство- 

' До речі, ці пояснення тільки підлили масла в огонь дискусії. Див.: Ільницький 
М. Незнищенність поезії//Антонич Б.-І. Поезії.—К., 1989. — С.22-28. 
2 Потебня А. Мысль и язык.// Потебня А. Эстетика и поэтика.    — 
С. 181. 

150 



ренні, а в певній гнучкості образу, в силі внутрішньої форми збудити 
найрізноманітніший зміст. Скромна загадка: "одно каже: "світай боже", 
друге каже: "не дай боже", третє каже: "мені все одно" (вікно, двері і 
сволок) — може викликати думку про ставлення різних верств народу до 
розквіту політичної, моральної, наукової ідеї, і таке тлумачення буде 
фальшивим тільки тоді, коли видамо його за об'єктивне значення загадки, 
а не за наш особистий стан, збуджений загадкою" (Там само. — 
С.181-182). 

Ці міркування О.Потебні теж потребують певної корекції. Одне з 
необхідних тут застережень висловлює він сам: "Можливість того уза-
гальнення і поглиблення ідеї, яке можна назвати самостійним життям 
твору, не тільки не є заперечення неподільності ідеї і образу, а, навпаки, 
зумовлюється нею. Дидактичні твори, за всієї нерідко властивої їм 
глибини первісного задуму, приречені на раннє забуття саме внаслідок 
іноді важко вловлюваних вад синтезу, вад зародка нескінченної (нової) 
визначуваності раз сформованого матеріалу" (С.182). 

Друге застереження: "скромна загадка", обрана вченим для ілюстра-
ції положення про невичерпність герменевтичних інтерпретацій, здатна 
розвивати нові значення саме завдяки своїй афористичності, стислості, 
алегоричності, а отже — ідеальній пристосованості до параболічних ви-
тлумачень у різних контекстах. І не така вже вона "скромна", та загадка, 
адже схоплює одвічну опозицію дії/протидії, світла/темряви, прогресу/ 
регресу, руху/застою (а посередині — байдужість, інерція, спокій тощо). 
Отже, її можна трактувати і в найглобальніших категоріях структурова-
ності світу, як і в аспектах політичних чи суто механічних. І характерно, 
що до цих глобальних категорій думка доходить швидше (принаймні, до 
антропоморфізованих іпостасей моралі: добро — нейтральність — зло), 
аніж до "скромних" результатів художнього синтезу: вікно — сволок — 
двері. Бо ж для цього треба поновити розірваний ланцюжок асоціацій: із 
настанням дня вікно освітлиться, нагріється; дверима смикатимуть і грю-
катимуть; а сволок як тримав, так і триматиме стелю. 

Але й це ще не все. Навряд чи загадка складалася лише про речі в 
собі. Поза сумнівом, це — оречевлення людських якостей, алегорично 
об'єднаних архетипом хати (родина, громада, людство). Тож можемо 
тільки подивувати глибинній ідеї загадки, коріння якої в запросинах до 
логічного вмотивування й навіть виправдання такого, сучасною мовою 
кажучи, "плюралізму" позицій під спільною крівлею. Лише тоді 
відгадаємо загадку, коли збагнемо причинову зумовленість позицій "за", 
"проти" і "утримався". Аналогії можна розвивати й далі, та все ж обер-
татимуться вони довкола оцього ядра — троїстого погляду на світ у 
межах єдиної структури — людської "хати". Це й буде тим аналітичним 
ядром, об'єктивовано-логізованою ідеєю твору, що зберігає відносну не-
змінність при постійному образному прирощенні нових значень.  

Третє застереження: у творах не таких лаконічних і афористичних, 
де зростає кількість внутрішньотекстових зв'язків, у тому числі й певних 
логічних пояснень, відповідно зменшується число вільних "валентнос- 

151 



тей чи 'зародків для синтезу нових контекстуальних та інтертекстуальних 
значень і видобування додаткових ідей. У процесі самостійного функціо-
нування такі твори більше, ніж імперсонально-фольклорні, зберігають на 
собі печать індивідуальності автора і, отже, обмежують читацьку та ін-
терпретаторську "сваволю". 

Для прикладу — ті ж таки "Вишні": 

Антонич був хрущем і жив колись на вишнях, 
на вишнях тих, що їх оспівував Шевченко. 
Моя країно зоряна, біблійна й пишна, 
квітчаста батьківщино вишні й соловейка! 

Де вечори з євангелії, де світанки, де небо 
сонцем привалило білі села, цвітуть 
натхненні вишні кучеряво й п'янко, як за 
Шевченка, знову поять пісню хмелем. 

Що можемо додати до процитованого раніше авторського комен-
таря? На рівні внутрішньотекстовому проаналізуємо, які чинники фор-
ми "працюють" на вияскравлення основної ідеї (зразки аналізу компо-
нентів форми, зокрема на прикладах із Антонича, див. на с 164-410). З 
погляду генологїї, що теж характеризує змістове наповнення художньої 
форми, визначимо, що перед нами — лірика (рід), медитативно-пейзажна 
(гібрид виражального і тематичного різновидів), поезія (вид). Вірш (жанр) 
пройнятий романтизованою тональністю. Крім того, з тематичного по-
гляду тут вирізняємо ще духовно-культуральний (євангелія, Шевченко) 
та патріотичний (батьківщина) аспекти. З погляду проблематики бачимо 
проблему онтологічної єдності світу, незнищенності матерії, на яку на-
кладається ідея духовної спадкоємності, воскресіння шевченківської традиції 
через ланцюжок земних метаморфоз. 

На рівні інтертекстуальному знайдемо спорідненість ідейного змісту 
цього вірша з іншими творами Антонича, де уславлюються життя 
як біос, мудрість циклічних законів природи; а також образно-емоційний 
перегук автора "Зеленої євангелії" з видатним американським поетом 
В.Вітменом, автором всесвітньовідомої збірки віршів "Листя трави". 
Причому перейнятість вітменівськими мотивами тут чи не сильніша за 
шевченківську традицію. Хоча продовження останньої можна вбачати 
не тільки в контекстуальній "присутності" художнього світу 
вірша "Садок вишневий коло хати", а й у відлунні мотиву переселення 
душ в інші істоти. Шевченкові коментатори виводять цей мотив, що зустрі-
чається, зокрема в його вірші "Мені здається, я не знаю...", і від індуїс-
тського та буддійського вчення, і від обізнаності автора з античною міфо-
логією й Гомеровим "Одіссеєм"1, та, очевидно, найпершим і найпри-
роднішим джерелом є український фольклор, де подібні метаморфози і 
метемпсихози (переселення душ) — ніяка не дивина. 

'Див.: Івакін Ю. Нотатки шевченкознавця. — С. 219-221. 

152 



Можна також установити інтертекстуальні зв'язки Антоничевого 
вірша з поезією наступників, особливо у 60-х і 80-х роках XX ст., де 
натурфілософські та фольклорні, як і шевченківські та вітменівські дже-
рела й мотиви відіграють важливу роль. До того ж, у 60-х відбувається 
фактичне відкриття імені Антонина в загальноукраїнському культурному 
середовищі. (Пор.: І.Драч,   "Таємниця початку"}. 

Усі ці потенційно наявні у "Вишнях" і розгорнені тут смисли (а 
ще ж — аналіз композиції, художньої мови, ритмомелодики, фоніки...) не 
змінюють, а тільки підсилюють авторське тлумачення ідейного змісту 
твору. Лишається зробити поправку на те, що наш додатковий змісто-
вий коментар, як і авторський, витримано здебільшого у логіко-понятій-
ному ключі, де відбулось абстрагування від художньої тканини тексту. 
При підході до нього "з боку" мистецької форми ступінь абстрагування 
буде менший, оскільки аналіз провадитиметься з безпосереднім залу-
ченням формо- і змістотвірних одиниць тексту, зокрема найрізно-
манітніших чинників художньої мови. 

"Поетичне мислення є пояснення окремого іншим не-
однорідним з ним окремим", — згадаймо твердження О.По-
тебні. Тому якщо поезія є в широкому розумінні алегорією, то 
проза і наука намагаються, на його думку, стати в певному 
сенсі тавтологією. Слушні щодо прози XIX ст., яка, справді, 
намагалася стати тавтологією означуваному (себто, відобра-
жати "життя у формах самого життя"), ці думки стосовно 
відмінності прози від поезії багато в чому є нині застарілими. 
Адже, як ми бачили на прикладі так званої параболічної (при-
тчевої) прози, вона також може бути алегорією. Що ж до на-
уки, то вона й далі "намагається" бути тавтологією, адекват-
но пізнавати й пояснювати світ, хоч це не завжди вдається. 
От і літературознавство теж намагається в науково-тавтологі-
зованих поняттях спинити неспинну мить художнього тео-
рення-осягання-переживання-розважання-одуховнення світу че-
рез слово. І щодо чималого масиву прози, надто класичної, це 
ще сяк-так виходить. 

Із поезією складніше. Адже, як дотепно зауважив С.Мал-
ларме, вона пишеться не ідеями, а словами. А слова здатні всту-
пати в безліч змістових зв'язків і всередині тексту, і поза 
ним. Напруга, енергія, збуджена в них авторським добором і 
компонуванням, затухає до нових актів естетичної індукції, і 
це, справді, чимось нагадує наповнення тієї самої посудини 
щораз новим вмістом. 

І все ж, хоч як би ми наповнювали ту ж Драчеву "Баладу про відро" 
чи критикували її за поверхове (з погляду філософії) тлумачення 
формозмістової єдності, чи навпаки, лише хвалили за молодече й задерику-
вате одивнення філософської премудрої глупоти, вона, резонуючи з новими 

153 



інтерпретаціями і текстами, лишається істотною змістовою частиною в 
своєму історичному часі (середина 60-х), в атмосфері тодішніх пошуків 
нових мистецьких форм, з одного боку, і пильного вишниплювання в тих 
пошуках, "формалізму", з другого боку. І навіть якщо не зважати на ці 
зовнішні щодо твору чинники, а пояснювати його, виходячи з нього самого, 
не зможемо не помітити полемічного запалу, який і є надтекстовою образ-
но-емоційною "душею", мистецькою ідеєю твору. Безвідносно до того, 
"фальшива" вона чи "істинна". 

Останнє твердження потребує коментаря. Обґрунтував-
ши тезу про єдність змісту і форми, Геґель у подальших роз-
логих міркуваннях висунув ще й поняття естетичного ідеалу. 
Згодом його лаконічніше сформулював Бєлінський: "Єди-
носутність ідеї з формою така велика у мистецтві, що ні фаль-
шива ідея не може здійснитися у прекрасній формі, ні пре-
красна форма бути вираженням фальшивої ідеї". 

Ніби й логічно, але де той усевідаючий суддя, котрий визначить 
істинність чи фальшивість мистецької ідеП Бєлінський? ми вже знаємо, 
як помилявся він в оцінках ідейного змісту і загалом творчості світово-
го генія Т.Шевченка. Геґель? Свої загальнотеоретичні положення він 
проілюстрував конкретними прикладами: з позицій європо- та христи-
яноцентризму схарактеризував художні твори китайців, індусів, єги-
птян, їхні зображення "богів і божків" як "безформні" або такі, що 
одержали тільки погану, "неістинну визначеність форми". Тобто, тут 
спрацювала та світоглядна ортодоксальність, яка визнає істинними та 
єдино гідними ідеалу тільки власні переконання. У крайніх виявах це 
призводить до того, що в розряд істинної висувається будь-яка панівна 
ідея — уже не лише релігійна, а й соціальна, національна, технократич-
на, позитивістська, інтуїтивістська тощо. Сліди "розумового світогляд-
ництва" несе на собі ще один із гегелівських термінів, яким користує-
мося досі, не помічаючи, що це фактично оксиморон: "художня свідо-
мість". А де ж художня чуттєвість, сенсорність, інтуїція! 

Тож не відкидаючи поняття естетичного ідеалу, мусимо 
багато в чому його переосмислити. 1) Якщо підходити до нього 
з позачасових позицій, то це може бути лише певний, справді 
ідеальний, прообраз формозмістової єдності й досконалості, 
гармонії, манливої і недосяжної. 2) У вимірах діахронії понят-
тя естетичного ідеалу буде історично рухомим і змінним; у 
вимірах синхронії — залежним від художніх смаків як творців, 
так і сприймачів. 3) Критерій істинності/фальшивості не може 
бути визначальним для ідеальної формозмістової єдності, тому 
що він передбачає домінування "розумового світоглядниц-
тва", яке для мистецтва не завжди є благом чи, принаймні, 
"істиною в останній інстанції". 

Отже є: 1) художній твір, що постає перед нами у всій 
своїй формозмістовій конкретності, яка може видаватися іде- 

154 



альною, гармонійною чи неідеальною, дисгармонійною. Читаю-
чи, ми сприймаємо насамперед його текстуальну змістову 
форму, завдяки якій проникаємо і в глибинніший, саме так 

сформований зміст, осягаємо "артистичну " ідею. В усій своїй 
конкретиці ідея не існує поза межами форми (тексту, струк-
тури, твору). Тут вона — дух літературного тіла. 

І є: 2) наука про художній твір, у категоріях якої ми 
намагаємось уже на понятійному рівні зафіксувати й оту 
єдність духу з тілом, умовно розчленовані та проаналізовані 

їх компоненти. Тут ідея вже — творений за допомогою пара-
лельного (літературознавчого) тексту "двійник" художнього 
духу. 

В ідеалі, звичайно, прекрасне тіло має вміщувати і прекрасну душу. 
Але такий ідеал у різних часів і народів — різний. Та й наукових параметрів 
його визначення завжди бракуватиме, оскільки теорія ніколи не встигає 
за практикою. Тому незрідка допомагає інший спосіб наближення до 
твору, — паралельний синтетичний текст, що поєднує в собі елементи 
наукового і художнього письма, у взаємодії яких та їх проекції на об'єкт 
дослідження вияскравлюються, підсвітлюються ті чи ті його якості. І це 
теж закономірно, адже становлення понятійної мови відбувається завдяки 
пригасанню її первинної образності, але цілковите їх розмежування 
означало б припинення як образного, так і понятійного руху. 

Досить складним є також питання про художню тенден-

цію (tendo — спрямовую, тяжію, прагну). Найзагальніш кажу-

чи, це об'єктивно наявне у художньому творі образне розкрит-
тя авторського ставлення до означуваного. Воно може бути 
втілене як в усій художній тканині, так і в майже публіцис-
тичному викладі певних ідей, постулатів, принципів. Особ-
ливо тенденційною стає література у періоди гострих сутичок 
на ідеологічному ґрунті. Такою була, наприклад, українська 
полемічна література часів І.Вишенського. Чи не найбільших 
крайнощів досягла тенденційність, перенесена у вульгарно-
соціологічну площину внаслідок висунення принципів класо-
вості й партійності мистецтва. 

Очевидно, цілковито відкинули тенденцію і тенденційність (як 
свідоме прагнення автора втілити у творі ту чи іншу тенденцію) навряд 
чи можливо, оскільки це був би вже зворотний до "світоглядної дикта-
тури" диктат бездумності. Але тут навіть ортодоксів мали б 
урівноважувати слова Енгельса з уже цитованого листа до М.Ґаркнес: 
"Що більше приховані погляди автора, то краще для твору мистецтва". 

У найширшому розумінні тенденції (об'єктивне втілення) і 
тенденційності (суб'єктивні наміри) вони можуть бути не лише 
соціальними, класовими, партійними, а й, наприклад,  

155 



національними, екологічними, релігійними, космополітични-
ми, абсурдистськими, нігістичними тощо. Себто, йдеться про 
переважання свідомих авторських настанов (інтенцій) над 
"саморозвитком" художнього світу. 

У прямому зв'язку та взаємонакладанні з ідеєю і тенден-
цією перебуває ще один змістовий чинник — пафос (mfSos — 
пристрасть, натхнення, страждання). З цими первин-
ними значеннями і пов'язане початкове тлумачення пафосу 
як пристрасті або стану схвильованості, що спонукає до 
писання твору. Про це говорить Аристотель у "Нікомаховій 
етиці". А в "Риториці" він стверджує, що гарна промова 
повинна бути "патетичною", тобто переносить поняття па-
фосу вже і на продукт творчості. 

У цих двох основних значеннях поняття пафосу тлумачилось і 
надалі. Його пов'язували то з характеристикою авторського стилю, то з 
переживаннями трагічного героя, то з естетичною категорією піднесено-
го. В "Історії стародавнього мистецтва" (1763) Й.Вінкельман виводив 
пафос із боротьби інтелекту, духу свободи з фізичним стражданням. Роз-
виваючи цю тезу, Ф.Шіллер стверджував, що така боротьба свідчить 
про моральну висоту і свободу трагічного героя ("Про патетичне", 1793). 
Один із представників класичної німецької естетики Ф.Рідель у праці 
1774 p., присвяченій теорії мистецтв і наук, трактував пафос як су-
купність людських імпульсів і пристрастей, що диктують поведінку, а 
саме: прагнення вдосконалюватися, інстинкт кохання, надія, подив, 
потяг до задоволення тощо. 

Гегель, вважаючи пафос головним як у творах мистецтва, так і в 
їх сприйнятті публікою, виводив його з "осягнення істини", яке в мо-
мент творчості надихає митця. 

В інтерпретації Бєлінського — це вже "ідея-пристрасть", яку автор 
споглядає не розумом, не почуттям, а всією повнотою свого морально-
го буття. Таким чином пафос замикався на ідею і мораль. В офіційному 
радянському літературознавстві класичним вважалося визначення 
Бєлінського: "Поетична ідея — це не силогізм, не догмат, не правило, це 
жива пристрасть, це пафос". Звідси бере свій початок понятійна тавтоло-
гія: ідею визначають через пафос, а пафос — через ідею (у кращому разі — 
художню). Апогеєм відходу од первинної суті поняття можна вважати 
твердження, згідно з яким усі різновиди пафосу "створюються супереч-
ностями соціальних характерів, які письменники осмислюють на основі 
своїх ідейних позицій. Ці позиції містять у собі партійність суспільного 
мислення письменників і зумовлені класовістю їх світогляду" (Введение 
<...> — С.142). Знову замість психології — політологія, замість лі-
тературознавства — суспільствознавство, замість художньої ідеї (бодай у 
розумінні Бєлінського) — ідейні позиції, суспільне мислення, світогляд... 

' Геґель Г.В.Ф. Эстетика: В 4 т. — T.I. — C.S1. 

156 



Характерна тут навіть множина: "письменники", "письменників", — вони 
теж "маси", які треба виховувати в дусі найпередовішої ідеології. 

І все ж було б несправедливо на основі цього завершального абзацу 
робити висновок про весь розділ підручника, присвячений пафосу та його 
різновидам. Розділ цей, як зазначено в передмові, написаний Г.Поспєло-
вим спільно з О.Руднєвою; однак почерк редактора позначається саме на 
завершальному абзаці, тоді як основний корпус розділу належить, без-
перечно, О.Руднєвій. Адже вона — автор монографії "Пафос художест-
венного произведения" (М., 1977), та й у підручнику, на с.134, в дужках 
посеред тексту стоять її ініціали (титульні редактори здебільшого читали й 
правили або дописували перші та останні абзаци і підсторінкові виноски). 
Отже, розділ "Пафос і його різновиди", як і згадана монографія, зберіга-
ють певне значення, особливо щодо фактажу. Що ж до виділених різно-
видів пафосу, то тут не в усьому витримано послідовність критеріїв. Це 
видно вже з самих назв: "героїчний пафос", "пафос драматизму", "трагіч-
ний пафос", "сатиричний пафос", "гумор", "пафос сентиментальності", 
"романтичний пафос" (або ж "романтика"). Перший з них — це пафос 
переважно героїчного епосу та інших творів про героїчні діяння. Наступні 
різновиди взоруються на жанри — драму, трагедію, сатиру, а далі — на 
літературні напрями (сентименталізм, романтизм). Тобто, немає спільної 
підстави у критеріях визначення різновидів пафосу. А причина — та ж 
сама: відсутність чітких (на аксіоматичному рівні) означень базового по-
няття — пафосу. Ще одна характерна цитата: "Зміст пафосу в творі з 
історично правдивою ідейною спрямованістю має два джерела. Він зале-
жить і від світогляду митця, і від об'єктивних властивостей тих явищ життя 
(тих характерів і обставин), які письменник пізнає, оцінює і відтворює. 
Внаслідок їх істотних відмінностей пафос утвердження і пафос заперечен-
ня в літературі також виявляє кілька різновидів. У творі може бути 
героїчний, трагічний, драматичний, сентиментальний і романтичний, а 
також гумористичний, сатиричний та інші види пафосу" (СІ 12). 

Письменник уявляється таким собі науковцем, який "пізнає, оці-
нює і відтворює", додаючи пафосу — утвердження або заперечення. 
Особливо вражає суто філологічна глухота: "У творі може бути" такий-
то і такий-то пафос. Тоді як пафос мав би проймати весь твір, а не 
"бути" чи не "бути" (адже це — не приправа, а певний емоційний 
ключ, який визначає загальну тональність твору). 

Виходячи з розуміння феноменальності мистецтва слова і 
творчого акту, маємо насамперед розчистити оті джерела від 
намулу, себто ідеологічного, соціологічного, міметичного, 
світоглядницького, гносеологічного (пізнавального), аксіологіч-
ного (оцінного), дидактичного та іншого суто розумового над-
міру. 

Отже, знову повертаємось до античних першоджерел і 
до розуміння пафосу як пристрасті, що надихає митця. 
(Значення "страждання" більше пов'язується з трагічним 

157 



героєм). Платон вживав також майже синонімічний термін 
манія (\iavia — захват, безум). Як бачимо, в обох випадках 
спочатку не було й натяку на перевагу розумового начала. 
Навпаки, тут більше схоплено емоційний аспект: своєрідне 
творче божевілля, афект. Інша справа, що Аристотель у "Ри-
ториці" навіть цей стан прагнув заземлити, класифікувати. 
Що й призвело врешті-решт до цілковитого його перетво-
рення на протилежне. 

Не випадково у нинішній західноєвропейській естетиці 
ширше побутує поняття порожнього пафосу, себто зовнішньої 
пустопорожньої риторичності. Опозиційною парою до нього 
могло б бути поняття безпафосності — цілковитої відсутності 
риторики, підкресленої безпристрасності як художнього за-
собу (хай, мовляв, факти говорять самі за себе). Нині це до-
сить поширена манера письма. 

Із контрастної термінології до структурної поетики може 
увійти опозиційна патетична пара ствердження — заперечен-
ня (а безпафосність якраз і буде нейтральною позицією: ось і 
ще одна актуалізація загадки про вікно, двері та сволок). При-
чому в даному разі можна говорити і про суто емоційне, і про 
розумове ствердження чи заперечення. Як це впливає на ху-
дожність — то вже окрема розмова. До того ж, велику роль 
відіграє й родова первина: у ліриці більше емоцій, в епосі — 
роздумів. Хоч прямої залежності й нема. 

Уже йшлося про потребу відрізняти епос, лірику і драму як літера-
турні роди від епічності, ліричності (ліризму) і драматичності (драма-
тизму) як видів емоційно! тональності або пафосу. Крім того, ми збира-
лися з'ясувати стосунки між емоційною тональністю і пафосом. 

З огляду на викладену тут еволюцію поняття пафос, на-
вряд чи вдасться відновити його першоджерельні значення. 
Тому доцільніше було б вживати його у теперішньому найпо-
ширенішому розумінні — надмірної риторичності (як стверд-
ної, так і заперечної), театральності, емоційного пересаду. 
Зрештою, мовна практика і в цьому випадку мудріша за тео-
ретизування: відштовхуючись од напівзабутої етимологічної 
основи слова, його "внутрішньої форми", вона виробила зна-
чення, що відрізняє наш дещо скептичний і не вельми пате-
тичний вік од юного віку античності. 

В усіх інших випадках більше підходить емоційна тональ-
ність (а скорочено — просто тональність) як поняття нейтральне, 
ширше і не скомпрометоване прагматичними спекуляціями. 

158 



Одним із видів тональності могла би бути патетика. Поряд з 
іншими, що відповідають основним людським психоемоційним 
станам: ліричністю (із підвидами — сентиментальною, 
романтичною, гумористичною, меланхолійною та ін.), 
драматизмом (трагічним, сатиричним, саркастичним, 
сентиментальним, романтичним), епічністю (героїчною, описо-
вою, фантастичною тощо). Навряд чи все до решти у людській 
психіці та її мистецько-тональнісних виявах будь-коли зможемо 
систематизувати, однак важливо означити можливі шляхи 
подальших досліджень поза багато в чому вичерпаним 
"патетичним" напрямом. 

Крім того, в нашій умовній формулі літературних родів — 1:2:1 — 
можна робити подальші уточнення з істотними поправками на емоцій-
ну тональність творів, яка взаємодіє з їхніми ліричними, епічними чи 
драматичними первинами. Наприклад, сатирична тональність може 
впливати на визначення жанру (віршована сатира в ліриці), жанрового 
різновиду (сатиричне оповідання в епосі, сатирична комедія в драмі) і 
навіть претендувати, як уже зазначалося, на власне родове виокрем-
лення (сатира як рід). 

Загалом цікавими уявляються можливі дослідження, присвячені 
емоційно-тональнісним різновидам сміхової культури та їх літератур-
ній генериці. Скажімо, різка гротесковість чи публіцистична, бичуваль-
на сатиричність здатні піднести відповідну емоційну тональність до 
рівня пафосу заперечення. Таким чином, поміж тональністю і пафосом 
немає непрохідної стіни, але останній — більш риторичний, зумисний. 

Певна річ, у визначенні емоційної тональності, окрім ос-
новних тонів, слід звертати увагу й на нюанси, напівтони, 
взаємопереплетіння настроїв. При цьому наявність прямих 
авторських вказівок (наприклад, у заголовках) ще не означає, 
що вони вичерпують емоційну поліфонію твору. 

У глібовській "Журбі" переважає таки журлива, мінорна тональ-
ність, хоч є й апеляція до контрасту ("Як хороше, як весело//На білім 
світі жить!..//Чого ж у мене серденько//І мліє, і болить?"). Цікаво, що 
цю елегію написав ще досить молодий, 32-річний чоловік, який гостро 
відчув плинність часу. А через ЗО років, за три літа до відходу в інші 
світи, навчений житейським досвідом, він патетично закликає: 

Не плач, поет! Жалійсь про все собі самому, Неси в 
могильний свій скиток... "Він, — скажуть, — 
гореньком не докучав нікому, Йому хвала, йому 
вінок". 

("Не плач, поет!", 1890) 
Слушно, мудро, актуально, бадьоро... А все ж не за цю розумову 

патетику — "йому вінок". 
Але минає сто років, і молодий поет К.Москалець стверджує, що 

молодому прозаїкові О.Пашковському "йдеться про цілковито одмінний 

159 



вид ностальгії — той самий, у крижаному вогні якого гинули Гель-
дерлін, Новаліс, Кіркеґор, Рільке... Перелік можна продовжити. Це 
ностальгія за юністю, яка вже не повернеться, за її світобаченням, за її 
сміливістю і нікомуненалежністю, за виключно їй одній належним ча-
сом, кожна хвилина якого є дорогоцінною"1. 

Справді, перелік можна продовжити, пригадавши й "дечого" свого 
—від народної пісні "Запрягайте коні в шори" (отієї де "літа молодії" 
відповідають". "Не вернемось, не вернемось, //Не маєм до кого..."), 
поетів-романтиків XIX ст., Шевченка ("Минули літа молодії.//Холодним 
вітром од надії//Уже повіяло..."), О.Олеся ("З ностальгією радість об-
нялась...", чи то пак, "З журбою...") і до Гельдерліна, Кіркерґора, Мос-
кальця та Пашковського... 

Для кожного з нас вона, справді, "цілковито одмінна", притому 
що журба, туга (ностальгія, меланхолія) — одна з провідних тональнос-
тей світової літератури. 

Радість буття, захоплення красою світу, його дивовиж-
ною і неповторною повторюваністю, весняне пробудження у 
природі й душі, щасливі хвилини злагоди з довкіллям, кохан-
ня, дружби, торжества справедливості та багато інших "пози-
тивних емоцій" пов'язуються з мажорною тональністю. її теж 
часом допомагають визначити вже авторські заголовки. 

У того ж Глібова: "Ярмарок (Жарт)", "Веснянка", "Веселий 
переспів на Новий рік", "Квіткове весілля (Алегоричний жарт)". Але-
горичність в останньому з названих творів не скасовує, а навпаки, 
підсилює основну життєлюбну тональність: життя квітів —персоніфікація 
людського: 

"...Тільки й щастя, тільки й жити, 
Покіль буде сонце гріти, — 
Пов'янем колись! 
Як там буде — знає доля, 
А ще покіль наша воля, 
Гуляй, не журись!" 

Отакий гедоністичний настрій — у рік смерті (1893)! І в цьому 
настрої, ба навіть у цих рядках — основна ідея твору "для дітей". Тоб-
то, пафосна квінтесенція художньої ідеї може бути виражена і в "силі" 
(не обов'язково виділеній у тексті) твору. Складніше — коли за 
показними веселощами ховається сміх саркастичний. Як-от у вірші 
С.Тельнюка "Надзвичайно весела пісенька веселого гурона": Ай, ай, 
ай весело! Всі ми під пресом. Так воно треба задля прогреса. 

Цей "веселий" приспів, як і двічі повторений у назві "пісеньки" 
епітет, увиразнюють зумисну, риторико-патетичну природу такого 
сміху-бунту. Недвозначно постає заперечна сила сміху в однойменній 
новелі М.Коцюбинського — "Сміх". Притому, що основна емоційна 

' Літ. Україна.— 1992. — 31 грудня. 

160 



тональність твору — страх, який опановує лібералів перед бунтом го-
лоти. Сміх, що виривається в служниці Варвари поза її волею, стає 
несподіваним кульмінаційним моментом, який по-новому освітлює ат-
мосферу в панському будинку. 

Для ілюстрації різних видів емоційної тональності ми 
більше зупинялися на прикладах, де самі заголовки ніби ма-
ють підказувати переважання певного настрою, і перекона-

лися, що не тільки в поезії, а й у прозі, не тільки у ліриці, а й в 
епосі (а також і в драмі — згадаймо трагікомедію) основна 
настроєва тональність постає з усієї сукупності нюансів і час-
то-густо визначає також художню ідею твору, оскільки ос-
тання залежить не так від інтелектуального змісту, як від його 
емоційної подачі. 

Словесне називання (номінація) почуттів ще не означає, що вони 
"автоматично" присутні у художньому тексті та визначають його тональ-
ність: потрібен образ почуття, а не його назва. 

У вірші О.Олеся "З журбою радість обнялась..." (с. 73 підручника) 
названі в заголовку і в тексті емоційні стани є лише знаками почуттів, 
оскільки вони не переживаються, а осмислюються автором: він розмір-
ковує, медитує з приводу їх єдності та взаємопереплетіння. Образ обіймів 
— відсторонений од автора чи ліричного героя, а рядок "В сльозах, як в 
жемчугах, мій сміх" аж надто красивий для того, щоб бути образом 
конкретного переживання. Вірш є взірцем медитативної лірики, і ця 
розважливість медитації (або ж "думки" як жанру) саме й становить 
основну його тональність. Притому витворюється образ ліричної задуми 
з приводу романтичних обіймів і герцю супротивних почуттів, а не їх 
реального перебігу і переживання в момент народження вірша. 
Розважливим (не плутати з розважальним) є також наведений на с 144 
вірш Віри Вовк "Дзеркало". Його емоційна тональність — лірична заду-
ма і, можливо, певний жаль. А от знамените Шевченкове послання "І 
мертвим, і живим..." поєднує в собі саркастичні, іронічні, гнівні, оповідні, 
благальні інтонації, драматичний і сатиричний пафос, — усе це відбиває 
динаміку зміни емоційної тональності вірша. 

Навіть на основі цих небагатьох прикладів можна пере-
конатися також і в неповторності тонування кожного окремого 
твору, у поєднанні та взаємопереходах різних видів емоційної 
тональності. 

Ми приділяли більше уваги ліриці, оскільки в епосі й драмі 
визначити основні настроєві партії та їх динаміку значно 
легше. 

Художній конфлікт (conflictus — зіткнення) — ще один з 
виразних чинників </>о/шування змісту літературного твору. 
Він виявляється в зіткненні інтересів, поглядів, загостренні 
суперечностей між персонажами, що є внутрішньою пружи- 

б55 
161 



ною їх учинків, розгортання дії, енергетичного зчеплення всієї 
художньої структури. 

Теорію конфлікту системно розробив Гегель. Щоправда, 
він вживав інший термін — "колізія" (collido — зіштовхуюсь). 
На його думку, будь-яка ситуація містить у собі суперечли-
вість, протилежність, і це створює можливість, навіть необ-
хідність дії. Остання полягає в протиборстві, "акціях і реакціях" 
(діях і протидіях) "субстанційних дійових сил". Вичерпавши 
взаємні вимоги, суперечності зливаються в гармонійному ідеалі. 
Таке тлумачення колізії найбільше підходить до класичної драми 
та епосу, а також до сюжетної лірики. 

На межі XIX і XX ст. у драмі та прозі значно послабилося 
суто зовнішнє, подієве втілення конфлікту, натомість більше 
уваги приділяється внутрішнім колізіям персонажів, що не 
мають прямих зіткнень між собою. У трактаті Б.Шоу "Квінт-
есенція ібсенізму" гегелівська концепція колізії як протибор-
ства видозмінюється до розуміння її як дискусії або проблеми. 

У XX ст. теорія конфлікту ще більше ускладнюється: життєві 
суперечності, відтворені у фабулі, здебільшого відходять на задній 
план, а на передньому — діалектика розгортання самого твору, 
суперечності між його формою і змістом, композицією і темою 
(Л.Виготський), між "текстурою" і "структурою" ("нова 
критика"). У теорії амбівалентного, карнавального образу (М.Бах-
тін) протилежності не безвихідні (як у Т.Адорно), не зливаються 
(як у Гегеля), а взаємообертаються на свої антиподи (як у 
стихійній діалектиці фольклору). 

Структуралісти розглядають конфлікт як одну з багатьох 
бінарних опозицій, що їх можна виділяти на всіх рівнях тексту. А 
сюжетне протиборство — частковий вияв конфлікту як опозиції, 
тобто значущого протиставлення будь-яких елементів художнього 
тексту. У цьому широкому розумінні художнього конфлікту його 
можна застосовувати і до лірики, проблема конфлікту в якій досі 
є дискусійною. Надто ж коли йдеться про лірику елегійну, меди-
тативну, ідилічну. 

Чи варто, скажімо, говорити про конфлікт у вірші "Садок виш-
невий коло хати..."? Якщо виходити з позатекстуальних і контекс-
туальних зв'язків цього твору з біографією автора, часом і місцем 
написання — травень 1847 p., каземат III відділу в Петербурзі, — то 
постає конфліктна ситуація: спогад і дійсність. Це підтверджується й 
інтертекстуальними зв'язками з іншими творами циклу "В казематі" 
— "Згадайте, братія моя...", "Мені однаково, чи буду...", "В неволі 
тяжко, хоча й волі...", "Чи ми ще зійдемося знову?..". Вони створюють 
додаткове тло для "Садка...", як і він для них, завдяки чому зростає  

162 



загальна емоційна напруга, що посилює протистояння волі — неволі, 
сну — яви, ідилії — реальності. 

Якщо ж виходити лише з тексту "Садка...", то яскраво вираженої 
конфліктності — як зовнішньої, так і внутрішньої — не знайдемо. От 
хіба лише ця, що її сприймаємо вже з усмішкою: "А мати хоче науча-
ти,//Так соловейко не дає". Хоча, коли вдуматися, то за суто зовніш-
нім протистоянням щебету і повчання може ховатися й глибше проти-
венство природного, біологічного — і виховного, дидактичного. У фіналі 
— їх гармонійне примирення, хоч він і лишається відкритим, незавер-
шеним: "Затихло все, тілько дівчата//Та соловейко не затих".  

Такі категоріальні присуди щодо, здавалося б, ясних і прозорих 
образів цієї перлини нашої лірики можуть викликати і певний душев-
ний спротив, і полемічні заперечення: навіщо шукати конфлікт в ідилії, 
та й узагалі там, де його нема чи де він як змістова категорія огрублює 
художню тканину? Цей спротив і ці заперечення саме й підтверджують 
дискусійність проблеми "конфлікт у ліриці" (надто ж ідилічній). 

Категорію художнього конфлікту пов'язують із катего-
рією пафосу. "Посередником" такого зв'язку виступають ес-
тетичні категорії високого і низького. Конфлікт високого з ви-
соким породжує трагічний пафос; низького з низьким — коміч-
ний; високого з низьким — героїчний; низького з високим — са-
тиричний; естетично значуща відсутність конфлікту — ідилі-
чний пафос. Досить чітка на перший погляд, ця градація більше 
підходить до літератури класицизму, хоча й там, як ми пере-
коналися, наприклад, комічна тональність (а не пафос) могла 
витворюватися взаємодією значно розмаїтіших сил, аніж 
тільки "низьке" і "низьке". 

Виступаючи основним рушієм дії, конфлікт визначає та-
кож головні стадії розвитку сюжету. Певна річ, це стосується 
творів із виразним подієвим началом, а також зображально-ди-
намічних видів мистецтва (театр, кіно, телефільми). 

Очевидною є недоцільність синонімічного вживання 
термінів "конфлікт" і "колізія". Часом під останньою розуміють 
пряме зіткнення сил — характерів і обставин, кількох характерів 
або різних сторін одного характеру. Напевне, логічніше було б із 
конфліктом пов'язувати зовнішньо-подієве зіткнення характерів і 
персонажів; із колізією — ситуацію внутрішніх борінь і 
противенств (наприклад: колізія морального вибору, колізія 
духовної свободи/необхідності тощо). Тоді навіть, у межах одного 
твору співіснуватимуть конфлікт і колізія. 

Так, у романі В.Підмогильного "Місто" зовнішній конфлікт ге-
роя і середовища супроводжується постійними внутрішніми колізіями 
його екзистенційного вибору. 

163 



Формальні чинники художнього змісту 

На другому "полюсі" неподільної, лиш умовно розокрем-

люваної формозмістової єдності — художня форма. Або ж, па-

м'ятаючи перше слово, знак-сигнал, що стоїть за цим понят-

тям, — аспект "як?". 

Особливості організації формозмісту означуємо терміном 

стиль. Це відносно усталена система чинників художньої ви-

ражальності, що притаманна творчості письменника, літера-

турного напряму, навіть цілої культурної епохи. 

Стиль у вужчому розумінні — спосіб побудови основних 

чинників художньої форми окремого твору в її єдності зі зміс-

том, що надає цьому творові цілісності, певного тону, коло-

риту, своєрідності. У такому розумінні поняття стилю багато 

в чому збігається з поняттям мікропоетики (себто, поетики 

окремого твору). Але коли мікропоетика, в нашому тракту-

ванні, більше пов'язується з аналізом, розчленуванням худож-

нього тексту на складники форми і змісту, то стиль — із їх 

синтезом у художнє ціле конкретного твору. 

Традиційно до чинників художньої форми відносять сю-

жет (трактується також як змістовий компонент, про що — 

далі); композицію, предметну деталізацію (вважаємо її склад-

ником композиції) та художню мову. При ближчому розгляді 

виявляється, що ці найпомітніші орієнтири, з одного боку, 

структурно, семантично та функціонально єдині, а з другого 

— надаються до подальшого членування й дослідження на 

різних рівнях: синтаксичному, лексичному, морфологічному, 

фонетичному (коли оперувати мовознавчими категоріями). Або 

ж на рівнях літературознавчої стилістики, фоніки, ритміки, 

метрики, строфіки тощо. Саме тут, особливо ж у дослідженні 

художньої мови, — сфера спільного інтересу обох основних 

філологічних дисциплін. 

164 



Фабула, мотив, сюжет, композиція 

Неоднозначність і плутанина в тлумаченні цих термінів 
та понять спричинена, як і в багатьох подібних випадках, 
різними каналами запозичень, поступовим розширенням сфер 
вживання та переосмисленням відповідно до нових історико-
й теоретико-літературних умов і потреб. 

Аристотель у "Поетиці" основним елементом трагедії називає міф 
(циЭос;). У латинських перекладах це вже fabula — переказ, байка. М.Ґаспаров 
у примітках до цитованого російського перекладу "Поетики" зазна-
чає, що «для Аристотеля "фабула" — не вільно вигаданий сюжет, а саме 
"оповідь" ("сказание"), міф із традиційного фонду трагічних переказів» 
(Аристотель и античная литература. — С.121). Будучи послідовним у 
розмежуванні аристотелівського та наступних тлумачень, варто додати, 
що для грецького мислителя загалом не існувало термінів "фабула" і "сю-
жет". Автор статті "Сюжет" у ЛС-Д стверджує: Аристотель «називав С[ю-
жетом] пригоди міфічних героїв, що їх запозичували драматурги пізніших 
часів; він розрізняв фабулу (міфос) і її живе "словесне вираження"» (С.666). 
Навряд чи й таке перенесення термінів та відповідних понять у минуле є 
виправданим. Не в усьому можна погодитися і з твердженням, що міф 
для Аристотеля — тільки переказ "із традиційного фонду" (М.Ґаспаров). 
Автор "Поетики" вживає ц09о<; у його синкретичній багатозначності — 
слово, переказ, оповідь, причому під "наслідуванням дії" має на увазі, також 
нерозчленовано, як давніші оповіді (де слово і дія неподільні), так і нове 
поєднання (синтез) подій драматургами (див. с 121-132; 140). 

На терені України від греко-візантійської традиції ли-
шилось і жанрове відчуття слова як розповіді. Із приходом ла-
тиномовних поетик з'являється й фабула, позначаючи вже не 
лише основний елемент драми, а й окрему байку. їх писали 
як латиною, так і в перекладі давньоукраїнською мовою (бас-
ня — від баяти, себто оповідати)1. 

Щодо драми вживався також термін "наративна части-
на" —"пояснення винайденої та обдуманої речі шляхом опи-
су обставин, шляхом дегресій*, введення розповіді, поетич-
ної видумки, уподібнень і різних почуттів"2. 

Тим часом у Франції П.Корнель і Н.Буало (XVII ст.) за-
проваджують термін сюжет (sujet від лат. subjektum — пред-
мет), який лише в XIX ст. перемандрує і в Росію. Тут по-
трібне ще одне відгалуження, пов'язане з мандрівними сюже-
тами. 

' Див.: Маслюк В.П. Невідомі байки Митрофана Довгалевського//Рад. 
літературознавство. — 1982. — С. 68-69. 
* Лат. degressio — сходження, спускання. 
2 Довгалевський М. Поетика (Сад поетичний). — К., 1973. —С.176. 

165 



Брати Грімми були не тільки казкарями, а й теоретиками, за-
сновниками так званої міфологічної школи у фольклористиці та літера-
турознавстві, яка остаточно оформилася з виходом у світ їх праці 
"Німецька міфологія" (1835). Методом порівняльного вивчення вони ви-
явили багато подібностей у фольклорі різних народів і пояснили це 
спільністю праміфології. Гіпотеза набула значного поширення в Європі, 
давши, зокрема, поштовх до активного збирання й систематизації ус-
ної народної творчості та порівняльного вивчення її й літератури.  

У 1859 р. німецький філолог Т.Бенфей видав рідною мовою дав-
ньоіндійську "Пантачантру" з ґрунтовним супровідним дослідженням, 
де робив висновок, що більшість казкових сюжетів поширилася по 
світу з Індії. Так виникла теорія міграції сюжетів, згодом підхоплена і 
в Росії (О.Пипін, В.Стасов, В.Міллер, Ф.Буслаєв, О.Веселовський).  

У полеміці між прихильниками міфологічної школи і міграційної 
теорії (її ще називають теорією запозичень, теорією мандрівних сюжетів) 
поступово розмежувалися сфери їх досліджень: перші вивчали пере-
важно генетичні джерела фольклору; другі — його подальше життя. 

Ще один підхід до питання викристалізувався в теорії самозарод-
ження сюжетів, яка виводила схожість фольклорних та середньовічних 
літературних сюжетів з єдності людської психіки та загальних зако-
номірностей еволюції культури. Ґрунтувалася ця теорія на положеннях 
антропологічної школи (А.Ланґ, Е.Б.Тайлор) та порівняльному вивченні 
фольклору (Р.Маретт, Англія; В.Манґардт, Г.Узенер, А.Дітеріх, Німеч-
чина; С.Рейнак, Франція та ін.). 

Нарешті, історико-типологічна теорія, що постала вже в 30-х ро-
ках XX ст. у російському літературознавстві (праці В.М.Жирмуського, 
В.Я.Проппа, Є.М.Мелетинського та ін.) виходила зі спільних закономір-
ностей суспільного розвитку, типології культури, народного побуту і 
творчості (зокрема, з колективної природи та успадкування фольклор-
них традицій). При цьому досліджувалися вже і типологічні подібності 
та зв'язки не лише в сюжетах, а й у жанрах, образах, категоріях часу і 
простору тощо. 

Неважко помітити, що всі ці школи й теорії не взаємо-
виключають, а навпаки — доповнюють одна одну, даючи в 
руки сучасному дослідникові фольклору цілу в'язку методо-
логічних ключів до народнопоетичних скарбниць. Ще 
О.М.Веселовський (1838-1906) вважав теорію самозародження 
сюжетів і міграційну такими, що повинні співпрацювати. На-
магаючись їх "помирити", він у студії "Поетика сюжетів" 
(1897-1906) уводить додатковий термін мотив. Ним учений 
означує найпростіші, на його думку, елементи міфології і казки, 

котрі не надаються до глибшого розщеплення. 
На той час і в природничих науках ще досить упевнено почувалася 

думка, нібито в поділі речовин на дедалі дрібніші частини можна дійти 

166 



межі, за якою розчленування неможливе. І хоч саме на рубіж XIX — XX 
ст. припадає ряд епохальних відкриттів, що згодом перевернуть картину 
світу1, Веселовський на схилі віку не поспішав ними перейматися. 

Які ж ознаки цієї неподільності, "найпростішості" мотиву? 
На думку Веселовського, це "образний одночленний схематизм", 

який можна передати формулою а + Ь. Наприклад, лиха баба ненави-
дить красуню і дає їй небезпечне завдання. Кожна частина формули 
може видозмінюватися. Особливо часто нарощується Ь: завдань може 
бути двоє, троє (чарівна троїна) і більше; на шляху богатиря чигає зустріч, 
але їх може бути й кілька і т.д. Тоді формула розростається: а + bb'b2 і 
т.д., а сукупність мотивів перетворюється на сюжет. І якщо у двох 
казках двох різних народностей зустрічаються подібності багатьох мо-
тивів та їх комбінацій, то чим складніші й нелогічніші ці комбінації, 
тим певніше можна стверджувати: перед нами — випадок запозичення 
сюжету, що склався в однієї народності, іншою2. 

Так обґрунтовувалась теорія запозичень при одночасно-

му визнанні рації і за версією самозародження... лиш не сю-

жетів, а, так би мовити, їх заготовок (чи кліше), названих 

мотивами за аналогією зі схожими явищами в музиці. Власне, 

й сам цей термін теж запозичено з музикознавства з метою 

позначити за його допомогою дальшу неподільність "кліше". 

Але вони — подільні. Як самі "кліше" так і введений на їх 

означення термін. 
1. "Кліше". Ось кілька наведених Веселовським прикладів нібито 

одночленних, неподільних далі елементів "нижчої міфології" і казки: 
сонце хтось викрадає (затемнення), блискавку-вогонь зносить з неба 
птах; у лосося хвіст із перетинкою: його защемили і т.п.; хмари не 
дають дощу, висохла вода у джерелі: ворожі сили закопали їх, трима-
ють вологу ув'язненою і треба побороти ворога; шлюби зі звірями; 
перетворення; лиха баба мордує карасуню, або її хтось викрадає, і її 
доводиться відбирати силою чи кмітливістю тощо. 

Звичайно, якщо ці "кліше" вилучити з контексту "нижчої міфоло-
гії", то вони й справді можуть видатися одночленно схематичними. Але ж 
вони не існують окремо, абстрактно, а якраз у вигляді цілком конкретних, 
скажемо метафорично, "дерев" (ще давніших сюжетів"?), які дослідникові 

' У1898 р. П 'єр і Марія Кюрі виявили існування радіоактивних елементів, 
а в 1903 — встановили незалежність радіоактивного розпаду від зовнішніх 
умов (Нобелівська премія); 1900 р. Макс Планк зробив повідомлення про 
квант дії; 1905 р. з'являється стаття Альберта Ейнштейна До 
електродинаміки рухомих тіл", де викладено основні положення теорії 
відносності. Що ж до філософії, то тут саме посилилися суперечки на 
рівні антиномії інтуїтивізму/позитивізму. 
1 Див.: Веселовський А.Н. Историческая поэтика. — М., 1989. —С.301-
302. 

167 



треба "спиляти", обробити до стадії "заготовок", абстрагувавшись від їх 
попередньої форми (чи то була пальма, чи бук) для вираження "нароста-
ючого ідеального змісту". Та навіть і в такому абстрагованому вигляді 
вони мають різний "запах", "міцність", "питому вагу"... Скажімо, одна 
справа мотив викрадення сонця — у сонцепоклонців, інша — у племені 
догонів, які виводять своє походження із планетної системи зірки Сіріус, 
ще інша — у народів Півночі чи у місяцепоклонців. Те ж саме — й щодо 
інших "одночленів": лососів хвіст обертається куцим заячим, а спільне в 
них — тільки спроба казкового пояснення, чому так сталося. Але казкового 
вже для нас, а не для носіїв "нижчої міфології", які творили колективну і 
для них цілком реальну картину світу, не підозрюючи, що вона водночас 
є і художньою. На їхньому "мисленному древі" ще все існувало в неусві-
домленій синкретичній єдності: мистецтво, філософія, релігія, наука. А от 
нам, очевидно, цікаво бачити не тільки незаперечні подібності певних 
"будівельних елементів" новішої ("вищої") міфології, а й неповторність 
"дерев" міфології "нижчої". 

Для унаочнення — ще одна образна аналогія. Наявність своєрід-
них кліше, "будівельних цеглинок" (чи цілих "блоків") у нинішньому 
кінематографі, особливо індійському, латиноамериканському, голлі-
вудському, не викликає жодних сумнівів. Але це аж ніяк не означає, 
що вся попередня художня творчість була заготівлею цих кліше. Одним 
з обов'язкових "блоків" індійського кіно є пісня-танець, але саме вона, 
як видається, чи не найбільше прислужилася його популярності. Бо в 
ній раптом проступає правікова глибина і пластика чаклунського дійства, 
мовно-мелодійної гармонії. 

2. Термін мотив також не є однозначним. Адже він, своєю чер-
гою, теж походить від давніших, глибших мовних шарів. 

Французьке motif постало на основі латинського moveo — рухаю. 
Як відомо, рух є однією з основних категорій і в матеріалізмі (форма 
існування матерії), і в ідеалізмі (діалектика саморозвитку ідеї, за Гегелем, 
але й значно раніше). Тим-то й не дивно, що з поняття руху виросли 
такі, здавалось би, діаметрально протилежні сутності, як мотив і... мо-
тор. І, відповідно, — ланцюгова реакція нових розщеплень, що охоп-
лює, так би мовити, мобільно-рухому сферу життя. У психології мотив 
означає спонуку до дії, а та спонука теж розгалужується на потреби, 
потяги, інстинкти як джерела активності організму; причини, що виз-
начають вибір спрямованості поведінки; емоції, суб'єктивні пережи-
вання (прагнення, бажання) як способи регуляції поведінки суб'єкта.  

А в музиці цей термін (зафіксований 1703 р. словником С.де Брюс-
сара) означає мелодію, наспів, основну побудову, яка витворює харак-
терну частину музичної теми. Звідти його запозичив Й.В.Ґете, вживши 
у своїх творах "Роки навчання Вільгельма Мейстера" та "Про епічну і 
драматичну поезію" (але саме в образному, переносному значенні, близь-
кому до музичного розуміння теми). Наступний етап міграції терміна 
постає з уже відомої нам історії про мандрівні сюжети, завдяки якій ми 
дійшли висновку, що мотивом О.М.Веселовський підважив сюжет із 
не вельми насидженого місця, яке той відвойовував у фабули. 

168 



У французькому літературознавстві фабула через посередниц-
тво того ж таки значення "оповідка", "баєчка" згодом переросла у 
фабльо (від fabel) — жанр короткої віршованої комічної або сатирич-
ної повісті, поширеної у XII — XIV ст., — здебільшого анонімної. 
Головними персонажами грубуватого осміювання (хоч є тут і мо-
ралізаторство) виступають похітливі ченці й попи, чоловіки-рого-
носці, різні недоумки, тупуваті селяни та ін. Згодом сюжети та стилі-
стистичні особливості фабльо (а вони близькі до фарсу — той же корінь 
фа, що і в слові fama — плітка) використовували Лафонтен, Мольєр, 
Бальзак; і взагалі вони вплинули на формування ренесансної новели 
(Дж.Бокаччо, С.Саккетті, Дж.Парабоско). 

Цікаво, що подібні явища спостерігаємо ледь не в усіх європей-
ських літературах: італійські фацецїї П.Браччоліні, англійські фабліо 
Дж.Чосера, німецькі прозові шванки Й.Паулі, Г.Сакса, Й.Вікрама, фа-
цеціїГ.Бебеля, польські фігліки М.Рея, фрашки Я.Кохановського, В.По-
тоцького, українські та російські анонімні прозові й віршовані оповідки 
кінця XVII — першої половини XVIII ст. Що ж до використовуваних у 
них мандрівних фольклорних сюжетів, то є навіть спеціальні каталоги, 
де вони зареєстровані (найвідоміший — каталог Аарне — Томпсона). 
Послуговуючись цим та іншими подібними виданнями, український 
філолог (фольклорист і текстолог) М.Є.Сиваченко у своїх "Студіях над 
гуморесками Степана Руданського" (1979) довів, що і в другій половині 
XIX ст. наш гуморист опрацьовував, крім оригінальних, і мандрівні 
напіванекдотичні оповідки. 

Отже, перед нами — ще одна сторінка жанрово-терміно-

логічних метаморфоз та еволюції. Але, визнавши слушність 

за терміном мандрівні сюжети, маємо визнати ще більшу до-

цільність терміна мандрівні фабули... В історико-літературно-

му плані це досить ґрунтовно мотивується. 

Сюжет трактують то як "концепцію дійсності" (Є.Добін), 

то як "одну з форм композиції" (Л.Тимофєєв), то як "подію 

чи систему подій, покладену в основу" твору і тут-таки, через 

кому) — як спосіб естетичного освоєння й осмислення, ор-

ганізації події..." (ЛС-Д. Курсив наш). Одні стверджують, що 

про сюжет може йти мова тільки стосовно епосу і драми, де є 

яскраво виражена подієвість, інші вважають за можливе до-

стосовувати цей термін і до лірики, вбачаючи її сюжетність у 

зображенні динаміки почуття та думки. Одні включають до 

поняття сюжету лише суто подієве начало, — і в такому разі 

він більше тяжіє до чинників змісту (що, про що); інші долу-

чають сюди й предметно-зображувальну сторону, — і тоді це 

вже й форма. І т.д. 

169 



Подібна ситуація і з фабулою. її тлумачать або як 
відповідник шкільного "змісту" ("Зміст твору такий-то..."), 
або як суто хронологічну послідовність викладених подій; або 
як їх логічну причиново-часову послідовність тощо. Тобто, в 
поняття фабули вкладається прагнення "чистого розуму" логіч-
но виструнчити причинові та хронологічні зв'язки, тоді як, скажі-
мо, психологічна спричиненість також не завше збігається з 
хронологічною, як і причиново-наслідкова (не завжди те, що 
відбувається після цього, чиниться внаслідок цього); часові та 
логічні параметри теж перебувають у різних 
площинах. 

Дехто називає сюжетом лише основні події твору, а всю 
їх сукупність — фабулою; є й цілком протилежний підхід: фа-
була — то ніби конспект сюжету, його схема (цієї позиції 
притримувались О.Потебня, І.Франко, Леся Українка). 

У 20-х роках XX ст. представники російського ОПОЯЗу (общество 
изучения поэтического языка), надаючи важливого значення формі, 
запропонували розглядати фабулу як матеріал (розвиток подій у житті 
персонажів), а сюжет — як форму (порядок і спосіб розповіді про ці 
події). їх наступники-опоненти, прагнучи зберегти розмежування, 
навпаки, співвіднесли з матеріалом сюжет, виходячи з його первинного 
значення як предмета (суб'єкта), а з формою — фабулу. Для цього їм довелося 
вживати поняття фабули саме в тому значенні, в якому їх попередники 
вживали сюжет. їй мовби поверталось і етимологічне значення — оповідь. 

Однак до того сюжет уже встиг "засвітитися" в якісних вимірах 
і "чинив опір" поверненню на вихідні позиції, тобто, майже до рівня 
теми. Цей опір, зокрема, виявився в запровадженні додаткових харак-
теристик: "хронікальні сюжети", "концентричні сюжети", "компози-
ція сюжету" тощо. Зрештою, і далі йшлося про "стадії розгортання" чи 
"компоненти" сюжету (зав'язка і т.д.). Усі ці характеристики робили 
непотрібним вживання фабули. 

Екскурс в історію питання переконує, що з сучасного 
погляду і сюжет, і фабулу можна відносити до чинників як 
форми, так і змісту. Адже суто дослідницький, умовний поділ 
на як і що зникає, якщо перед нами — художній твір. Тобто, 
там уже немає "матеріалу" у вигляді "сировини", а є саме так 
сформований зміст. 

Уявіть собі, що ви — скульптор. Працюєте, наприклад, з грані-
том. Важкий матеріал. Але — "вічний". У лапках, бо і його вічність 
відносна. І заманулось вам спорудити пам'ятник...граніту. Чому? 
Скажімо, тому, що ви раптом побачили в ньому спресовані тисячоліт-
тя, уламок космічного буття, до якого ми звикли й не помічаємо.  

Втілювати цю "ідею творящу" можна по-різному. Наприклад, 
обробити граніт зусібіч або лишити один бік первозданим; надати якоїсь 

170 



правильної геометричної форми або підкреслити асиметрію. А можна 
просто поставити брилу на п'єдестал — і все. Чи й узагалі без п'єдесталу. 
Отак тільки перевезли з кар'єру, вибрали майданчик і поклали: он яке 
диво зернисте, із вкрапленнями мінералів, із грубою фактурою, що 
знала льодовики, потопи, землетруси, що, можливо, сама десь вивергнута 
з пекельних глибин і нагадує... Власне, кожному тут може ввижатися 
щось своє. 

Нам же наразі — те, що навіть у такому необробленому вигляді, 
якщо пам'ятник установлено, то це вже не матеріал, а мистецький твір. 
Хоча до такого його сприймання, можливо, треба було йти через віки 
— од скіфської баби до київської "баби" гігантоманії і далі — до осяг 
нення незглибимості "простих" речей — дерева, каменю, води, трави... 

Суть цієї "притчі" теж можна витлумачувати по-різному. Напри-
клад, з погляду стосунків митця і реципієнта, взаємодії змісту і форми. 
Отже, якщо перед нами художній твір, то компоненти як і що в ньому 
зливаються. Ця формозмістова знахідка, підказана самою мовою, 
допоможе нам ще раз підкреслити умовність поділу на форму і зміст. А 
відтак зупинитися на визнанні потреби суто робочого розподілу семан-
тичних навантажень між обговорюваними термінами та категоріями, 
оскільки їх взаємозамінюваність і синонімічність не є доцільною.  

Підказку знайдемо і в попередніх, критично розгляну-
тих, концепціях. Очевидно, зберігаючи за фабулою її етимо-
логічне значення "оповідь", варто додати до нього ще одну 

узагальнену характеристику, вилучену з попередніх визначень 
— "послідовна". Тобто, послідовна оповідь про події, викладені 
у творі. Причому ця послідовність може бути витримана в  
різних аспектах — логічному, психологічному, хронологічному, 
причиново-наслідковому (і це вже будуть різновиди фабули, які 
або збігатимуться між собою, або ні, або утворюватимуть най 

різноманітніші плетива)... У такому разі є підстави віднести  
фабулу до умовно виділених чинників змісту. її одиницею є 
епізод. Другим її значенням лишається давнє — оповідна час 
тина байки. 

Відтак сюжет — теж суто умовно — можна більше пов'я-
зувати з формою твору. Тобто, з тим, як саме розгортається в 

художньому часопросторі, мистецькому світі твору фабульна 
основа чи основи, як вони взаємопереплітаються чи розхо-
дяться, як певне подієве (оповідне) тло підсвітлює (чи затем-
нює) характери, людину, загалом, "артистичну" ідею, власне 
яким чином саме така форма сюжетної реалізації фабули (фа-
бул) сприяє втіленню саме такого художнього змісту. 

Отже, між сюжетом і фабулою — взаємозалежність і 
співвідносність означника/означуваного. 

171 



Мотив. Незважаючи на неможливість достеменного ви-
значення найдрібнішої мікроодиниці сюжету, поняття мо-
тиву досить ефективно працює у фольклористиці; вдаються 
до нього і літературознавці. 

Ще у 20-х роках було звернуто увагу на те, що схожі 
мотиви є не тільки у фольклорі, а й у писемній літературі, 
особливо в її канонічних жанрах (метаморфози людей і рос-
лин та звірів, містичні явища, присутність потойбічного у 
баладі; різноманітні мандри, поневіряння, щасливі врятуван-
ня в авантюрному романі). Згодом мотиви почали пов'язувати 
з постаттю автора, його художнім світовідчуттям, а також з 
аналізом цілісної структури твору, яка саме завдяки наскрізним 
мотивам і осягалась як цілість, тощо. 

Поняття сюжету не з однаковою ефективністю достосовується до 
різних літературних родів. Одна справа — епос і драма, де сюжет (як і 
фабула), принаймні до XX ст., був одним із головних чинників худож-
ньої структури. Інша справа — лірика (в тім числі прозова), де оповідне 
начало може зводитися нанівець. І саме в цих випадках поняття моти-
ву стає в пригоді. 

У музикознавстві вживається також термін тема — це 
фраза, головний мотив, що є основою музичного твору. Мотив 
у літературознавстві — неосновний, але водночас такий, що 
може проходити через ряд інших творів, навіть різножанро-
вих, і не лише одного автора. Втім, неосновний мотив, набу-
ваючи нових варіацій, може розростатися, переходити вже у 
тему іншого чи кількох творів, взаємопереплітатися з новими 
мотивами, вибудовуючи поліфонічний художній світ. На 
відміну от теми, мотив у літературі має безпосереднє сло-
весне, образне закріплення в тексті; іноді автор і сам на це 
вказує — чи то підкресленими повторами ключового слова, чи 
епіграфом, що, ніби камертон, дає мотивну "ноту". Звичайно, 
в музиці, одному з найідеальніших, найменш опредмечених 
видів мистецтва, зверненому до "внутрішнього зору" слуха-
ча, ступінь його емоційної співучасті, вільного лету фантазії 
може бути значно вищим, аніж у безсюжетній ліриці, де все-
таки постає сказати б, словесне "лібретто" до читацької уяви. 
Та саме завдяки наскрізному мотиву, особливій ритмічній ор-
ганізації, звуковому інструментуванню лірична поезія найбільше 
споріднена з музикою. 

Тим-то грубий літературознавчий "інструментарій" — тема, мо-
тив, сюжет, проблематика — дає змогу лише в найзагальніших рисах 
характеризувати неповторні поетичні тексти. Чи не тому деякі неоко- 

172 



вирні визначення викликають часом гостру реакцію митців. «"Соловей 
— це частина письменницького інструментарію". З виступу одного літе-
ратурознавця», — такий епіграф має вірш І.Драча "Соловей" (див. у зб. 
"Теліжинці", 1985). Без узагальнень літературознавцеві не обійтися, 
інакше довелося б тільки цитувати. Але ж справедливе обурення: так 
обізвати солов'я... Що не кажіть, а мотив — усе ж таки делікатніший, 
витонченіший літературознавчий... гм... "інструмент". 

"Солов'їний" мотив — один із традиційних в українській ліриці (і 
не тільки). Від народної пісні, де соловейко здебільшого лиш називається 
("— Ой не співай, соловей,//Вже на дворі світ як день..."), до авторських 
пісень і романсів: "Соловей" ("Не щебечи, соловейку...") В.Забіли; "Ой у 
садунавишенці..." М.Кропивницького; "Ой полети, соловейку..." Я.Жарка, 
"Чарів ночі" Олександра Олеся, "Соловейкового тьохкання" 
В.Голобородька, де цей мотив набуває вже символічного  звучання. 

Тобто, мотив, як і загалом мистецький образ, може бути 

свіжим, поступово ускладнюватися, набувати нових модуля-

цій, навіть вичерпуватись, аби, перейшовши через негацію і 

скепсис, прориватися до нових поколінь неповторним осяг-

ненням і переживанням повторюваних істин та емоційних 

станів. 

Поняття мотиву в сучасному літературознавстві ще до-

статньо не опрацьоване. Натомість часто вживають образ, сим-

вол; або не розрізняють мотив і тему, відносячи до них, зок-

рема, "вічні" — краса і потворність, добро і зло, правда і кривда 

тощо. Часом виділяють і соціальні, політичні, громадянські мо-

тиви, що по суті теж призводить до їх ототожнення з пробле-

матикою і тематикою творів. Зустрічаються й твердження, 

що для оповідних і драматичних творів, більш насичених дією, 

характерними є сюжетні мотиви. І в цьому теж можна завва-

жити певну рацію, якщо згадаємо вжитий нами у робочому 

порядку термін "кліше" як синонім до мотиву; більше того, 

як видається, саме в таких випадках "сюжетні кліше" чи не 

краще б підходили. Тоді як мотив, з огляду на спорідненість 

із музичним терміном, доцільніше було б достосовувати до ліри-

ки. І насамперед — безсюжетної, без увиразненої тематики, 

проблематики та інших традиційних огрублень у царині 

змісту. 
Мотивнии аналіз творів української лірики може бути досить плідним. 

Візьмімо, наприклад, поему в прозі "Intermezzo" М.Коцюбинського і ранню 
лірику його земляка П.Тичини: знайдемо тут образи і колосистої ниви, і 
співучої арфи (навіть із спільним епітетом — голосна). А головне — настрій 
пробудження по спілкуванні з природою: інтермеццо оркестру 
Коцюбинського дало поштовх до увертюри Тичининих "Сонячних  

173 



кларнетів". Притому поштовх до розкриття мотиву саме музичної 
"наструненості" душі, яка й вихлюпнулася в синтезі слова і музики, 
мелодійності фрази — чи не найбільшому спалахові юного генія. 
"Тичина, може, єдиний на світі поет, що вміє максимально 
дематеріалізувати вещество слова, розчиняючи його в гарячім плині музи-
ки", — захоплювався у згадуваних на с.45 "Думках про мистецтво" Є.Ма-
ланюк. Він вважав душею мистецтва рух-ритм-музику (первісність твор-
чу), яка одухотворює матеріал (первісність косну) і обертає її у твір. 
Оскільки ж поезія має справу з масивнішим, ніж музика, матеріалом — 
словом, то завдання його гармонізації є одним із найбільш творчих, мис-
тецьких завдань. 

Або "калинові"мотиви — од фольклорних до, скажімо, Калинцевих 
— "зі шляхетного родоводу//з гербом// де на щиті блакиту//осінній лис-
ток калини", — і до найрізноманітніших епігонських зловживань. Або 
мотив сосни у В.Стуса — місткий, одухотворений, що вбирає в себе і 
конкретні реалії пейзажу, і вертикаль філософського думання, і спробу 
осягнути срібно-морозяне потойбіччя, прекрасні й холодні в своєму іскри-
стому мерехтінні "засвіти", куди не сягають людська кривда і ницість. 

Або взагалі натурфілософські чи будь-які інші мотиви у ліриці. Як 
бачимо, поміж мотивом і темою, з одного боку, та мотивом і образом (у 
найзагальнішому розумінні), з другого, немає чітко визначених меж. 
Очевидно, це їх спільне поле з певними взаємонакладаннями. 

Зате різницю між мотивом і фабулою та сюжетом тепер 
усвідомлено чіткіше, що дає змогу розглянути стадії розгор-
тання (або чинники, компоненти) сюжету. Останній трактує-
мо як розгортання подієвої (міфічної, фабульної, оповідної) 
основи у художньому часопросторі насамперед епічних і дра-
матичних творів; а також і ліричних з урахуванням їх індиві-
дуальних особливостей. 

Як уже зазначалося в розмові про художній конфлікт, 
він, будучи основою і рушієм дії, визначає й основні стадії 
розгортання сюжету (саме ті, що є найбільш динамічними, — 
зав'язку, кульмінацію, розв 'язку). Крім того, до чинників сюже-
ту tf/дносять також розвиток дії, перипетії, ретардацію (або 
спад дії), експозицію, пролог та епілог, передісторію та післяіс-
торію. В застосуванні двох останніх пар термінів до майже 
ідентичних понять вбачаємо ту ж таки причину: різні в часі 
та просторі шляхи запозичень (про-лог та епі-лог — у букваль-
ному перекладі з грецької — перед-слово та після-слово; а пе-
ред- та післяісторія — це кальки з німецьких Vorgeschichte та 
Nachgeschichte). З'явившись у нашому вжитку, ці терміни по-
ступово охоплювали різні об'єкти, намагаючись розподібни-
тися: переднє слово, передмову до якогось твору може написа-
ти     інша    людина,     так    само,     як    і     післяслово, 

174 



післямову (хоч може і сам автор*, але значно рідше); 
тоді як пролог та епілог —прерогатива власне автора. До 
того ж, автор навіть виділяє їх, вдаючись або до самих цих 
термінів, або до формул типу "замість пролога", 
"замість епілога", ніби підкреслюючи цим їх певну 
нестандартність. 

У канонічному ж варіанті пролог та епілог увіходять до 
художнього цілого, тяжіють до злиття з сюжетом, стаючи, 
власне, його елементами, хоч нерідко й віддаленими в часі 
(іноді навіть кажуть, що то — ніби елементи "іншого" сю-
жету, який передує сюжетові даного твору або продовжує 
його; хоч це, звичайно, не зовсім так, оскільки, все, що є в 
межах даного твору, належить йому, а "інший" сюжет з'яв-
ляється тоді, коли з'являється інший твір, хай це будуть 
навіть "Нові пригоди..." чи "Слідами..." чи "Через стільки-
то років...", чи "Розповіді про неспокій немає кінця" і т.п.). 
Ще істотнішою, ніж поєднання з сюжетом, ознакою кла-
сичних пролога та епілога є вихід автора на певні узагаль-
нення (надто ж в епілозі, який у такому разі в чомусь нагадує 
"мораль" байки): обговорення етичних, естетичних, філо-
софських проблем зображуваного, певне резонерство тощо. 
У драматичних творах такі підсумки, вибачення перед гля-
дачами, подяки, повчання тощо перебирають на себе пер-
сонажі, а на кону — актори. 1 хоча цей засіб нібито й за-
старів (не тільки в античному, а й у мольєрівському, шекспі-
рівському, Брехтовому варіантах), але його сучасні модифі-
кації, наприклад, іронічні, гротескові, можуть давати несподі-
ваний і успішний ефект. Так само, як і модернізація анти-
чного хору, який у завершальному епізоді (ексоді) п'єси ви-
конував функцію епілога. 

Отже, на відміну од перед- та післяслова (-мови), пролог і 
епілог ще зберігають художність твору. Можна знайти і певний 
"вододіл." між прологом та епілогом, з одного боку, і перед- та 
післяісторією, — з другого. Слово (логос) — поняття ширше, 
ніж історія. Тож друга пара термінів має позначати насам-
перед історії (перед- та чи після-), не включені до основної 

* У таких випадках авторська перед- чи післямова відрізняються від пролога 
чи епілога тим, що не мають прямого зв'язку, не є "передпочатком" чи 
"післядовершенням" (продовженням) дії твору. Хоча, будучи структурно 
відокремленими, вони часто пов 'язані з твором єдиним задумом, виконують 
роль позафабульного коментаря тощо. 

175 



частини твору. А перша пара — усе, про що йшлося вище 
(включно з історіями). Хоча, звичайно, вододіл цей — вельми 
ненадійний, тож і "перехлюпують" у кожному конкретному 

випадку "води" одного боку в інше річище і навпаки. Є, що-
правда, й суто формальна ознака: обидві "історії" здебільшого 
не виділяються заголовками, тоді як пролог і епілог, а також 
поділ на розділи, частини тощо, входять до авторського члену-
вання тексту в його традиційному варіанті. 

Однак і це часом не рятує від термінологічних різночи-

тань: передісторію та післяісторію іноді називають ще експо-
зицією та постпозицією. Це видається неправомірним, оскіль-
ки перед- та післяісторія можуть бути стільки завгодно віддалені 
в часі й просторі від безпосередніх подій твору, а екс- і пост-
— ближчі "перед" і "після". Та й "історія" і "позиція" — 
дещо різні речі, що видно і без заглиблення в етимологію. 

Таким чином, у цих взаємоз'ясуваннях "стосунків", не 
даючи остаточних визначень, які були б суб'єктивними і не 
універсальними для всіх літературних родів і жанрів, ми все ж 
таки окреслили ті дефініції й поняття, що характеризують 
початок і завершення твору. В тих, звичайно, випадках, якщо 
вони там є. 

Найчастіше це буває у творах великих та середніх форм: досить 
розгорнути романи й повісті Квітки-Основ'яненка, Нечуя-Левицького, 
Гоголя, Панаса Мирного, інших наших та зарубіжних класиків (пере-
важно все ж таки до XX ст.), — і переконаємося, що всі ці сюжетно-
композиційні (тут теж важко провести вододіл) елементи там є. Звичай-
но, не обов'язково всі — в одному творі. Що ж до текстів, ближчих до 
нас у часі, то тут нерідко названих елементів або зовсім нема, або їх 
неможливо вичленувати в "чистому" вигляді. 

Візьмімо, наприклад, історичні романи Володимира Гжицького 
"Опришки" та "Кармалюк". У першому суто текстуально виділено перед-
історію (стисла загальна характеристика місця і часу дії), а завершення 
твору (помста за вбивство Довбуша) не є ні післяісторією, ні епілогом, а 
можливо, швидше постпозицією: Фока, котрий після помсти хотів був 
накласти на себе руки, згадує, що без універсалів, які він пише, його 
побратимам буде тяжко, і повертається в табір опришків. Себто, бо-
ротьба триватиме. Другий роман починається одразу з репліки персона-
жа, яка вводить читача в атмосферу зображуваного навально, без жод-
них преамбул; зате фінал більше нагадує канонізований епілог: смерть 
героя і безсмертя його справи. Хоча загалом прочитання обох романів 
викликає значно ширші й різноаспектніші узагальнення. Але в даному 
разі важливо підкреслити, що навіть один і той самий письменник у 
двох творах спільної теми не дотримується канонічних схем. 

У романі В.Підмогильного "Місто" традиційних зачинів і завершень 
зовсім немає. Натомість автор вдається до двох епіграфів — із Талмуду 

176 



та А.Франса. Вони слугують своєрідним філософським камертоном, 
що надає глибинної екзистенційної значущості подальшій оповіді, фабула 
якої, зрештою, не є наскрізь оригінальною і, за певного спрощення, 
може бути зведена до "мандрівних" літературних фабул про "підкорен-
ня" провінціалом столиці (якщо Парижа — то це твори Мопассана, 
Бальзака, Дюма...). 

Власне з такої експозиції — наближення трьох односельців паро-
плавом до Києва — й починається роман. 

Expositio — виклад, опис, пояснення ("екс" означає "ко-
лишній"). Звідси й відштовхуємось у визначенні експозиції як 
сюжетно-композиційного елемента твору, де пояснюється "ко-
лишня позиція", себто становище, що передує безпосеред-
ньому початкові дії. В експозиції читач знайомиться, як пра-
вило, з головним персонажем чи персонажами, можливо, їх 
життєвими прагненнями, планами тощо. Таке розуміння екс-
позиції і дає певні підстави для її ототожнення з передісторією, 
однак в останній, як уже зазначалося, може йтися про віддалені 
події, тоді як експозиція — це, так би мовити, розташування 
"військ" безпосередньо перед "боєм" (справді цей термін 
вживають і військові). 

Розрізняють пряму експозицію, розташовану на початку твору; зво-
ротну (наприкінці) та затриману, що йде після зав'язки чи й далі. За-
триману експозицію спостерігаємо в "Конотопській відьмі" Г.Квітки-
Основ'яненка: спочатку автор інтригує читача повідомленням про лихо, 
яке спіткало сотника Забрьоху, описує його поведінку, а вже потім:  

"Яке ж то там йому лихо зіклалося й від чого така журба його 
узяла? Але! Тривайте лишень, я вам усе розкажу: і відкіля він так пізно 
приїхав, і зачим не дали йому добре й виспатись. Ось кете лишень 
кабаки, в кого міцніша, та й слухайте. 

Пан сотник Уласович був чесного і важного роду". І т.д. 
До зворотної експозиції чи не найчастіше вдаються автори детек-

тивів: спочатку розгортається напружений сюжет, і лиш наприкінці, 
коли злочин розкрито, відбувається і розкриття первісних замірів, си-
туацій, умов життя персонажів тощо. 

Зав'язка — вихідна стадія сюжету, де відбувається подія, 
що зачинає розвиток дії, конфлікту. Здебільшого буває на початку 

твору, але іноді, як і експозиція, пересувається далі. 
Знову згадаймо Стефаникову "Новину", що взагалі починається з 

розв'язки. 
Розвиток дії іноді називають ще перипетіями, хоч між 

цими термінами теж варто провести розмежування, ґрунто-
ване на первинних значеннях. Можна сказати, що розвиток 
дії саме й відбувається, зокрема, через перипетії (пєріпєтєш -
несподівана подія, раптовий перелом). 

177 



Аристотель, який застосував цей термін до трагедії, визначав пе-
рипетію (злам) як вірогідну або необхідну переміну дії на свою проти-
лежність. "Так, в "Едіпі" [вісник], що прийшов оголосити, хто він* 
був, і тим порадувати його й позбавити страху перед матір'ю, [насправді] 
досягає [лише] протилежного; так і в "Лінкеї" одного ведуть на смерть, 
а інший, Данай, іде за ним, щоб убити його, але в [ході] подій стається 
так, що останній загинув, а перший урятувався" ("Поетика", р.ХІ).  

Звідси видно, що перипетії частіше зустрічаються у дра-

матичних сюжетах, у динамічних жанрах епосу (напр., аван-
тюрний роман, новела, пригодницька повість), де яскраво ви-
ражена інтриґа ('франц. intrigue від лат. intrico — заплутую). 
Інтрига надає сюжетові заплутаності, це складне й напружене 
сплетіння дій персонажів, що прагнутъ сягнути своєї мети 
через приховування намірів за допомогою різних хитрих ви-

крутасів. 
Із плином часу література стала менше уваги приділяти 

дії випадку в долі людей, і, навпаки, досліджувати закономір-
ності (надто ж у реалізмі XIX ст.), а показуючи зовнішньо-
подієву сторону сюжету, більше занурюватись у психологічне 
мотивування, внутрішню дію. Внаслідок цього перипетії та 

інтриги дещо втрачають на своєму естетичному і катарсисно-
му впливі. У сучасній літературі розвиток дії частіше відбу-
вається через різноманітні ситуації, на означення яких теж 
вдаються до терміна "перипетії" (але вже не в зламному, а в 
буденнішому розумінні); через стосунки персонажів, спалахи 
й затухання конфліктів (зовнішніх) і колізій (внутрішніх), по-

ступове чи раптове їх загострення та взаємопереплетення. При 
цьому чимдалі яскравіше окреслюються характери (особливо 
у реалістичному творі), психологічні, фізіологічні, соціальні та 
інші спонуки, що рухають дію. 

Саме завдяки розвитку дії сюжет проявляється в тій іпостасі, в 
якій його трактував Григір Тютюнник: "...простеження руху душі героя 
на якомусь короткому чи довгому відрізку його життя"1. 

У своїй художній практиці Гр.Тютюнник майстерно втілював цей 
погляд на сюжет: і в новелістиці, і в повістях за зовнішніми перипетіями 
постає напружена робота душі не тільки персонажів, а й самого автора. 
Тим паче, що в багатьох випадках вони несуть у собі чимало авторських 
рис — біографічних, психологічних, світоглядних. Як, наприклад, 
Микола Порубай, головний герой однієї з останніх повістей — "День мій 
суботній". Вдавшися до нехитрого сюжетного ходу — показу одного дня в 

* Тобто, Едіп. Тут мається на увазі те, що царю Едіпові стає відомо: він 
мимоволі вбив свого батька і став чоловіком матері. 

' Ранок. - 1981. — №12. - С.9. 

178 



житті персонажа — автор на тлі насиченої фабули простежує рух душі 
героя, людини нелегкої долі, гордої й скептичної, а водночас чулої і враз-
ливої. Тож і розвиток дії тут, плинучи двома річищами — внутрішньо-
психологічним і зовнішньо-подієвим, — "працює" в загальному сюжеті (а 
його також поділяють на "внутрішній" і "зовнішній") саме остільки, оскіль-
ки допомагає розкривати — як ретроспективно, через оповідь-спогад, так 
і в часі теперішньому, "суботньому") — психологію маргінала, тобто вихідця 
з села, що відбився од рідного берега, але й не може пристати до 
міського життя. 

Тим-то й кульмінація в цьому творі не є канонічною. 
Кульмінація (culmen — вершина) — найвище напруження 

в розвитку сюжетної дії, коли художній конфлікт сягає най-

більшого загострення, а внутрішні якості персонажів виявля-
ються найвиразніше. 

У повісті "День мій суботній" такого одномоментного "найви-
щого напруження", можна сказати, нема. Є, щоправда, суто зовнішній 
момент поквитання героя з кербудом за колишнє приниження. Але до 
цього моменту нема ніякого поступового нагнітання подій по висхід-
ній лінії. Бо, стежачи за "внутрішнім сюжетом" руху душі героя, ми, як 
і він, були впевнені, що рано чи пізно таке поквитання настане, але 
воно не дасть полегкості: адже хабарник-кербуд — лише Гвинтик у 
системі подвійних цінностей, що принижує людину совісну, розумну, 
роботящу і вивищує хама, хапугу, лицеміра. 

Тому психологічною, внутрішньою кульмінацією можна було б 
назвати Миколине рішення не триматися за місто, а йти вчителювати 
на село, але це рішення теж не є одномоментним актом, а "розлите" в 
усій повісті — від згадки про те, що Микола "підтримує форму", 
читаючи відповідну літературу, до буквально останньої фрази, зверненої 
до сонця: "Але ж ти однакове всюди". Водночас ця фраза є й психо-
логічною розв'язкою сюжету. 

Розв'язка — остання стадія розвитку основного конфлікту 

твору. На відміну від постпозиції, епілога чи кінцівки, які ма-

ють уже опосередкований стосунок до сюжету, розв 'язка його 

завершує. 
Терміном кінцівка позначають фінальний елемент літературного твору 

або його частини. В епічному творі це можуть бути сентенція, пейзаж 
тощо; у драматичному — репліка "під завісу" в фіналі акту чи всієї п 'ecu. 
У ліриці — завершальна, переважно афористична фраза твору. Це може 
бути один віршовий рядок, як, наприклад, "Пароплав, часом, не тоне?" 
(І.Світличний, "У епоху Реставрації"). Не маючи, здавалося б, жодного 
зв'язку з попереднім текстом, цей рядок ніби формулює основний сенс 
підтексту. Не даремно ж твір мав підзаголовок "Варіації на тему Беранже", 
хоч недвозначно натякав на порядки епохи новітньої "Реставрації" — 
відновлення автократичного режиму після нетривалої "відлиги" кінця 
50-х — початку 60-х років XX ст. 

Кінцівку вірша можуть становити й два рядки, як-от у Станіслава 
Чернілевського: 

179 



Та Прометей тоді став Прометеем, 
Коли стоїчно витримав орла. 

Цей вірш без назви (за першим рядком - "Триматися! Назло 
продажним суддям") написано саме в "епоху Реставрації", а своєрід-
ним епіграфом до нього стали наведені автором слова з журналу до-
питів Шевченка: "...его показания нисколько не объясняют дела . Афо-
ристична кінцівка перекидала асоціативний місток від міфологічної 
давнини до сучасних реалій і ніби підсумовувала алюзію (натяк). 

Певна річ, прикінцевий афоризм може вкладатися і в три рядки, 
особливо у сонетах. Як у того ж І.Світличного майже в усьому циклі 
"Камерних мотивів": 

І не топчи багно в болото. 
Жалій суддю свого достоту, 
Як ми жаліємо повій. 

("Жалісний сонет') 
Завершальних рядків може бути й більше, але в міру зростання їх 

кількості афористичність стає розмитішою. До кінцівок часом відносять і 
фінальне повчання у байці, проте якщо з цим і погоджуватися, то хіба 
тільки маючи на оці ті випадки, коли таке повчання відбігає од каноніч-
ної "моралі", спеціально виділеної в тексті. Наприклад, у Щуці Л 
Глібова- "Послухали Лисичку//І Щуку кинули у річку". Тут немає прямого 
морально-дидактичного присуду, хоч він і випливає з усього контексту І 
в такому разі кінцівка своєю афористичністю формулює непрямо 
висловлену "мораль", сконденсувавши її до щільності народної  
приказки. .        . „ „    . 

Кінцівка - це і дотепний висновок в епіграмі чи жартівливій епіта-
фії" що фактично теж є епіграмою (див. "низку епітафій" В.Симоненка 
"Мандрівка по цвинтарю"), а також у шаржі, дружньому посланні паради 
тощо (див., наприклад твори цих жанрів у В.Еллана-Блакитного, Ю.Івакіна, 
О Жолдака та ін.). Нарешті, своєрідним видом кінцівки можна вважати 
рефрен (від франц. refrain) — періодично повторювані в тексті слова чи 
фрази Рефрен є невід'ємним компонентом таких твердих (канонізованих) 
строфожанровихформ, як рондо, рондель, тріолет, старофранцузька балада 
та ін Дуже часто рефрен зустрічається у Беранже (див. переклади І.Світлич-
ного) ■ з українських письменників - у В.Самійленка, особливо в його 
сатиричних творах. Ось дві чи не найдошкульніші строфи з його вірша 
"Щасливий край" ("Ельдорадо"): 

Там письменникам за працю 
Сам уряд складає дяку І з 
тріумфом їх провадить — В 
Сибіряку, в Сибіряку. 

Там говорять по-французьки 
Не то значні, а й лакеї А 
пани всі мови знають, — 
Крім своєї, крім своєї. 

Розглянувши основні види кінцівок у ліриці, ми окреслили і їх 

відмінність від розв 'язки як такої. 

У сучасній літературі досить звичним і нормальним ста-
ло недотримання класичних канонів побудови сюжету: роз- 

180 



виток дії в її зовнішньому вияві незрідка "програє" внутріш-
ньо-психологічному, кульмінація не завжди сягає якогось 
одного, спільного "піка", роблячи "графік" розгортання на-
пруги схожим на якусь синусоїду чи кардіограму; а розв 'язка 
в цьому графіку може взаємопереплітатися і з кульмінацією, і 
з кінцівкою. 

Історично змінним виявляється і сам тип розв'язки, залежно від 
способів розв'язання основного конфлікту твору. Відповідно це позна-
чається й на читацькому сприйнятті розв'язки. Примирення чи обо-
пільний крах конфліктних сторін, що дає змогу читачеві піднестися 
над їх однобічністю, готує катарктичну розв'язку. Перемога однієї сто-
рони, що змушує повірити в її правоту і життєздатність — тенденційна 
розв'язка. Неможливість примирення чи перемоги однієї сторони, яка 
лишає протиборчі сили у взаємній напрузі й виносить конфлікт за межі 
твору (відкритий фінал), змушуючи читача замислитись над можливими 
варіантами подальшого розвитку подій, — проблемна розв'язка. 

Активно застосовуються найрізноманітніші часові зміщен-

ня, сповільнення і пришвидшення, введення кількаярусних 

часових та просторових вимірів, зворотне "відмотування" часу, 

ретардації (retardatio — затримання, зупинка), себто затримки 

чи уповільнення сюжету завдяки введенню позафабульних 

чинників, перенесенню дії в інші художні площини тощо, — і 

все це допомагає творити художні світи в їх неповторності та 

багатогранності. 
Відтак і зведення сюжетів до кількох типів ("хронікальні"/"кон-

центричні"; "доцентрові/"відцентрові") на сьогодні видається певним 
збідненням. Ще Аристотель зазначав, що є оповіді прості (наслідування 
безперервної дії) або сплетені (зі зламами та дізнаваннями*) і застерігав 
щодо різниці: чи трапиться щось після чогось, а чи внаслідок чогось 
("Поетика", р.ІХ). Але в сучасній літературі, особливо в нереалістичних 
її формах, де часом зовнішній сюжет відіграє взагалі незначну роль, 
суб'єктивний погляд митця виявляється і в монтажних чи колажних 
структурах, у найрізноманітніших формах "потоку свідомості" тощо. 

Переходимо до розгляду побудови художнього твору 

загалом — того аспекту, що найбільше відповідає на питання 

"як?". Це — композиція (compositio — складання, поєднання, 

створення; пор.: компонувати) — побудова, взаєморозміщення і 

співвіднесенність усіх чинників художньої форми твору.  

* Видів дізнавання, за Аристотелем, кілька: впізнавання, з'ясування, 
повідомлення, довідання, висновування. Найкраще з них — те, що випливає 
із самих подій. 

181 



До композиції в широкому розумінні входять і фабула та сю-
жет, і позафабульні чинники, і розміщення персонажів, і пред-
метна деталізація, і структурні компоненти художньої мови, і 
варіювання способів оповіді як зміна кутів зору, і співвідне-
сення мовностилістичних рівнів тексту, інтонаційно-синтак-
сичних та метрико-ритмічних одиниць тощо. 

Вживають також синонімічні терміни - архітектоніка і структура. 
Перший має "внутрішню форму", пов'язану з архітектурою (apxirexxovotn - 
будівництво, побудова, будівельне мистецтво). Другий (structura - внутрішня 
будова чогось; взаємозв'язок складників цілого) є базовим терміном 
структуралізму. Це - один із літературознавчих напрямів, що сформувався 
наприкінці 40-х років XX ст. У підручнику вдаємося до деяких його методів 
(аксіоматизація, дисоціація, бінарні опозиції, ієрархізація рівнів структури 
тощо) однак намагаємося поєднати їх з "університетською критикою , 
що була об'єктом полемічних випадів структуралістів1. Це и зумовлює 
потребу розрізнення структури і композиції. 

У традиційному літературознавстві виділяють композицію 
сюжету {зав'язка і т.д.) та позасюжетні елементи (ліричний 
відступ, портрет, пейзаж, інтер 'єр, вставний епізод тощо). Але 
за нашого тлумачення сюжету ліпше говорити про поза-
фабульні елементи, бо крім зовнішньо-подієвого чи описового 
плану зображення існує внутрішньо-психологічний план 
вираження, - це дві іпостасі сюжету (загалом художнього 
світу) які можуть розгортатися паралельно, взаємопереходи-
ти одна в одну, перетинатися і знову розходитися, повертати-
ся і т д Із цього погляду і поняття нарації (ми зустрічали його 
ще в давньоукраїнських поетиках), і поняття дискурсу (все, 
про що мовиться й мовчиться в тексті) є, звичайно, універ-
сальнішими. А водночас і аморфнішими: за ними легко хова-
тися від "університетської" конкретики. Певна річ, мається 
на увазі саме жонглювання термінологією на рівні моди, а не 
глибинне опанування методики структурального, феномено-
логічного, постструктурального,  се міологічно го та інших 

підходів. 
Тим часом недогматичний погляд на класику відкриває одну з 

неперебутніх істин про повернення "на круги своя". Певна річ, і на кола, 
і на спіралі. "...Розгойданий час,//Розчавить, розтрощить, усе рознесе, 

/ /Переінакшить до  нитки усе. / /Переконструює і  перепере. . .  

//І ультрамодерним стане старе!" (І.Драч). Отакий "ліричний відступ не 

своїм голосом... 

'Цив   напр.: Варт Р. Две критики//Избр.работы: Семиотика. Поэтика. 

- м'., 1989. - С.262-268. 

182 

 



Ліричний відступ — це авторське відхилення од викладу 
подій для їх коментування, висловлення якихось загальних 
роздумів, повчань, моралізаторства тощо. 

Хрестоматійний приклад — Шевченкові ліричні відступи в його 
ліро-епічних поемах. Є навіть твердження, що саме ці відступи й роб-
лять поеми ліро-епічними. Це, звичайно, не так, оскільки не лише ав-
торські відхилення, а й сам виклад подій переймає глибоке внутрішнє 
переживання. Образ автора, його присутність відчуваються в усій ху-
дожній тканині цих поем (та й не тільки їх). Крім того, досі, здається, 
більше уваги звертали на відступи, тоді як багато Шевченкових творів 
і починаються авторською мовою, як, наприклад, поема "Катерина": 

Кохайтеся, чорнобриві,      Бо москалі — чужі люде, 
Та не з москалями, Роблять лихо з вами. 

Виходить, ще нема оповіді, а вже є "відступ" од неї? Але ж саме 
тут, в авторському зачині, висловлено дидактичну ідею твору. Так само, 
як у "Гайдамаках" уже напочатку, в своєрідному лірико-медитативно-
му пролозі, звучить чи не найактуальніша для всіх часів і народів дума, 
зафіксована ще Екклезіастом і Гераклітом1, але довічно юна завдяки 
своїй "дитячій" допитливості та "дорослій" шевченківській іронії:  

Все йде, все минає — і краю немає. 
Куди ж воно ділось? відкіля взялось? І 
дурень, і мудрий нічого не знає. 

Отже, під ліричним відступом варто мати на увазі лише 
пряме його значення: саме ліричний (на відміну, скажімо, від 
історичного, географічного чи ще якогось) і саме відступ (від 
основної дії — на відміну од ліричного зачину, кінцівки). 

Є ширше поняття — авторський відступ. Це теж позафа-
бульний чинник композиції в епічному та ліро-епічному творі, а 
часом і в ліричному (чого не можна сказати про ліричний від-
ступ, оскільки ним є увесь ліричний твір). Тут можлива й по-
дальша конкретизація: авторський ліричний відступ, автор-
ський історичний відступ (екскурс), філософський, публіцистич-
ний, статистичний, проблемний тощо. Крім того, відступ може 
бути "неавторським ", вкладеним в уста персонажа, розповіда-
ча; вмонтованим документом, цитатою, цифровими даними, 
таблицею тощо. 

"— Скажу вам: дивують мене ваші хлоп'ячі міркування. Моє по-
коління у ваш вік було серйознішим, було в нього більше святого за 
душею. 

— Ваші думки, Іване Івановичу, безнадійно застаріли. 

Сучасна молодь обожнює розкіш. їй бракує добрих манер, вона не 

визнає авторитетів і не виявляє ніякої поваги до людей старшого віку. Сучасні 

' Див.: Івакін Ю. Нотатки шевченкознавця. — С.282-283. 

183 



діти — справжні тирани. Вони не підводяться з місця, коли старший входить 

до кімнати, зухвало відповідають батькам, займаються пустими балачками в 

товаристві однолітків і тиранять вихователів. С о к р а т .  

Ще не обтерся, не перешумував, у його віці і я гадав собі: геть 
заборони, змайструємо новий світ. З кожним так, новий господар хоче 
нові порядки на господарстві, а старші тремтять: погублять нашу спра-
ву. Одвіку два світи, дві суперечності вносять у життя гармонію, бо-
ротьба протилежностей. Молоде і старе дорівнює молодостарому, в 
кожній епосі дві епохи. Старий досвід і молодий пошук". 

Це — уривок із повісті Юрія Мейгеша "Сьогодні і завжди", що 
має авторське визначення жанрового різновиду — "літературна мозаїка". 
Подієве тло твору проступає крізь внутрішнє сприймання персонажів. 
Наведений діалог, як і вмонтована в нього цитата, а також подальші 
роздуми — зі сприймально-рефлектуючої сфери головного героя. Колеги 
мають "розбирати" його на зборах: знехтував дружину, закохався в чужу. 

Опублікований 1969 р. (тоді й у реальному житті такі збори не 
були дивиною), твір зазнав наскоків офіційної критики, яка вбачала в 
ньому підрив моральних та суспільних підвалин. Передчуваючи це, автор 
подає або у формі "потоку свідомості", або й без видимої мотивації 
цитатні, цифрові та інші підтвердження вагомості й актуальності пору-
шених проблем. Що ж до "мозаїки", то вона твориться, зокрема, за 
допомогою такого формального засобу, як друкарські шрифти: автор-
ський текст, спогади героя, його теперішні роздуми, цитатні вкраплення 
тощо відрізняються й суто візуально. Притому твір не перевантажений 
статистичними чи цитатними відступами, як може здатися з наведеного 
уривка: поряд з інтелектуальним планом тут психологічно переконли-
во розгортається емоційний світ персонажів. 

Отже, при аналізі сучасних текстів можна вести мову 
й про власне-авторський відступ та невласне-авторський 
відступ, — тією мірою, якою невласне-авторським є все, 
вкладене у вуста персонажів чи оповідачів, а також 
цитатний матеріал,  що працює  на творення  нового  

тексту. 
Нарешті, є ще ширше, ніж авторський відступ, 

поняття — авторське слово (мовлення), що в тлумаченні 
різних дослідників набуває різних відтінків — від ототож-
нення з уже розглянутим поняттям образу автора 
(В.Виноградов вважав цей образ мовним) до розщеплення 
його на "голоси" — оповідача і розповідача, персонажів, 
ліричного героя. 

Для нас тут важливо, що авторське слово може включати в 
себе і авторський відступ, і ліричний відступ, і загалом усю 

184 



"партію" автора у поліфонічній структурі художнього тексту. 
Причому, залежно від літературного роду й виду, часу напи-
сання, особистої стильовоїманери, мікропоетики кожного кон-
кретного твору це слово може або спеціально виділятися в 
тексті, або бути розчиненим у всій художній тканині. 

Авторське начало утверджувалося в художній літературі не одразу: від 
імперсональності (безособовості) фольклору — до романтичного "всевідан-
ня" автора-творця й далі, починаючи з XIX ст., до зникнення оповідного 
"я" чи "ми" і творення ілюзії ніким не опосередкованого саморозгортання 
життя, до переважання зображення над викладом, оповіддю. Відповідно й 
авторське слово з анонімного стає "всевідаючим", а далі — відсторонено-
об'єктивованим. Водночас автор-оповідан щораз більше дістає змогу з різних 
часопросторовик та психологічних позицій творити стереоскопічну картину 
завдяки перевтіленню в кожного зі своїх персонажів. 

У XX ст. спостерігаємо, з одного боку, тенденцію до самоусунення 
автора-оповідача (наприклад, розповідь від імені героя у М.Хвильово-
го, Е.Гемінґвея, В.Винниченка), заміну вступних, ознайомлювальних 
та інших ініціативних елементів авторського викладу зверненням до ре-
троспективних картин, що постають у пам'яті персонажів. Ця тенден-
ція до об'єктивації оповіді підтримується також монтажною чи колаж-
ною композицією, яка може складатися зі справжніх або імітованих до-
кументів. Протилежна їй тенденція — звернення до іронічно стилізова-
ної авторської постаті, яка підкреслено ретельно наслідує старовинні 
взірці оповідного етикету (А.Франс, Т.Манн; почасти — В.Дрозд, 
Є.Гуцало, О.Чорногуз). У модерністській літературі ця тенденція поси-
люється: зумисне руйнуючи ілюзію "справжнього життя", автор часто 
на очах у читача компонує фабулу і позафабульні елементи, перебирає 
різні варіанти продовжень, демонструє ("оголює") засоби, за допомо-
гою яких творить нову, підвладну лише йому художню дійсність. 

Отже, крізь призму еволюції авторського начала бачимо 
й рух поглядів на феномен мистецтва, зокрема словесного, та 
роль у ньому автора — від самоприниження й самоусунення, 
продиктованого усвідомленням себе лиш органом Слова, духу, 
ідеї, або ж наслідування життя, природи — до самовивищення 
в ролі всевідаючого і всепроникаючого деміурга, котрий іноді 

може навіть ділитися надміром синтезуючої енергії, відкри-
ваючи завісу над таїною творення. Ліричний відступ — лише 
одна з ланок у цій еволюції. 

Ще одним позафабульним чинником композиції твору є 
вставний епізод {новела, сцена тощо). Прямо не пов'язані з 
основними подіями в їх зовнішньому розвитку, такі вставки, 

завдяки розширенню асоціативного поля, посилюють по-
ліфонічність твору як художнього цілого, увиразнюють його 
ідею, поглиблюють психологічні характеристики тощо. 

185 



Захопивши чужі землі, жуаньжуани брили полоненим чолові 
кам голови обТотуХи їх верблюжими шкірами і лишали у палючій 
пустел? Шкіряні паси зсихалися, завдаючи нелюдських мук: якщо хто 
й виживав то втрачав пам'ять, ставав манкуртом, слухняним, як соба- 
™омб'і. Ка£ один з таких манкуртів убиває свою^атір Наиман- 
AHV ЇЇ хустина перетворюється на птицю: "Згадав, чий ти? Як твоє 
£& ТвШ батько Доненбай! Доненбай! Доненбай!..". У загальному кон 
тексті роману Ч.Айтматова "І понад вік триває день" ця вставна легенда 
Sae кочову роль, ставши алегорією про небезпеку втрати пам яті  
іродової, національної, загальнолюдської (див. також с 96, 207 
підручника^ ^ в іла^ присв я чен ій  осінім рокам життя  
і творчості ЛеТі Українки та праці художника І/Груша над і, портретом 
вводить законспектований Лесиною матір'ю Оленою Пчілкою з вуст 
дочкифрагмент ненаписаного твору. Побудований на матеріал, з дав-
ньоєгиїетської історії, цей твір, подібно до інших, завершених, мав 
порушувати проблеми етнокультурної пам'яті, зокрема и таку, як ни-
щення християнськими священиками-ортодоксами стародавніх   язич- 
НИЦЬ м'тої-оГвїач "Білої віли", усвідомлюючи своє "святотатство", все 
ж таки під^ься "бісівському нашіптуванню" і пробує довершити ~ 
Лесі Уцінки. Таким чином, "позичений" вставний епізод пере-
тюрюється Вжна написану то верлібром, то прозою драматичну версію 
переховування двома дітьми давніх папірусів. Сюди вклинюється ще 
один встаїний епізод - тема Художника і Юди, теж з Лесі Українки 
^осмислювана Бічуєю через візію процесу творчості художника Івана 
Труша Згодом знову виринає продовження з дітьми , папірусом -ЇЇГо 
разуТони переносяться в часопросторі й стають звичайними 
львівськими школярами. Зрештою, авторка зізнається: 

"Розумію вже, чому Ніка Самофракійська зосталася такою, як ., 

'"^"дописувати за когось неможливо, як неможливо дожити чуже  

Це одна з основних, видобутих саме завдяки вставним епізодам і 
навіть логічно сформульованих ідей твору. А друга, несформульована, 
- іїея „евмирушості «папірусів», їх відродження за інших часів та істо- 

^ ^  ^  ^  ^ ^  ^ ^  м і с ц е в і с т ь у  Б у к в а л ь н е  

значення - краєвид (сільський). У мистецтві - відтворення 

краєвиду малярськими, театрально-декоративными, кінемато-

графічними, телевізійними чи - в нашому випадку - словесними 
засобами. Сучасний пейзаж може бути не лише сільським 

чи природним, а й урбаністичним (зображення міст, 
архітектурних комплексів тощо). Незвичність такого 
застосування терміна ще викликає у деяких науковців 
певний спротив, але ми переконалися, що терміни, як і 
"прості" слова, надаються до переосмислень та 
узагальнень. 

186 



Затемнення етимологічної основи слова "пейзаж" зро-
било можливим утворення словосполуки "міський пейзаж". 
У нинішньому розумінні пейзаж — не тільки опис, а й 
візія (сновидна, фантастична) будь-якого незамкненого 
простору. 

"Торох-торох — по печі горох, ще й окраєць хліба". Що воно таке? 
Виявляється — пейзаж. Загадково-метафоричний, одомашнений, опред-
мечений у вигляді конкретно промацуваних, знаних речей; і водночас — 
досить динамічний і, сказати б, "експресіоністський" пейзаж нічного неба, 
по якому розсипалися зорі та місяць. У фольклорі небо, золота діжа сонця, 
що сходить за лісом-пралісом, річка (найчастіше — дунай, як загальна 
назва річки від кореня дьн, звідки — і Дон, і Дніпро, і Дунай, і дно; як і 
реконструйоване ім'я слов'янської богині води — Дана), луг, гора, степ, 
звірі, птахи, а власне — все довкілля, справді, невіддільні од людини. 
Вони не просто її оточують, а живуть з нею спільним ноосферним життям 
(дарма, що нема терміна "ноосфера", зате є геніальне інтуїтивне про-
зріння в суть). Козак клянеться у вірності дівчині — на "біблії" Природи: 
"Не зрубав я у полі тополі,//І не зраджу тебе молодої". 

В основі фольклорних пейзажів — пантеїзм (обожнення природи), 
який "мирно" співіснує" з антропоморфізмом (її олюдиненням). Завдяки 
цьому природні стихії сприймаються як члени єдиної родини, де є батько 
Даждьбог, є молодші боги та богині, і весь цей пантеон — вельми близь-
кий і конкретний, швидкий на сонячну ласку і грізну (грозову) кару. 

У "Слові о полку Ігоревім" усе це ще витворює естетичну 
цілісність, де й пейзажі виступають не як позафабульні елементи, а як 
активні учасники дії. Думка, емоція "чіпляються" за предмети, явища 
видимого світу і лише воєдино з ними витворюють образні, не схоп-
лені логізованими формулами узагальнення. Тим-то й пейзаж: у цій 
світовідчувальній стихії, як і у фольклорі, не постає ще чимось "іншим", 
відокремленим од людини: затемнення сонця відіграє вирішальну роль 
в авторській інтерпретації її долі. 

З плином часу, з відвоюванням у "землі незнаємої" часток просто-
ру, накопиченням здобутків "цивілізації" поволі безпосередній зв'язок із 
природою послаблюється. Відповідно і пейзаж чимдалі більше стає поза-
фабульним елементом композиції, тлом дії, хоч і вельми важливим, надто у 
тих митців, що зберігають якусь екстрасенсорну здатність відчувати біо-
струми довкілля, зливатися з ним і являти в образах. 

В українській літературі ця традиція майже не вигасала: поети-ро-
мантики, Шевченко, Куліш, Франко, Леся Українка, Коцюбинський, Ан-
тонич, Лепкий, Свідзинський, Осьмачка, Малишко, Рильський, Гончар, 
брати Тютюнники, всі шістдесятники, у творчості яких пейзаж, як і в 
малярстві, набуває найрізноманітніших функцій, — романтичної, символіст-
ської, реалістичної, імпресіоністської, експресіоністської, модерністської... 

Пейзаж, особливо в ліриці з відсутнім чи майже відсут-
нім фабульним началом, відіграє значну роль, — як у компо-
нуванні, <^0/шотворенні, так і в розбудові художнього змісту. 

187 



Причому незрідка саме завдяки зображенню пейзажу роз-
гортався своєрідний сюжет - сюжет авторської (чи оповіда-
чевої) думки, переживання, осмислення й осягнення світу, сен-
сув^асТго Снування, місця в ланцюгу земних і космічнюс ме-
таморфоз, у часоплині, у циклічності глобальних повторень і 
неповторності індивідуальної долі, внутрішнього„СВ1ТУ   . 

Природа - це, з одного боку, щось "інше', вщмшне од 
людини це довкілля, в яке вона вдивляється, вчувається, ося-
Гючи пізнаючи його, узгоджуючи його закони з Умовами свого 
існування  3 другого боку - це дзеркало, в якому прагнемо 
збашу^и самих себе. Пригадаймо античний міф про Нарциса 
який закохався у власне віддзеркалення на воді. Вода -
частина природи. Відображення людини в свічаді природи, 
Грене енного в художній текст - складний психологічний 
процес. Тож і поетика такого відображення не стоїть на Гці. 
Адже це не механічне віддзеркалення, а поршняння, 
відчування себе через природу і навпаки. Та ще чогось тре-
тього/ «"промацуваного", неосяжного і, мабуть, найістотні-
шого - краси, вічності, гармонії в їх повсякчасному проти-
стоянні з антиподами. 

Природа - людина - вища сила і гармонія, - оці три іпостасі 
пейзажу надають йому художньої глибини, натурфі-
лософської (тобто, природофілософськоі) наповненості. 

Я, сонцеві життя продавши за 
сто червінців божевілля, 
захоплений поганин завжди, 
поет весняного похмілля. (Б.-
І.Антонич, "Автопортрет") 

 

 *««•» »«■«»». "«■ ■ найрізноманітніших т 

час  цілісного, згармонізованого,  вивищеного над усим. Це і 

188 

Червоні клени й клени срібні, 
над кленами весна і вітер. 
Дочасності красо незглибна, 
невже ж тобою не п'яніти? 



український варіант вживання у християнське світовідчуття — через 
його поєднання з нормальною, природною радістю існування в не 
зіпсованому "цивілізацією" світі. Антонич подає і міські пейзажі, 
але вони, особливо в його пізніших віршах, позначені карбом апо-
каліптичності ("Міста й музи", "Кінець світу", "Концерт з Мерку-
рія", "Мертві авта", "Сурми останнього дня" та ін.). Саме через без-
посередність дитячого злиття з природою він збагнув і згубність відчу-
ження від неї "дорослого" людства. 

"Діти в лісі... Груди ширшають від розгону й вітру. Груди налиті 
криком молодості. Не чути тягару ніг. Немає ніг. Тіло пливе в повітрі, мов 
плесом ріки. Руки накреслюють якісь химерні спіралі. Серце хоче 
вистрибнути з грудей. Кинути своїм дрібним тілом, мов м'ячем об мох... 
Обняти пень з усієї сили... Хай зеленою хмарою листя закриє нас, мов 
пір'ям... І серце тріпочеться ... Дерева кружляють. Довкола, довкола, 
довкола. Махають гіллям, наче руками. Як смішно. Ха, ха, ха... Дерева 
танцюють. Дуб із березою... Квіти підплигують, наче метелики. Червоні, 
рожеві, жовті, білі, блакитні, сині. Завія квіток. Дощ, лист. Зелено, зелено... 
На чуб, на чоло, на очі, на плечі... Зелений дощ. Цяпає за комір. Ні, ні, це 
не падає листя. Це я падаю. Гиц, гиц... Ноги над головою... Земля над 
головою, небо під ногами. Копнути сонце, наче м'яч. Хі, хі, хі... Які дерева 
смішні. Ходять догори верхами. Упасти від землі до хмари. Де втече ліс? 
Усе перегинається. Падаю на плечі. Дерева ходором. Цвіт ходором". 

Динамічний пейзаж із незакінченої повісті Антонича "На друго-
му березі" засвідчує вже прозове звернення поета до психофізіологіч-
них витоків первісної злитості людини і довкілля. Втім, звучить уривок 
і як верлібр чи, принаймні, поетична проза. А ось — у розповні літ і 
снаги, перший вірш із циклу "Вітражі й пейзажі" — "Осінь". 

Дозрівають довгі дні, як ярі яблука, 
лине листя з лип, 
плине воза скрип, коло лісу колом 

ллється вигук зяблика. 

Палиться під захід сонця неба палуба, 
як отара в отаві, 
сизі мряки сиваві, в яслах яру 

ясний ястер ятрить яструба,. 

П'яне піано на піаніні трав 
вітер заграв. 

Спіють дні все менші, нерівні, 
піють по півночі півні 

і 
ості, осокори, 
рій ос і ось 
вже осінь 

і 
о 

осінь 
інь 
нь. 

189 



 літніх розкошей, ™«™« V "»«°™ 

чинниках 
 докладніше про які говоритимемо 

далі 

тоненька ніжка осені мовби просить "копнути    и и перевернути,  

^Г^ГГ      святотатство, але запрошую вас по 

кою Або П|^,о „еречитайп зни., догори, ,яш,яючи, „роте, що 
ЗГОР" ,"а,™ Тй"у такому зворотному розташу^ні р«а«/. і    ^ 
себто у с™"™ніч„о»у -перееипанш" .МІСТ, "ПІШНОГО ТОДИННИК. 

 i г —" А Lr; 

в/траж/ й л^ж,- просвічує сонце, "прабог усіх реліни . Воно л „я 
ппечах оозсміяного і босого хлопчини ("На шляху ), а то з трави 
неГано скочив   "немов сполохане лоша" ("Чарки"), вінчає своїм 
"TOJТанок закоханих ("Шлюб"), його поять у ^«иш пастухи 
СДахи") і миють у ріці дівчата ("Хати"), продають на ярмарку в Горн 

двигати його я мушу конче. 
Щасливіші мертві речі - з усіх Сахар 

190 



найстрашніше палить ласк Твоїх пожар. Ти 
поклав мені на плечі — сонце. 

("Ut in omnibus glorificetur Deus") 

Це вже не те грайливе сонце-м'яч, і не лагідне лемківське "сонце у 
крисані" ("Коляда"), це — "жорстока ціль" космічних перетворень, яким 
підвладна й рідна "зелена зірка". Вірш "Хай у всьому прославиться Бог" 
(так перекладається його латинська назва) відкриває книжку "Велика гар-
монія", опубліковану лише по смерті поета. Тут духовне начало брало 
гору над матеріалістичним, хоч усе ж таки відчувається прагнення згар-
монізувати, примирити в собі любов земну, "поганську" і небесну, хрис-
тиянську, радість існування і смиренність осягнення всеприсутності Бога: 
"...слідів Його долонь//повний цілий всесвіт, повний кожний атом". 

Геніальною інтуїцією він одчував наближення смерті (кілька віршів 
"De morte" — 1932, 1933), яка врешті й скосила його 1937-го. Дати ці, 
страшні для нашого народу, наштовхують на думку про невипадковість 
долі поета. Є щось близьке в цій долі, як і в поетиці, у сприйманні 
світу з геніальним іспанцем Федеріко Ґарсія Лоркою. Вони випадали з 
цього світу з його режимами і хунтами. І світ їх знищив. Фізично. 
Лишилася "Пісня про незнищенність матерії". Залишилися пейзажі, 
краєвиди, дивовижні філософсько-інтуїтивні прозріння в суть буття, 
спостережені й відчуті у видимому світі та його нуртуючих, пульсую-
чих, угадуваних серцем і збагнутих розумом глибинах. 

Через пейзаж:, любов до земного світу вчувається в свою планиду 
Олена Теліга: 

Похмурий ліс у вересневім сні 
Зітхає тяжко. Мов вогнисті птиці, 
Над ним літають зорі навісні, 
А він галуззям хоче відхреститься. 
Тріщить багаття. Полум'ям їдким 
Заслало очі. Чи мене хтось кличе? 
Не бачу. Раптом... де я? Перед ким? 
Чиє це в іскрах і вогні обличчя? 
І хто ж це, хто, що у собі з'єднав 
Всю мужність світу? І невже ж не злочин 
Таємну міць, хмільнішу від вина, 
Мені війнути на уста і очі? 
І чула я: мої дитячі дні 
Тікають швидко, як малі ягнята. 
Злітають вділ, ховаються на дні, 
А я не хочу бігти й доганяти! 
Немов рослина в соняшнім вікні, 
Яка неждано вигнулась стрільчасто, 
Я відчувала стрункість власних ніг 
І гнучкість рук, що хочуть взяти щастя. 
Незнана радість і незнаний сум, 
Не розплиснувшись, — колихнули повінь. 

191 



Не буря ще - її далекий  шум, Ще не 
любов - передчуття любови. Там, за 
лісами, неспокійно спить, В боях 
ранений, мій трагічний Київ, Та біля 
мене не лише блакить — Сліпуче сяйво 
розхиляє вії. Здавалось все: і ліс, і я 
сама, 1 це багаття в заграву злилося. Ти 
мала димний і сосновий смак Моя 
п'ятнадцята прекрасна осінь! 

як І в -Автопортреті 
портретом (і теж більше 
диційніша, тут є і зовшшн,  як у 

Антонина. 

 

 ЇЙ 

- 

 

Я волошка, споконвік волошка, Я 

земну енергію несу... 

Краще вибухати синім цвітом, 
Аніж чорним атомним грибом. 

з о р і с т ь " ,  1 9 6 2   " Д о р о г а  п щ  я в о р а м и  И 9 ,      У  п и с " ,  1 9 6 8 ;  
" С е р п е н ь  д у ш і  м о є !  ,  Н » / 0 )  д F  томість промовляють 
™^™^Zn7p™\*noJ "соком гожі", "Дощ. ^У41 '.6^^ 
сТежинГіобухівська дорога... Тут сиві журавлі й сині криниці, 
луговаj=Te™       у       розкошування її _  р о з л о г е  ш и р я н н я  
^ ^ ^ ^ Т : : ^ Т Р и е З и ш с п , Ю  б у т т я ,  кольорами, запахами, 
багатоман1™'"" І^^СЯ по-різному. У поезії Образ тріади в різних 
віршах ^«РД^ д у

Р
щ ев н о ї  р ів н ова-"Корінь кленовий на стежці моїй...   

- ие втіленн 

192 



ги, гармонійності матеріальних і духовних запорук творчості: "Ожива 
триєдиність: //Крил пташиних і хліба,//І не чорного сонця//На Вкраїні 
коханій, на стежці життя". Ніби доповнюючи відому сентенцію 
М.Рильського про два крила людського щастя, Малишко шукає третій, 
моральний чинник. 

Споглядання природи, її невблаганних і доцільних законів підво-
дить поета до ідеї наближення ночі, чи то кінця видимого світу. І до 
потреби творення новітньої заповіді любові для прийдешніх світанків 
і воскресінь: "Збирайтеся, мудрі, Та порадимось//Бо світ росте на 
однім стеблі,//Наче зерно в горісі" ("Тепер усе ясно..."). Він ще спробує 
чинити логізований опір художньо осягненій діалектиці світових 
метаморфоз: "Атом ми запряжемо в роботу — //Хай працюють скажені 
коні" (1969). Але вся натурфілософська художня тканина останньої 
прижиттєвої збірки відторгає цю декларацію, і вона так і лишається 
поза виданням. 

Малишко солідаризується і з досить популярним тоді "гандистсь-
ким" (чи сковородинським) мотивом у творчості молодих поетів, на 
адресу яких лунало чимало звинувачень за нібито проповідь "непро-
тивлення злу", "толстовства" (а власне — ненасильницького против-
ления злу). Цей мотив розвивався саме через аналогії зі світом приро-
ди, зокрема дерев. Так, у Малишка зустрічаємо написаний 1958 р. вірш 
"Дуб", досить прозоро проектований на образ автора: розчахнутий блис-
кавками дуб прихистив собою молодняк. А 1960 р. з'явився вірш 
М.Вінграновського "Дерева", де були, зокрема, такі рядки: "Коли ви 
снідаєте землею і хмарами//Ось уже скоро двадцять століть,//Я думаю: 
що ви будете Їсти,//Якщо раптом почнеться воднева війна?" (Схожий 
образ завершення бенкету життя постане згодом у Малишковому три-
птиху "Триєдиність"). У вірші І.Драча "Німі братове-дерева" (1965) роз-
гортається ціла низка "науково-художніх" метафор: "Акумулятори жах-
них протуберанців,//Шумливі трести молодого кисню,//Коронні геть-
мани дзвінкого хлорофілу,//Німі братове голосних поетів://У лініях 
долонь зелених ваших//Велика загадка й людської таїни —//В поетів і 
дерев серця беззахисні,//Лише згоряючи, вони слугують сонцю". (Тут 
— і спроба новітнього тлумачення вогнепоклонства, і філософія жер-
товного служіння добру, і чуття незахищеності поетів та потреби ду-
ховного самоспалення тощо). Д.Павличко у "білому" сонеті "Дерева" 
(1967) різко зіштовхує тезу про покірність дерев з антитезою про їхню 
ж гордість. А в синтезі — риторичне запитання: "Чим вигнати з дубів 
тупе мовчання,//Коли воно вже звикло до вогню,//Що душу лісу в 
попіл обертає?" 

Як бачимо, в цьому алегоричному перегуку вже майже не фігурує 
пейзаж як такий, а за допомогою апеляції до його атрибутів ідеться про 
атомну загрозу над світом, про болючу проблему збереження духов-
ності та волелюбності народу, виведення із заціпенілого страху його 
проводирів. В атмосфері розносу "модерністів" та "абстракціоністів" (а 
в Україні до них відносили насамперед М.Вінграновського, І.Драча, 
Ліну Костенко), коли посилилися репресії, ця інакомовна перезва не 
була безпечною. І все ж вона зухвало тривала, нерідко вбираючись у 
шати пейзажу, як-от у "Лісовому сонеті" І.Драча: 

7Я 
193 



Борвій-буран схопив дерева в бран, 
Схопив дерева і затис в покорі, З 
князів дубів зірвав іржаві зорі І щоки 
глоду зчервонив до ран. 

Та заголив березі дівич-стан, Та 
повалив осики твердокорі, І по корі, 
абстрактнім первовзорі, Сопів мороз, 
виконуючи план. 

Звичайно, цей пейзаж - із підтекстом, з алюзією, що легко про 

читується: репресивні заходи. . „ . » , _ .  
Художньо перетворений пейзаж - "інша дійсність , що 

бере участь у розгортанні найрізноманітніших асоціацій, пере-
дачі "неточних", несформульованих емоцій, поглядів, вира-
жень того, що приносить кожне нове мистецьке покоління 
чи творча індивідуальність навіть у "вічні" мотиви і теми. 

Наприклад, тема часоплину, минущості й вічності, що є однією з 
найдраматичніших у світовій літературі. У глібовській "Журбі", що стала 
народною піснею, спочатку йде пейзаж - гора, гай, річенька; вже аж у 
кінцівці: "А молодість не вернеться...". У цитованому вірші Олени Теліги 
"П'ятнадцята осінь" кінцівка теж звучить спогадально-елепино. У ве-
селуна Суданського є вірш "Могила" з романтичним степовим 
пейзажем і якимось містичним прозрінням у двох останніх строфах: 

І димить чорнобиль, Заким 
запалає... [ "Вічную пам'ять" 
Божий птах співає... (1859) 

Шевченків "Заповіт" 

починається змалюванням пейзажу, який волів би бачити поет навіть 

по смерті. Дивовижний, сказати б пейзаж нашої історії, сучасного й 

майбутнього зринає у вірші А.Малишка "Полин" (1968): 

Десь по тобі гривасті коні мчать, 
Десь над тобою лебеді ячать, 
Ханівські стріли свищуть, як овлури, 
Вітри гостюють та важкі буй-тури. 

Радіаційні краплі смерті й зморення 
Всихають люто біля твого кореня, 
Всихає зрада з криками осінніми, І 
виростає рута, що посіяна; А ти стоїш, 
як воїн у завої, Могутній квіте сивини 
земної! 

194 

Де була калина, 
Там нап'ята буда... 
На верху могили 
Чорнобилю груда... 



У міру охоплення нашою літературою міських тем і мотивів не 
такими вже й рідкісними в ній стають і урбаністичні пейзажі (М.Семенко, 
М.Бажан, В.Підмогильний, П.Загребельний, Ю.Мушкетик, А.Дімаров 
та ін.). Можна було б наводити ще дуже багато прикладів із прози, 
надто ж нетрадиційної, де пейзаж також виступає не тлом, а учасником 
дії ("Самотній вовк" В.Дрозда", "Село як метафора" В.Медведя, "Осінь 
для ангела" Є.Пашковського). Але завершальним акордом (хоч і не 
остаточним — тут широке поле для самостійної роботи) хай прозвучить 
інтимізований пейзаж М.Вінграновського: 

Червоний светр, білий сміх я обійняв за плечі. 
Лимонний вітер задмухав понаддніпровий вечір... 
Так це було спочатку: ніч і зойки сойки в плавнях... 

Темнавий вітер, темні губи й темні трави травня. "Про що "цей 
"сюжет"? Звичайно ж, і про кохання, і про природу, аж ніяк не 
"позасюжетну", ба навіть не "позафабульну"; про дивовижну 
злагодженість небес і долу, і ще про щось невимовне, незбагненно-
особисте, непідвладне розщепленню на складники та чинники...  

А тим часом — далі розтинаємо "троянду". Ще один еле-
мент композиції — портрет. Як і пейзаж, цей термін фран-
цузького походження (portrait) і вживається в малярстві, фо-
тографії'та художній літературі. Опис персонажа, його зовніш-
ності — чи то в найзагальніших, чи найдокладніших рисах — 
здебільшого не має самодостатнього значення, а покликаний 
допомагати проникненню в його внутрішній світ, психоло-
гію, душевні порухи, вдачу тощо. Портрет також примандру-
вав до нас із глибини століть, причому що глибше, то більше 
витримується пряма залежність між зовнішньою і внутрішньою 
красою чи потворністю людини. Про це свідчить і семантика 
контрастної пари слів: гарний — поганий. Обоє вживались і 
вживаються на означення як зовнішніх рис, так і внутрішніх 
якостей людини. 

Дівка мила, чорнобрива... русокоса... руда та погана; козак чи 
парубок — майже з тим само набором постійних епітетів. У думі про 
козака Голоту вже більше портретних штрихів, звертається гуморис-
тична увага на одяг ("шапка-бирка — //Зверху дірка" і т.д.); у пісні про 
Довбуша — "Сап'янці червоні з тими бовтичками,//Крисанька рядже-
на ще й з лавками" — етнографічний портрет. 

У "Слові о полку Ігоревім" — перша письмово зафіксована спро-
ба накидати груповий портрет-характеристику: "А мои ти куряни — 
свы с И И К 1 И Ш . . 1  . Літописні портрети князів були ще виразнішими 
і не завжди догідливими в характеристиках. Згодом житійна літера-
тура з її канонізованими портретами. Далі барокова, сентименталіст-
ська, романтична, реалістична традиції, кожна по-своєму, розширю-
вали палітру засобів портретування. Втрачалася пряма залежність між 
портретом зовнішнім і внутрішнім, психологічним, якому приділялося 
чимраз більше уваги. 

195 



Від античної й вертепної маски, яка зображала добро чи 
зло, жадібність чи щедрість, інші вади й чесноти людини в їх 
крайньому вияві й застиглому вигляді, відбувався перехід до 
чимраз глибшого вираження "діалектики душі" через міміку, 
жести, манеру триматися, риси обличчя, вираз очей і т.д. 

Уже в Квітки-Основ'яненка знаходимо досить виразно індивідуалі-
зований портрет, і то не в сентиментальних повістях, де ще великою 
мірою наслідуються фольклорні канони, а в гумористичних творах. Так, 
у "Салдацькому патреті" один за одним подано два портрети, маляра і 
зображеної ним парсуни солдата, яка виявилась чи не головним пер-
сонажем" (і таки ж рушієм сюжету) оповідання. А за ними двома вга-
дується образ ще й невидимого, проте присутнього у мовній парти, 
хитрувато-простакуватого оповідача. 

Іноді портрет малюється від загального до окремого; від 

етнографічного чи етикетного — до психологічного. 
"На цей вигук побігла дівчина через подвір'я, — наче б яка шлях-

тянка На Поділлі єсть спадки тієї давньої гонористої шляхти, що "те 
pozwalam" в сенаті гукала. Тепер вона звелась: і мову свою шляхетську 
забула і віри відцуралась - словом, як там кажуть, та ж свита, та не 
так зшита В своїх звичаях вони задержали: цілувать дівчат в руки 
і деякі слова: "проше", "добрий вечур", "добридзінь", "падам до нуг і 
ще деякі та й годі. Цим тільки вони й відрізняються від подолян-
русинів та ще одежиною: мають жилетки тощо, а жінки зав'язують 
голову в хустку із купром - от трохи так, як київські міщанки; мають 
шляфроки - свого крою одежина, і в спідницях ходять та в черевиках; 
не носять також коралів. Русинки ж там завиваються в намітки, в 
коралях вся краса і багатство, ходять в запасках тощо. Дівчата-русначки 
заплітаються там в дрібниці, і в кожної сорочки з поликами, а 
шляхетські дівчата, чи просто шляхтянки - в дрібниці не заплітаються, 
а в ріжки, і поликів - ні на очі. Отака й то дівчина була, що побігла 
через подвір'я шлею боронити: просто в спідниці, в сорочці з 
виложистим коміром зі шляркою, і заплетена в ріжки, на шиї мала 
низку перл, і боса" (А.Свидницький, "Люборацькі").. 

Ще трохи далі повідомляється, що "Мася, літ мала вже з чотир-
надцять згодом "підслуховуємо" подані через внутрішній монолог 
дівочі думки та мрії, дивимося її очима в дзеркало, Ьачимо, як 
чепуриться, дізнаємося, що гарна й працьовита... Тобто, тут 
етнографічний і етикетний портрети доповнюються психологічним - у 
процесі дії, водночас із ліпленням характеру, зображенням поведінки, 
вікових особливостей тощо. 

Бувають і статичні портрети: спочатку опис зовнішності 
з побіжними "шерлок-холмсівськими" спостереженнями щодо 
характеру, звичок, а вже потім - сюжетне розгортання. 
Залежно від авторської настанови, портрети можуть накида-
тися лаконічними штрихами. 

196 



"По розкішних алеях Братського монастиря, густо обсадженого 
усяким деревом, гуляли студенти з усіх кінців широкого Російського 
царства. Тут можна було побачить типи півночі з жовто-русявим во-
лоссям на голові; можна було побачить широкі шиї й сірі очі велико-
русів, рум'яні лиця українців, навіть орлині очі й носи грузинів, греків, 
сербів і болгар, що приїжджають вчиться до Києва. Після екзаменів усі 
студенти були веселі, всі весело розмовляли, знайомились, жартували. 
Довгі й густі алеї в монастирі аж гули од голосної розмови. Студенти з 
України й Білорусії були цивілізованіші, делікатніші. Вони стояли далеко 
вище од інших, навіть розвитком розуму, і виглядали паничиками й 
європейцями між грубими великоросами. Всі студенти говорили мос-
ковським язиком, і рідко траплялося почути співучу, м'яку розмову 
українську" (І.Нечуй-Левицький, "Хмари"). 

Скупі портретні характеристики тут ніби покликані проілюстру-
вати як наступний авторський коментар, так і думки, висловлені абза-
цом раніше: "Великоруський синод ще попереду, ніж уряд, спостеріг 
ідею русифікації, і для того він велів в академіях мішати українців з 
руськими студентами. Тим-то в Київську академію пруть семінаристів 
з Костроми, Архангельська, з Волги й Сибіру, мішаючи їх з киянами, 
полтавцями, одесцями й іншими і посилаючи українських семінаристів 
до Москви й Петербурга, котрі, одначе, не мають охоти туди їхати".  

Розлогість чи лаконічність портрета залежать і від гене-
рики. У малій прозі рідше зустрінемо докладні описи зовніш-
ності, вбрання персонажів тощо. У драмі подібні функції ви-

конують авторські ремарки та взаємохарактеристики дійових 
осіб; хоча й тут, залежно від художньої вмотивованості, можливі 
ширші описи. 

"МОКІЙ переконливо: 
— Так! Очі, кажу, губи, стан, все українське. Не вірите? Не віри 

те, Улю? Я вам зараз доведу... Не я, а наука, оця книжка, Улю, антро 
пологія вам доведе, що ви справді українка... 

Перегорнувши кілька аркушів, почав вичитувати: 
— Ось: українці здебільшого високого зросту, стрункі... 
(Глянув на Улю). А ви хіба не струнка? Широкі в плечах (ну, це 

про мужчин), довгоногі... (До Улі). Нема гірш, як коротконога жінка! 
(Уля неспокійно подивилась на свої). Ні, у вас українські, Улю... (Зкнижки). 
З дуже пігментованою шкірою, себто смугляві, пишноволосі або куче-
ряві... (Подивився на Улю). А ви не ймете віри. (З книжки). Круглоголо-
ві, довгобразі, високо- та широколобі, темноокі, прямоносі, рот по-
мірний, невеликі вуха... (Подивився на Улю). Як про вас написано... 
УЛЯ розтанула: 

— Що ви кажете? 
А сама непомітно в люстро. 
МОКІЙ 
— Ще не ймете віри? Так ось! Брахікефальності пересічний індекс, 

себто короткоголовість, у поляків 82,1, у росіян — 82,3, в українців — 

197 



83,2, у білорусів - 85,1... (Обміряв Улі голову). У мене, міряв, 83,5, у вас -ЗЗД 

_ український індекс. УЛЯ серйозно. 
— Серйозно? 

-^Науково-серйозно. (З книжки). Разом з тим, що стрункі та 
широкоплечі, вони ще груднисті. Пересічний обсяг в грудях, як на 
довжину тіла - 55,04, у росіян - 55,18, у білорусів... 

УЛЯ 
— А скільки в мене? 
МОКІЙ взявся міряти: 
_ У вас... Гм... (Доторкнувся до грудей). Вибачте... У вас теж 

український індекс... 
УЛЯ вдячно заглянула в книжку: 
— Скажіть, а про родимки тут пишеться? У мене ось родимки на 

шиї... і ще одна є... 

— Не дочитав ще... Прізвище українське, індекси українські, очі, 

рот, стан, все чисто українське. Тепер ви вірите, Улю? 
УЛЯ 
— Вірю. 
МОКІЙ _,     . 
— Отже, дозвольте мені вас українізувати, Улю! 
УЛЯ тихо: 
— Укранізуйте, Моко". 

У комедії "Мина Мазайло" М.Куліш спародіював ситуацію, яка в 

реальній дійсності 20-х років скінчилася досить трагічно. 
"Портрет" - так називається новела видатного майстра цього 

жанру В.Стефаника. Лаконічна і трагічна, як і більшість його виболе-
них творів Стара самотня людина наодинці з портретом доньки-шаніст-
"и, котра теж одна-однісінька, десь далеко, і котрої вже не побачить.  

"Голова його хиталася, як галузка від вітру, - раз по раз без 
упину. Губи все щось жували. Руки дрожали - не хотіли нічого дер- 

С!: Моці нема ні жодної... загрітку ніякого, студінь у кістках. Час 

вже ой  ча-ас! Тіло землев пахне, до землі важить... . 
' Опису самого портрета немає, ми навіть не знаємо, чи то світли 
на чи малюнок. Але в даному разі це й не потрібно (на відміну, напри 
клад, від "Салдацького патрета"), бо головне тут - не зовнішні ефек 
ти а прагнення спочутливо діткнулися душевного стану самотнього 
батька на порозі смерті. У тім числі завдяки його: а не доньки, пор 
третній характеристиці. „„„„„ rv. .  
Майстром новелістичного портрета був Грипр Тютюнник. Ось 
початок його оповідання "Нюра": 

«Снилось, немов террен рву та їм. Уже й спілий немов, а террп-
кий Прроти чого б воно, не чула? - казав жінці Нюра, вузькоплечий і 
сухогрудий чоловік, обличчя якого, здавалося, ніколи не знало ні радості, 
ні гніву, ні печалі, а мало лише один постійний вираз - давньої лякливої 

198 



покори,  наче хтось тупнув  колись  на  Нюру ногою  і  сказав: 
"Не смій!" 

Функції та особливості портрета в ліро-епосі й ліро-драмі 
мало чим одрізняються від тих, що він має в епосі та драмі, 
хоча й позначені більшою суб'єктивованістю. Це особливо 
увиразнюється порівняно з таким епічним жанром, як нарис, 
надто ж документалізований, де відтворюються більш-менш 
сталі зовнішні риси реальної людини чи прототипа. Такий 
портрет іноді називають паспортним. Термін відгонить якоюсь 
режимністю. Тут більше пасував би документалізований пор-
трет, що узгоджувалося б, скажімо, з жанрами документаль-
ної повісті, біографічного роману та ін. 

Оминаємо потоки низькопробної "документалістики" і беремо 
те, що ближче до художньої літератури, — біографічні нариси, літера-
турні портрети (як жанрові різновиди літературно-критичних або й 
напівбелетристичних творів), спогади про письменників їхніх колег, 
знайомих, оточення: це великий масив літератури, де фігурує в най-
різноманітніших виявах, із більшою чи меншою дозою домислу, 
суб'єкти-візму, та все ж документалізований портрет. 

Як ми вже частково спостерегли, у ліриці портрет несе 
на собі чи не найбільше автопсихологічних рис, незрідка по-
єднуючись із пейзажем чи навіть інтер 'єром (наприклад, у твор-
чості Ірини Жиленко). 

Інтер'єр (фр. interieur — внутрішній) — відтворення об-
становки замкненого простору, що оточує персонажів, так чи 
інакше допомагає узмістовнити не лише зображення, а й ви-
раження. 

У тій-таки новелі Стефаника "Портрет" інтер'єр відіграє важливу 
роль: у великому фотелі, що "стояв твердо, як молодий дужий птах", 
батькову увагу приковують лише фортеп'яно та портрет доньки. 

Сумний "інтер'єр" Стусової в'язничної камери: 
Весь обшир мій — чотири на чотири, 
куди не глянь — то мур, куток і ріг. 
Всю душу з'їв цей шлак лілово-сірий, 
Це плетиво заламаних доріг. 

Саме в такому "обширі" міг зродитись узагальнений образ білого 
світу як замкненого простору: "На однакові квадрати//поділили білий 
світ.//Рівне право всім страждати//і один терпіти гніт.//3ле і кату, зле 
і жертві,//а щасливого нема.//Всім судилося померти//за замками сімо-
ма". Як і спогад про далекий, недосяжний, але відкритий колись для 
щастя інтер'єр ("Той спогад: вечір, вітер і печаль..."). 

Не всякий опис є пейзажем чи інтер 'єром, хоч і відтворює 
реалії предметного світу (чи візії та фантоми світу ідей, уяв-
лень, ілюзій тощо), які в своїй сукупності теж вибудовують 
художній твір, себто входять до його композиції. 

199 



Античні риторики рекомендували ораторові, по-перше, 

знайти матеріал (тобто, вибрати предмет, який буде означено 

мовою); по-друге, розмістити (побудувати) цей матеріал; по-

третє, втілити його в такі слова, які вплинуть на слухачів. На 

цій підставі деякі літературознавці (напр., В.Халізєв) виділя-

ють окремим чинником художньої форми предметну зображу-

вальність у найширшому розумінні, відносячи до неї:  

1) позначення вчинків, рухів, поз, жестів, міміки персонажів; 

2) висловлювання дійових осіб, ліричних героїв, оповідачів, діалоги 

{монологи (у т.ч. внутрішні); 3) портретні та психологічні харак 

теристики персонажів; 4) картини природи {пейзажі) та 

предметного речового світу, що становлять тло дії, але часом 

мають і самостійне значення. 

Інші вчені (В.Кожинов, П.Волинський, М.Коцюбин-

ська, Г.Сидоренко) вважають монологи, діалоги, портрети, 

пейзажі, а також оповідь, опис, ліричний відступ, вставний 

епізод і т.д. елементами композиції. Нам теж видається не-

доцільним говорити про якусь виокремлену предметну зоб-
ражувальність та ще й висновувати її з античного розуміння 
матеріалу, предмета. Адже той-таки В.Халізєв співвідно-
сить із поняттям матеріалу і термін сюжет. Крім того, що 
це дуже вже механічне перенесення "первинної" дійсності 
у "вторинну" не відповідає сучасним уявленням про 
художній твір, де ті чи ті художні реалії, деталі й візи 
перебувають у складних взаємопереплетіннях. Та й названі 
чотири основні різновиди предметної зображувальності 
розмежовано не досить послідовно: скажімо, "позначення 
вчинків" треба було б віднести до сюжету, а от "рухів, поз, 
жестів, міміки персонажів" (це теж — із першого пункту) 
цілком підходить і до пункту третього — портретні та пси-
хологічні характеристики персонажів. 

Саме тому ми й пішли за традиційнішим поняттям 

портрет, виділяючи в ньому: а) зовнішній вигляд та його, сказа-

ти б, "мультиплікацію" через жести, міміку і б) "портрет" 

внутрішній, психологічний, що складається з багатьох чинників, 

означуваних і голосом персонажа (внутрішніми монологами), і 

авторськими ремарками, і тим-таки зовнішнім портретом. І все 

це охоплюється поняттям композиції як структурної побудови, 

що включає всі чинники художньої форми. 

200 



Сюди ж, до композиції, можна віднести й ті описи, що не 
є ні пейзажами, ні портретами, ні інтер'єрами і т.д., а все ж 
існують у вигляді, скажімо, художніх деталей, певних побу-
тових реалій тощо. І, навпаки, максимально віддалені од ре-
альної життєвої обстановки, побутових подробиць ірреальні 
картини та візи, за допомогою яких мистецька уява нама-
гається проникнути за межі видимого і даного в безпосередніх 
відчуттях світу. Нині вже нема потреби доводити, що ці ос-
танні є, як мінімум, художньо рівноправними з першими. Як 
і нема потреби в їх фетишизації. 

Поняття художня деталь, за всієї широти його донедавньо-
го вживання, так, здається, й не знайшло остаточного окрес-
лення. З одного боку, його пропонують одрізняти від художньої 
подробиці (хоча французьке detail саме й означає подробиця). З 
другого — визначають через ту ж таки подробицю: характерна, 
значуща подробиця — то вже деталь. А просто подробиця — це 
такий штрих у художньому полотні, який не має самостійного 
значення і особливо не впадає в очі. Приймаючи цей поділ, 
варто зробити цілу низку застережень. 

Перше. Обидва терміни більше застосовні до епосу і драми (як 
традиційно склалося), оскільки в ліриці, скажімо, поняття ключового 
образу, образу-символу, тропа і його різновидів майже перекривають 
потребу в застосуванні ще й понять художня деталь чи художня 
подробиця. 

Друге. Навряд чи і в епосі та драмі можна достеменно визначити, 
де закінчується, наприклад, індивідуально-авторський образ-символ і 
починається художня деталь. Так, толстовський дуб, повз який про-
їздить Андрій Волконський і який став уже хрестоматійним прикладом 
художньої деталі (поряд із чеховською рушницею на стіні, чайкою чи 
скельцем від розбитої пляшки, у якому зблискує місячна ніч), можна 
розглядати і як оречевлену метафору чи символ психологічної депресії 
та наступного відродження зневіреної було людини завдяки закладеній 
у неї природою спразі життя, кохання. 

Третє. Мабуть, недоцільно трактувати "відносну самостійність" 
художньої деталі таким чином, що вона може бути життєздатною і без 
зв'язку з долею, психологією, характеристикою персонажів твору1. Як 
можна розглядати той же "дуб Волконського" без зв'язку з персонажем-
людиною? Тоді це буде інший твір, чи й просто дуб із реальної дійсності. 
У літературі художній нема "якби" письменник написав так-то. Є так, 
як він написав, і не інакше, і це не механічний зліпок з натури, а мис-
лення-почування "натурою". Справді, в іншому творі, та й не навесні, а 

' Таке трактування знаходимо, напр., у Е.Мартинової (Мастацкая дэталь у 
літаратурньїм творы. — Мінск, 1977. — С. 14). 

201 



десь серед літа, якийсь інший дуб міг собі мерехтіти поряд із кленом, 
грабом, чим завгодно, не привертаючи особливої уваги, і тоді це була б 
художня подробиця, поряд з іншими. Але щодо поняття "відносна само-
стійність" художньої деталі то її можна трактувати так, як "відносну 
самостійність" пейзажу, портрета, інтер 'єру, вставного епізоду та інших 
позафабульних чинників композиції, загалом художнього світу. То більше, 
що деталь незрідка і є вирізненням, вияскравленням саме якихось 
фрагментів чи то пейзажу, чи портрета і т.п. 

Четверте. Потребує, як видається, певної корекції і думка про 
те, що "поза контекстом художня деталь мертва і цим одрізняється 
від. тропів, які зберігають свою художність навіть тоді, коли є 
ізольованими" (Мартинова Е. - С17). З одного боку, цим тверджен-
ням дослідниця заперечує своє ж трактування відносної самостійності 
художньої деталі як її життєздатності без зв'язку з персонажами. І в 
цьому запереченні є рація... аж до визначення "мертва". Уявімо якийсь 
викадруваний фрагмент малярського полотна. Його досить цікаво роз-
глядати, досліджувати у його мікрокосмі, не забуваючи при цьому і 
про той макрокосм, до якого він увіходить. Так само — і з художньою 
деталлю, і з тропом літературного твору. Різниця, очевидно, в тому 
між нею і тропом, що деталь може творитися і за допомогою 
нейтральної, неметафоричної мови, але саме завдяки загальному 
контексту набуває метафоричності, тоді як троп — завжди троп (зви-
чайно, у певних часових межах, до стирання переносності). 

Один із прикладів художньої деталі білоруська дослідниця знахо-
дить у новелі В.Стефаника "Діточа пригода". Хлопчик дістає за пазу-
хою в щойно вбитої матері хліб і дає голодній сестричці. Побачивши 
закривавлений рот дівчинки, гадає, що вбито і її, але потім здогадуєть-
ся: "...то хліб замочився в крові в мамині пазусі". 

Деталь, справді, разюча, причому художній ефект незмірно по-
силюється завдяки показу жахіть війни крізь дитяче сприйняття: 

"Ану чекай, я буду йти попри потік з тобов та обмию тебе в такі 
студені воді, то меш ревіти не своїм голосом, а я ще й наб'ю. 

Вже си наїла, то лягай коло мами, а я коло тебе, ти всередині, 
вовк тебе не з'їсть, спи, а я буду ще дивитиси на войну, та й грійси 
коло мене...". 

Навзаєм знаходимо у білоруського прозаїка Василя Бикова низку 
яскравих художніх деталей у повісті "Знак біди": це і обгоріле дерево 
як знамення нещасть, що випали на долю хуторян, і бомба, якої вони 
ніяк не можуть спекатись, і тяжкий для обробітку горб землі, своєрідна 
Голгофа, хрест якої несе на собі головний герой, типологічно спорід-
нений зі Стефаниковими. 

Бачимо, що і в прозових реалістичних творах художня деталь 
здебільшого переростає в символ, — і це може навіть не залежати від 
волі чи творчого задуму автора. Власне, чеховська рушниця саме тоді 
стає художньою деталлю, коли вистрілює. Доти вона була подробицею 
інтер 'єру. Камінний хрест, будучи назвою новели В.Стефаника, "вистрі-
лює" лише наприкінці твору: 

202 



"Аж як усі зупинилися перед хрестом, що Іван його поклав на 
горбі, то він трохи прочуняв і показував старій хрест: 

— Видиш, стара, наш хрестик? Там є відбито і твоє намено. Не 
біси, є і моє, і твоє...". 

Досить реалістична картина. І водночас що тут символізує хрест? 
Долю, тяжку працю, пам'ять про людей, початок їхньої ностальгії... 
Символ завжди багатозначний. 

Автори пізніших модерних текстів, удаючись до реалістичних де-
талей, майже не обходяться без їх символізації; крім того, послугову-
ються такими начебто ірреальними поняттями, як "візія", "сон", "ма-
рево" тощо. Приміром, дім на горі з однойменної повісті Валерія Шев-
чука можна, звичайно, трактувати і в реалістичному ключі, але це буде 
лише побутова частина "айсберга". 

У текстах українських прозаїків початку 90-х років нерідко зустрі-
чаємося зі зниженим, гротесково-пародійним виписуванням не лише 
побутових реалій, а й духовних понять, уявлень. Ідея абсурдності існуван-
ня — чи то виболена, чи й награна — пронизує і художні деталі, одразу 
ж перетворюючи їх на своєрідні "негативи". Як, приміром, ніби аж 
смакування чи розважання такими не вельми естетичними деталями 
портрета, моделями поведінки, як вампіризм ("Вампір" ЮАндрухо-
вича, "Ги-ги-ги" Ю.Винничука). У не вельми світлому, хоч і не зовсім 
"чорному" гуморі Б.Жоддака досить "убивчо" звучить така деталь, як 
скрипуче ліжко в студентському гуртожитку. 

Ліро-епос та ліро-драма теж можуть послуговуватися художньою 
деталлю. Наприклад, у "поемі-баладі" (авторське визначення жанро-
вого різновиду) Ліни Костенко "Скіфська одіссея" такою художньою де-
таллю стає археологічна знахідка, музейний експонат, зачепившись за 
яку, багата творча уява вибудовує справжню одіссею мандрів та загибелі 
безіменного грека часів Геродота на теренах нинішньої України. 
Авторка виявляє чудове знання стародавньої історії та міфології (як 
Греції, так і Скіфії), заземлюючи її в безлічі художніх подробиць, 
освоюючії, скроплюючи легким гумором: 

Не визнають тут Зевса і Паллади. тут 
сповідають люди на Дніпрі високий культ 
астральної тріади — культ Місяця, культ 
Сонця, культ Зорі. 

їм їхній бог біди не заподіє. Богинь нема 
сварливих і гризьких. Бо тут боги — як 
втілення надії, а на Олімпі — пристрастей 
людських. 

Вогонь купальський розвели на вигоні. 
Було там крику, сміху і забав. Санадалії 
поспалювать невигідно, то він роззувся 
босий і стрибав. 

203 



Крізь той вогонь проводили худобу. І 
не стирали попіл з підошов. Хто мав 
яку жалобу чи хворобу, Крізь 
всеочисне полум'я пройшов. 

Дівчата й хлопці греків проводжали. 
Богів прихильних грекам побажали, 
дали в дорогу різних почастунків, 
лящів, тарані і місцевих трунків. Дід 
врізав меду забоцень. Бабуні вдягли 
на греків по вінку цибулі. 

На віддарунок греки всім потрошку -•■ тій 
амулетик, тій боспорську брошку. Тій 
гребінець із дерева кедрового, тій скарабея 
темно-лазурового. Браслет з пружинки. 
Пригорщу кулонів із клешнів краба й 
кримських халцедонів. 

І всі ці коштовності виявляються лиш подробицями. Щоправда, — 
художніми. З погляду літературознавчого, звичайно. А от купальське 
вогнище — вже деталь. І теж художня, чи, білоруським терміном кажу-
чи, мастацька. Ліна Костенко майстерно зосередила довкола цієї деталі 
оповідь про наші дохристиянські вірування та обряди (скіфи тут такі, як 
"троянці" в "Енещі" І.Котляревського; та й деякі переліки художніх 
подробиць, окремі гумористичні інтонації "поеми-балади" є тонким і 
шляхетним продовженням оповідної манери автора "Енеїди"). Художня 
деталь, як і подробиця, оживляють історію, реконструюють міф, 
увиразнюють психологічні спостереження, етнографічні замальовки тощо. 

Очевидно, художня деталь може в якихось виявах існувати і в 
ліриці, хоча тут вона ще динамічніше переливається в символ чи синек-
доху. Як у вірші Є.Маланюка "А син питає...": 

А син питає: як дійти? Де шлях? І 
просить рисувати все те саме: 
Тополі, хату, соняшні поля, 
Вітряк понад вишневими садами І 
річку, що як стрічка, чи як спів 
Пливе в хвилясту далеч... 

Усі подані тут деталі є ніби фрагментами єдиного полотна — 
художньої візії дідизни, ширше — України. Але візії збірної, яка відтво-
рює узагальнений, за всієї нібито конкретики окремих деталей, образ. 
І та конкретика наповнюється символічним змістом. 

М.Воробйов "розкручує" навіть, здавалося б, канцелярсько-бю-
рократичну деталь: 

СТОЛИК 
Мати свій столик завше було моєю мрією. Один 
час я відвідував видавництво "Молодь", де такий 
столик стояв у коридорі біля вікна. 

204 



Ходив щодня, мов на роботу. 
Я й справді там працював. 
З того часу помінялося багато столиків 
від Головпошти до Гідропарку. 
Втриматись надовго я так ніде і не зумів. 
останнім моїм столиком був парапет біля 
водограю 
в парку навпроти консерваторії. 
В його диханні ловив я мінливі тони всіх речей, 
що думав про них. 
Від того часу світ поглибинів, 
і я усе частіше навідуюся до дерев. 

Незбутня мрія про робоче місце дає ліричному героєві нові ракур-
си погляду на звичні речі й зрештою приводить його до сповідування 
філософії Сковороди. А ця мовби суто інтер'єрна деталь — столик, 
поступово "глибиніючи", стає настроєво-психологічною, подрібнюється 
на багато непристосованих для творчого всамітнення "столиків", які 
опредмечують пошуки митцем своєї "екологічної ніші" в урбаністично-
му пейзажі. Зрештою, навіть водограй, виокремлений із цього пейзажу, 
мабуть, саме завдяки своїй незастиглості, близькій до природної, не 
стає такою нішею, хоч і поглиблює пошуки справжньої природи речей. 
У тому числі — й первинної природи "столика" — дерев. 

Так художня деталь завдяки своїй плинності перетікає у символ і 
навіть мотив (згадаймо розглянутий нами раніше мотив дерев у твор-
чості українських поетів). Немає неперехідних меж, вододілів як у світі 
природи, так і в світі мистецькому. 

Розмаїття художніх деталей та їх функцій є практично 

невичерпним, тож і розгляд їх можна продовжувати з аналізом 

кожного конкретного тексту. У творах менших форм деталь 

більше виділяється, незрідка виступаючи ключовим образом; у 

ширших, панорамніших полотнах вона менше впадає в око, 

хоч теж відіграє вагому роль. Художня деталь конкретного 

твору, як і мотив, не потребує дальшої "деталізації", под-

рібнення на складники, хоч це й не означає, що, будучи "ви-

кадруваною" з полотна, поза його загальним звучанням, вона 

не може стати об'єктом мікроаналізу. Скажімо, — на інтер-

текстуальному чи мовному рівнях. Але притому маючи на оці 

її вписаність у ширший художній світ. 
Певною аналогією можуть бути відомі рядки Євгена Винокурова: 

"Мир разложил на части Пикассо...//Слеза стекает.// Разложи! Попро-
буй!" Можна, справді, розікласти, але то будуть лише хімічні компо-
ненти. Тоді як не вони, і не тільки фізіологічні, і не лише психологіч-
ні, і навіть не всі разом, становлять суть цієї художньої деталі, цієї 
крапелиночки, в якій відбивається світ. 

205 



Про голос автора, голоси персонажів, оповідача, ліричного 

героя та ін. вже йшлося при розгляді своєрідності художнього 
образу загалом та літературних родів зокрема. Тут лиш додамо, 
що всі ці елементи є складниками композиції художнього твору, 
його структури. Залежно від роду і жанру, в кожному 
конкретному випадку, якогось із голосів може й не бути, інші 
— лиш означені; часом навіть (скажімо, в інтимній ліриці) автор 
нібито відсутній, передаючи повноваження ліричним 
персонажам; часом, як уже говорилося, твір може компонува-
тися за принципами монтажу, колажу, кліпа, візи, сну, 
фантасмагорії тощо; іноді текст може справляти враження 
хаотичності, невпорядкованості, але якщо цим досягається 
художній ефект (бодай навіть деструктивний, спрямований на 
руйнування стереотипів), то й така, сказати б, антикомпозиційна 
композиція виявляє свою формотвірну доцільність. 

Протягом усієї розмови про композицію ми широко ілюстрували 
її віршованими ліричними творами, компенсуючи цим більшу увагу ав-
торів попередніх підручників до епічноїта драматичної прози. Специфічні 
особливості компонування віршованих текстів докладно розглянемо в 
третій частині цього розділу. 

Насамкінець зупинимось на такому відомому з давнини 
варіанті організації художнього тексту загалом, як обрамлен-
ня. Дехто називає його композиційним засобом, позасюжетним 
елементом твору (В.Лесин), дехто — обрамленням сюжету 
(В.Халізєв), дехто навіть "літературним жанром" (ЛС-Д). На-
водяться хрестоматійні приклади — санскритська "Велика 
сповідь" Гунадх'ї, "Панчатантра", "Книга Синдбада", "Тися-
ча і одна ніч", "Декамерон" Дж.Бокаччо та ін. Але вони повною 
мірою не відповідають жодному визначенню. 

Суть такої організації тексту цілком ясна: об'єднання 
однією рамкою кількох (від двох до безлічі) сюжетів, як спорід-
нених між собою, так і цілком розрізнених. Тож видається 
недоцільним ні категорично стверджувати, що обрамлення є 
позасюжетним елементом твору (бо твір включає в себе й 
сюжет обрамлення), ні вживати недовершене визначення об-
рамлення сюжету, не додаючи при цьому, яке ж воно — ком-
позиційне чи сюжетне. 

На наш погляд, взаємпроникненню змісту і форми най-
більш відповідатиме формулювання, яке може видатися суто 
компромісним, — сюжетно-композиційне обрамлення. Справді, 

206 



зовнішній, "об'єднавчий" сюжет стає у таких структурах ком-
позиційним засобом і навпаки, композиція твору включає в себе 
всі сюжети — і основні (якщо такі є насправді), й другорядні 
чи допоміжні. Отже, таке визначення є універсальнішим, 
підхожим до розмаїтих варіантів обрамлення (скорочений ва-
ріант запропонованого терміна). 

Приклади зустрічаються найрізноманітніші. Своєрідним варіан-
том обрамлення можна вважати й кільцеву композицію ліричних творів. 
Так, багатозначність ліричних мотивів та їх можливих прочитань (вес-
няне пробудження, юні пориви духу і плоті, радість і смуток відчуття 
світової гармонії тощо) постають в обрамленні перших і останніх рядків 
відомого вірша П.Тичини: "Не дивися так привітно,//Яблуневоцвітно. 
<...> Що скажу їм? — Все помітно://Яблуневоцвітно". 

Спільною рамкою — вступною передмовою — об'єднано цикл опові-
дань Дмитра Марковича "З давно минулого (Спогади судового слідчо-
го)". Це детективні сюжети зі слідчої практики, що робить оповідання 
близькими до нарисів. 

На роль обрамлених сюжетів чи, принаймні, перехідних до них 
форм іноді претендують і вставні епізоди, новели, сцени тощо, набуваю-
чи досить вагомого й ніби аж самостійного значення, як у розглянутому 
творі Н.Бічуї "Біла віла". Уже згадувана (див. с 96, 186) вставна легенда 
про манкуртів у романі Ч.Айтматова "І понад вік триває день", ставши 
ідейним осердям твору, остаточно "спрацьовує" і в його обрамленні. 
Річ у тім, що через увесь роман проходить і напівфантастична сюжетна 
лінія: земляни одержують сигнали братів по розуму, які стоять на знач-
но вищому щаблі науково-технічного розвитку і пропонують співробіт-
ництво. Після неодноразових консультацій та переговорів між амери-
канською і радянською сторонами вирішено заблокувати доступ інфор-
мації до землян, оскільки це може призвести до непередбачуваних на-
слідків. Далі одночасно з двох боків злітають у космос серії ракет і 
"обмотують" навколо Землі захисне кільце, яке відгороджує її від нібито 
небажаних контактів. І це обмотування у підтексті нагадує процедуру 
позбавлення полонених пам'яті й перетворення їх на манкуртів. Земля 
— космічний манкурт, яка забуває своє минуле і не бажає знати 
майбутнього, а отже — й позбавлена його. Цей висновок "напрошуєть-
ся" саме завдяки сюжетно-композиційному обрамленню та його символі-
зації. Не даремно ж саме космічній лінії так перепало від офіційної 
критики як "нежиттєвій", "надуманій", "умоглядній" тощо. Але неда-
ремно саме вона спричинилася до широкого світового розголосу твору. 

Отаким обрамленням і завершуємо нашу розмову про 
фабулу, мотив, сюжет, композицію. 

207 



Частина II 

ХУДОЖНЯ МОВА 

Усе, про що досі йшлося, вибудовується, народжується 
на світ завдяки слову, мові. Слово ніби унаочнює єдність 
видимого й невидимого, матеріального й ідеального: через 
фізичний звук та писемний (друкований) знак воно об'єкти-
вує суб'єктивне, матеріалізує думку й почуття, осягає і витво-
рює світ, наділяючи його приступними людині, рухомими у 
часі та просторі змістом і сенсом. І водночас — формує люди-
ну, зокрема її естетичні спромоги, інтелектуально-емоційні 
обшири. 

Підходячи тепер до мови з боку її функціонування як ху-
дожньої форми, маємо водночас пам'ятати, що з боку лінгвістич-
ного мова також є своєрідною формозмістовою єдністю, завдяки 
чому й надається до покомпонентного аналізу. 

Філологи розрізняють мову як загальнонаціональний за-
пас слів та принципів їх поєднання, за допомогою яких люди 
можуть спілкуватися між собою, і мову як безпосередній про-
цес цього спілкування, висловлення думок і почуттів 
(мовлення). 

Цю опозицію спостеріг і ввів у науковий обіг швейцар-
ський мовознавець Фердинанд де Соссюр (1857—1913)'. У 
німецькій мові (Ф.де Соссюр навчався в Ляйпціґському та 
Берлінському університетах) цим поняттям відповідали слова 
die Sprache/die Rede (Sprechen, Sprachgebrauch); у французькій 
—langue/parole (discours); в англійській — language/speech (dis-
course). 

У росіян, як і в німців, теж знайшлося двоє питомих 
слів (язык/речь), хоча не всі російські вчені дотримуються цієї 
опозиції: досі зустрічається паралельне вживання термінів 
"язык художественной литературы" і "художественная речь", 
"языковой" і "речевой" стосовно одних і тих самих понять. 

Українське слово мова звіддавен, завдяки своїй полісемії, 
вживалося в обох цих значеннях, а також і в інших (манера 
промовляти, стиль тощо). Згадаймо примовку: "По цій мові 

' Він також уперше чітко сформулював опозиції синхронії/діахронії, 
елемента/структури, індивідуального/соціального. 

208 



— бувайте здорові"; або у Тичини: "Говори, говори, моя мила:/ 
/ Твоя мова — співучий струмок". Ясно, що в обох наведених 
прикладах мається на увазі не запас слів, а саме промовляння, 
мова в дії, в напруженні енергії. Тобто, саме ті якості мови, з 
огляду на які В.Гумбольдт, а за ним і О.Потебня, визначили 
й поетичне мистецтво як energeia, що дало змогу сприймати 
його в термінах кінетики, руху. 

Наші мовознавці на означення другої, рухомої якості мови 
ввели термін мовлення, як відповідник російського речь або 
німецького die Rede. Термін цей звучить трохи штучно. 
Принаймні — не як "співучий струмок". 

Останнім часом активно впроваджується поняття дис-
курсу. Ось його стисле тлумачення: "Дискурс {лат. discursus 
— міркування, фр. discours — промова, виступ) — сукупність 
висловлювань, що стосуються певної проблематики, розгля 
даються у взаємних зв'язках з цією проблематикою а також<...> 
між собою. <...> Французька школа Д[искурсу] (Е.Бенвеністе 
та його послідовники) виділяє в ньому два основні аспекти: 
висловлювальний і висловлюваний; перший стосується того 
акту висловлювання чогось (мовлення, записування), який 
відбувається тут і зараз, а другий — того, про який мовиться, 
чи певної фабули або історії (recit), що презентується як без 
особова, відносно самостійна, зі своїми елементами цілісність. 
<...> Теорія Д[искурсу] визнає різні його типи: політичний, 
правничий, філософський, художньо-літературний, поточний 
та ін. У межах окремих Д[искурсів] іноді вирізняють так звані 
архетексти, або конституативні Д[искурси], які окреслюють і 
визначають Д[искурси] похідні і вторинні. Таким архетекс- 
том у сфері теологічних і катехічних Д[искурсів] для христи 
ян є Біблія, філософів — діалоги Платона, в українській літе 
ратурі — твори Т.Шевченка та І.Франка. Теорія Д[искурсу], 
як правило, керується переконанням, що, незважаючи на їх 
різновиди, велику кількість типів, відмін Д[искурсів], у них 
діють спільні засади і правила, які визначають історичні 
способи взаєморозуміння людей між собою та їх пізнавальні 
можливості. Вона також зауважує взаємопроникнення 
Д[искурсів] літературного, наукового і філософського» 
(ЛС-Д. - С.201-202) 

Як бачимо, в найзагальнішому розумінні поняття дис-
курсу суголосне з поняттям мови та її опозицій. Висловлюва-
ний аспект дискурсу (re'cit) витворює мовний запас у певній 

209 



галузі, сфері, проблематиці, "поле цитації" (Р.Барт). Аби не 
перетворитися на "словникові холодини", цей запас потре-
бує постійної актуалізації, використання його потенційної 
енергії, що й відбувається у висловлювяльпому аспекті дискур-
су — мовленні "тут і зараз". 

Бінарну опозицію в мові запасу/процесу, спокою/руху, 
потенціальної/кінетичної енергії графічно можна конкретизу-
вати у вигляді схеми: 

МОВА 
як 

процес 
(мовлення) 

Сонячне 
"колесо" мови 
як запасу 
емоційно-
мислительної 

енергії, рухаючись, віддає її у 
вигляді мовлення, речення; зрештою — конкретного речення, де іменник 
стає підметом, додатком чи обставиною; дієслово — присудком; 
прикметник — означенням і т.д. Як-от і в наведеному прикладі з 
фольклорної веснянки, де в земних образах осягається джерело космічної 
енергії — сонце. 

Визнаючи необхідність розмежування понять мова і мовлення, все 
ж намагатимуся вживати другий термін якомога рідше. І то не тільки 
через суто смакове неприйняття, а з кількох принципових міркувань. 
Поняття мови об'ємніше від будь-яких опозицій, хоч і не виключає 
структурного підходу. У сусідів по два терміни -добре. Прислухались, 
осмислили — і виходимо з питомо єдиного. Його полісемія — підказка 
самої мови для повернення від аналізу до синтезу. Недарма ж і поняття 
дискурсу з'явилося на підставі тверджень про недостатність аналізу мови 
як системи. Справді, аналіз — то лише розщеплення й полюсування — 
але не самої мови, а наших знань про неї. 

Загальну модель мовної єдності/розмаїтості можна зно-
ву ж таки уявити у вигляді кулі, в межах якої певною мірою 
взаємонакладаються різні типи мовного функціонування: 

210 

 колесо 

понад_л

ісом 

котитьс

я" 



 

Неважко помітити, що 
виділені типи мовлення (їх ще 
називають функціональними 
стилями) багато в чому охоп-
люють і названі раніше типи 
дискурсу: політичний, правни-
чий, філософський — майже 
перекриваються поняттями 
ділової, публіцистичної та на-
укової мови; поточний — роз-
мовної; художньо-літератур-
ний — художньої. 

Мова охоплює все досі озвучене й означене словом 
інформаційне, емоційне, комунікативне, естетичне, духовне 
багатство. Вона конкретизується в загальнонаціональній мові, 
що перебуває на кожен даний момент як у стані відносного 
спокою, стабільності свого основного функціонального кор-
пусу, так і в постійному русі, старінні/омолодженні, затем-
ненні неактуального змісту і проясненні актуального. У цій 
найширшій сфері й пульсують, почасти взаємопроникаючи, 
локальніші типи мови (або ж функціональні стилі, види мов-
лення, дискурси). 

Розмовна мова — та, якою послуговуємося щодня в най-
різноманітніших ситуаціях. Але залежно від цих ситуацій вона 
набуває то більш побутового чи навіть діалектного, то більш 
літературного чи професійного характеру. Тобто, це коло ніби 
пульсує в межах наиширшого кола загальнонаціональної мови, 
будучи відкритим для взаємообмінів з іншими більш-менш 
окресленими (у кожному разі •->- не остаточно) мовними утво-
реннями. 

Наукова мова послуговується насамперед системою по-
нять кожної конкретної науки, хоч, як бачимо на прикладі 
літературознавства, тут не обходиться без термінологічних 
запозичень з інших наук чи вживання художніх образів, роз-
мовних зворотів тощо. 

Своєю чергою, представники природничих наук іноді теж вдають-
ся до образної мови. Так, прагнучи дохідливо розповісти про об'єкт 
своїх досліджень, відомий генетик М.Дубинін порівнює біологічну кліти-
ну з державою, ядро — зі столицею, цитоплазму — з провінцією. Уряд 
у столиці — хромосоми; вони ніби нитки, на які нанизані "намисти-
ни". Це — гени, "члени уряду", що контролюють підвладні їм процеси. 

211 

 



Наукова мова теж може існувати як у писемній, так і в 
усній, пасивній  і активній, синхронній і діахронній іпостасях. 

Те ж саме можна сказати і про мову діалектну, до якої 
останнім часом відносять не лише територіальні говірки та їх 
різноманітні вияви, а й так звані соціолекти, себто мовні особ-
ливості певних соціальних груп, верств; і про мову юридич-
них та канцелярських документів, різноманітної офіційно-
ділової писемності (ділова мова), і про ораторсько-публіцис-
тичну мову, а також сленґ, арґо, які так чи інакше співіснують 
у межах загальнонаціональної мови. 

Літературна мова складається на відносно високому рівні 
культурного розвитку нації, вбираючи в себе все найбільш 
відстояне, відшліфоване з усіх названих типів мови, за винят-
ком діалектних і просторічних елементів. Літературна мова — 
це мова літератури загалом, а не лише художньої, а також 
преси, радіо, телебачення, школи тощо; вона — одне з основних 
надбань загальнонаціональної культури. 

В основу української літературної мови, як відомо, 
покладено мовні особливості центральних областей України 
(Полтавської, Київської, Черкаської). Крім того, після злуки 
із Західною Україною, а нині — і з культурно-мовним набут-
ком української діаспори, відбуваються певні зрушення, 
шліфування, зміщення, які дають і даватимуть нові імпульси 
до розбудови літературної мови. 

Цікаві взаємонакладання та взаємоперетікання відбува-
ються між мовою літературною і художньою. Перша є норма-
тивною, стилістично стриманою (хоч і не завжди нейтраль-
ною), з відносно сталими (хоча й історично змінними) пра-
вилами граматики, синтаксису тощо. Друга, тобто, художня 
мова — це певним чином організована й естетично "зарядже-
на", стилістично своєрідна, безпосередньо сприйнятна сто-
рона художньої форми в її, як не раз повторюємо, нерозрив-
ному зв'язку зі змістом. Окрім візуального функціонування в 
друкованих текстах, вона може звучати в усному виконанні, в 
засобах масової інформації, на сценах театрів, у кіно і т.д. 
Художня мова, на відміну від літературної, не визнає заборон. 
Вона залучає до тексту, залежно від потреби, і вульгарну та 
просторічну лексику, і "неправильну", невнормовану грама-
тику, і загалом будь-що, що є в загальнонаціональній мові, ба 
навіть те, чого в ній ще нема, але вводиться, створюється 
саме завдяки кожному конкретному літературно-художньому 

212 



факту. Отже, сфера художньої мови кожного конкретного літе-
ратурного тексту є вужчою за сферу загальнонаціональної мови, 
але в сукупності цих текстів зростає тенденція до виходу за 
межі останньої, не кажучи вже про значно вужчу сферу мови 
літературної, яка, проте, є ядром і мови загальнонаціональної, 
і мови художньої. 

Наведена модель мовної єдності/розмаїтості охоплює, 
звичайно ж, не всі явища існування, функціонування, тво-
рення мови; крім того, її теж краще уявляти у вигляді сфери, 
кулі, що постійно пульсує, взаємодотикається зі сферами 
інших національних мов, вибухає власними протуберанцями 
неологізмів, або й завмирає, мертвіє (як латина), стає поживним 
ґрунтом для іншого, специфічного проростання (у вигляді 
термінології, простих запозичень тощо). 

Бачимо, що художня мова, як і загальнонаціональна, 
обіймає найширшу сферу мовного побутування і творення. 
Але, на відміну від загальнонаціональної, художня мова існує 
тільки у вигляді живого організму художнього тексту. Досі 
між ученими точаться суперечки, чи є художня мова явищем 
особливим, чи, навпаки, тим самим, що й мова загалом. 
Наведена модель є водночас і спробою об'єднати ці полюси 
спільною "кулею". Звичайно ж, художня мова є чимось особ-
ливим. І ця особливість полягає насамперед в її естетичній 
зарядженості, художній енергетиці, яка твориться багатьма 
чинниками й може випромінюватись і метафорично насна-
женим, і зовні простим, ніби аж нейтральним текстом. 
Відповідно й художня мова (підходячи з другого "полюсу") є тією 
ж самою, що й загальнонаціональна, але підпорядкованою тво-
ренню саме отієї естетичної зарядженості. В інших типахмови 
використання естетичної функції не є неодмінним. 

Художня мова, сформувавши літературну, цим не обме-
жується, а в міру естетичної потреби залучає всі інші функ-
ціональні стилі, хоча, з другого боку, саме естетична її приро-
да диктує і певні обмеження, історично змінні, але такі, що 
мають своїм осердям ядро літературної мови. 

Естетична зарядженість художнього тексту витворює 
"силове поле", в якому "намагнічуються" навіть стилістично 
нейтральні, документальні чи будь-які інші елементи. Це "на-
магнічування" відбувається завдяки широкому образному зву-
чанню твору, підтексту, практично невичерпним асоціатив-
ним зв 'язкам тощо. 

213 



Необхідно розрізняти образність у такому широкому ро-

зумінні (як "візитну картку" художньої літератури, на відміну 

від "понятійності" науки) і образність у вузькому сенсі (як пере-

носне слововживання). Саме в цьому вужчому аспекті побу-

тує вираз: "образно (фігурально) кажучи (висловлюючись)...". 

Саме цей, вужчий аспект — стилістичні фігури і тропи — чи 

не найпершим впадає в очі при розгляді своєрідності худож-

нього тексту. 

Проте, як уже зазначалося, художнім, себто образним у 

широкому розумінні, може бути й текст, позбавлений образ-

ності у вузькому сенсі (яскравих метафор, епітетів, порівнянь 

тощо). У цьому разі естетично значущий ефект постає тоді, 

коли попередня стилістика того ж автора будувалась на ак-

тивному послуговуванні засобами, від яких він у даний мо-

мент відмовляється. 

Поет густометафоричної манери письма Василь Герасим'юк: 

Я написав стільки віршів 
про твої руки, плечі, 
волосся, очі, що тепер не 
знаю, якими вони були... 

Я пам'ятаю, як ти усміхалась, 
про що ми розмовляли, 
які переглянули кінофільми... 

Я згадую, як ти засинала, 
як прокидалась — 
і мені перехоплює подих... 

А все інше — вірші. 

Тут свідома відмова автора від попередніх і здевальвованих у влас 
них очах поетизмів якраз і творить образний світ вірша, де по-новому 
постають ліричні суб'єкти. Завважмо й свідомий чи мимовільний пере 
гук із П.Верденом: "А решта все - література" ("Поетичне мистец 
тво", переклад Г.Кочура). у 

Вживання слів у прямому, непереносному, {безобразному у 

вужчому сенсі) значенні називають номінативним (nomen — 

ім'я, назва), іноді — автохтонним (ccmox&ov — місцевий, корін-

ний; здебільшого маються на увазі місцеві організми, гірські 

породи, населення тощо). 
Виходячи з теорії О. Потебні про первинну образність сло-

ва, слід сказати, що номінативним, безобразним певний корпус 
лексики може бути лише на тому чи тому синхронному 

214 



I 

зрізі, за умови затемнення чи забуття попереднього образного, 
етимологічного коріння. Але коли перед нами художній текст, 
то навіть такі, здавалось би, суто номінативні означення, як у 
наведеному верлібрі — "плечі", "очі", "волосся", "вірші", 
"усміхалась", "розмовляли", "прокидалась" — дістають кон-
текстуальний естетичний заряд, пов'язаний зі спогадом про, 
напевне, втрачене кохання і неможливістю ввібгати в слова, 
у зматеріалізовані знаки, у вірші всю гаму почуттів. 

А тим часом мова, насамперед художня, вдається до но-
вих і нових зусиль ословити, передати невимовне, поділитися 
з іншими солодкою мукою осягнення світу, себе, інших... І 
підґрунтям таких зусиль слугують прямі, непереносні, номіна-
тивні, автохтонні, детонативні значення слів. Така велика 
кількість термінів на означення, зрештою, одного й того самого 
явища пояснюється намаганням науковців цілковито абстра-
гуватись од "внутрішньої форми" слів (прямий — рівний; пере-
носний — носити; denotatus — позначений, визначений і т.д.), 
залишивши тільки "зовнішню форму" і вклавши у неї спе-
цифічно науковий зміст. А також, як і завжди, — різними 
каналами іншомовних запозичень. 

Лінгвісти виділяють у більшості національних мов дві 
категорії слів — самостійні й допоміжні. До перших належать 
усі іменники, прикметники, дієслова, прислівники, дієприслівни-
ки. До других — прийменники, сполучники, частки. Серед пер-
ших, тих, що називають, найбільше номінативних. їх у націо-
нальній мові налічується близько двохсот тисяч. 

Тут є власні імена — богів (теоніми), людей (антропоні-
ми), місцевості (топоніми), планет, зірок і сузір'їв (напро-
шується астронім, але цей термін уже вживають на позна-
чення прізвища автора зірочкою чи ще якимось друкарським 
знаком, як вид псевдоніма*; тож для космічних імен хай буде 
космонім). Своєю чергою, антропоніми бувають іменами, 
прізвищами, по батькові, між якими, особливо в дописемні 
часи, також не було непрохідних меж. Скажімо, прізвище Гна-
тишин спершу було матронімом (найменуванням хлопчика 
по матері), а її ім'я — андронімом (по чоловікові), тоді як 
справжнє поступово забувалося. Ще одним видом антропо-
німа можна вважати партонім — називання дитини по батько-
ві, що теж у багатьох випадках давало прізвища: Устименко, 

* Ще одним видом псевдоніма є криптонім — позначення прізвища автора 
кількома літерами: С.мй, М.К. та ін. 

215 



Федорів; а також за батьковою професією, посадою, прізвись-
ком тощо: Шевченко, Осадчук, Пузач. 

Походження імен і прізвищ — окрема й цікава тема, їй 
присвячено чимало спеціальних досліджень. А тут важливо 
наголосити, що власні імена постають на основі загальних за-
кономірностей розвитку мови: первісної образності та посту-
пового її затуманення і вживання слова уже в специфічному 
значенні. У художній літературі антропоніми можуть бути ней-
тральними і промовистими. 

Останні — здебільшого у драматургії — п'єсах, наприклад, Квітки, 
Гоголя, Карпенка-Карого та ін. Причому якщо раніше промовисті 
прізвища добиралися здебільшого за принципом відповідності до ха-
рактеру чи якихось прикмет персонажа (Осип Калитка — панок із комедії 
Г.Цеглинського "Торгівля жемчугами"; Віник — антрепренер, Жук — 
комік, Бездомний — драматичний артист, Чижик — капельмейстер з 
водевілю П.Саксаганського "Шантрапа" та багато інших), то у деяких 
творах новітньої літератури додаткавий художній ефект досягається за 
принципом контрасту чи парадоксу між прізвищем і справжніми якос-
тями персонажа (у драматичній поемі І.Драча "Зоря і смерть Пабло 
Неруди" — три "літературознавці-практиканти": Ромео І —"слідчий з 
твердими губами, чорний, жорстокий віртуоз"; Ромео II — "слідчий з 
м'якими губами, солодкий, улесливий, підлий"; Ромео III — "слідчий 
з веселим присвистом, який може не пройти практику"). Втім, тради-
ція таких парадоксально-промовистих найменувань сягає і в глибину 
віків, зокрема у літературах Сходу. 

Різновидами топонімів можна вважати ороніми (назви гір 
і кряжів) та гідроніми (назви рік). Ці власні імена також широ-

ко використовуються в художній літературі, стаючи ознаками 
рідного краю, його природи, уособленням патріотичних по-
чуттів, символами "малої" та великої батьківщини, невпин-
ності часоплину (ріки) й застиглості віків (гори) тощо.  

Екологічною тривогою перейнято цикл віршів М.Вінграновсько-
го "Голубі сестри людей", присвячений нашим "рікам невеликим" — 
Пслу, Ворсклі, Сулі, Тетереву, Росі: 

Сюди, на Рось, не ближче і не далі, 
На серця центр у плинучих літах... 
Мені і досі тут любов моя в печалі 
І карі очі в золотих сльозах. 

Минає все у плині дорогому... 
Під синіми вітрилами ночей 
Вона тече старому і малому, 
На все життя єдина Рось тече. 

Символізуються й інші пам'ятні в історії топоніми. Холодний Яр 
у Т.Шевченка переростає в символ народного гніву і повстання. "Тав-
рія" і "Перекоп" в О.Гончара, "Волинь" в У.Самчука і т.д. 

І все ж таки власні імена становлять незначну частку слов-
никового запасу. В переважній більшості існують і вжива- 

216 



ються загальні імена — назви предметів, явищ, станів тощо. 

Через ці загальні назви ніби закріплюються родові, посутні 

властивості та ознаки речей, процесів, моменти наближення 

до істини. Хоч первісні слова-образи й були здебільшого 

випадковими, далі, в процесі комунікативної, пізнавальної, 

моделюючої, естетичної слово- та мовотворчості, відбувається 

вивіряння на життєздатність, наступне асоціативне нарощу-

вання зв'язків з іншими словами-образами тощо. Між загаль-

ними властивостями явищ і їх назвами встановлюються асо-

ціативні зв'язки (асоціація буквально — "об'єднання"). Ці 

зв'язки змалку вкорінюються в пам'ять, допомагаючи опану-

вати мову, і тому згодом, при читанні чи вимовлянні певних 

слів, у нас постають загальні уявлення про відповідні предме-

ти, явища або ж поняття про них. 

Поняття витворюються переважно у філософському, на-

уковому, юридичному і т.п. типах мислення, де завдяки аб-

страгуванню від індивідуального слова/ набувають узагальне-

ного, не пов'язаного з речовою основою, абстрактного зна-

чення. Уявлення ж спираються насамперед на номінативно-зоб-

ражувальне значення слів, оскільки художнє мислення-відчут-

тя не відволікається від окремого і саме через нього прихо-

дить до узагальнених уявлень, до образу. Під час творчого акту 

письменникові з'являються попередні враження, уявлення, 

закріплені назвами, іменами предметів, процесів. І слова з лек-

сики (запасу) національної мови набувають у художньому тексті 

того чи іншого семантичного навантаження. Як ми вже 

бачили, вони можуть бути цілком нейтральними, позбавленими 

власне мовної емоційної виразності, але переходячи в мову ху-

дожню, набувають естетичної зарядженості. І коли це є 

можливим навіть у ліриці з її суб'єктивністю і недотриманням 

"нейтралітету", то в зовні об'єктивованому епосі частка номі-

нативної зображувальності зростає, особливо в оповідних фраг-

ментах, описових сценах. Але й тут, як було показано на при-

кладах пейзажів, портретів, художніх деталей, вірша В.Гера-

сим'юка, ця номінативність кожного окремого слова, фрази, 

речення, уривка включається в загальну образну систему твору. 

217 



Етимологічне коріння 
експресії слова 

1 все ж навіть у номінативній лексиці при ближчому роз-

гляді виявляємо апеляцію до затемненого, але не до решти 

забутого, на якомусь атавістичному рівні збереженого коріння 

первісної образності. Певну семантичну змістовність несуть і 

корені, і префікси та суфікси, і закінчення слів. Адже багато які з 

них колись були самостійними словами. Тож, потрапляючи в 

образний контекст, вони здатні ніби відмолоджуватися, 

реставруватися, брати на себе активну виражальну місію. Тим 

паче, що в цьому їм допомагають письменники, особливо 

поети. "Суть поезії, — стверджував Поль Елюар, — повернути 

людським словам їх первісне, тобто найчистіше і 

найвагоміше значення". 
Стародавній і нині непродуктивний префікс су-. Здавалося б, що 

в ньому цікавого чи естетично значущого? Або корінь вид. Вживається 
значно частіше, але без особливої експресії, до того ж увіходить до 
низки термінологічних утворень. Та ось Ліні Костенко зустрічається 
давнє ім'я — топонім Сувид, збережений у назві села. І вона вибудовує 
власний міф, естетична енергія якого викрешується завдяки допитли-
вому видивлянню в реліктах сучасності джерел минулого: 

Я забуваю сумніви і сум. 
Я воду п'ю у Сувиді з криниці. 
В країні сосен, сувидських красунь, 
зі мною грають в піжмурки суниці. 

Тут Сувид скрізь. Він ходить по росі. 
Учора він прикинувся сосною. То 
коней напуваає у Десні, а то, як грім, 
гуркоче за Десною. 

І хто він — Сувид? 
Може, бог лісів, 

що десь пішов у нетрі й буреломи? Він, 
може, чує луни голосів і хоче теж 
вгадати собі, хто ми? 

Здригнувся лось. Регоче браконьєр. 
— Який там Сувид? — каже. — Все нормально. 
Він міф, Він мох. Він сутінь цих озер. 
Його ніде на світі вже немає. 

218 



Неправда, є! Бо хто на небесах на 
дощ поверне місяця рогами? Хто 
після тебе пройде по лісах, вогонь 
притопче босими ногами? 

Не може бути, щоб його — ніде. 
Без нього людям суєтно і сумно. 
І я гукаю: — Су-ви-де!.. 

—... ви де? — Ви де?.. 
Ви де?.. — відгукується Сувид. 

Вірш "Сувид" процитовано майже повністю — і як зразок єдно-
сті ліричної оповіді з одухотвореним "дайбозьким"* пейзажем та 
імпресіоністським портретом-візією; і як взірець втілення художньої 
ідеї за допомогою, зокрема, "реставраторського" вглибання в етимо-
логічну "сутінь" пригаслої першообразності, розгортання власного міфа. 

Авторка, як і її лірична героїня, не мала, звичайно, на меті вдава-
тися до суто наукових етимологічних, морфологічних, фольклористичних 
чи будь-яких інших розвідок; її міф є поетичним синтезом знання та 
інтуїції, думки й почуття, слова і образу. Тож і не дивно, що підкресле-
не нами звукосполучення су належать не до якоїсь однієї морфеми. 
Найчастіше це все ж таки префікс (у словах Су-вид, су-темна, су-мніви, 
су-видських, су-ниці, су-тінь); але є вони, ці звуки, і складниками 
інших коренів (сум, сумно, сунуть) чи утвореннями на суміжжі кореня 
та суфікса (крас-унь). Понад те, розширюючи асоціативне поле за до-
помогою таких фонічних ефектів, як алітерація на с, асонанс на у тощо**, 
авторка спонукає нас зануритися в звуки й відлуння давнини ще глиб-
ше, не ігноруючи, але й не фетишизуючи суто атомарний морфологіч-
ний підхід до слова. І справді, чом не припустити, що й в отому свистя-
чому, шиплячому с, і в протяжному, завиваючому у — фонетичні витоки 
праслов'янського імені Сувид? 

Художня мова починається не тільки на рівні слова чи, 

глибше, морфеми, а й на рівні фонеми, звуку. 
"І хто він, — Сувид?" — це запитання розбудило й нашу фанта-

зію, читацьку співтворчість. Чому його так названо? 
Префікс су- зберігає значення парності, спорідненості (су-путник) і 

навпаки — половинчастості (су-тінки, су-глинок). А тепер згадаймо ім'я 
іншого божества — Світо-вид. Кумир із чотирма обличчями на чотири 
сторони світу. А може, Су-вид — це дво-вид: на півголови — одне облич- 

* Цей термін як назву дохристиянських вірувань (від Даждьбог —Дажбог 
— Дайбог) вживають деякі українські етнологи (напр., Василь 
Скуратівський). Воно б і справді не завадило, з поваги до віри наших предків, 
"видибати " нейтральніше слово, ніж ті, якими їх "охрестили " агресивні 
проповідники любові до ближнього. 

** Докладніше про фоніку та її види — далі (с.301-316). 

219 



чя, а в протилежний бік — інше? І тоді це близнюк одного з найдавніших 
римських богів, дволикого Януса? Отого, що спочатку був богом світла і 
сонця, відчиняв уранці небесну браму й випускав на землю день, а вве-
чері її зачиняв, згодом став богом входів і виходів, початку і кінця; його 
трактували і як світ, первісний хаос, звідки постав упорядкований кос-
мос, а він сам перетворився на бога, що стежить за порядком. Перед 
кожним важливим починанням просили його допомоги; одне його об-
личчя вважали зверненням у минуле, друге —в майбутнє (одне з них могло 
бути молодим, друге — старим). А в сучасному розумінні вираз "дволикий 
Янус" означає "лицемірна людина". 

Він обов'язково мав бути і в нас: Світовид указував просторові 
координати, Сувид — часові; і те, й те є у знаковій системі "Збруцько-
го ідола"1. Версію треба перевіряти, але це вже інша тема, тоді як на-
разі йдеться про художню плодотворність подивованого мистецького 
вслухання в глибини часопростору, загуслі в бурштині слова. 

За умови творчого підходу і суфікси — пестливі, лайливі, 

навіть нейтральні, — незважаючи на їх завживаність ще на 

стадії фольклору, здатні вивільняти експресивну енергію. 
Самостійно опрацюйте з цього погляду вірш І.Драча "Бабусенція". 
Нерідко в такому розкритті ресурсів слова автори вда-

ються до засобу поетичної етимологізації, яку можна було б 
назвати й ширше — художньою етимологізацією, а скорочено 
— просто етимологізацією. Суть цього засобу полягає у вишу-
куванні звукових подібностей різокореневих слів та словоспо-
лук з метою творення нового образного контексту. 

Знову Ліна Костенко: 

Тиран, полководець, державний корсар — 
ім'я твоє грізне — Тиглатпаласар! 

Тигряче, гаряче, як тигель, як жар — ти 
грати, їй грош, Іиглападасар! 

Ти _грім, ти гробниця, іигори, ти_град, ти 
гордість, ти море, ти. Тигр і Євфрат! 

Ти цар вавілонський, полин і полон! 

Диви, розвалився і цей Вавілон. 

Ім'я біблійного тирана етимологізується на всі лади, причому ця 
художня етимологізація споріднена з так званою народною етимологією, 

'Про символіку цієї архітектурної знахідки див.: Пушик С. Архітектура 
"Слова"//Рад. літературознавство. — 1988. — №9. —С.ЗО. 

220 



тобто псевдоетимологізацією (коли незрозумілі слова пояснюють, чимось 
уподібнюючи їх до зрозумілих). У наведеному вірші його, сказати б, 
"тигрогиркальна" етимологізація триває до двох останніх, окремо виді-
лених рядків, де їй протиставлено плавноплинну звукову гаму, що ніби 
інструментує ідею авторського подиву-полегші, якою таки вивершуються 
ця художня "вавілонська вежа", незважаючи на змішання мов. А тричі 
повторене вавілонський, пошт, Вавілон у своїй "художньоетимологічній" 
глибині заховує й ідею повернення з новітнього Вавілона — до мате-
ринського дона. 

У Світлани Йовенко: 
— Твоє ім'я від світла чи від лані? 
Свішинко, Ланочко. твоя печаль страшна! 

("Елегія") 
Це — спроба затримати спогад про колишню ніжність коханого, 

його свідомо окрасивлене голублення імені, в яке він вкладає і справжнє 
світло, і лагідний обман юної "лані". 

Порівняймо з прикладами "народної етимології" (а кра-
ще — псевдоетимологізації), коли замість "економ" кажуть 
"QKQHOM", замість "велосипед" — "лісопед", "салопед", 
"висодопед", "веседопед" (часом і зумисне, жартома). "На-
родна етимологія" дала таке містке слово, як "планида" (оче-
видно, від ворожіння за гороскопами). 

Або переінакшення імен: "Замість безапеляційно вписаного 
попом-батюшкою в церковний реєстр Сильвестра з'являється в селі 
<...> Соловей, з Хрисанфа став Кресань, з Харлампія — Арлань, Ксе-
нофонт перетворився на Силофонта, Венедикт на Невидима, а з Іпо-
літа став Політ" (О.Левада, "Повісте• про ранній ранок"). 

У романі "Марія" У.Самучука яничари та японці одомашнюються 
на "онучарів" і "гапонців". 

А що воно таке — "син вола"? — допитується один із персонажів 
п'єси "Вишневий сад" (вистава Чернівецького драматичного театру ім. 
О.Кобилянської за однойменним романом-трилогією В.Бабляка, кінець 
60-х). Хитруватий селянський гумор тут — і в тому, що віл — безплідний. 
Після довгих пояснень, що таке символ, герой захоплено вигукує: "От 
синвола!". 

221 



Лексичний рівень 

художньої мови 

Традиційно до "поетичної лексики" чи "художніх засо-
бів" на рівні слова відносять різні "марковані" слова, тобто, 

позначені в словниках зірочками з віднесенням до відповідного 
розряду "-ізмів": архаїзми, неологізми, діалектизми і т.д. 
Синоніми, антоніми, омоніми більше йдуть "по відомству" мо-
вознавства, хоч їх роль на лексичному рівні художньої мови є 
не меншою. Тож варто наголосити тут на цій ролі, а також 
послатися на посібник І.Качуровського "Основи аналізи мов-

них форм" (Мюнхен; Ніжин, 1994), де докладно розглянуто 
велику кількість маркованої лексики. 

Естетичну зарядженість тексту творять, як ми вже ба-
чили, і "рядові" слова в їх номінативному значенні. Отож для 
повнішого розуміння лексичного рівня як певної підсистеми в 
системі художньої мови включаємо сюди й розглянуту раніше 

номінативну лексику, що, так би мовити, називає речі своїми 
іменами (особливо у прозі). Проте ці імена здатні, залежно від 
контексту й підтексту, активізуватися і брати на себе основ-
не семантичне, стильове, експресивне навантаження. 

Так, Емма Андієвська, поезія якої вражає найнесподіванішими асо-
ціаціями, карколомною метафорикою, химерною фантазією, у прозі майже 
не вдається до переносного слововживання. Це видно навіть із назв: "Роман 
про людське призначення", "Роман про добру людину". А тим часом уся 
тканина прозових творів може складатися з переплетінь реалістичного зоб-
раження та ірреальних візій. У фіналі "Роману про людське призначення" 
смертельно пораненому Федорові здається, ніби худий Янус (у творі є ше 
й грубий Янус) "поїдає світло й простір навколо себе, і тому й створюєть-
ся враження, наче він по лікті заюшений гірчицею, тим часом як на-
справді це лише рештки буття, на місці якого ширяться дедалі більші й 
рухливіші чорні ями, в котрих зникають молодики, ресторан при школі 
верхової їзди, а за секунду зникне і вся світобудова, оскільки навколо вже 
панує майже суцільна темінь, освітлена одним-єдиним променем, що його 
худий Янус зараз проковтне, бо ж він ковтає шматки простору й світло, як 
устриці, після чого запанує повне небуття, і худий Янус вже простягає 
руку по цей останній промінь, який, проте, на Федорових очах грубне, 
наче в ньому всередині щось громіздке ворушиться, шукаючи виходу, а 
тоді промінь лускається на дві велетенські губи, одна з яких, на подобу 
морської хвилі, накриває з головою худого Януса, і Федір перестає його 
бачити, а з-під другої разом зі сліпучою сонячною дниною вигортається, 
обтрушуючися від світла, Безручко з валізою й гускою. 

222 



— Я завжди знав, що ви — мій останній порятунок, — шепоче 
Федір, заплющуючи очі, але Безручко не дає їх йому заплющити, якось 
так кумедно хукаючи йому в чоловічки, що Федір від того зовсім легко 
зривається на ноги й зауважує, що Безручко скручує обрій вірьовкою, 
на подобу тієї, через яку плигають дітлахи і через яку Безручко, смію-
чися, запрошує Федора переступити, що той, трохи вагаючися від не-
зручности, й чинить, раптом сповнений переконання, що віднині він 
ітиме слідом за Безручком тільки вперед". 

Картина виписана нейтральною лексикою, але завдяки контекс-
тові Янус та Безручко, а з ними й Федір ніби виймаються зі 
звичних земних часопросторових вимірів, чому сприяє й уподібнення 
з міфологічним дволиким Янусом. І вже після цієї кінцівки, спроби 
заглянути за межі видимого світу, зв'язати "оба полы" часу пере-
ходом героя слідом за своїм реально-(з гускою!)-ірреальним 
янголом-охоронцем в інші виміри йде епілог, де янголи дискутують 
про людське призначення. Окрім підсумкової репліки про потребу 
власного вибору, є тут і така: "— Ще раз по колу чи рвемо ланцюг?" 
Маються на увазі, звичайно, переносні значення слів "коло", "ланцюг", 
але це стає можливим лише в загальному контексті твору. 

Незрідка буває, що для з'ясування підтексту потрібно 
виходити за межі словесного тексту — в контекст історії чи 
сучасності, знати реальне тло для можливих алюзій. 

В нас удосвіта, у серпні 
Півні піють о четвертій. 
Ще не видно й вже не темно, 
Десь — дрімотно, десь — недремно, 
Й знати хочеться мені: 
Сонце визирне, чи ні? 

Піють півні на світанні, 
Перші, другі, вже й останні... 
Легко тьму їм перебути: "Буде 
так, як має бути В дня   
нового  на м е ж і ! '  Півням 
сумніви — чужі. 

(Ігор Муратов) 

Коли виходити тільки з номінативних значень вжитої тут лексики, то 
можна зробити висновок, що йдеться про таку собі сільську ідилію з півнями 
та напівжартівливим авторським ваганням з приводу сходу 
сонця. Але коли зважити на час написання твору (1971), як і на те, що від 
60-х по 1973-й (рік смерті І.Муратова) в Україні, хвиля за хвилею, переко-
чувалися чимраз репресивніші заходи щодо інакодумців, молодих, заде-
рикуватих, гордих, волелюбних (а поет-фронтовик, лауреат Сталінської 
премії 1952 р. І.Муратов був, як і чимало інших, на боці молодих, прояс-
нював їхнє світобачення перед тими, кому "дрімотно", захищав перед 
тими, кому "недремно"), то стане ясно, що йдеться зовсім не про ідилію. 
Чи не тому передостанній рядок автор і виділив розрядкою? Це теж один 
із позалексичних, суто візуальних засобів поглиблення підтексту. 

Є в наведеному тексті й слово, вжите у переносному значенні вже 
на лексичному рівні — "недремно". Але ця переносність ледь-ледь влов- 

223 



люється, бо завуальована антитезою "дрімотно". І все ж "видає" її те, 
що здебільшого це слово виступає складником фразеологізму "недремне 
око", який найчастіше відносять до пильних "ревнителів порядку". 
Крім того, є нейтральніші й сучасніші лексеми на означення непере-
носної якості: "безсонно", "невсипно" тощо. 

Ще відчутнішою є архаїчна форма слова "піють" (збережена та-
кож завдяки саме фразеологізмові — "піють півні", хоч є і сучасніші 
форми — "співають", "кукурікають"). 

Архаїзми (ctpxmos — стародавній) — це застарілі слова, 
фразеологізми, граматичні форми, синтаксичні конструкції, 
що вийшли з активного вжитку. Остаточно зникнути з обігу 
їм не дає в багатьох випадках саме належність до усталених 
словосполук, зворотів, форм, як і в загаданих випадках (піють, 
недремно — граматичні архаїзми). Вважається, що архаїзми в 
процесі мовотворення поступаються місцем перед іншими 
словами та виразами з тим-таки значенням (піють — співають, 
кульбака* — сідло, стати на рушник — одружитися). 

Із-поміж архаїзмів виділяють історизми — слова, зник-
нення яких з активного вжитку пов'язане зі зникненням 
відповідних предметів, понять, явищ минулого (папірус, кли-
нопис, опришок, гайдамака, рицар, джура). З погляду загально-
мовного, на кожному конкретному етапі історичного розвит-
ку (синхронному зрізі) це справді так. Хоч навіть у цьому, за-
гальномовному, плані бувають цікаві повороти (чи кульбіти) 
історії: зникає капот як жіночий одяг і з'являється технічним 
терміном — "убранням" автомашини; зникають справжні 
козаки й гетьмани і з'являються напівопереткові, зникає і 
з'являється через віки гривня... 

З погляду ж творення мови художньої поняття активного 
чи пасивного слововжитку стає ще більш відносним. 

Візьмімо на фольклорному рівні: що воно таке — бабай, яким ляка-
ють надто пустотливих дітей, аби не дуже бешкетували, особливо проти 
ночі? Виявляється, той же домовик, але ж цей останній має в народному 
уявленні свою специфічну функцію. Саме тому й архаїчний бабай відрод-
жується з народженням ледь не кожного немовляти. Коріння цього слова 
углибає і в індоєвропейське "стара жінка", і в турецьке "предок, прадід, 

*Корінь куль у цьому слові — надзвичайно давній і лежить в основі таких 
різних слів, як скулитися (зіщулитися), куля, куль (обморочений сніп), 
кульгати, кульбастий (горбатий, зігнутий), кульбаба (первісно — кульбава, 
тобто, зігнута, закручена) і навіть... кульмінація (.'), бо ж куль (варіант 
— холм — це і горб, вершина). 

224 



батько", а ще глибше — пов'язується зі звичайним звуконаслідуванням: 
перші склади, які вимовляє дитина, — ба-, та-, ма-... 

А для писемної художньої літератури архаїзми й історизми в кожної 
доби — інші, до того ж у кожному конкретному тексті, де їх наявність 
естетично вмотивована, вони відіграють важливу роль і не можуть бути 
замінені жодними іншими, сучаснішими словами та виразами. 

Як і в наведеному прикладі — вираз "піють півні" відсилає нашу 
пам'ять до фольклорних витоків та уявлень про щезання нечистої сили 
на світанку, "в дня нового на межі". Натяк на споконвічний лад житія 
допомагає створювати впевненість: панування темряви, біснування не-
чисті — не вічні. 

У творах історичної тематики архаїзми, особливо істори-

зми, живуть повнокровно і повноправно, сприяючи створен-

ню колориту епохи, зануренню в її мовну стихію: 
" — А за що, княже? — спитав чоловік. — Знаємо, що міщанин 

воює за магдебурію*, шляхтич — за жолд**. За що воюватиме тяглий 
смерд — за калан?*** Зварич**** — за прасолку? Данник — за подимне 
й рогове?" 

Густа насиченість історизмами може навіть утруднювати читан-
ня, однак в одних випадках допомагають авторські примітки, в інших 
контекст (зрозуміло, наприклад, що в останньому реченні йдеться про 
збирання данини від "диму" та кількості "рогів" худоби), ще в інших 
— розрахунок на читацьку поінформованість. Тим паче, що письмен-
ники здебільшого не зловживають архаїзованою манерою викладу. Так, 
і в романі Р.Іваничука "Черлене вино" (тут уже в назві за допомогою 
граматичного архаїзму одразу ж створюється необхідне враження вікової 
"витримки", глибини) після щойно процитованого тексту йде цілком 
звичний для сучасного читача: 

"Опустив голову князь — думав хвилину, потім глянув спідлоба 
на худорлявого чоловіка з мудрими очима і спитав: 

— А що єсть отчизна? 
— Нині вона для людей те, що я вже сказав. А для жебраків — 

дерев'яна мисочка для подаянь. Ти ж зроби так, щоб вітчизною для 
них стала земля, на якій живуть!" 

Загалом в історичних творах архаїзми частіше зустріча-

ються в репліках персонажів і рідше — в авторській мові, що 

цілком зрозуміло. Протилежне помічаємо в тих випадках,  

* Магдебурзьке право, за яким надавалося самоврядування. У XV—XVII 
cm. його дістала більшість міст України. 

** Плата воякам і, відповідно, — найманець. *** 

Удар нагайкою (тюрк.). — Прим. авт. **** 

Солевар. — Прим. авт. 

8 225 



коли архаїзмами послуговуються для надання мові урочис-
тості, піднесеності: 

Ця надірвана пам'ять. Цей 
чорнозем литавр, смертю 
смерть поправить, смертю 
смерть поправ. 

[С.Сапеляк, "Реквієм серцю (До 50-х роковин штучного голоду на 

Україні)"] У східнослов'янських мовах чимало архаїзмів мають 
церковнослов'янське походження —,від найдавніших 

перекладів Біблії, Псалтиря, іншої релігійної літератури. їх 
називають старослов'янізмами або слов'янізмами. Чимало їх 

у давньоукраїнських книжників, а ближче до нас — у 
Т.Шевченка, Б.Олійника. 

У рік відзначення так званого 1500-ліття Києва (є свідчення 
про те, що місто — набагато старше) з'явилося чимало творів, де 
градом посипався... "град". Тоді як і п'ятнадцять, і навіть десять 
століть тому, до церковноболгарських впливів на нашу писемну мову, 
Київ, як і інші праукраїнські та східнослов'янські міста, називали 
повноголосо — городом (пор.: Новгород, що передбачає існування 
якогось старгорода). Тому коли, наприклад, у поемі Б.Олійника "Дума 
про місто" звучить репліка "— Не плутайте із градом огород!', то це 
мовний анахронізм (часова невідповідність). Та й в аспекті художньо-
стилістичному тут був би доречнішим омографічний каламбур: "— Не 
плутайте із городом ropoji". Загалом автор збірки "Міра" (1984) дещо 
втрачав міру в уживанні урочистих старослов'янізмів, подекуди не 
узгоджуючи їх із граматикою, як-от у вірші "Вічне": 

Ти втис мене в формули, як в стремена, 
А я доведу тобі днесь: Поезія більше, 
ніж логіка, зна, Оскільки — П о е з і я  
єсмь! 

Днесь і єсмь, як і графічно виділена автором П о е з і я ,  видаються не 
дуже переконливими художніми доказами її переваг над Логікою. Тим 
паче, що старослов'янською — "азъ єсмь", а він, вона, воно (себто і Поезія) — 
"єсть". І виходить, ніби ліричний герой ототожнює себе з П о е з і є ю .  Ці 
приклади свідчать про потребу ощадливого і доцільного поводження зі 
старослов 'янізмами. 

У протилежному до урочистого застосуванні архаїзми на-
дають художній мові сатиричного, іронічного, комічного забар-
влення. Досить згадати водевільну суміш старослов'янізмів, 

канцеляризмів та побутової лексики у персонажів-дячків, дрібних 
службовців Котляревського, Квітки-Основ'яненка, Гоголя. Або 
Шевченкову іронію: 

226 



Умре муж велій в власяниці. Не 
плачте сироти, вдовиці, А ти, 
Аскоченський, восплач Воутріе 
на тяжкий глас. І Хомяков, Русі 
ревнитель. Москви, оте[че]ства 
любитель, 
0 юбкоборцеві восплач. 
1 вся, о Русская   б е с е д а ,  
Во глас єдиний ісповедуй 
Свої гріхи. 
І плач! і плач! 

Слово "юбкоборцеві" в цьому саркастичному контексті, будучи 
утворене за аналогією до архаїзму "ратоборець", є водночас неологізмом. 

Неологізми (vzoc, — новий) — новостворені слова і слово-
сполуки. Вважається, що вони виникають на означення нових 
предметів, явищ, понять. Трапляються випадки, коли ново-
створене слово ніби переназиває, "перехрещує" речі та яви-
ща, вже відомі. І найчастіше це буває саме в художній літера-
турі. 

Як-от і в даному разі: "юбкоборцем" Шевченко, вслід за Герценом, 
називає митрополита Григорія, на смерть якого й відгукується. Свого часу 
войовничий церковник протестував проти малюнка жіночого плаття з 
візерунками у вигляді хрестиків. Тобто, неологізм дає своєрідну характе-
ристику відомій особі (митрополит петербурзький і новгородський) і ви-
ступає в тій-таки ролі, що й ужиті з сатиричною метою церковно-слов 
'янізми. 

Здебільшого неологізми так і виникають: уведене ки-
мось слово або підхоплюється іншими і набуває чи то яко-
гось спеціального, чи й загальнонаціонального поширен-
ня; або, навпаки, лишається відомими тільки незначному 
колу осіб чи зафіксованим у даному тексті. У першому 
випадку маємо, наприклад, на сьогодні такі загальновжи-
вані неологізми, як космонавт, космоприбулець, барабашка 
тощо. Деякі з подібних неологізмів дуже швидко переходять 
у розряд архаїзмів: комнезам, лікнеп, неп, непман, горезвіс-
ний торгсін (торговля с иностранцами), який під час голо-
домору викачав з напівмертвого села каблучки, сережки, 
намиста, дукачі, збережені в скринях і передавані в спадок 
ще від козацьких часів... 

"Нове життя нового прагне слова", — писав М.Рильський, зви-
чайно ж, у переносному розумінні. Але і в прямому також. Для літературо-
знавства найцікавішими є випадки індивідуально-авторського словотворення. 
Такі неологізми називають ще стилістичними (вжиті з певною стилістич-
ною метою і не дістали загальномовного поширення), або гапакс ейре- 

227 



менон (апас, sipnusvov), або оказіональними словами (occasionalis — 
випадковий), тобто такими, що вжиті "один раз", для даного випадку, 
при цій нагоді (оказії); буквально — принагідні слова. 

Вживають ще термін оказіоналізм, хоч він збігається з визначенням 
релігійно-філософського напряму XVII ст., представники якого вважали, 
що між фізичними й психічними явищами немає безпосереднього при-
чинового зв'язку і що тіло є знаряддям діяння Бога на душу людини. 

Можна запропонувати таке розмежування: неологізми — 

тільки поширені, а оказіоналізмі* — принагідні авторські ново-

творення. В усякому разі, це ширше, ніж стилістичні неологізми, 

бо ж не завжди нове слово є неодмінною ознакою певного 

стилю. Частіше це — авторська знахідка (миттєво-спонтанна 

чи й продумана), яка допомагає краще передати душевний 

порух, настрій, кут зору, рефлексію, своєрідність відчуття і 

т.д. А часом — і словогру, забаву, до якої ще зберігається 

ставлення як до чогось непотрібного, "некорисного".  
Рильський-учений стверджував: "Неологізми, новотвори родять-

ся щодня в міру того, як родиться нове явище і поняття. Треба тільки 
завжди розрізняти органічно виниклі потрібні неологізми від 
неологізмів-брязкотелець, виграшок, цяцьок, якими гралися футурис-
ти і формалісти взагалі, — власне, ніби тільки гралися, роблячи по суті 
чорну, протинародну роботу". Присуд цей, особливо завершальні зви-
нувачення, — не жарт. А тим часом деякі утилітарно "потрібні" неологізми 
досить швидко відживають, тоді як чимало "брязкотелець" продовжу-
ють зберігати оказіональну свіжість саме завдяки ніби "некорисності". 

Нема потреби доводити, що людина мистецька, як і homo ludens, у 
чомусь подібна до дитини. Не випадково чи не найбільше оказіоналізмів у 
дітей. Коли замість "прес" дитина утворює "душель", замість 
"шпінгалет" — "замкнутка", то це означає, шо мова ще може вустами 
дитини новонароджуватися, випорскуючи з-під найрізноманітніших 
пресів га шпінгалетів. 

В Інституті мистецтвознавства, фольклору та етнографії ім. 
М.Рильського НАН України зберігаються поклади "брязкотелець" (гло-
солялія, інфантилізми, оказіоналізми), вигадуваних чи то дорослими для 
дітей, чи самими дітьми, чи й спільно, — у лічилках, забавлянках тощо: 

Єдинок, бабинок 
Гри татари Ще й 
вінок, Цайлом, 
байлом, Сто 
колос, Діти, 
клюк, Десять 
штук. 

Адики, надики, 
Чурики, міль, 
Абіль, фабіль, 
Дума дій, Ікі, 
піки, 
Граматіки, 
Оньки, поньки, 
Зай. 

Оданчики, друганчики 
Поїхали по зайчики, 
Задком, передком На 
казенный двор. Ти, 
казенна душа, 
Одчиняй ворота. 
Твій син Максим 
Поламав аршин. 
Шийшов, вийшов, 
Пішов вон. 

228 



У поезії "Стоколос", присвяченій пам'яті М.Рильського, І.Драч 
відсвіжує фольклорний неологізм, донизавши до нього й принагідний 
власний: "Стоколос нації, стоголос". Власний, але, мабуть, навіяний 
рядком Рильського "Замовкло поле стоголосе...". У Рильського ж зна-
ходимо "золотоокий метеор", "блакитнокрилу плавбу"; у М.Семенка — 
"натхненне бурхливоморе", "білохугу", "тихоніченьку", "сонцекров", "екс-
пресовітер", "шепіт у молодокущах" і 

"...ах, Стрункодівчина. Русодівчина. Руходівчина. Теплодівчина в 
ажурній сукні, тонкостанна, гнучкостанна, в рожевих сутінках, серед 
сірих берез". 

Семенкова словогра, звичайно, не така безтурботна, як дитяча, та 
все ж саме завдяки словотворчості він досягає іноді своєрідних мис-
тецьких ефектів, як у цьому урбаністичному пейзажі: 

Отеє сте 
бі бо 
бу 
візники — люди 
трамваї — люди 
автомобілібілі 
бігорух рухобіги 
berceus*  кару 
селі 
елі 
лілі 

МІСТО 

пути велетні 
диму сталь 
палять 
пах 
пахка 
пахітоска 
дим синій 
чорний ди 
м 
пускають 
бензин 

чаду благать 
кохать кахикать 
життєдать 
життєрух 
життєбе- 
нзин 
авто 
трам. 

На жаль, з метою економії місця вірш довелося записати тут у 
три колонки, чим ніби перерізати основну футуристську ідею — ідею 
руху, але ж і Семенко навіть лілі путів перерізає навпіл, не кажучи вже 
про кару селі, дим і трам. Поза тим дещо награним захопленням рухом, 
динамікою, життєбензином відчувається тут і глибоко зачаєний, може 
й підсвідомий острах перед цим содомором1, що рве природні лінії, 
зв'язки, уявлення, слова... І все це ("отеє сте") досить майстерно 
передано, зокрема, й за допомогою утворення принагідних слів та певної 
руйнації усталених звукосполук, граматичних і синтаксичних зв 'язків тощо. 

Дим Семенкової "пахітоски" відчувається в деяких новаціях 60-х 
— 90-х років. Порівняймо: 

спадає в ду ші морок 
густе вино га ряче 

а короле ва плаче 
над рилом по ро сячим 

* Колискова (фр.). 
' Міській людині — лише шість тисячоліть, тоді як людині загалом у її 
сучасному біологічному вигляді — близько мільйона років. 

229 



ти королева де 
білів 
ти-ди-ка-ко ролева 

танцюємо в повітрі 
Я МОЖУ ПО-ВТО-РИТИ... 

(В.Неборак,   "Вона ". 

Виступ групи "Діти королеви "). 

Справді, тут багато чого від no-втору поетики футуристів, але в 
такому постфутуристичному роч-див-лянні слів уже немає дитячого по-
диву, словотворчості; тут більше ритмічної гри, навіть розщеплення, ніж 
синтезу. Нічого дивного: адже цитований вірш Семенка написано у 
травні 1914 p., коли "життєбензин" XX століття ще не був мічений 
енергією розщеплення. Це тоді ж (а точніше —1912-го) В.Еллан 
(Блакитний) піймав захопленим поглядом такий іскристий словотвір: 

І кожну радощинку п'ю. Як 
сонце п'є ранкові роси. 

Потужна словотворча енергія напружує скуті фізичним поневолен-
ням, але духовно не скорені інтелектуально-емоцшні обшири Стусового 
"самособоюнаповнювання": тут і "смертеіснування й життєсмерть", і " всебі-

ди" та "всеочі", і поклади граматичних оказіоналізм/в: "болила", "заплід", 

"усепокірна і усеприймуща", "устяж", "родиво", "натерп", "окра'Г, "межи-

світній", "бііота", "обранений", "здревыий", "припочатки", "надвищ", "при-

гадалий", "свічаддя", "намерз", "приосінній", " заліс"... 

Навіть не входячи до загальнонаціонального слововжит-
ку, індивідуально-авторські (принагідні) неологізми (чи 
оказіонал'ізми) збагачують її своєю експресивністю, образністю, 

наявністю в естетичному часопросторі. Бо ж якщо вони з'я-

вилися в художньому словнику творчої індивідуальності, додали 

якихось нових барв, нюансів, відтінків до нашого осягнення 
й переживання світу, то це означає, що й ми завше можемо їх 
актуалізувати — за відповідної нагоди, душевного стану, 
потреби. 

Чом би й не вжити, скажімо, знамените "Коло тебенько я, ди-
вись..." М.Вінграновського? А його неповторний "дитячий світ", без-
перечно, ставатиме світом нових і нових поколінь: 

Бабунин дощ, на клямці цяпота, І стежка 
в яблуках вже стежкояблуката, З котяри 
— іскри! З м'яти — чамротаУ Пускає 
бульби на порозі хата... 

("Бабунин дощ ") 

" — Де ж ті веіли-везлики,//Як нема? // Везлики-шмерзлик и //Край 
вікна!" ("Куди тобі, сонечко?"); "Іде кіт через лід//Чорнолапо на обід"; 
"Приспало просо просеня"; "Його надибала роса//І всілась над ним 
росо" ("У срібне царство цвіркунів...");  "І стала глибша і свіжіша//  

230 



Качачо-гусяча ріка,//Ожина стала ще ожіша,//Горіх, так той свого горіш-
шл//Вже натрусив — земля в дірках!" ("В ясновельможному тумані..."). 

Художня мова не цурається також діалектизмів (біссХєктос; 

— розмова, говір, наріччя), тобто слів, зворотів, притаманних 

певним місцевим говіркам. Введення їх сприяє достеменні-

шому відтворенню мовного, побутового колориту, психологіч-

ної атмосфери, реалій доби, місцевості, типізації та інди-

відуалізації персонажів тощо. 
Семирічний Іван із повісті М.Коцюбинського "Тіні забутих пред-

ків" уже знав, "що на світі панує нечиста сила, що арідник (злий дух) 
править усім; що в лісах повно лісовиків, які пасуть там свою маржин-
ку*\ оленів, зайців і серн; що там блукає веселий чугайстир, який зараз 
просить стрічного в танець та роздирає нявки**; що живе в лісі голос 
сокири. Вище, по безводних далеких недеях***, нявки розводять свої 
безконечні танки, а по скелях ховається щезник". Автор, на жаль, подає 
деякі пояснення просто в тексті, в дужках, що трішки руйнує цілісність 
занурення в мовну стихію Карпат (очевидно, тут більше підходили б 
виноски). Загалом же ця повість є одним із вершинних здобутків 
української літератури (а знятий за нею режисером С.Параджановим 
кінофільм з І.Миколайчуком у головній ролі став одним із шедеврів 
світового кіно), — і багато в чому саме завдяки глибокому проникнен-
ню в світ народних вірувань, демонології, обрядів, звичаїв тощо. 

У повісті знаходимо майже всі види діалектизмів: лексичні 

("денцівка" — сопілка; "грунь" — верх), морфологічні ("над 

полонинков"), фонетичні ("браччіку"', "него"), фразеологічні 

("хоче ЗІі світа мя звести"), синтаксичні ("— Ігій!..Безвстидгшку 

edejL,."). Крім того, вони не існують у виокремленому вигляді, 

а поєднуються, як ув останньому прикладі. Найчастіше це 

буває в мові персонажів, тоді як авторська "партія" ведеться 

переважно мовою літературною. Схоже співвідношення 

спостерігається і в "гуцульських" творах Г.Хоткевича: це 

пов'язано з прагненням наблизити їх до загальноукраїнсько-

го читача, витримуючи почуття міри в застосуванні діалек-

тизмів. 

Інша оповідна манера — у В.Стефаника чи Л.Мартови-

ча, котрим їх відчуття художньої правди не дозволяло надто 

олітературнювати ні мову своїх персонажів, ні авторську. На 

* Худоба. 

** Русалки. 

*** Дикі верхи гір. 

231 



відміну, скажімо, від Б.-І.Антонина, вихідця з лемківщини, 

який, проте, майже позбувся діалектизмів, хоч і не завжди 

йому вдавалося впоратися з наголосами. Але то — поезія, а в 

прозі, до того ж такій, як Стефаникова, будь-яке "заграван-

ня" з літературною мовою могло б обернутися літературщи-

ною, втратою художньої неповторності. 
Загалом питання міри у вживанні діалектизмів є досить складним. 

Свого часу М.Горький повчав молодих письменників просіювати діалект-
ний матеріал крізь творче "сито" літературного смаку. В "одвертому листі" 
до О.Серафимовича він писав: "У галузі словесної творчості мовна — 
лексична — малограмотність завжди є ознакою низької культури і завжди 
поєднана з малограмотністю ідеологічною". Ні більше ні менше. Спробуй 
після цього виявити "ідеологічну малограмотність"! Тим паче, що в 
"Железном потоке" Серафимович широко відтворив (у російській транс-
літерації) українську мовну стихію кубанців. Що ж до української мови, 
то Горький в одному з листів навіть прохопився був, що це —"наречие", 
і тому він не дає дозволу перекладати на нього свою "Мать"1. Той самий 
Горький, який перехопив у М.Коцюбинського фабулу оповідання "Коні 
не винні" для своєї "Шостої казки"2; який був до сліз вражений новелами 
Стефаника ("Як коротко, сильно і страшно пише ця людина"; дарма що 
діалектною мовою!). 

Біда, коли письменник погоджується з накиненою йому роллю 
ідеолога, а його "одверті листи" набирають статусу директив. Тенденція 
до уніфікації призвела за радянських часів до зникнення найвразливіших 
і своєрідних мов та культур. Втрачено й чимало діалектних особливостей 
багатьох мов, а тим часом саме місцеві говірки урізноманітнюють, попов-
нюють загальнонаціональну мову, не дають їй змертвіти. Не дивно, що й 
приклади художньо продуктивного вживання діалектизмів шукаємо здебіль-
шого в Стефаника, Кобилянської, Франка, інших західноукраїнських пись-
менників, перед якими ще не стояли проблеми збереження місцевих мов-
них раритетів. Тоді як, скажімо, Поліссю не вельми щастило в цьому 
плані. Хоч останнім часом, стурбовані загрозою зникнення древлянського 
надприп'ятського коріння, літератори з цього краю вдаються до автен-
тичних записів з наступним їх опрацюванням (В.Дрозд, М.Закусило). 

Сучасні засоби масової інформації нівелюють мовні особливості 
областей, районів, сіл, хоча й досі не в якихось глухих загумінках, а на 
Київщині, в Надроссі, бодай у топонімах, антропонімах, прізвиськах, ще 
зберігаються сліди давнини, що занурюється десь у часи чорних клобуків, 
половців, татарських набігів. Ось характерні прізвиська лише з одного 

'Див.: Винниченко В. Одвертий лист до М. Горького/Вступ, cm. і комент. 
Ю.Микитенка//СіЧ — 1990. — №6.   — С.33-39. 
2 Див.: Могилянський М.М. "Чернігівський період" М.М.Коцюбинського: 
На підставі особистих спогадів/Вступ, прим, і підгот. тексту Кураса 
Г.М., Сарбея В.Г., Степанець Г.П.//СІЧ — 1990. — №12. — С.57. 

232 



I 

села: Сармалиґа, Ґаґаляга, Ґуґуня, Башлик. Або спрощені в дусі народної 
етимології антропонімії. Лигор (а не Григір, як на Полтавщині), Арійон 
(Ілларіон), Патусь (Іпатій). Або м'ясига, салиґа (шматки м'яса, сала). Зви-
чайно, штучно продовжувати їм життя за рахунок художньої літератури не 
вдасться, але й відмовлятися від них, бодай у творах історичної тематики, 
не варто. Крім того, це важливі взірці для фонетичних аналогій (інтрига). 

Не тільки у прозі, а й у поезії, як засвідчує сучасна лірика (В.Гера-
сим'юк, І.Малкович, Р.Кухарук), діалектизми є джерелом додаткової 
художньої експресивності. 

Як різновид діалекту останнім часом розглядають соціо-
лект, себто мовні особливості певної соціальної верстви, се-
редовища, "прошарку" тощо. В українській літературі, особ-
ливо прозі, яка з відомих причин була переважно "сільською", 
найбільш розроблений соціолект села (а це — і своєрідна 
ритміка, і синтаксис, і особливості місцевої говірки тощо). У 
такому разі діалект можна розглядати, навпаки, як різновид 
соціолекту. 

До соціолекту в такому широкому розумінні можна 
віднести й специфічну мову юристів, освітян (вужче, напри-
клад, — мова сільських чи міських учителів на загальному 
тлі), митців (художників, кінематографістів, театральних ак-
торів), урядовців і т.д. Отже, сюди органічно входять і профе-
сіоналізми — залежно від того, представників якого фаху 
виведено у творі; і жаргонізми, арґо, сленг (наприклад, спе-
цифічна мова "товчка", блатна "феня"); й іншомовні запози-
чення, якщо вони становлять характерну особливість певного 
соціолекту (наприклад, термінологія кібернетиків чи різні 
"прикольні" слівця молодіжного сленґу: "шюзи", "фейсом об 
тейбл", "кайф" тощо). 

Прагнучи диференціювати лексику художньої мови, І.Качуровський 
пропонує застосовувати до неї три виміри: 

"1) Темпоральний принцип виміру. Це ніби відстань від нас: 
найдалі стоять архаїзми, що вживалися колись у минулому і волею 
автора їх перенесено в сучасність, ближче — поточна мова доби, а най-
ближче, на першому пляні, — неологізми, які щойно виникли у про-
цесі мовного розвитку. 

2) Другий принцип — територіяльний. Сюди належать побіч із 
літературною мовою, яку слід поставити в центрі, також явища маргі 
нальні — діялекти й говірки, аж до локалізмів та слів з індивідуальної 
лексики. 

3) Нарешті — третій вимір — соціяльно-культуральний. Це піднесе 
на догори багатощабельна драбина або східці, де на вищих щаблях (або 
сходинках) — лексика духовної аристократії, а почасти й аристократії 
родової, далі лексика рядової "інтелігенції", себто культурного прошарку 

233 



населення, нижче — мова вернакулярна, себто народня — чи то мова 
найширших мас робітництва та селянства, і, нарешті, найнижче — мова 
міського дна, усіляких покидьків суспільства" (Основи аналаи <...>. — 
1994. - С.83). 

За всієї зовнішньої чіткості цієї ієрархізації, є в ній і вразливі місця. 
Усі три виміри чомусь об'єднано спільним заголовком " Соціяльне 
розшарування мови", який не охоплює навіть самого лиш третього пунк-
ту. Перший, темпоральный, має у мовознавстві іншу назву — діахронний; і, 
відповідно, третій постає як синхронний. Бо ж соціально-культуральна 
драбина дуже нагадує "табель о рангах". Тим часом деякі щаблі на ній уже 
вибито, а деякі переставлено місцями чи сполучено. Так, "аристократ з 
Вапнярки" Євграф Сідалко, персонаж однойменного роману О.Чорногу-
за, посів би на тій драбині найвищий східець, однак йому цілком доступ-
на й "мова найширших мас робітників та селян", яка, своєю чергою, 
виявляється двома "большими разницями"; а, скажімо, деякі сторожі, 
пожежники, бомжі та інші "покидьки суспільства" бувають письменни-
ками, художниками, котрі, щоправда, можуть вдаватись і до не вельми 
літературної мови. Що ж до останньої, то віднесення її лише до другого 
виміру — територіального — завузьке, бо вона функціонує і в діахронії, і в 
синхронії, і в соціо- та націокультурних аспектах. 

Вульгаризми (vulgaris — брутальний, простий) — лайливі, 

брутальні слова. Практично із тим-таки значенням І.Ка-

чуровський виділяє також дисфемізми (корінь фг(|ш —кажу і 

префікс 5иа- зі значенням негації), застерігаючи не плутати з 

ними копролялію (кбкрос, — послід) — вживання нецензурних 

слів та розповідання непристойних анекдотів, пов'язаних із 

фізіологічними функціями організму. Використання такої 

лексики може диктуватись або гонитвою за дешевою по-

пулярністю, або й художньою метою (з "пісні" слова не вики-

неш), чи для епатажу — стьобнути обивателя тим, до чого він 

і сам у повсякденні охочий, а от із вуст "служителів муз" — 

"какось непривично". 
Останнє — з листа солдата до Єльки ("Собор" О.Гончара): тут 

немає прямої лайки, а є словогра мовним "суржиком". 
Чимало жаргонних і брутальних слів подибуємо в тюремній ліриці 

І.Світличного. Та ще й у такій вишукано-поетичній формі, як сонетиио 
("Ґратовані сонети"). Прийом зіткнення, зудару таких, здавалося б, 
непоєднанних стихій — елітарної художньої форми і не вельми "есте-
тичного" змісту — практикували і Франко ("Тюремні сонети"), і Богдан 
Кравців, збірка якого "Сонети і строфи" (1933) постала у тій-таки 
львівській в'язниці, що й Франків цикл.  

"Ми ж тут живемо в клоаці,//То й де ж нам взяти кращих деко-
рацій?", — писав Франко. І в Світличного у високу сонетну стихію 
входить тюремна лексика — "менти", "шмони", "воші"... Близька 
поетові стилістика — терпка, свідомо не рафінована, без специфічних 

234 



поетизмів, із виразним нахилом до "солоних" слів, сленґових зворотів, 
просторіччя. "Людина м'яка й інтелігентна, він у розмові, ясна річ, 
уникав таких слів, хоч і гостро відчував їх характеристичність, 
уміло обігрував їх, "колекціонував", обстоював право на них і доречність 
в художньому контексті. Пригадую, бувало, я дорікала йому за 
надуживання вульгаризмами в певних конкретних випадках (зокрема в 
другій частині поеми "Курбас", назва якої "Lacrimosa" видавалася мені 
абсолютно непоєднанною з останнім словом", але він тримався твердо, 
доводячи, що так треба"1. 

Ті, хто тоді горою Вистояв 
за пілатів, Вибившись у 
Герої, Вас, не лауреатів, 
Вставлять — самі! — в кіоти, 
В святці, в канон, в реєстри. 

Правда, це буде потім, 
Але... Терпіть, Маестро! 
Все буде добре. Вчасно 
Реабілітують трупи. Вам 
же майбутнє щастя, 
Вибачте, не до дупи? 

Отака прикінцева "сльоза" (lacrima — сльоза) в другій частині 
"Лакримоза" з поеми "Курбас". І крапка ця, саме така, справді по-
трібна. Адже все так і сталося: реабілітували (тільки трупи — у Білому 
морі, у вічній мерзлоті, у Празі, Парижі, Торонто... деякі навіть у Києві), 
вставили в реєстри, в лауреати (і Світличного — теж). Справдилося: 
"Зронять солоні сльози//Юди, тюхи-матюхи.//Скажуть: хіба ми знали?/ 
/Скажуть: тепер ви мудрі//Скажуть: нам наказали,//Нас же пошили в 
дурні!" 

Естетика — не тільки піднесене, а й нице. І вульгариз-
ми, ословлюючи людський "тілесний низ", у художньому творі 
працюють на створення образу ницості, насамперед духов-
ної. Можна сказати, вони є дзеркалом людської зіпсутості, 
тоді як самі по собі майже ніколи не несуть "первородного 
гріха". 

Скажімо, й наведений вульгаризм пов'язаний із досить безневин-
ною, природною початковою образністю: тут і дупло в дереві, довбанка, 
і нора, яма, заглиблення, печера, і виїмка в жорнах, і навіть вид лікарсь-
кої рослини та вид зачіски... 

Тож і не дивно, що вульгаризми сприяють не тільки публі-

цистичному, сатиричному бичуванню зла, а й гумористично-
му, раблезіанському, тілесному обживанню світу в усіх його 
виявах. 

У монографії "Творчість Франсуа Рабле і народна культура Се-
редньовіччя та Ренесансу" М.Бахтін розкрив природність і необхідність 
і такого "низового" сміху. В нашій літературі подібні традиції теж 
мають своє коріння — і у фольклорі, і в народних лубкових картинах, і в 
театрі-вертепі, і в бурлескній "Енеїді" І.Котляревського, "Співомовках" 

' Коцюбинська М. Іван Світличний, шістдесятник//Світличний І. У мене 
— тільки слово. — X., — 1994. — С.20-21. 

235 



С.Руданського, гуморесках П.Глазового, виступах класиків бубабізму та 
їхніх послідовників. 

Для греків і латинян усі іноземці були варварами. Звідси 
термін варваризм (barbarus — від звуконаслідування "вар-вар"). 
Ним позначають іншомовні запозичення. Йдеться, власне, про 

лексичні позички, бо синтаксичні в літературознавстві, на жаль, 
майже не фіксуються. Цікаво, що ми, "варвари", прийнявши 
термін варваризм, тим самим зробили "варварами" і греків та 
латинян. Для росіян українізми (наприклад, гоголівські), а для 
нас русизми (повсюдні), які полонізми, германізми, англіцизми, 
галліцизми (з французької),  тюркізми, гебраїзми (з 

давньоєврейської) — варваризми. 

"Лексику освіченої людини, пересипану словами греко-
латинського походження", І.Качуровський називає культу-
ранізмами (хоча в такому разі треба було б називати ними й 
інші запозичення у сфері культури, але тільки запозичення, а 
не всю "лексику, пересипану..."), а замість варваризмів ужи-

ває французький термін етранжизми1. Напевне, варто схили-
тися до цієї більш доброзичливої в своїй етимологічній основі 
позички. До того ж треба розрізняти різні стадії побутування 
етранжизмів. Є чимало слів, запозиченість яких уже не 
відчувається: вони улягають усім граматичним правилам рідної 
мови і перейшли в розряд загальнонаціональної лексики.  

Скажімо, "пальто"*, а ще більше "фуфайка". 
Вона так приросла до наших демократичних спин, що стала вже 

"куфайкою" чи навіть "кухвайкою". Або давніші в часі асиміляції тюркізми: 
"баштан", "кулак", "гарбуз"... Він, бачите, "питається свого роду", а — не 
нашого поля ягідка. Як і символ української дівочої та парубоцької вроди 
— "карі очі". От син вола!** Чи, мабуть, коня, бо закріпився цей символ, 
окрім очей, ще за мастю коней. І це закономірно, адже саме кочові племена 
мали справу з кіньми. Але що цікаво: в нас "карий" не означає "чорний", 

'Див.: Качуровський І. Основи аналізи <...>. — 1994. — С 61. Цю книжку 
радимо використовувати для самостійного вивчення інших видів 
"маркованої" лексики та їх стилістичних функцій (пестливі слова, 
інфантилізмі!, екзотизми, "дика етимологія", димінутиви та пеиорати-
ви, слова-близнята, гібриди й ефемериди, паразити, сателіти, "советиз-
ми", "ідіотизми" й багато інших, рідкісніших видів. 

* У нас воно вже відмінюється. Урозмовнш мові те ж відбулося і з "кіном ". 
І не тільки в розмовній. У рафінованого стиліста Олега Ольжича: "Ясне 
мерехтіння кіна... ". 

** Обігрується наведений на с.221 приклад "народної етимології". 

236 



як у тюркомовних народів. Принаймні — не зовсім чорний, а швидше 
— темно-гнідий, темно-коричневий. Що до очей, то, здається, вони 
можуть бути й просто коричневими. В.Симоненко у вірші "Розвели нас 
дороги похмурі..." спробував вирвати прикметник "карий" із його майже 
термінологічної ніші, поетично "цереплутавши" кольори: "Спалахне 
твоє біле волосся,//Сірі очі і каре пальто". Цю художню знахідку 
захоплено привітали Б.Олійник, Д.Павличко. У вірші "Перо" І.Драч 
іде далі: "Нам розтинали дні ці карі//До серцевини, до зорі,//Куди не 
дійдуть яничари//В облудній словоблудній грі" (1965). Через два деся-
тиліття Світлана Короненко: "Я стільки літ мовчала у собі,//Мовчала 
зачаровано і мудро,//Аби тепер на цілий білий світ//3аговорити карими 
словами". Себто, мабуть, найважливішими, сокровенними, власними, 
українськими. 

Отже цей вид можна було б назвати асимільованими за-

позиченнями. Що ж до терміна варваризми, то ним би варто 

називати лише ті позички, без яких можна було б спокійно 

обходитися. 

Тривалий час хрестоматійною була ленінська цитата зі статті "Об 
очистке русского языка": "К чему говорить "дефекты", когда можно 
сказать недочеты или недостатки или пробелы?" її повсякчас цитували, 
утворили навіть кальку з "недочетов" — "недоліки". Тоді як є багато 
питомих відповідників: вади, хиби, огріхи, недохопи, промахи, ґандж (в 
однині); можливі контекстуальні синоніми... 

А "дефекти" все-одно прижилися — здебільшого у термінологіч-
ному застосуванні (дектоскоп та ін.). 

Віднедавна замість багатющого синонімічного ряду — кло-

поти, морока, турботи, тарапати, неспокій, халепа, бридня і 

т.д. — знівельовуємося {пардон — зрівняємося, стираємося, зво-

димося на пси, спрощуємося) лише до проблем. "У вас про-

блеми? — Нема проблемі". Машинно-комп'ютерний мінімум. 

Загалом потреба комп'ютерної уніфікації існує. Нема проблемі 

Але ж не за рахунок наших проблем. Себто, не на шкоду 

постійно загроженій мові й культурі. 

Коли йшлося про соціолекти, то не заплющуймо очі, що 

в умовах великого міста (окрім кількох обласних центрів Захід-

ної України) — це суцільний мовний хаос. А в нього влива-

ються ще й консенсус, консалтинг, імідж, істеблішмент, імпіч-

мент, демпінг, електорат, емісія, інвестиція, кліринг, лізинг, 

дилер, брокер, маркетинг, менеджер... І мають неабиякі шанси 

піти стопами дефектів. 
А ці, останні, вже, здається, заходять на друге коло асимі-

ляції; принаймні, часом вживаються й у художніх 
текстах: 

237 



Зазирне у люстерко: гарна, Ні 
дефекту, самісінький цвіт, Не 
прилипла ніяка догана У її 
дев'ятнадцять літ. 

Що хіба цілувала палко, 
А тепер в оченятах — дим. 
Як лишив він таку русалку? 
Чи   ж податись за ним, навісним? 

Виявляється, "він" учора "повіявся//І заманює аж на Тюмень", а 
вона і сердиться на себе, що "не припнула", і дорікає йому заочно за 
"характер циганський"... 

І плаче вона, і сміється 
Зовсім не на ефект, 
І світові так надається 
Цей правічний дівочий дефект. 

Вірш І.Драча має назву "Дефектоскопістка ", і обіграно в ньому 
саме названий варваризм, до якого знайдено ще один контекстуальний 
синонім — догана. 

Отже, варваризми легко переходять у розряд етранжизмів 

саме в художньо виправданих застосуваннях. Це може бути і 

надання творові місцевого колориту ("чурек і сакля" в Шев-

ченковому "Кавказі", молдованізми в "Пе коптьор" М.Коцю-

бинського, полонізми у Франка та Б.Лепкого, русизми у Я.Ку-

харенка), і показ особливостей соціолекту (напр., так звана 

макаронічна мова або суржик Остапа Вишні, Б.Жолдака інших 

гумористів1), і введення професіоналізмів чи спеціальних 

термінів; і різне інше використання, залежно від контексту. 

Письменник послуговується багатствами створеної до 

нього лексики, фразеології, ідіоматики, "крилатими виразами", 

творить і свої, і все це не є механічною сумою простої та 

"маркованої" лексики, а становить нову мистецьку якість. 

1 Окрім хрестоматійної фрази з Котляревського ("Енеус ностер, магнус 
панус... "), є чимало інших прикладів. Так, Ю.Івакін у своїй пародії "Диво-
роман " максимально згущує вживання грецизмів, чим досягає 
гумористичного ефекту в "перекривлянні"стилю П.Загребельного: "Минали 
дні врумалій. Рано-вранці — ще дімархи не виспівували своїх акламацій, а 
в євктиріях не чути було екфрасисів, ще на Месі не відчинилися еграстерії, 
ще веститори, кітоніти й спаркітоніти не одягли василевса в комісій і 
дивітисій, ще вони не накинули йому на рамена скарамангій з тавліями і 
легкий сагій, не... " (і т.д. — процитовано лише третину речення). 

238 



Отож лишається сподіватися, що наша мова — і художня, і 
загальнонаціональна —ще має силу переплавити в своєму тиглі 
до рівня "карих слів" (асимільованих запозичень) і варваризми, 
й етранжизми й інші "ізми", а непотрібне відкинути у виг-
ляді шлаку. 

Кажуть: "На Бога складайся, а роботи не цурайся". Або: "Дожидай 
долі, то не матимеш і льолі" (останнє слово — інфантилізм, тобто, з 
дитячого лексикону, як пипа, миня, киця, дюдя, моня, папа — отой, що 
хліб...). 

Серед молодих поетів та прозаїків використання етранжизмів 
(здебільшого — русизмів та англіцизмів), як і вульгаризмів, — не дивина. 
Значно рідше зустрічаються прикмети "малої батьківщини" чи, про-
стіше, — дідизни, материзни, батьківщини. І все ж таки ще зустріча-
ються, як-от у новелі Р.Кухарука "Амінь". Відчувається взорування на 
стиль В.Стефаника: стисло, не так сильно, але страшнувато. Із худож-
ньо переконливим використанням і діалектизмів, і полонізмів, і лайли-
вих русизмів, котрі водночас є й вульгаризмами. Це взаємопереплетення 
й посилює художній ефект, отож мусимо цитувати, не викидаючи з 
"пісні" слів. 

Старий Дьордій згадує у передсмертній сповіді, як він замолоду 
мимоволі став співучасником злочину. На це його, споївши, підбив 
"міліціянт", котрого, теж п'яного, посіла манія вбивства:  

"Двері рипнули. За поріг вийшов Франьо. 
— Цо пан хце? 
— Таварищ, блядь. Пашлі. 
— Може си вбрати? 
— Нє хір. І так сайдьот. 
Пішли. <...> 
Ти, сука, з КПЗЬУ? 
— Так, прошу... товариша. 
— Стой. Плі! 
Я не чекав... 
— Шо ти, сука. Дай суда. 
Гримнув постріл. <...> 
Потому того міліціянта убили чорні хлопці. 
А я... Я си лишив жити. Взяв Марійку за жінку, вас ростив, году-

вав. І ніс гріх на душі. Але тепер все. 
Дайте мені теплу воду, чисту сорочку і йдіть. Йдіть, спіть. Завтра 

вам рано вставати. Боже, прийми мою душу. Мньоца, й Сина, й Свято-
го Духа...". 

239 



Тропи 

Досі ми говорили про ту образну експресивність, якої 
набуває в художньому контексті номінативна, "проста" чи 

"маркована" (відповідними словниковими позначками) лек-
сика. Ще більшу роль у створенні цієї експресивності відіграє 
переносне, інакомовне слововживання. 

Коріння цієї переносності — в загальній міфопоетичній, ан-
тропоморфічній, пантеїстичній природі первісного світовід-
чуття. 

"Будь-який прозаїчний (безобразний, називний) вираз, як "тра-
ва зелена" є первісно і з боку свого атрибута вираз поетичний, образ-
ний", — стверджував О.Потебня. Цей важливий висновок він ілюстру-
вав заглибленням в етимологію слова: «...із рослини, зела виділено ознаку 
"зелений"». Показує вчений і "механізм" такого виділення: "Якщо образ 
Б часто приписують іншому А, або іншим В, Г... за однією і тією ж 
ознакою (підставою), то ця ознака вирізняється з низки інших у Б і 
робить цей образ якісним... Для перетворення образу Б (іменника), що 
набув уже якісного забарвлення, на прикметник потрібне прагнення 
усунути подвійність субстанції в судженні..."1. 

Приклад можна увиразнити: у процесі осягнення довколишнього, 
видимого світу люди, помічаючи серед іншого спільну ознаку зела, зілля 
— його колір, абстрагували цю ознаку й почали переносити на інші 
подібні кольором предмети. Утворюється порівняльна конструкція 
"Такий, як зело" (тільки кольором; наприклад -жаба). Але це вже 
величезний крок в осягненні світу — як гносеологічному, пізнавальному 
(намацування, називання, означення одного з кольорів спектру), так і 
психологічно-естетичному (переживання цього відкриття). Активне за-
стосування порівняльної конструкції "Такий як зело" (очі, камінь, глина, 
листя — на відміну від жовтого — тощо) приводить до усунення "по-
двійності субстанції в судженні" та утворення якісного прикметника 
"зелений". Поступово яскравість відкриття притуплюється, стирається, 
"внутрішня форма" (етимон) затемнюється, прикметник стає безобраз-
ним, абстрагованим од первісної основи. А в процесі наступних пере-
осмислень може набувати нових переносних значень — скажімо, харак-
теризуючи людину ("зелений" у розумінні "молодий", "незрілий") чи 
навіть її психічний стан ("нудьга зелена"). Але це вже зіставлення на 
іншій якісній основі, не шляхом зовнішнього уподібнення по кольору. 

Для того, щоб підніматися на нові щаблі в цьому образному осягненні 
світу й людини, слово має вступати у співвідношення, зв'язки з іншими 
словами, переносити якісь властивості означених ним предметів, явищ, по-
нять на інші й навпаки. В міру осягнення їх усезагального зв'язку та взає-
мозумовленості з'являються нові й нові, практично невичерпні зіставлення, 
співвіднесення, протиставлення, перенесення, асоціації, відбувається осяг-
нення й творення світу та естетичне переживання цього процесу. 

' Потебня А.А. Из записок по русской грамматике. .— М., — 1968. — Т.З. 
- С 64,  66,  65. 

240 



Отже, для утворення нової художньої якості необхідний 

новий кут зору, перенесення, зворот. Слова, вжиті в перенос-

ному чи зміненому значенні, називаються тропами (трбяо^ 

— зворот). Троп  — це родова, узагальнена назва, але в 

кожному конкретному випадку маємо справу з різними 

видами тропів — порівнянням, епітетом, метафорою, іронією, 

метонімією тощо.  Причому два перших із названих — 

порівняння й епітет — здебільшого вважають найдавнішими 

формами образного слововжитку. Розглянутий нами приклад 

("Такий, як зело" — "зелений") це нібито підтверджує. 

Порівняння (comparatio) включає в себе два члени: ком-

парандум (те, що'порівнюють), компаратум (те, з чим порівню-

ють) і терціум компараціоніс (спільну підставу, якість, 

властивість, подібність). Дехто з дослідників не відносить 

порівняння до тропів, мотивуючи це тим, що слова, які вхо-

дять до порівняльного звороту, вживаються в своєму номіна-

тивному значенні. 

Певна рація в цьому твердженні є, але тільки щодо 

тих порівнянь, які на даному етапі, в даному контексті 

втратили свою образність. Та навіть у такому випадку, як 

ми вже не раз переконувалися, їхня пригасла "внутрішня 

форма", з одного боку, здатна пробуджуватися, виходити з 

"дрімотного" стану; з другого боку — може бути підґрунтям 

для нових зіставлень. 
У фольклорному порівнянні "Чорні очка як терен" усі окремі слова, 

справді, вжиті в своєму номінативному значенні; а все ж перед нами — 
образ, зворот (отже — троп), до того ж такий, що не існує окремо від 
пісні; це вже ми аналітично звідти його витинаємо, від чого він одразу 
мертвіє; але щойно повертаємо на місце, в контекст, як він там оживає, 
стає виразною художньою деталлю коханого обличчя (або ж синекдохою 
— частиною замість цілого) і має надію побратися в неділю.  

Отже, виходячи з теорії О.Потебні, відносимо порівнян-

ня до тропів, оскільки будь-який із них (і метафора, і метоні-

мія, і синекдоха...) може бути як свіжим, незатертим, так і 

завживаним, знівельованим до рівня позначки. 

Окрім тропа, на роль родового визначення переносного 

слововжитку претендує і метафора (тобто, її часто назива-

ють замість поняття "троп"; кажуть, наприклад, "метафорич-

ний контекст", "метафоричний вираз" на означення різних 

видів тропа). Ще більше ускладнюється завдання ієрархізації 

241 



тим, що кожен із тропів може виступати і в простішій, і в 
складнішій своїй іпостасі, до того ж увіходити до складу іншого 
тропа, який, своєю чергою, є елементом ще ширшої структу-

ри і т.д. Крім того, такі тропи, як порівняння та епітет, можна 
вважати простішими за інші, хоч знову-таки, порівняння може 
теж бути простим і складним. 

Просте порівняння утворюється як за участю сполучників 
(мов, немов, ніби, наче, як, нібито, начебто, гейби, буцім), так і 
безсполучниково: а) за допомогою предиката (подібний, схожий, 

нагадує); б) опусканням сполучникової компаративної зв'язки: 
"Твої губи — розтулена рана..." (В.Сосюра); в) у формі орудного 

відмінка: "Ти — зорею, а я —кленом..." (Б.Олійник). 
Г.Поспелов, розглядаючи типи простого порівняння, вважає істори-

чно найдавнішим з них порівняння у формі керування одного іменника 
іншим, що стоїть в орудному відмінку. І виводить його походження з 
віри у перевертнів, у те, що люди можуть обертатися різними звірами. 
Справді, залишки таких вірувань знаходимо ще і в "Слові о полку 
Ігоревім", де Всеслав скаче лютим звіром, вовком, Ярославна квилить 
зеґзицею, Бонн ширяє сизим орлом під хмарами. Водночас це вже не 
пряме слововживання, а переносне, що відчуває і декларує автор. Тобто, 
перед нами саме той випадок, коли порівняння вже починає сприйматися 
як художній засіб, троп, відділившись од попереднього синкретичного 
світосприйняття. 

Вважаючи метафору найдавнішою формою такого світосприй-
няття, той же Г.Поспелов наводить приклад трьох різних образних 
зворотів: «"на нього звалилася лавина нещасть" (це метафора); 
"нещастя звалилися на нього лавиною" (це рання форма порівняння, 
перехід метафори в порівняння) і "нещастя звалилися на нього, як 
лавина" (це вже цілком сформоване просте  порівняння)» 
(Введение<...>. -С.302). 

Хтозна, чи можна безапеляційно наполягати саме на такій, а не 
на зворотній послідовності (у прикладі з епітетом "зелений" ми йшли 
навпаки — від порівняльного звороту до нерозчленованого означення), але 
безперечним є співвіснування в людській свідомості та художньому 
світовідчутті як синкретичних, так і покомпонентних форм зіставлення 
різних предметів, явищ, понять. 

Безперечним видається й те, що просте порівняння саме 
завдяки своїй двочленній структурі є менш ускладненим (по-
рівняно з метафорою) тропом. Ще Аристотель стверджував, 
що "метафори, очевидно, будуть і порівняннями, а порівнян-

ня, позбавившись [лише одного] слова ["як"], — метафора-
ми". Йому ж належить думка про те, що не можна навчитися 
в інших мистецтва метафори, ця здібність — ознака таланту, 

вміння підмічати схожість 

' Аристотель и античная литература. — С. 180, 161. 

242 



Отже, безвідносно до того, який із тропів є давнішим, у 
їх основі лежить той самий принцип — зіставлення, порівнян-
ня, відшукування подібності в розмаїтті. І водночас — інди-
відуальної неповторності через розподібнення, протиставлен-
ня, вияскравлення тощо. 

Можна припускати, що й розвивалися ці тропи паралельно. Наведений 
приклад з лавиною є вдалим для ілюстрації різниці між метафорою та двома 
видами порівняння. Але для унаочнення їхньої "вікової різниці" він не 
годиться, бо у всіх трьох випадках дуже відчувається надуманість, літера-
турність, розсудковість. Тим-то ліпше звернутися до фольклорних джерел, де 
приблизно на одній глибині знайдемо обидва види порівнянь (напр. 
фразеологізми "дивитися вовком" і "ускочити як курка в борщ"; рос. — 
"попасться как кур во щи", де кур — півень, як і в українській пісні: "А я 
собі стояла,//Аж кури запіли..."). 

Логічніше припускати, що коли першими з'явилися імена, назви 
предметів, речей, явищ, то далі йшло порівняння, зіставлення, протис-
тавлення їх між собою і, напевне, паралельно — метаморфози, взаємо-
перехід одних в одні. І те, й те було міфопоетичною картиною світу, 
котра тільки згодом почала мислитися вже і як художня. Але безвіднос-
но до того, що' було раніше, ґрунтуються вони на спільному принципі 
порівняльного осягнення й означення світу і досі виконують зображу-
вальну та виражальну функції. 

Прості порівняння всіх видів поширені як на побутовому 

рівні, так і в художній мові: 
I. Зі сполучниками 
1) загальновживані — 

"гарна як намальована", "на віку як на довгій ниві", "поле як 
море", "п'яний мов чіп", "голова як макітра" тощо; 

2) індивідуально-авторські — 

"день падає, як птах короткокрилий..." (Михайло Орест); "У нього 
очі — наче волошки в житі" (Д.Головко); "Моя душа, немов черешня,/ 
/Понад снігами зацвіла" (Д.Павличко). Тут порівняння ніби опредмечує 
ширшу метафору. 

II. Без сполучників 

1) загальновживані 

а) за допомогою предиката —  

"подібний до матері", "схожа на батька", "віддалено нагадує..."; 

б) із пропуском сполучникової компаративної зв 'язки: 

"закон — тайга", "мовчання — золото", "слово — не горобець"; 

в) у формі орудного відмінка іменника — 

"ніс картоплиною", "вигинатися вужем", "котись колесом"; 

243 



2) індивідуально-авторські 

а) за допомогою предиката — 

"Ми восени таки похожі//Хоч капельку на образ Божий" (Т.Шев 
ченко); ■ . 

б) із пропуском сполучникової компаративної зв 'язки: 

"Подивилась ясно — заспівали скрипки!" (П.Тичина), "Стрілчас-
ті вежі — пальців гострих дотики" (М.Бажан), "Легесенький сніжок — 
//Ласкавий залицяльник,//Терплячий гаптувальник//Дерев, стовпів, сте-
жок" {В.Мисик). (Тут порівняння теж є складником ширшої метафори); 

в) У формі орудного відмінка іменника — 

"Була тоді ще дівкою Десна..." (О.Довженко), "Молодими віями// 
Бризнули віки" (АМалишко), "Десь ти ходиш, діво невпинна,//Десь 
цвітуть огнями сліди" (Олег Ольжич). 

Усі три останні приклади є водночас яскраво метафоричними, — 
і це закономірно саме для індивідуально-авторських порівнянь, свіжість 
яких не стирається, оскільки вони досить рідко стають загальновжива-
ними. Навіть якщо один автор підхоплює (чи "списує") вдалий троп у 
іншого, і його починають часто цитувати — це ще не означає, що ста-
тус "крилатого виразу" йому вже забезпечено. Наприклад, довго цито-
ване як індивідуально-авторське порівняння, що ним починається опові-
дання Д.Головка "Пилипко" (1923), має, виявляється, свого поперед-
ника: "Очі — дві волошки в житі//На Вкраїні там, у нас" (Олександр 
Олесь, 1921). І все ж це порівняння не стало загальновживаним. 

Уся сукупність і розмаїтість простих порівнянь, що зустрі-
чаються в художніх текстах, звичайно, не зводиться до 
наведеної схеми. Як, приміром, у Василя Пачовського: 

Так ходила по алеї, та займати я не міг! Чистий 
ангел-білосніг!.. Млів я, дивлячись на неї, плили 
сльози з віч моїх, заросив я слідки ніг... 

Поверталась, усміхалась — 
та займати я не міг!.. 

Улетіла пташка біла — 
вже займати я не міг! 

("Дрожаннє душі") 

Тут порівняння подається в окремих реченнях, асоціативно під'єдна-
них до попереднього контексту, що витворює наскрізний образ не-
займаності, чистоти. 

Часом увесь твір може вибудовуватись на порівняннях, 
які сукупно окреслюють не лише суб'єктивний образ порів-
нюваного (компарандума), а й психологічне коло авторської 
асоціативності: 

244 



Ти пахнеш, як листя весняне, 
Як дитинство моє полотняне, 
Як тепла малинова стежка, 
Як мамина срібна сережка. 

Ти пахнеш, як виспане море, 
Як жіноче невидиме горе, Як 
пилок на пшеничній ниві, Як 
мамині руки сяйливі. 

Ти пахнеш, як пломінь живиці, Ти пахнеш, як роси на житі, 
Як біленький дзвінок медуниці, Як столи, рушниками накриті, 
Як вулик, де сховане сонце,        Як співаюча стружка ялова, Як 
маминих мрій волоконце.       Як мамина лагідна мова.  

(Д.Павличко). 

Із цього витканого на порівняннях "портрета" коханої 

постають і найсвятіші, найдорожчі ліричному героєві первини 

життя. Так поряд із зображувальною та виражальною функція-

ми тропа виявляється й емоційно-оцінна. І все ж це ще не 

розгорнуте порівняння, а каскад простих — ніби разок розмаї-

тих намистин на спільній низці ("ти пахнеш..."). Ця "низка" 

і є "терціум компараціоніс". 

Розгорнуте ж порівняння, навпаки, будується на єдиному, 

проте ключовому зіставленні, завдяки деталізації якого ви-

творюється поширене уподібнення {картина, сцена, міф). 

Відтак його ще називають уподібненням, що навряд чи до-

цільно, оскільки принцип у(роз)подібнення лежить в основі 

й деяких інших тропів. 
Чимало творів того ж Д.Павличка становлять собою викінчені 

розгорнуті порівняння. Прочитайте, зокрема "білий сонет", у заголовок 
якого винесено ключовий образ — "Лук"; зіставте типи порівнянь у цьому 
і щойно наведеному взірцях еротичної та інтимної лірики. 

Перші 18 рядків еротичного вірша М.Вінграновського "Лошиця з 
дикими і гордими ногами..." є теж розгорнутим порівнянням. Як і поча-
ток твору В.Стуса: 

Неначе стріли, випущені в безліт, 
згубилися між обидвох країв, 
проваджені не силою тятив, а 
спогадом про образи почезлі, 
летять понад землею долілиць, ані 
собі, ні світові не раді і лячно 
задивляються в свічаддя людських 
озер, колодязів, криниць. Так душі 
наші: майже неживі пустилися в 
осінні перелети, коли відчули: 
найдорожчі мети на нашій 
окошились голові. 

245 



Далі уподібнення пригасає, до нього додається образ крила, і вже 
наприкінці авторський голос підтримує відчуття лету, але не пов'язаного 
з образом стріл: "За сині за моря лети по воду//однаково — чи мертву 
чи живу". 

У прозі порівняння — і прості, й розгорнуті — виконують 

ту ж таки зображувально-виражально-оцінну функцію. Причо-

му тут (особливо у прозі реалістичній), завдяки меншій, ніж у 

поезії, образній сконденсованості, ця функція не є надто 

ускладненою. Порівняння допомагають подавати пейзажні, 

портретні зображення, характеристики персонажів, психіч-

них станів тощо. 
"Гуляйте, я скоро прийду, — каже Людка, встаючи і вигинаючись, 

щоб розім'ятися. Від того несподівано збудився атлет із бичачою шиєю і 
аж очі на неї витріщив. Людка прийшла сюди без халата; ті ключі, яких 
ніхто не бачив, сховано, мабуть, у її надмір куцому купальнику; вона йде 
по піску похитуючись, а за нею вже ступає очманілий від сонця й захоп-
лення атлет. Він наче вовк, котрий напав на слід овечки, й овечка від того 
зовсім не відчуває страху" (Вал.Шевчук, "Крик півня на світанку"). 

Одне порівняння, не вельми й розгорнуте, — і з цими персонажами, 
як то кажуть, усе ясно. Звичайно ж, — у контексті всієї пляжної 
сцени. А крім того, увиразнюють ці портретно-психологічні 
характеристики й інші тропи — епітети: "атлет із бичачою шиєю", 
"очманілий від сонця й захоплення", що "несподівано збудився", та 
надмір куиий купальник і хода похитуючись. 

Епітет (srtidstov — прикладка, прізвисько) — образне 
означення предмета, явища, поняття, дії. Окрім прикметників, 
якими найчастіше бувають виражені епітети, вони зустріча-
ються також у вигляді іменників (прикладок), прислівників, 
дієприслівників, числівників, дієприкметників.  

У наведеному прикладі бачимо чотири види епітета: прикметни-
ковий (бичача шия), дієприкметниковий (очманілий...атлет), прислівни-
ковий (несподівано збудився), дієприслівниковий (іде... похитуючись). Крім 
того, прикметниковий епітет "куций" посилюється прислівниковим 
— "надмір куций". 

Розірвала краля-мавка льняно 
шитий гомін-жгут: Плине 
зграйно, плине плавко 
Березневий каламут. 

(Василь Чумак,  "Березневий каламут ") 

Два епітети тут виступають у формі іменника-прикладки, три у 
формі прислівника. Крім того, словосполучення прислівника з прикмет-
ником "льняно шитий" теж можна розглядати як епітет. Усі об'єднані 
загальним метафоричним контекстом, завдяки якому набуває художньої 
виразності й прикметник "березневий". 

246 



Є різні погляди на проблему розмежування епітетів і 
логічних означень. І.Качуровський не визнає такого розмежу-
вання, вважаючи, що в художньому тексті будь-яке означення 
стає епітетом. Натомість, М.Коцюбинська стверджує: "Не 
можна вважати художнім епітетом означення, яке вказує на 
якусь невід'ємну, органічну ознаку: матеріал, з якого зробле-
ний предмет, родинну приналежність людини (дерев'яний стіл, 
залізне ліжко, срібний портсигар, батькова сестра тощо). Але 
ті ж самі означення в сполученні з іншими поняттями, в 
іншому контексті можуть набувати художнього, образного 
значення, ставати метафоричними епітетами (дерев'яне об-
личчя, залізний характер, срібне сяйво). Отже, зміст епітета 
можна зрозуміти лише з контексту, лише в сполученні з тим 
словом, яке визначається епітетом"1. 

Особливо слушне твердження щодо контексту. Що ж 
до словосполуки, то вона не є остаточним критерієм визна-
чення епітета. Наприклад, у згаданій — "залізне ліжко" — 
прикметник може бути як логічним означенням (ліжко з заліза), 
так і епітетом (у переносному розумінні — тверде, немиле 
тощо). Лише виходячи з контексту можна вести мову про те, 
що пе'ред нами — означення (однозначність, непереносність, 
денотативність) чи епітет (образне означення, багатознач-
ність, переносність, конотативність). 

Наприклад, назвавши епітетом слово "березневий" у сло-
восполуці "березневий каламут", можна протипоставити йому 
логічне означення "березневий день". Але в іншому контексті 
це означення дуже легко перетворюється на образ (скажімо, 
коли скористатися назвою роману В.Яворівського "Оглянься 
з осені": оглянулась людина, побачила свій юний березневий 
день, — і прикметник стає епітетом. 

Саме в образному контексті набувають конотативності й числів-
ники: "Це той Дервіш, що розпинав//Нашу Україну,//А Вторая 
доконала//Вдову сиротину" (Т.Шевченко, "Сон"). 

В нас — безіменність! Всіх вона поїсть 
Та ще й закусить нами з іменами... 
Вона там сьома, де було їх шість, 
Сімдесят сьома, хитра до нестями. 
Чому їх — шість? А де ж це сьомий — Ти?! 

' Бровко І.Б., Коцюбинська М.Х., Сидоренко Г.К. Аналіз літературного 
твору. — К., — 1959. — С 84. 

247 



Чому ти не сидиш на лаві — Перший? 
Ні! Ти зориш на нас із висоти, 
Науки длань над нами розпростерши. 
Все зекономив? Совість?! Честь?! Зумів 
Забалагурити самі Верховні Вуха. 
Колегіальний ум в мільйон умів — 
А лестощі лиш персональні слуха. 
Чому їх — шість? А де ж це перший —Ти?! 
Чому ти не сидиш на лаві — Перший? 
Ні! Ти зориш на нас із висоти, 
Длань керівну над нами розпростерши. 

(І.Драч,  "Чорнобильська мадонна "). 

У цьому поетичному звинуваченні автор апелює не до "стрілоч-
ників", а до перших осіб у науці та державі (недарма числівник Перший 
— з великої літери), котрі "умили руки" (фрагмент поеми-мозаїки має 
характерну назву. "Роздуми під час відкритого суду в закритш зоні на 
стару тему: "Ірод і Пілат", — і вже тут стають іронічно-антитетичними 
епітетами нібито ж нейтральні означення: "відкритий суд", "закрита 
зона"). Окрім числівників, у ролі епітетів у наведеному уривку 
виступають інші частини мови: "хитра до нестями" Безіменність, науки 
длань... розпростерши. колегіальний ум (іронічна конотація), персональні 
лестощі (теж іронія), керівну длань... розпростерши (знову іронія, чому 
прислужився й старослов'янізм "длань"). 

В усній народній творчості зустрічаємося з постійними 
епітетами, тобто такими, що незмінно супроводжують 
означувані предмети й поняття. їхня первісна образність уже 
стерлася, і вони перетворилися на своєрідні мовні штампи: 
степ широкий, темна нічка, сине море, чорні брови, буйний вітер, 

сизий голуб, ясний місяць... І все ж належність до уснопоетичної 
стихії, яка для кожного нового покоління зберігає свою пер-
винну чистоту, не дає цим епітетам перетворюватися на 
логічні (чи й алогічні) означення, а постійно витворює 
довкола них ореол художності. Навіть таке, здавалося б, 
кліше, як звернення "людино добра" (безвідносно до того, 
чи доброю вона є насправді) у контексті "панів", "това-
ришів", "панів-товаришів", "добродіїв" тощо, постійно 
омолоджуючись, зберігає свою свіжість. Очевидно, це відбу-
вається тому, що час від часу, за всієї буйної словотворчості 
(в тому числі епітетної) виникає потреба повертатися до 
найістотніших, найпервинніших рис, ознак, характеристик, 
а саме їх несуть постійні епітети. 

Вдаються до них і в писемній літературі, особливо ор-
ганічно ті автори, які природно увібрали в себе фольклорне 

248 



світовідчуття (Котляревський, Шевченко, Некрасов, Коль-
цов, Берне). При цьому вони по-своєму модифікують постійні 
епітети, досягаючи їх контекстуальної актуалізації. За 

спостереженнями М.Коцюбинської, Т.Шевченко: 
1) часто вживає постійний епітет у самостійному значенні, без 

того слова, з яким він зрісся: "аж небо блакитне широкими [крильми] 
б'є", "утомився, вороненький" [кінь], "як гуляли по синьому" [морю]; 

2) поряд із постійними, вводить різноманітні оригінальні епітети: 
"Гори мої високії.//Не так і висоы,//Як хороші, хорошії,//Блакитні 
здалека..." ("Сон" — "Гори мої високії..."). 

У другому випадку епітет "високії" є постійним, а наступні допо-
внюють його авторськими характеристиками (такі епітети називають 
оцінними, або ліричними, оскільки лірика — це завжди оцінка, вияв суб'є-
ктивності автора). Так само у вірші "А.О.Козачковському", вживши 
спочатку постійний епітет ("Талами вийду понад Уралом//На степ щит 
рокий, мов на волю..."), Шевченко далі додає цілу низку власних: "І 
там степи, і тут степи,//Та тут не такії — //Руді, руді, аж червоні,//А 
там голубії,// Зеленії, мережані//Нивами, ланами,//Високими могилами, 
Темними лугами". Так епітетне розмаїття допомагає передати тугу за 
Україною. Бачимо також, що в цих епітетах, особливо авторських, 
поєднуються зображувальні, виражальні та емоційно-оцінні функції. Два 
остнні епітети ("високими", "темними") знову постійні. 

Деякі дослідники, поряд із ліричними, виділяють зобра-
жувальні або описові епітети, в яких нібито переважає опи-
сове начало: 

"арозелена драговина", "тиховоде озеро", "блідоблакитна вода" 
(Леся Українка), "пісня сонпебризна", арфами самодзжшними, думами 
ніжнотонними (П.Тичина), "осінь яснодиста" (А.Малишко). 

Однак видається, що описовість тут не переважає, а те, 
що ці епітети незрідка є ще й оказіоналізмами (приклади з 
Тичини), тільки посилює їх виражальність, експресію емоцій-
ної оцінки. 

Сказане, проте, не означає, що в усіх випадках зображу-
вальні, виражальні та оцінні (ліричні) функції наявні в епіте-
тах (як і загалом у тропах) в однаковому співвідношенні. 
Більша епічність твору, особливо в реалістичній прозі, може 
спричиняти посилення зображувальної первини, ліричність — 
виражальної та оцінної. 

Досить частим є вживання епітетів-характеристик: "і кожна 
зморшка — звивиста, зрадлива" (Роман Бабовал); "Коли помер крива-
вий Торквемада..." (Д.Павличко); "Був у мене приятель поважний:// 
Майже батько, справжній опікун .//Обережний, тихий і уважний —// 
Не торкався небезпечних струн" (Олег Ольжич, "Метаморфози"). 

П.Волинський розрізняє епітети, в яких слова вжиті в 
їх прямому значенні (зедеще поле) і епітети метафоричні 

249 



I 

(залізна воля) метонімічні ("Той неситим оком//3а край світа 
зазирає..."), гіперболічні ("Безмежнеє поле"), іронічні1 (згадаймо 
наведені приклади: персональні лестощі, колегіальний ум). 

О.Веселовський виділяв також синкретичні епітети, по-

в'язуючи їх виникнення зі злитістю наших сприймань, коли 
"око підтримується слухом, дотиком і т.п. і навпаки"2. 

Розглядаючи далі метафору, метонімію, гіперболу, іронію як види 
тропа, ми, відповідно, поглибимо знання й про вищезгадані види епі-
тета. Тут же трохи докладніше зупинимось на синкретичних епітетах. 
Іноді це явище називають художньою синестезією — одночасне поє-
днання-переплетіння візуальних, слухових, дотикових, нюхових образів. 
У "Баладі про хула-хуп" І.Драча: "Задихано, засмагло, дзвінко//Завмер 
на клаптику вогню://В незайманострунку леґінку//Пахучим поглядом 
бриню". Прагнучи максимально активізувати закладену в слові пам'ять 
органів відчуття, перебороти їх недосконалість у відтворенні розмаїття 
людських почувань, поет вдається до несподіваного поєднання слів, 
які ніби вступають у своєрідну "хімічну реакцію" з утворенням цілком 
нової художньої "речовини". Тепер ізвідти неможливо вилучити жодного 
із взаємопов'язаних компонентів, не пошкодивши всієї "сполуки". Не 
надається вона і до спрощення, зведення до звичніших образів. 

Метафора (цєтасрора — перенесення, переміщення, відда-
лення) — один з основних тропів, що полягає в перенесенні 
властивостей і ознак якогось предмета, явища, аспекту буття 

на інші за принципом уподібнення/розподібнення. Вже зазна-
чалося, що Аристотель вважав метафору водночас і порівнян-
ням (без слова "як"). Але у порівнянні фігурують обидва члени 
зіставлення ("Неначе цвяшок, в серце вбитий, Оцю Марину 
я ношу" — Т.Шевченко), тоді яку метафорі один член уподіб-
нення здебільшого тільки мається на увазі. Тому її ще називають 

"прихованим порівнянням". Крім того, метафора може 
поставати на основі епітета: 

Як іонійськая колона, Ховаючи опуклість лона 
Рожевіє дівочий сніг, В лілеях рук, в лілеях ніг. 

(Є.Маланюк,  "Земна мадонна"). 
Перші два рядки цього катрена становлять порівняння, всередині 

якого є ще й метафора "Рожевіє дівочий сніг". Один член уподібнення 
в ній опущений (мається на увазі дівочий стан), завдяки чому подвійне 
зіставлення його з рожевістю іонійської колони і з чистотою снігу не 
переобтяжується складними синтаксичними конструкціями.  

Цей приклад допоможе ще раз проілюструвати відмінність логіч-
ного означення від епітета. У словосполуці дівочий стан прикметник 
дівочий був би логічним означенням (звичайно, якщо його вживати дено- 

 

1 Волинський П.К. Основи теорії літератури. — С. 151. 
2 Веселовський А.Н. Историческая поэтика. — С. 66. 

250 



тативно), тоді як у контексті метафори "Рожевіє дівочий сніг" він 
утворює метафоричний епітет. Так вибудовується багатошарова тропова 
структура: просте порівняння, складником якого стає "приховане по-
рівняння", тобто метафора "Рожевіє дівочий сніг", куди входить епітет 
"дівочий сніг". 

Крім того, два останні рядки розгортають метафору далі (аж до 
кінця речення), роблячи її синтаксичною, в яку підключаються ще дві 
лексичні — "лілеї рук, лілеї ніг". Причому лексичні містять у собі два 
члени уподібнення (перенесення якостей, ознак), тобто, це саме той 
"аристотелівський" варіант, коли порівняння, "позбавившись" лише 
одного слова "як", стають метафорами. Очевидно, їх слід вважати про-
міжними поміж порівняннями, епітетами і метафорами. І.Качуровський 
називає ці тропи семіметафорами (тобто, напівметафорами) а загальний 
розвиток метафори уявляє в такій послідовності: «Спочатку — порівнян-
ня: "поля, мов зелені хвилі", далі семіметафора: "зелені хвилі полів"; 
потім відкрита метафора, зміст якої виділяємо з контексту». Так, у вірші 
М.Філянського "Як весело між вас, зелені повні хвилі..." вже зовсім 
опущено один із членів уподібнення (поля)'. 

Складніші види метафори в чомусь подібні до загадок, 
"відгадування" яких активізує читацьке сприйняття, прино-
сить естетичну насолоду. 

В.Стус: "І сересердя//Хмари хтось//Прогупує,//Та гнівно ляскають 
//Білясті батоги". У двочленному варіанті (семіметафора) були б то 
"батоги блискавок". Але втрачалося б задоволення самостійної відгадки. 

Трапляються й випадки опускання багатьох ланок асо-
ціативних зв 'язків — аж до герметичності метафори, тобто її 
повної нерозгадуваності або принаймні багатоваріантності 
відчитань. 

Як і інші тропи, метафора сягає своїм корінням антро-
поморфного та пантеїстичного світовідчуття. У повсякденній 
мові користуємося такими метафорами, надто ж семіметафо-
рами, вже не відчуваючи їх образності: 

сонце сходжгь, дощ іде, завиває вітер, час летить або плине, язики 
полум'я, ніс корабля, голова колгоспу, коліно танцю, підніжжя гори, 
шічка бутси, зубці шестерні. У деяких випадках це вже спеціальні терміни 
(як-от два останні). Саме так і відбувається затуманення попередньої 
метафоричності. 

Чи не найчастіше маємо справу з антропо-, зоо-, та бо-

таноморфною метафоризацією — "оживленням" предметів і 
явищ, приписуванням їм властивостей людей, тварин, рос-
лин. На позначення цього виду метафори вживають кілька 

' Див.: Качуровський І. Основи аналізи мовних форм (стилістика): Фігури 
і тропи. — Мюнхен; Київ, 1995. — С.ПО. Далі позначаємо ще видання 
скорочено — "Фігури". 

251 



термінів — грецькі прозопопея та метаґоґе, латинський пер-
соніфікація, українські уособлення, втілення. Іноді персоніфі-
кацію розглядають як різновид уособлення, іноді, навпаки, 

уособлення вважають "вужчим" од персоніфікації, хоч етимо-
логічно це — прямі відповідники: персона = особа. Крім того, 
про персоніфікацію (уособлення) мовиться і в тих випадках, коли 
йдеться про втілення в одній особі {персонаокі) певних збірних 
чи типових рис, абстрактних категорій тощо, — і в таких 
випадках маємо справу вже не з метафорою як тропом, а з 

принципом образотворення в широкому розумінні. 
Усе це не сприяє виробленню термінологічної чіткості. 

Тож, аби зняти різночитання щодо цього виду метафори, його 
можна означити аксіоматичним і поки що нетермінологіч-
ним поняттям "оживлення" (або ж одуховнення, анімація — від 
anima — душа, дух). 

Зворотним видом постає "оречевлення" (або ж опредме-
чення) — уподібнення людських якостей, абстрактних понять, 
мислительних і психічних процесів до явищ і процесів 
речового, предметного, матеріального світу: потік свідомості, 
глибина узагальнень, ланцюжок асоціацій, гострота розуму, тепло 
(чи холод) стосунків... 

І тому говориш, — а мовчиш, 
відтинаєш час, але не муку 
словом, що розкладене, як ніж, на 
колодку смислу й лезо звуку. 

У прикладі з І.Римарука метафора "відтинаєш час... словом" пере-
ходить у порівняння "словом, що розкладене, як ніж" із наступними семі-
метафорами, що входять у це порівняння. Тропи —мов своєрідні сполучені 
посудини, якими вільно перетікає, набуваючи нових видозмін, енергія слова. 
Цей приклад цікавий ще й художнім "оречевленням" теорії О.Потебні 
про слово як єдність і "розкладуваність" зовнішньої і внутрішньої форм та 
глибинного значення. Є тут і розподібнення ("відтинаєш... не муку"У 

Ще один вид метафори — у(роз)подібнення предметів, 
речей, явищ, аспектів зовніпокладеного людині світу, проек-
тованих ніби на себе самих (хоча, звичайно, за допомогою 
означення посередником — словом). 
Тичинині "Хмари хмарять хвилі". "Гасне день...". Симоненкові 
"Вибухали дні...", "струменіла дорога", воробйовське Тінями в 
Тясмин течуть цинкові верби ранками... 

Певна річ, це тільки видимість відсторонення людини і "самоз'я-
сування стосунків" між речами, адже у слові, скільки б не руйнували 
його усталені чи нові зв'язки, не можна до решти витравити його люд-
ської суті й людського ставлення до означуваного. 

252 



I 
За всієї затуманеності, можемо, наприклад, прочитувати Тясмин 

як ріку часу, що поглинає не тільки живі, органічні верби, а й їхні 
цинкові тіні з неорганічного світу двійників і тілесного замирання. 
Можливі й простіші витлумачення (цинкові — уподібнення за кольо-
ром), але все одно без проникнення у "самостійне" чи самодостатнє 
життя речей, а через сприйняття людини, через наші власні асоціатив-
ні поля. Ось продовження тексту вірша: 

жовті персні печуть 
неба холодні рани. 

Димно... нічого не чуть 
в волоці білих туманів, 

поки сонце затчуть 
крони останніх храмів. 

Якийсь майже "марсіанський" пейзаж, а все ж повного усунення 
людини не відбулося: зберігається її емоційна присутність (персоніфі-
кація в двох верхніх і двох нижніх рядках, звернення до слухових, зоро-
вих і дотикових образів, нарешті — суто інтелектуальна семіметафора 
— уподібнення дерев до храмів. 

Ілюзорне вилучення людини з тексту досягається, зок-
рема, і завдяки цьому відмінному від "оживлення" та оречев-

лення виду метафори, що його можна було б назвати міжречо-

вим або позаперсонним означенням (тінями течуть верби, кро-
ни храмів, ожина обрію). 

Опозиційною парою до цього виду постає метафора, що 
Грунтується на власне-людському самоозначенні, перенесенні 
одних явищ, процесів, рис духовного і фізичного життя 

індивіда й соціуму на інші: "дивитися очима совісті", "душа в 
п'ятах", "серце як не вискочить". 

Схему розмежування вирізнених тут видів метафори 

можна подати так: 
оживлення 

Різновидів оживлення є 
кілька, основні з них — антропо-
морфізація (персоніфікація або 
ж уособлення), зооморфізація, 

ботаноморфізація. Основні різновиди оречевлення — це уподіб-
нення до предметів і уподібнення до явищ. Щодо людського 

253 

уречевлення 



самоозначення, то тут, очевидно, можна говорити про аспек-
ти психологічні, біологічні, соціалізуючі, індивідуалізуючі. Серед 
різновидів міжречового означення — власне міжречове, між 'я-

вищне та їх перехрещення (перенесення властивостей явища 
на річ і навпаки). 

Можливі й інші варіанти системного розгляду метафори. 
Наприклад: 

живого з живим 

Спорідненим із метафорою тропом 
є метонімія ( — перейменування), 

що полягає в заміні одного слова 
(поняття, образу) іншим на основі 
суміжності ознак (а не подібності, як у 

метафорі: на відміну від неї метонімію не можна розгорнути в 
порівняння). Інакше кажучи, метонімію можна назвати 
контекстуальним синонімом (або синонімічним зворотом) 

якогось не названого, проте незримо присутнього об'єкта. 
Завдяки цій властивості вона ніби подвоює обсяг естетичної 
інформації. 

Суміжність чи дотичність названого й неназваного вияв-
ляються по-різному, формуючи відповідні види метонімії. 
Традиційно виділяють такі: 

1. Називання імені творця замість його творів. 
Цим видом метонімії часто послуговуємося і в побуті: "прочитав 

Багряного", "подобається Куліш", "насмішив Вишня". Подібні вирази 
зустрічаються в автобіографічній прозі, де автори розповідають про коло 
своєї лектури, мистецьких уподобань. Трапляються і в поезії: "І Колла-
ра читаєте//3 усієї скли,//І Щ^фарика. і Ганка..." (Т.Шевченко); "Не за 
молодим календарем//серпень — за апокрифом та Босхом" (І.Римарук). 

2. Називання матеріалу замість речі, що виготувана з 

нього: 
"Скрегоче залізом округа,//Смертю повітря хурчить" (О.Гончар). 
3. Називання вмістища замість вмісту. 
"Одарка. Випив, мабуть, з добру кварту .//Або випив цілий ківш!/ 

/— Іван: Ні, не пив, кажу без жарту://Випив чарочку, не більш..." (С.Гу-
пак-Артемовський). 

4. Називання якоїсь речової ознаки замість людини (гур 
ту, колективу, соціальної чи національної диференціації тощо): 

254 

неживого з неживим 



I 
"Чорні зароплені кахтани. лейбики, сіраки та гуні, такі ж сороч-

ки<-..> капелюхи, жовнярські "гольмици", бойківські повстяні кри-
сані та підгірські солом'яники, — все те густою, брудною, сірою хма-
рою вкривало толоку" (І.Франко). 

5. Називання місця помешкання чи перебування людей 
замість самих мешканців чи їхніх дій: 

Цей плач Атен і переможний крик 
Нещадної, роз'ятреної Спарти... 

(Є.Маланюк, "Постскриптум"). 
6. Називання властивості чи якості замість їх носія: 

"Чия відвага, того й перемога" (прислів'я). 
7. Називання одномоментної зовнішньої дії замість її 

внутрішньої мотивації: 
"...Я з тобою на рушничок стану". 

8. Кількісна метонімія, або синекдоха (auv — разом, 
єкбохл — переймання; співвіднесення) також має свої різновиди: 

а) заміна цілого частиною: "Ноги моєї більш не буде": "Бачили 
очі, що купували..."; 

б) заміна частини цілим: "Стояла я і слухала весну..." (Леся Українка); 
в) заміна множини одниною: "Ох і вовка там! Як завиють. — во 

лосся дротом!" (Остап Вишня); 
г) заміна однини множиною: "Як ми почуваємося" (до пацієнта), 

"Потягушечки на ростушечки! Ох які ми вже великі!" (до дитини);  
ґ) вживання власних імен у значенні загальних (ономазія): "Воздвигне 

Вкраїна свойого Мойсея..." (Л.Тичина); "Мовчки зросте десь новий 
Тарас//Серед кривавих піль!" (Є.Плужник); "Раби-Баярди, вірністю 
хворі,//за честь чужу — свою дали в наругу..." (Л.Мосендз); "Напишіть:/ 
/Письменство він врятує//від Хвильових,//Тичин//і//Рильських.//по-
літику — від Чемберленів,//поезію — від солов'їв" (Едвард Стріха); 

д) вживання загальних імен у значенні власних: Кобзар, Каменяр. 
буковинський Соловій та ін.; 

є) родове означування замість видового: "двоногий ссавець" (лю-
дина), "куди летиш на своїй техніці?" (велосипеді, мотоциклі, авто...); 

є) видове означування замість родового: "заробити якусь копійчи-
ну" (тут водночас і однина замість множини); "їсти свій хліб" (тобто 
взагалі харчуватись і жити самостійно). 

Наведений перелік, звичайно, не може бути вичерпним, 
а класифікація — універсальною (так, І.Качуровський подає 
дещо іншу і теж не вичерпну, а подекуди й спірну). Крім того, 
між метафорою, метонімією і синекдохою не завжди легко 
можна провести розмежувальні лінії. О.Потебня позначав 
первинне значення слова через А, його нове, переносне зна-
чення в тропі через X і розрізняв три випадки співвідношень 
між ними: 

1) А цілковито входить в X або навпаки (наприклад, 
людина і люди), — це синекдоха; 2) А міститься в X лише 

255 



частково (наприклад, пташки співають у лісі і ліс співає) — 
це метонімія; 3) А й X зовсім не збігаються — метафора. 

Розгорнутим метонімічним зворотом можна вважати 
перифраз [у] (тшріфрсшц — описовий вираз). Він буває ніби обер-
неним до першого з названих типів метонімії. 

Якщо там називаємо автора замість творів то тут навпаки: 
автор "Тигроловів", творець "Заповіту", 

Зустрічаються як найпростіші види перефразу (дари ланів, слуги Мель-
помени. пря;гівники пераі. так і досить складні та вигадливі, особливо в 
бароковій поетиці, традиції якої зберігалися й пізніше: "Карпо задумався, 
сперся на заступ і не зводив очей з того місця під яблунею, де він ніби вглядів 
свою гарячу мрію в червоних кісничках на голові, в червоному намисті з 
дукачем" (І.Нечуй-Левицький); "А хто змалював наших босоногих мадонн із 
сапкою в руках чи серпом на плечі та дитям біля перс, шо знали не шовки. 
а лише нерівне шорстке полотно? І чи зрозуміють не ті. шо вже не знатимуть 
полотна і полиневого смутку давнини?" (М.Стелшах). 

Мовні звороти типу "той, що " ("Той, що в скалі си-
дить", "Той, що греблі рве" з "Лісової пісні" Лесі Українки) 
характерні для українських табу та евфемізмів, які є різнови-
дами перифразу. 

Табу (полінезійське) — релігійна заборона певних дій, 
предметів і слів, порушення якої може викликати кару (тут чи 
не найяскравіше виражена віра в силу слова); переносно — 
щось заборонене. 
В Україні з приходом християнства табуювались імена духів природи; 
однак двовір'я збереглось і донині у вигляді православно-дайбозького 
синкретизму. Це виявилося, зокрема, в табуюванні "нечистої сили" — 
рогатий, бєзп 'ятий, лисий; той, що в очереті; той, що на болоті; той, що не 
проти ноні згадувати... У народних замовляннях усілякі пристріти, причи-
ни, хвороби виганяють "на болота, на очерети". І з цього погляду, скажімо, 
вірш М.Вінграновського "На болоті", за всієї герметичності його загадки, 
можна відчитувати як своєрідне прилучення до магії чи вірш-табу: Хто 
розцвів, хто розцвів — 

запитало. 
Я розцвів, я розцвів — 

відказало. Хто 
помер, хто помер — 

запитало. Я 
помер, я помер — 

відказало. 
Що ж таке, що ж таке — 

запитало. А 
таке, а таке — 

відказало. 
Втрата віри у земних богів — води, вітру, грому, родючості; у 

водяників, лісовиків і т.д. призводить до зарозумілого осушування боліт, 
вирубування лісів, повертання рік, що загрожує перетворенням україн-
ського пейзажу на єгипетський чи аравійський. Останнє можна було б 

256 



сказати без евфемізмів: "що загрожує перетворенням родючих земель 
на пустелю", — але ж як не хотілося б часом назвати речі своїми іменами, 
аби не накликати лихо! 

Евфмемізм — це, сказати б, окультурене табу, опозицій-
на пара до дисфемізму. Буквально ж означає "пом'якшений 
вислів" (єб — гарно і (pfjuco — кажу). Найчастіше ним заміню-
ють непристойні, брутальні, інтимні слова і вирази або по-
відомлення, що на них лише натякають, відганяючи пряму 
думку, аби не наврочити. 

Застосування евфемізмів і ширше — високопарного, ви-
шукано-перифрастичного стилю дістало назву евфуїзму (англ. 
euphuism від гр. sucpurji; — витончений, стрункий). що найяс-
кравіше виявився в англійській літературі останньої чверті 
XVI ст. Схожим явищем російської літератури був "карам-
зинізм". У нас найбільш евфуїстичною стала література Баро-
ко. Що ж до таких творів, як "Маруся" чи "Сердешна Окса-
на" Г.Квітки-Основ'яненка, то хоч їх і порівнюють із "Бідо-
лашною Лізою" М.Карамзіна, українська оповідна традиція 
боронила їх від перенасичення надто манірними евфеміз-
мами. 

"Трошки полежавши, піднялась, вже й веселенька; не відмагається 
від другої... очиці посоловіли... защебетала наша Оксана! Знай розка-
зує, як вона нарядиться під вінець, як прийде до матері, як та зди-
вується, зрадується... а тут сама третю чашку, сама узяла і, випивши, 
вже сидить у кошлана* на колінках і сама собі весільних пісеньок 
приспівує... далі щось забормотала і голову похилила. 

Напилась Оксана панського чаю! Будеш, сердешна, тямити — і 
повік оскоми не збудеш!.. 

— Пропала я тепер на світі!., крикнула сердешна Оксана, як про-
кинулась уранці, дивлячись, де вона і що з нею сталося...".  

Остання фраза в цьому тексті — евфемічна. Як і абзац перед крап-
ками та самі крапки. Нині інші часи. І не тільки бульварна література, 
а й екран допалися до смакування саме отого, що за евфемічними крап-
ками. Підкреслена фраза в коментарі — теж евфемізм. 

Уже зазначалося в розмові про вульгаризми, що їх часом 
вживають і як лік од високопарної манірності. Схоже і з 
евфемізмами: час від часу комусь набридає "вдаватися до но-
совичка" чи "полегшувати собі носа" і він "шмаркається".  

* За принципом "народної етимології" — ніби від "копито " і натяк на 
нечисту силу. 

955 
257 



Вживання евфемізмів паралельно з дисфемізмами може ство-
рювати комічний ефект. 

"Самусеві зже давно треба було набити морду. Він заслуговував 
цього акту покгоааня. заробив його чесно й недвозначно <...>. Щиро 
кажучи, автор потрапляє тут у досить двозначну ситуацію. З одного 
боку, він і сам, всупереч своєму вихованню і поглядам на життя; пере-
конаний, що Самусеві справді треба було давно вже набити морду (ах, 
який усе ж таки не парламентський зворот!). З другого ж боку, він не 
може виправдати наміру тих, хто наважився побити передовика кол-
госпного виробництва <. . .> .  Коли б хтось сторонній спробував 
розпитувати світлоярівців, за віщо саме Самусеві треба було... гм, гм, 
то йому відповіли б дуже просто: "Так вредний же ж!" Решта — в 
підтексті, який і треба буде розкрити авторові цієї повісті" 
(ХІ.Загребельниіі,  "Левине серце"). 

Цього ра іу позначені крапками у ламаних дужках купюри дове-
лося зробити вже авторові підручника — і аж ніяк не з евфемістичною 
метою, а для економії місця, бо ж тему "гм, гм" романіст розгортає не 
тільки в підтексті, а й у вельми розлогому тексті. 

А тим часом переходимо до іронії (eipmveia — удавання, 
прихований глум). У широкому розумінні іронія означає вид коміч-
ного в естетиці, що передбачає кпин чи нищівний скепсис, 
перевагу чи поблажливість, зумисне приховані, але визначальні 
для загальної тональності чи навіть пафосу твору та організації 
всієї його образної системи. Від гумору іронію відрізняє 

"прихованість" її під маскою серйозності (а в'їдлива, зла іронія 
— сарказм — є ближчою до сатири). Спільне ж у них те, що 
все це — види комічного. 

Іронія у вужчому розумінні — лукава чи насмішкувата 
інакомовність, коли слово або вираз набувають в образному 
контексті значення, протилежного буквальному, або такого, що 

ставить його під сумнів чи заперечує. У цьому, вужчому розумінні 
іронію відносять або до тропів, або до стилістичних фігур. 

Шевченкове "На всіх язиках все мовчить,//Бо благоденствує!" — 
класичний взірець іронії, навіть гостріше, сарказму як тропа. В чому "тро-
повість" іроніҐ! Саме в протилежності до прямого значення слова ("благо-
денствує" можна було б узяти в лапки). У тому ж "Кавказі": " Слава! Слава!/ 
/Хортам, і гончим, і псарям,//І нашим батюшкам-царям//Слава". 

У сонетино "Сакля" І.Світличний, розвиваючи тему "Кавказу" 
(у Шевченка: "Нам тілько сакля очі коле...") та збагативши її епіграфом 
і Гете (слова Мефістофеля: "Воно чуже — і світо владу //Від того ніби 
грачу я"), іронізує: 

Агов, Мефісто!   Де ти є? Щоб 
владі сакля на заваді? Ганьба 
такій злиденній владі. Уладь-но... 
способу знайди. 

258 



Уладив! Божевільний, палить! 3 
людей і саклі валом валить 
Вогонь, і смалятина, й дим. 

Увесь вірш перейнято саркастичним пафосом, а власне сарказм як 
троп — в отому "Уладив!". Твір написано задовго до подібного "влад-
нання" подій у Чечні кінця XX ст., що відрізнялося від початку ХІХ-го 
значно більшою нишівністю. 

Багата на іронію і сарказм творчість В.Самійленка. Уже цитовано 
дві строфи з його вірша «Щасливий край ("Ельдорадо")» для ілюстрації 
вагомості кінцівок. Саме кінцівки строф цього вірша саркастично повер-
тають усе сказане в трьох перших рядках на протилежне. Ось ще кілька 
строф: 

Десь далеко єсть країна 
Пишна, вільна, щастям горда, 
Кожен там живе щасливо — 
Держиморда, держиморда. 

В тій країні люблять волю, 
Всяк її шука по змозі І про 
неї розмовляє — У острозі, у 
острозі. 

Там усяк говорить правду 
Непідкупними устами, Там 
за правду щира дяка — 
Батогами, батогами. 

Там всі люди роботящі, 
Там нарівні з мужиками Всі 
пани працюють щиро — 
Язиками, язиками. 

І так далі, аж до останньої строфи: "Там живе племін усяких// 
Престрашенна мішанина,//! за те той край зоветься —/Русь єдина, Русь 
єдина". Надзвичайно сучасні й так само іронічно парадоксальні вірші 
"Як-то весело жить на Вкраїні", "Патріота Іван", "Сміливий чоловік", 
"Патріотична праця", «"По Шевченку" (На роковини)"», "На печі 
(Українська патріотична дума)" та багато інших. "По Шевченку" варто 
було б читати нашим патріотам щоразу, як вони всує згадують ім'я 
Тарасове. А ось — іронічна строфа з "патріотичної думи": Ще стоїть 
Україна! Не вмерла вона І вмирати не має охоти. Кожна піч українська 
— фортеця міцна, Там на чатах лежать патріоти. 

Отже, іронія як троп може складатися зі слова чи виразу, 
контрастованого загальним іронічним, саркастичним чи сар-
донічним контекстом. Як-от: "фортеця", "на чатах", "патріо-
ти" набувають "протилежного заряду" саме в ширших кон-
текстуальних зв 'язках. Нерідко значення іронії як тропа може 

набувати ціла фраза, відтінювана іншою: 
Вперіодрозгорнутогобудівни- 
цтвакомунізмунавсьомуфронті 
я вийшов уранці за ворота — 
бачу: крізь штахетини 
коза пробує дістати цибулю 
з палісадника 
(у цибулі багато вітамінів, 

259 



отож її садять замість квіток). 
Я вжарив по ній цеглиною 
і файно влучив, що аж-аж-аж. 
Ось що мені пригадалося і потішило, 
коли ввечері я вкладався на сон. 

Гротескова ситуація змушує відчути всю фарсовість першої фрази, 
якою пародіюється офіціозна риторика. Недарма автор подає її суцільним 
текстом, підсилюючи іронію графічно. Здебільшого так і буває, що іронія 
як троп постає в контексті іронії у ширшому розумінні (як тональності 
чи пафосу певної фрази, уривка, твору). Див. також:: ЛС-Д. — С.321-322. 

Оксиморон (btp\iopov) буквально — дотепнобезглузде. І 
справді, з погляду так званого здорового глузду чи формальної 
логіки в оксимороні (або оксюмороні) поєднується те, що не 

мало б поєднуватися, несумісне. Через це його ще трактують 
як "стиснену, а тому таку, що звучить парадоксально, анти-
тезу" (ЛЭС. — С.258). Виходить, ніби достатньо стиснути будь-
яку антитезу (протиставлення), і вона автоматично ("а тому") 
зазвучить парадоксально й стане оксимороном. 

Принципова відмінність оксиморона від антитези (про 

неї — далі) полягає якраз не у протиставленні, а в суміщенні, 
здавалося б, несумісного, завдяки чому постає нова конотація, 
переосмислення, що не зводиться до суми чи різниці склад-
ників. Вся суть — у тій естетичній енергії, що виникає на їх 
зударі чи "короткому замиканні". 

Із цього погляду не всі приклади, наведені у літературознавчих слов-
никах та підручниках, можна вважати оксиморонами. Так, у словнику ВЛеси-
на "Літературознавчі терміни" (довідник для учнів, 1985) поряд із безпере-
чними оксиморонами ("Живий труп" Л.Толстого*, "Гарячий сніг" Ю.Бон-
дарєва, "Жорстоке милосердя" Ю.Мушкетика) наведено й сумнівні — "Жива 
вода" Д.Кугультінова, "Повнолітні діти" І.Вільде. Тоді як у давнішому слов-
нику, написаному цим же автором спільно з О.Пулинцем, нема жодного 
сумнівного прикладу (ттзвінка тиша, солодка гіркота, бідний багач, розумний 
дурень); а також із художньої літератури — "Ми рабами волі стали" (І.Франк-
о); "В день такий на землі розквітає весна//І тремтить од солодкої муки" 
(В.Соаора) 

Не вельми переконливою видається одна з ілюстрацій у підручнику 
П.Волинського. "І співала осінь весняні пісні" (М.Рильський). "Хімічної 
реакції" тут не відбулося: є осінь і є весняні пісні, але ці два образи не 
творять чогось абсолютно нового і піддаються розчленуванню на складники 
(певна річ, не механічні), крім того, між ними пролягає й ритмічна павза. 

* Цей вираз зустрічається в латиномовному діалозі нідерландського 
гуманіста Еразма Роттердамського (1469-1536) "Юнак і розпусниця ", з 
яким Л. Толстой міг познайомитися і в оригіналі, і в перекладах (зокрема 
французьких). 

260 



Розширене тлумачення оксиморона подано в ЛС-Д. Так, Симоненкове 
"Вріже дуба, а ходить і їсть" ближче до антитези, а в контексті твору — 
до іронії як тропа: насправді бюрократ невмирущий. Наведений верлібр 
В.Голобородька не є розвитком "оксиморонного формулювання", як 
стверджується. То радше розгорнуте порівняння, побудоване на абсурдності 
ситуації: "Котилася, як кавун, голова з гори..." і т.д. (див.: С.517-518). 

Оксиморон здебільшого постає на поєднаннях антоніміч-

них іменника з прикметником, двох іменників чи дієслова з 

іменником або прислівником. їх смислова злютованість знахо-

дить утілення і в граматичній узгодженості: 
"Щоб випити до дна солодку муку", "Полиновий мед самоти" 

(Є.Маланюк); "провина безневинна", "щасливе горе" (І.Драч), "като-
жертва, жертво-кат", "демократіє покори і свободо німувань" (В.Стус); 
"Говорю я з тобою мовчки" "жахливо веселий вірш" (В.Симоненко). 

Різке контрастування художнього світу психологічно притаманніше 
творчості молодих; з часом воно доповнюється нюансуванням на-
півтонів, що йде од поглиблення об'ємності світовідчуття. До того ж, 
оксиморон, як і інші тропи, старіє, а від частоти застосувань може втра-
чати оказіональність і ставати загальновживаним (солодка мука, важке 
щастя, живий труп, мертві душі). Але приходять нові покоління, при-
носять свою "голу обнову" (І.Андрусяк), горять у "крижаному вогні" 
туги за юною "нікомуненалежністю" (К.Москалець), осягають тривимірну 
обмеженість, яку заповнює "тиша моєї говірливості" (Неда Неждана) і 
в якій визрівають означення єдності дедалі тонших і невловніших 
противенств. 

Споріднена з оксимороном катахреза (колахрцаіз — зло-
вживання) теж має неоднозначні тлумачення. 1. Вживання слова 

(виразу) в значенні, різко відмінному від етимологічного. Іноді 
це трактують навіть як помилку, що стала нормою (червоне 
чорнило). Певна річ, ніякої помилки в такому слововжитку 
нема. То швидше закономірність: затуманення "внутрішньої 
форми" (чорний) робить слово технічним терміном, що означує 
рідину вже безвідносно до її кольору. Відтак несумісність 

червоного, зеленого, фіолетового і чорнила вже не відчувається 
без привернення до неї уваги. 

І.Качуровський тлумачить катахрезу як неправильно 
побудовану метафору, "де сполучено речі принципово не-
сполучні і де компоненти — якщо їх розуміти в букваль-
ному (прямому) значенні — виключають одне одного" 
(Фігури. — СІ57). Але в такому разі ледь не всі метафори, 
а заодно й метонімії, синекдохи, інші тропи можна віднести 
до катахрези, оскільки сама їх природа принципово 
небуквальна. 

261 



Показовим щодо цього є й наведений дослідником приклад: 
"...Тріскалась земля//Під чоботами біснуватих//В залізо вкутих хижих 
псів..." (Василь Барка). Певна річ, пси не носять чобіт, але хіба можна, 
виходячи з цього буквалістського розуміння, робити висновок про 
"неправильність" метафори? Адже ясно, що йдеться про хижих (епітет) 
людей, вкутих у зброю (залізо — матеріал замість виробу: один з видів 
метонімії). Та й "чоботи" можуть бути гусеницями, та й земля ж буквально 
не тріскається... 

Переконливіший приклад із Д.Загула: "Я випив вино до крихіт-
ки...". Справді, ліпше було б "до крапельки", але це ще не означає 
"поетичного недослуху", як стверджує І.Качуровський. Поет розширив 
полісемію "крихітки". А в буквальному розумінні й до крапельки не 
можна випити; тобто тут катахреза постає в іншому тлумаченні: 

2. Різновид гіперболічної метафори: вживання слів і ви-

разів у "неприродно" перебільшеному значенні.  

Отже, в першому трактуванні катахрези зафіксовано діа-

хронний аспект її сприйняття: відмінність етимологічного і на-

бутого значень; у другому — синхронний: "неприродність", 

"перебільшення", "зловживання" метафоричністю. Обидва ас-

пекти правомірні, але другий чималою мірою перекривається 

такими поняттями, як метафора, гіпербола, плеоназм і навіть 

анаколуф (про три останні — далі). 

Тим часом перший, діахронний аспект вписується у 

структурно-системний підхід (і зокрема — до тропів). Саме 

в такому розумінні й можемо прийняти катахрезу: як окси-

морон, що втратив свою первинну оказіонально гостру пара-

доксальність. 
І тоді до червоного чорнила, ледь не єдиного довідникового при-

кладу, можна додати, скажімо, тихий голос (голос етимологічно — голос -
ний), залізне дерево (порода), близьку віддаль, довгу мить, страшну 
любов. міський пейзаж тощо. Із цього погляду переконливими є й 
наведені І.Качуровським приклади гумористичного використання ка-
тахрези (завод "Червона синька" та ін.). Комічний ефект постає завдя-
ки привертанню уваги до етимологічно "неправильного" слововживан-
ня, первинної парадоксальності фрази. 

Гіпербола (ияєрРоЯ.г| — перебільшення) може бути і тропом 

(на рівні словосполуки), і стилістичною фігурою (на рівні 

речення), і художнім засобом (на рівні твору), що полягає в 

означувальному надмірі, перебільшенні означуваного з метою 

його увиразнення. 
Гіперболізація характерна для поетики фольклорного епосу (Байда 

знищує пострілами з лука всю" родину турецького царя); для поезії 
романтизму ("Цілий вік усе плачусь//На лиху годину" — В.Забіпа); для 

262 



жанру сатири та загалом сатиричних жанрів із їх гротесковістю ("А 
казать промову стане,//То й не жди, щоб був кінець" — В.Самійленко). 
У повсякденні також вдаємося до гіпербол, здебільшого навіть не по-
мічаючи цього ("не відтягнеш од телевізора", "стонадцять болячок"). 

Протилежний до гіперболи троп — мейозис (цєісоак; — 
зменшення), що полягає в означувальному применшенні означу-
ваного у схожих із гіперболою функціях та виявах: 

від побутових ("Рісочки в роті не мав", "Він її мізинця не вар-
тий") до романтичних ("Дитятко носила//Дитятко — ягідку дрібную..." 
— М.Устиянович), сатиричних ("Слава ж нам! бо коли б дух народу 
погас,//Не стерпівши свого лихоліття,//То по йому хоч зо два 
примірники з нас//Дочекають нового століття" — В.Самійленко). 

Тривалий час у радянському літературознавстві опози-

цією гіперболі вважали літоту (^ITOTT|S — простота). Автор 

відповідних статей у ЛЭС М.Гаспаров трактує друге значен-

ня літоти як синонімічне до мейозиса. А перше її значення 

близьке до емфази (виразність) та іронії: посилення вираз-

ності (незрідка іронічної) відбувається переважно завдяки по-

двійному запереченню: 

"Я не здужаю, нівроку..." (Т.Шевченко). 
Нарешті нібито внесено ясність, і можна було б уважати дещо 

запізнілими критичні випади І.Качуровського з цього приводу (Фігури. 
— С. 170), якби не інерція термінологічної плутанини, що далася взнаки 
і в ЛС-Д (С.434). Що ж до деяких прикладів, наведених І.Качуров- 
ським (Байда п'є мед-горілочку "Та й не день, не нічку, та й не одну 
годиночку"; Еней підмовив Дідону "паритися в баню...//Уже ж було не 
без гріха!", то тут нерозчленовано постають обоє значень літоти: ніби 
обминаючи, применшуючи пряме визнання і пиятики, і гріха, мова 
через подвійне заперечення посилює розгульно-звитяжні (щодо Байди) 
та іронічні (щодо Енея) конотації. 

При з'ясуванні жанрової природи байки і притчі вже 

йшлося про алегорію як тип образності (інакомовлення). Існує 

й алегорія як троп: називання, замість певної якості чи харак-

теристики, імені її носія — звіра, рослини, предмета, явища 

(витривалість — віл, лагідність — голуб, міць — дуб, запальність 

— вогонь). 
Ще для Езопа і тогочасної літератури, за спостереженням відомої 

україністки з Румунії Магдалини Ласло-Куцюк, "не було усталеної 
алегоричної відповідності між певними тваринами і моральними якос-
тями. В Езопа лев лякається півня і жаби, отже, зовсім не поводить-
ся як сильна і жорстока тварина, в інших випадках він виявляє тверді-
сть і безжальність. У байці "Лев, осел і лисиця" лисиця хитріша від 
осла, але у байці "Собака, півень і лисиця" її перехитрює півень, 
який символізує тут мудрих людей. 

263 



Отож висновок у таких байках не міг мати силу узагальнення, 
йшлося лише про типи поведінки, які відповідають або не відповіда-
ють ступеню загрозливості даних ситуацій. Усунення таких протиріч 
стало необхідним. Лише після того, як певна тварина стала загально-
прийнятим знаком якихось прикмет, стало можливим суб'єктивне пере-
осмислення типових фабулярних ситуацій в залежності від історичних 
обставин, або від ставлення байкаря до навколишнього суспільства. 
Скажімо, байку Лафонтена про лисицю і ворону можна зрозуміти тільки 
тоді, коли припустити, що лицися неодмінно хитра, а ворона дурна"1. 

Таким чином, алегорія як троп полягає у знаковості її 
інакомовлення, в тому, що за певними тваринами, природними 

явищами, рослинами закріплюється загальнозрозумілий 
переносний сенс. 

Це знаходить застосування не тільки в байках, а й у 
фольклорних календарних дійствах (наприклад, алегоричні 
образи купальських свят), у весільному обряді ("куниця" — 
наречена, "мисливець" — жених на заручинах; "бояри", "гіль-

це", "коровай", розплітання коси і т.д., — все має свій 
інакомовний сенс). 

У літературі алегорію найчастіше зустрічаємо в поезії, що спричине-
но її сконденсованою інакомовністю. Переважно алегоричними є вже самі 
назви поетичних збірок: "Кобзар", "Зів'яле листя", "Сонячні кларнети", 
"Зелена євангелія", "Океан", "Троянди й виноград", "Тиша і грім", "Зимові 
дерева", "Діти трепети". Для того, щоб вести інакомовний діалог із читачем, 
індивідуально-авторська алегорія має так чи інакше випливати з сукупності 
текстуальних, контекстуальних, інтертекстуальнихконотацій. Наприклад, 
зміст алегоричних образів троянд і винограду розкриває сам автор — за-
ключною афористичною сетенцією однойменного вірша. Алегорія 
"Упродовж снігонаїїу" (назва збірки І.Римарука, 1988) розкривається у 
вірші "Снігопад прочитав..." та інших творах цього "зимового" періоду, у 
контекстуальних значеннях образів снігу, зими, що межують із символами. 

Алегорія тяжіє до інакомовної однозначності, тоді як сим-
вол (абцРо^оу — знак у розумінні "прикмета", "натяк", 
"ознака"), маючи з алегорією чимало спільного, передбачає 

ширший спектр неоднозначних витлумачень, більшу абстраго-
ваність і умовність. На відміну від алегорії, його не можна 
повністю вичерпати за допомогою логізованих пояснень. Він 
невіддільний од структури образу, його зміст полісемічний і 
розрахований на активну роботу читацької фантазії.  

Символом може стати, в принципі, кожен елемент ху-

дожньої тканини — метафора, порівняння, художня деталь 
(той-таки Стефаників камінний хрест: див. с 202—203), 

1 Ласло-Куцюк М. Засади поетики. — Бухарест. — 1983. —С. 167-168. 

264 



заголовок, персонаж, портрет (напр., "Портрет Доріана Грея" 
О.Вайльда), пейзаж (пейзажі раннього Тичини як символи 
світової гармонії), зрештою — весь художній твір чи навіть 

збірка творів одного або й кількох авторів ("Русалка дністро-
ва" як символ відродження та єднання західноукраїнського 
культурного середовища на засадах злуки зі східноукраїнсь-
ким). Тому важливо окреслити бодай умовні межі символу як 
тропа. 

У "Русалці дністровій", де зібрано зразки народної пісні 

та стилізацій під неї, широко репрезентована і фольклорна 
символіка (у "Двох віночках" Я.Головацького — це вінок з 
барвінку як прикмета майбутньої загибелі козака, вінок із рути 
як символ дівочої туги, калина на могилі козака — пам'ять, 
скорбота, слава, символ України). 

Окрім фольклорної, на рівні тропа розрізняємо символіку 

релігійну (зокрема, християнську — терновий вінок як сим-
вол страждання в ім'я людей, "шлях на Голгофу", "нести 
свійхрест" і т.д.), міфологічну (Нарцис як символ самозако-
ханості, самопізнання*, Прометей — самопожертва, Кас-
тальське джереда — поезія та ін., символіку певних літера-
турних і — ширше — культурних епох {романтична, бароко-

ва), течій і напрямів (найвиразніше — у символізмі), індиві-
дуально-авторську (блоківська Прекрасна Дама, вітер у 
молодого Тичини та Е.Верхарна, зорі у М.Вороного, крила, 
сонце, дерева, космос у раннього Драча та інших шістде-
сятників, місячне сяйво у Вал.Шевчука, чортове колесо у 
В.Яворівського). 

Ще один споріднений із символом троп — образ-емблема 
(єцРЛпца — вставка, рельєфна прикраса). Це — візуальний оре-
чевлений символ, що створює переважно "розумовий образ", 
де абстрактні поняття набувають ілюзії конректності. О.По-
тебня вважав, що відмінність між емблемою і алегорією поля-
гає в статичності першої і динамічності другої. Крім того, 

алегорія, як і символ, будується на уподібненні за певною озна-
кою, а емблема, як і метонімія — на принципі асоціації за яки-
мось зовнішнім зв'язком (суміжністю). 

* Г. Сковорода витлумачував міф про Наркіса як символ пізнання у собі 
<)жерела, божественного начала, першопоштовху. Див.: Піч Р. 
Сковородинський міф про Наркіса у світлі романтичної концепції 
міфотворчости//Український світ. — 1995. — № 1-3. — С18-19. 

265 



Статичність емблеми зумовлює її більше застосування в 
зображувальних видах мистецтва — графіці, скульптурі, а та-
кож у геральдиці, оскільки в основі багатьох гербів лежать саме 

емблематичні принципи (зображення небесних світил, звірів, 
зброї тощо). 

Емблеми, що означують певні якості, ідеї, поняття, відомі з глибокої 
давнини. Широке застосування вони знайшли в естетиці маньєризму та 
бароко (XVI ст. і пізніше). Вважалося що світ невидимих духовних сут-
ностей, загальних понять і абстракцій (смирення, доброчинність, ге-
ройство та ін.) можна передати не тільки за допомогою суто розумових 
чи філософських суджень, а й у своєрідних зоро-словесних метафорах 
(сполучення коротких висловів і символічних зображень). Завдяки їм 
невидиме стає почасти видимим, доступним для "тілесних відчуттів". 
Так постала ідея осягнення всього видимого і невидимого світу в ху-
дожньо-образній формі. У кожному явищі розрізняли його духовне 
наповнення і тілесну матеріалізацію. Відповідно, в емблемі вбачали "сенс 
духовний" і "сенс літеральний" (І.Галятовський). 

Виникає новий малярсько-літературний жанр, початок якого ви-
водять від книги емблем Андреа Альчаті (1531). Подібні збірки (друко-
вані чи рукописні) становили своєрідні тріади: 1) зображення певних 
предметів, біблійних, міфологічних чи історичних сцен і постатей; 2) 
гасло, що розкриває їх сенс; 3) пояснювальний підпис. Так постала і по-
езія тлумачень родових чи інших гербів — геральдичні вірші (їх також 
називали "епіграмами"). 

До вершинних виявів української барокової поезії належить своєрід-
на плетінка геральдичних епіграм, що складає віршову частину анонімного 
панегірика "Стовп цнот" (1658), яким поминався київський митрополит 
Сильвестр Косів1, а також низка інших віршів анонімних авторів сере-
дини XVII ст., періоду піднесення визвольної війни (тут і вірші на 
клейноди та прапори, на герби відомих родів). Як ось — "На пресвьтный 
клейнот их милостей панов Могилов епікграмма": 

Корона ест знак звытяств: буйвол офьрою, 
Солнце, мЬсяц и звезды к небу дорогою. 

Мечи, шабли, копіє отчизнь оброна, 
Крест зась в устьх врановых от врага заслона. 

Придалася и лодка, котра не инного 
Што значит, єно церков роду россійского: А той 

ест Петр Могила пастирем правдивим: 
К Богу, церкви, отчизне велице горливим: Нехай 

же прето живет в лЬта Нестеровы, 
Або поки трват будут быи Фебусовы. 

' Один з упорядників видання "Українська книжна поезія: Середина XVII 
ст. "(К., 1992) В.І.Крекотень припускає в передмові, що панегірик належить 
Лазареві Барановичу (С. 10.). 

266 



Як бачимо, за всієї знаковості, словесне витлумачення емблем, 
зображених на клейноді, тяжіє до символічності. 

Найпоширенішими і, можна сказати, загальнолюдськими образа-
ми-емблемами є такі, як ліра, серце, пронизане стрілою, амури з тими ж 
таки стрілами, білий голуб та ін., — саме лиш їх називання має викли-
кати у читача відповідні асоціації. Можливі й переосмислення. Так, 
Л.Баранович послуговується емблемою хреста для ілюстрації тези про 

чотири елементи світу — землю, воду, 
повітря, вогонь: 

Я'ЕЗІ 

ELEMENTA яе ш cztery skupili, 
Rogi krzyiowe sobie ulubili. ZIEMIA, gdzie 

dizewo ktzyzowe witknione, 
WODA, POWIETRZE, gdzie і** zhttone, 

OGEN na wierchu krzyza, gdzie gorzah 
Swieca a dnchmy zgubioncy szukata , — 

У буквальному, майже 
калькованому з 
польської перекладі 
текст емблематичного 
вірша звучав би так: 

"Збіглися тут ЕЛЕМЕНТИ чотири, 
Роги хрестові собі улюбили. 

ЗЕМЛЯ, де древо хрестове віткнуте 
ВОДА, ПОВІТРЯ, де руки зімкнуті, 

ВОГОНЬ на верхівці хреста, де палала 
Свічка і згубницькі драхми шукала". 

Традиції емблематичної поезії зберігає і так звана фігурна 
(або візуальна) поезія, що дожила до нашого часу. Ідею зоро-
словесної наочності намагаємося втілити і в схемах цього 
підручника. 

267 

 



Синтаксичний рівень художньої мови. 

Фігури 

Ми вже пересвідчилися, що органічними клітинами ху-
дожньої мови є — в наростаючому порядку — звук, морфема, 
слово, фразема. А на рівні синтаксису — це, звичайно, речення. 

Деякі дослідники саме речення вважають "клітиною поетич-
ного твору" (М.Ласло-Куцюк). 

ілюструється це аналізом прислів'їв і приказок: "За наше жито, 
та ще нас і бито", «Казав пан: "Кожух дам", — та слово його тепле», 
"Не лякай щуки морем, а бідного горем" та ін. Навіть без аналізу видно, 
що це своєрідні худозкні мініатюри з симетричною будовою, де набувають 
образного звучання (власне — стають тропами) ті слова і фрази, шо 
поза цими прислів'ями можуть виступати як цілком нейтральні знаки 
(жито, калач, кожух, слово). Звичайно, коли не заглиблюватися в їх 
етимологію (жито — життя, калач — коло і т.д.). 

Ми й раніше вже мали справу з реченнями: просте, а особ-

ливо розгорнуте порівняння, метафора та мегаметафора, пери-

фраз, гіпербола, мейозис і літота можуть збігатись і з синтак-

сичними періодами. Тропіка єднає лексичний рівень художньої 

мови із синтаксичним. 

У реченнях та їх комбінаціях злютовуються в єдиному 

образному контексті тропи і стилістичні фігури, всі зображу-

вально-виражальні чинники. Так, розгорнуте порівняння незрідка 

виступає у вигляді образного паралелізму. Цей вид образності 

й заразом синтаксичної побудови речень виник ще в усній 

творчості. Базувався він на ніби симетричному (паралельно-

му) зіставленні явищ природи і людського життя та психіки. 

О.Веселовський називав зіставлення "за ознакою дії, руху" 

терміном "психологічний паралелізм" — на відміну од 

паралелізму "ритмічного", тобто від інтонаційного узгодження 

фраз і віршорядків у процесі виконання. 

У багатьох випадках стосовно фольклорних творів термін 

"психологічний паралелізм" підходить. "Чого дуб зелений 

на яр похилився?//Молодий козаче, чого зажурився?" 

Психічний стан козака "запаралелюється" на суто зовнішній 

вигляд дерева. Але можна навести чимало прикладів, де до-

цільніше вживати більш загальне визначення — образний 

паралелізм. 

268 



У пісні "Ой хмелю, мій хмелю..." від початку і до кінця витримується 

параллель між хмелем, що зимував у лузі на калині, та сином, що ночував у 

вдовиці, яку збирається сватати, але це паралель зовнішня (хіба що у 

самому слові "хміль" є натяк на нерозважливість такого вчинку), тож 

говорити про наявність психологічних уподібнень навряд чи можна. 

Образний паралелізм виступає й у вигляді заперечення ("Ой 
то не зоря — дівчина моя"), в якому уподібнення відбувається 
завдяки розподібненню. 

У літературі писемній образний паралелізм зустрічається 
досить широко. І не тільки в стилізаціях під фольклор, не лише 
у проведенні уподібнень з первинною природою, а й в  
апеляціях до продуктів життєдіяльності людини. 

Так, М.Орест, сповідуючи дотримання класичної чіткості 
мовних стилів, у вірші "Поетична мова" вдається до паралелі 
між мовою і матеріальною спорудою: 

Мова є одність. Але пам'ятай, о поете: як в домі, В 

одності мови чіткий поділ на поверхи є. Поверхи, 

отже, назвімо: є мова щоденних взаємин, 
Мова науки і є вповні відмінна від них Мова поезії. Маєш її 

притаманність плекати... ЮЛотман, слідом за Р.Якобсоном, 
називає паралелізм біномом, де один коефіцієнт стає відомим 
завдяки іншому. На думку Р.Якобсона, біномність є загальним 
законом поетичного тексту. М.Ласло-Куцюк, вважаючи 
такий підхід вельми продуктивним, називає це явище 
"наскрізним (тотальним) паралелізмом" і подає на його 
підтвердження аналіз як фольклорних, так і літературних 
поетичних текстів. За всієї майстерності й переконливості 
цього аналізу, дібрано лише "вигідні" для ілюстрування 
"тотального паралелізму" взірці {Засади поетики. — С.72-
102). 

Тим часом існує й асиметричність "неевклідової" ком-
позиції тексту, де паралелі перетинаються, збігаються, за-
перечуються, алогізуються. Особливо це стосується модер-
ної поезії. 

оббризкала іржею осінь місто де хрустять 
дерева в передсмертній лихоманці 
і ти стаєш собі 
придумувати спомини строкаті та 
дзеркала менш жорстокі 
а я нестямний на базарі за 
дрібну ілюзію відродження 
усі свої 
клітини найцінніші продаю 

(Роман Бабовал) 

269 



Пара/гель між осінню і передсмертною лихоманкою дерев на тлі ур-
банізованого апокаліптичного пейзажу (сигнали до такого відчигання — 
"іржею", "хрустять" замість звичного "золота осінь", "дзвенять ліси" 
тощо) спонукає автора змислитись над примарністю людських ілюзій, 
намагань відродитися. Нервові клітини, кажуть, не відновлюються. Отже, 
на паралель "осінь — кінець світу" накладається ще одна — тут психологіч-
на — гіркота усвідомлення неможливості відродитися у слові. Адже на 
"базарі" життя (ще одна прихована паралель), на людському торзі, навіть 
на тлі наступу іржавої неорганіки, оскління, космічного холоду — не ціну-
ються "клітини найцінніші", витрачені на "дрібну ілюзію". Алогізм же 
полягає в тому, що, попри всі паралелі та самоіронію, "нестямний" лірич-
ний герой, навіть деміфологізуючи віру в безсмертя слова, водночас 
енергетично її підживлює. Автор свідомо культивує асиметричність вірша: 
наприклад, у четвертому та шостому рядках руйнує ритм, залишивши в 
них "та" і "за", що інтонаційно належать до наступних рядків. Ця зовнішня 
асиметричність покликана і на формальному рівні підкреслювати відсутність 
симетричності й згармонізованості внутрішньо- змістової. 

Однак і у віршах традиційних, ритмічно збалансованих, 

наявність зовнішнього паралелізму "довкілля — людина" іноді 
може приводити до їх злиття в нерозмежованій єдності, як 
ми бачили на прикладі багатьох віршів Б.-І.Антонима, або як 
у цій ідилічній акварелі В.Свідзинського: 

Ударив дощ, заколихав 
Полудня спокій величавий, 
З квітучого горошку галяв 
Стовпи метеликів підняв. 

Де ж ти? Твоєї пісні звук, 
Линувши, потопила злива. 
Дивлюсь: з затуманілих лук 
Біжиш, задихана, щаслива. 

Нема ні неба, ні землі. 
Блищать натягнені вервечки. 
Ти в легкій сукні, як яєчко, 
Між них білієш оддалі. 

Добігла — проливень затих. 
Тепер, цілуючи, вдихаю З 
плечей оббризканих твоїх 
Тепло і запах неба маю. 

Тут буквально в останніх рядках паралелі "перетинаються": тепло і 
запах травневого дощового неба і коханої творять нероздільну єдність. 

А в іншій елегії цього ж автора паралелізм витрамано до 
кінця, причому в перших двох катренах він — зворотний, 

антитетичний, а в останньому —  прямий: 

Світлий день — уста медяні — 
Підійшов під моє вікно — Не 
стенулося серце в мені, Не вітаю 
я ранків давно. 

На порозі я став — бузок 
Простягає мені гілки: 

270 



Не лювлю я живих пелюсток, 
Не даю їм моєї руки. 

Я звітаю вечірню зорю, 
її пилу злотавий дим. 
Десь і сам, як зоря, я згорю, 
Стану в споминах пилом тонким. 

В обох випадках антитетичного паралеізму він посилюється за 
допомогою анафори, якою в даному разі виступає частка "не". 

Анафора (&va<popd — винесення; префікс dva означає, зок-

рема, підсилення, повторну або зворотну дію, аналогічність) — 
стилістична фігура, що полягає в повторі слова чи виразу на 
початку віршорядків, строф або речень (у прозі). Іноді, за 
аналогією, виділяють і фонетичні анафори (однакові звуки на 
початку слів), ба навіть тематичні (однакові мотиви на по-
чатку епізодів). 

Ще приклад стилістичної анафори (єдинопочатку) — на с.245, у 
вірші Д.Павличка "Ти пахнеш, як листя весняне...". Кожна строфа по-
чинається зі слів "Ти пахнеш...", а всі три наступні рядки кожної строфи 
— з "Як...". Окрім того, кожен четвертий рядок містить слово "мамина" 
у різних відмінках (ця фігура має назву поліптот[он]). 

Парою до анафори постає епіфора (bucpopd — додаток, 
повторення) — "єдинокінцівка", повтор слова чи виразу (іноді 
сюди долучають і звукосполуку, тобто — риму) наприкінці 
віршорядків, строф, речень. 

Збирає ранок Тонкі 
полотна туману 
Пахне черешня, 
Біла черешня. 

До дому, дому 
Садами в'ється дорога.. 
Як твої очі Юно 
світились. 

Іду садами, А пам'ять 
повна тобою. Пахне 
черешня, Біла 
черешня. 

(В. Свідзинський). 

У першій і тертій строфах (для економії місця їх подано 

колонками) — епіфора "черешня". Крім того, фразовий повтор 

"Пахне черешня.//Біла черешня" у тих-таких строфах можна 

розглядати і як рефрен. Є тут і найпростіший вид повтору: 

"До дому, дому...". Таке подвоєння на початку рядка чи ре-

чення називають кондублікацією (префікс со[п]-

означає сумісність, об'єднання, спільність). Кількаразове, без 

інтервалу, повторення слова в реченні чи віршорядку має й 

іншу назву — епімона (перфікс іпі- означає перебування 

ти) чимось, рух проти чи  до, надмірність, наступність,  

271 



послідовність; \iovac, [|iova5oi;] — одиниця): "Цілуй, цілуй, цілуй 
її..." {Олександр Олесь). А в ширшому значенні епімона — це 
повторення віршорядка чи виразу і в більшій ритмічній або 

синтаксичній групі (строфі, абзаці). І в такому разі почасти 
перекриваються вже терміни рефрен та епанастрофа. Тому 
опускаємо ширше значення епімони. 

Загалом термінів на позначення різноманітних видів 
повторів більше, ніж самих цих видів. Звідси — неминуча 
плутанина. Так, повторення рядка чи фрази — як розгін 

для фрази наступної і як чинник зворотного зв'язку — на-
зивають епанастрофою (sTtavacrTpoqxo — повертаюсь назад). 
Цей вид повтору характерний для народної пісні: "Ой у 
лузі калина стояла (двічі)//Ту калину дівчина ламала.//Ту 
калину дівчина ламала(двш)//Вона всіх козаків чарувала". 
Такий повтор І.Качуровський називає лейкасапреном. 

Можна додати — і рефреном. 
Деякі автори ставлять знак рівності між епанастрофою і 

анадйплозисом (avaSiTcXcoaiq — здвоєння); інші — між анадип-
лозисом і паліологією (словоповтор) та епанале'псисом 
(s7cavaA.T|v(/is — повторення, повернення); І.Качуровський 
називає ту ж таки фігуру епанадиплозисом, епанастрофою та 

енкатенацією (є ще термін конкатенація від concatenatio — зчеп-
лення). На підставі не вельми доладного російського 
відповідника "стык" з'явилися ще недоладніші українські 
кальки — стик та зіткнення. 

Суть же цієї фігури зводиться до підхоплення, повтору 
останнього слова (фрази) віршорядка чи речення на початку 

наступного. "Щоб моє притаєне зітхання//По каменю цвіто-
м ожило.//Ожило і зваду попросило..." (А.Малишко). Тож і 
варто було б зупинитися на терміні підхоплення, а з іншомов-
них — на епанадиплозисі. Тоді парою до останнього буде 
анадиплозис — кільцева будова віршорядка (чи кількох 
рядків) або речення, коли вони починаються й закінчуються 

тим самим словом або виразом: "В мого роду сто доріг,//Сто 
століть у мого роду" (І.Драч). Якщо ж перед нами — ціла 
строфа, що починається і закінчується тим самим рядком; 
або якщо наступна строфа підхоплює останній рядок попе-
редньої, то цю фігуру можемо назвати епанастрофою. У тако-
му разі відбудеться остаточне переосмислення строфи як 

певної сукупності віршорядків, а не як одного рядка (таким 

272 



було первинне значення цього терміна, про що — у параграфі 
"Строфіка"). 

Із епанастрофою не слід плутати анастрофу (dvaaTpoqyr) 

— переставляння) — повтор фрази, рядка чи речення зі  
зміненим порядком слів: "Я обніму тебе. Тебе я обнімаю" 
{М.Вінграновський; тут, щоправда змінено й часову форму 
дієслова). На цій фігурі будується так званий протеївський вірш. 

Тут варто мати на увазі саме вірш, а не віршорядок, оскільки 
для його завваження потрібні, як мінімум, два рядки; "Серед 

поля попід небом жито жала,//Попід небом жито жала серед 
поля" і т.д. (Олександр Олесь). 

Поєднання анафори й епіфори, тобто єдинопочатків і 
єдинокінцівок у суміжних рядках або реченнях — симплока 

(аицяХоИт) — сплетіння, з'єднання); комплексія (complexio — 
поєднання, сукупність, від compecto — охоплюю); сплетіння, хоч 

ліпше було б охоплення: 
Ia_HijjaiM, матінко, аотанщоваш, 
Та ні з ким, серденько, потанцювати! 

(Т.Шевченко). 
Ця фігура часто зустрічається у фольклорі та стилізаціях 

під нього, а також у перекладах чи імітаціях східної 
поезії: 

Роками я шукав свого ІСоня, Роками_я 
гнуздав свого Коня. Як впокоривсь Пегас, 
зачулись крики, Щоб я — "На мило!" — 
здав свого Коня. 

(Ю.Хабатюк. Із циклу "Рубаї"). 
Безсистемні повтори, слідом за О.Бургартом, означимо 

терміном епізевксис: 
Яка ж гірка, о Господи, ця чаша, Ця 
старосвітчина, цей дикий смак, Ці 
мрійники без крил, якими так Поезія 
прославилася наша! 

(М.Зеров) 

Розрізняють також етимологізацію (figura etymologica) 
- повтор однокореневих слів з нетотожними сучасними зна 
ченнями і схожим звучанням: вік вікувати, город городити,  
літо — літепло, весела веселка, гірке горе, голуби голублять 
голубінь, світлолиця__світли_ця... Приклади наводилися і в 
розмові про етимологічне коріння експресії слова (с.218-221). 
Йшлося також про "народну етимологію" та її стилістичне 
ни користання,  і  про художню або  псевдоетимологізацію  

273 



(її ще називають парехезою). Остання дуже близька до поши-

реної стилістичної фігури паронімії, паронімічної атракції або 

парономазії. Префікс зтар[а]- означає суміжність, переміщен-

ня, відступ, відхилення, зміну. Пароніми (від лар- і oVuu.a — 

ім'я, назва) — слова, близькі звучанням, але різні значенням. 

Атракція — гра, видовище (звідси — атракціон). Отже, пароніміч-

на атракція означає перегру паронімами. Те ж саме й пароно-

мазія (ovojmaco — називаю). Власне, йдеться про перегру схо-

жою формою і різним змістом слів. Випадкові паронімічні 

подібності набувають у художньому тексті значення оказіональ-

них асоціативних зв 'язків, викрешуючи несподіваний ефект, що 

може давати певну естетичну насолоду. 
"Забалотуйте болота,// бо знову буде істина не та", "Життя — це 

пастка і життя — це пустка", "Політика — як танці паралітика" (Ліна 
Костенко); "Колись причинився причинний був нин,//І то шкереберть 
пішов не без причин!", "Та й губи в чаді згубимо,//Цізіт вихором за-
губимо", "В руці — горіх, а в оці — гріх", "Ще літа мої літання..." 
(/.Драч); "Веретен теревені у веретах матерів", "Господи, в господі — 
господа .//Гаспиди із глинищ, а не гості", "1 графин з горілкою — 
графиня", "QKO лиця — це околшш" (І.Іов); "не герб яготина//не губи 
ятагана" (І.Андрусяк). 

Вокалічнийрізновид парономазії (КОЛИ слова розрізняються 

лише голосними звуками) може збігатися з римуванням: віти 

— вити, сіна — сина, зорею — зораю. У метатетичному 

різновиді пароніми утворюються переставлянням приголосних 

чи складів: голос — логос, дуби — були, маса — а сам (межи -

Швна метатеза). 

Спільна назва для парономазії, парехези і поліптота (вжи-

вання одного слова в різних відмінках) — аномінація. 

Сюди долучається й перевертень — слово, що читається 

також іззаду наперед: поіоп, око, вижив. На цій основі скла-

дають і паліндроми (jtaXivSponxo) — біжу назад, лаХіуброцов — 

той, що вертається). Ще наприкінці XVII ст. І.Величковський 

вмістив у своїй збірці кілька "раків літеральних": 

Анна пита мя я мати панна. Анна 
дар и мнь сьнь міра данна. Анна ми 
мати и та ми манна. 

Сучасні автори укладають із рядків-паліндромів і більші конструкції, 
які дехто називає паліндромонами. Іноді це досить штучні утворення, 
тоді як окремі рядки в них постають геніальними знахідками, підка- 

274 



заними самою мовою: "Ялова воля", "вік табу у батьків", "Вір і в звірів", 
"Це — див очовидець", "Абревіатура. А рута і верба?" (І.Іов); "Жарт — 
суму страж", "Козакую у казок", "Ерот і Всесвіт оре", "Я сватався", "І 
зараза на заразі!" (А.Мойсієнко); "І жар, і минулі луни — міражі", "зором 
у мороз" (М. Мірошниченко). 

Є тут і щось від кабалістики та "зауму", і часом — абракадабра. А 
проте, як віджартовується І.Іов, "Абракадабра — верба да корба". Це — 
роздивляння словосвіту в іншому, одивненому дзеркалі означальності 
звуків, символів, закономірних випадковостей. 

Близькою до метатетичної парономазїі та перевертня, 

іноді й адекватною їм є анаграма (ауаурацца — переставляння 

літер). Це повторення звуків певного слова, що дає нове слово 

чи слова: шати — тиша, сосна — насос, банка — кабан, дома 

— мода, жінка — ніжка, храми — хмари. Такі словесні та 

фразові пераставляння (межислівні метатези) характерні для 

фольклору ("Матуй мене, рятусенько, животить у булькоті"), для 

різноманітних "шифрувальних" забав (спади штаняють), 

кодизованої мови (кофікодоколог — коце кодікоакошоз). 

Частина розглянутих раніше фігур (переважно — повторів) 

належать до так званих фігур накопичення або ж плеонастич-

них чи тавтологічних. Плеоназм (7tXeovaanos) — надмір, пере-

більшення. У багатьох випадках його ототожнюють із тавтоло-

гією в її найширшому розумінні — повторювання. Навряд чи 

така термінологічна тавтологія доцільна, тому відтинаємо це 

тлумачення. Про тавтологію — далі, що ж до плеоназму, то 

лишилося ще двоє основних трактувань, які спробуємо по-

мир ит и .  1 ) .  Сти ліст ич ни й зво р о т  мо ви  з  по д іб ними  

за семантикою словами, нібито зайвими, а насправді ху-

дожньо виправданими (нагнітання почуттів, підкрес -

лення, перебільшення, посилення чогось тощо). 2). Надмір, 

крайність, перевитрати певного стилю, що стають його ва-

дою. 

Як бачимо, це майже протилежні визначення. Спільне в 

них лиш аксіоматичне вихідне положення, пов'язане з етимо-

логічною основою, — надмір. Що ж до його художньої вмотиво-

ваності, то тут багато чого залежить від естетичного смаку доби, 

домінуючого стилю (наприклад, те що для бароко є нормою, 

для класицизму — неприйнятне), особливостей кожного кон-

кретного твору та вподобань його поціновувачів тощо. 

Отже, лишаємо аксіоматичне значення — плеоназм як 

фігура стилістичного надміру з двома опозиційними варіан- 

275 



тами її прояву а) художня вмотивованість і б) перевитрати 
стилю. У синхронному та діахронному аспектах обидва варіанти 
є рухомими і взаємозамінними. 

Загальномовні плеоназми, до яких ми так звикли, що й не помічає-
мо: на власні очі бачив (а на чиї ще можна?), власними вухами чув (а 
чим ще?). Фольклорні: словами говорить-промовляє, клясти-проклинати, 
рости - виростати, чужий-чуженипя. мало-немного. ттіший-пішаниия. 
рано-пораненько, слава не вмрет не поляже, посікти-порубати. думає-
гадає. Певна, здавалось би, тавтологінність цих кліше виправдана по-
требою речитативного наспіву. 

Складніше — з літературними "надмірами". Тій-таки бароковій поезії 
закидали неприродність, переобтяженість дрібницями, штучність, нездо-
рову витонченість тощо, але, як переконливо довів Д.Чижевський, то була 
досконала система, хоч би її закони та норми не відповідали смакам інших 
часів. До того ж чимало її знахідок (фігурна або візуальна поезія, паліндроми 
тощо) оновлюють сучасні необарокові автори. 

Не все надається до одностайних присудів і щодо плеоназмів у 
прозі. Так, багатьом критикам видається — і не без підстав —стилістич-
но надмірною багатослівність М.Стельмаха чи П.Загребельного. Інші 
— теж не без підстав — уважають таку плеонастичність органічною для 
індивідуальних творчих манер названих прозаїків. 

А втім, у конкретних текстах ці надміри постають досить наочно. 
Уже цитувався початок "Левиного серця" П.Загребельного. Перечитайте 
уривок (с.258), і побачите, що навіть після неевфемічних скорочень, 
окрім хвацької першої фрази, все інше можна було б опустити. 

М.Стельмах: "Ніхто не знає, де його доля: попереду, позаду чи 
збоку. Він вірив, що попереду — в роботі, в невсипущій роботі, в лю-
бові до землі, до колоса, до людини". 

Підкреслені слова — не вельми вмотивований плеоназм. 
Тавтологія у вужчому розумінні — буквальне повторення 

(тайго — те саме). Випадків повсякденної тавтології багато. Це 
не тільки штучно придумане (для прикладу) масло масляне, а 
й цілком буденне чорне чорнило, тавтологічність якого 
проступає тільки на тлі катахрези червоне чорнило. Особли-

во часто вживають тавтологічні поєднання рідної та запози-
ченої лексики: "У своїй автобіографії", "немає іншої альтерна-
тиви", "зійшлися на такому консенсусі" тощо. 

Трапляються випадки використання тавтології з художньою ме-
тою. Так, М.Вінграновський, пародіюючи канцелярсько-судовий стиль, 
де не вживають слова "справді", а тільки кальку з російської — "дійсно", 
відкидав звинувачення: 

Я формаліст? Я наплював на зміст? 
Відповідаю вам не фігурально: Якщо 
народ мій числиться формально, Тоді я 
дійсно дійсний формаліст. 

276 



I 

До стилістичних фігур накопичення належить також 

"підкріплення" з синонімічними переліками (варіаціями). Окрім 

суто лексичних (прикметникових, дієслівних, іменникових, 

прислівникових, дієприкметникових дієприслівникових) си-

нонімічних підкріплень, у художніх текстах роль контекстуаль-

них синонімів відіграють і фразеологічні звороти: 
"До чого ж тепер довірливі пішли дівчата! Нафасонишся увечері, 

підкрутиш цвяхом чи веретеном чуба — і чешеш на куток, де місяць 
вибілює дівочі коси; надзиґлюєшся біля якої, щеднеш се, те в одне, в 
друге вухо, позітхаєш, скажеш, що вона найкраща в світі, та й приби-
вайся тихцем до верби чи в садочок, і знову ж не мовчи — шяайізи-
ком, як помелом, але рукам попервах волі не давай, бо обпечешся. 
Найголовніше в залицянні — це втовкмачити чорнявій чи білявій, що 
вона найкраща вся або очима чи ніжками і що ти без неї сохнеш, як 
трава на сонці. А решту вже довершить нічка-зводниця та хміль по-
цілунків. Отак Стьопочка і входив у любощі, а з них вищулювався 
зайцем, найбільше боячись дівочих сліз. Де вони тільки беруться в 
них?" (М.Стельмах, "Чотири броди"). 

Розкішні синонімічні ряди в "Енеїді" І.Котляревського: лигав, кру-
жав, "Утер трохи не з піввідерка", "почастовавсь", "По саме нільзя 
нахлистався"; "моторний,//Да£кавий, гарний і проворний .//І гострий, 
як на бритві сталь". 

Останній приклад є також зразком іншого виду накопи-
чення — полісиндетону, або ж багатосполучниковості (nokoq — 
численний і CTUV5ETOV — зв'язок). Найчастіше, як і тут, це буває 
сполучник і. Він сприяє створенню епічної тональності, вра-
ження безперевності дії, різнобічності характеристик (не сам 
сполучник, звичайно, а як єднальна ланка, зачин тощо).  

Увесь "Старий заповіт" ніби цементується на полісиндетоні "і", 
ця традиція зберігалась і в подальшій релігійні літературі. А також і в 
пародійній та загалом світській. Ще один приклад із М.Стельмаха: 

"До цього страшного вечора він мав дуже багато любові: і до 
вірних дівочих очей, що чаїли в собі знаду і чари, і до сивої мудрості, в 
надбрів'ї якої сходилося два віки, і до материнства, що біля персів несе 
не білі вузлики, а наше мабутнє, і до того далекого орача, що. під об-
рієм ішов за плугом, і до тієї жниці, що тримала на руках снопи і літо, 
і до тих лелек, які вдосвіта будили його, аби він будив їх".  

Тут повторюється не тільки сполучник сурядності j, а й приймен-
ник до та сполучник підрядності ищ. 

Полісиндетон може охоплювати й інші сполучники — прості (а, та, 
бо, чи), складні (щоб, якщо, ніби, якби), складені (тому що, через те 
що, для того щоб); єднальні (і, ні... ні, як... так) протиставні (а, але, 
проте, зате, однак, усе ж), розділові (або, чи, або... або, чи... чи, то... то, 
чи то... чи то), пояснювальний (тобто). 

277 



Структурно опозиційними до фігур накопичення є фігури 
уникнення. Серед них — полісиндетонова пара — асиндетон 
(безсполучниковість), що надає викладові динамічності, стис-

лості, насиченості: 

...Ввссні 
їхати в Київ вечірнім 
(станція; вогкі вагони) 
мов у столітнім сні 
сичить — 104 
ясокорі шумлять, снить потяг про 
те, що ген! за полями онде 
у синедалі сумирній 
з берегів 
виходить 
Дніпро. 

(Майк Йогансен). 

На весь вірш тут лише раз ужито сполучник — "що", і саме там, де 
без нього вже не можна обійтися, бо мова пішла про потягів сон, отож 
і сповільнилася. А перед тим — безсполучниковий перебіг асоціацій, в 
унісон із рухом поїзда. 

У цьому прикладі є й основна фігура уникнення — еліпс [ис] 

—пропуск слова чи словосполуки, зрозумілих із контексту 

(ЕХХВІЦІІС; — опущення, випадіння). У другому рядку опущено 

"потягом", що спричиняє субстантивацію* прикметника 

"вечірнім". Крім того, у третьому рядку маємо двоє називних 

речень, що їх можна розглядати як різновид еліпса. Залежно 

від ситуації, еліпс може створювати ефект лаконічності, "те-

леграфного стилю", блискавичної дії, діловитості, ліричної 

схвильованості чи розгубленості, побутової недбалості, роз-

мовного просторіччя тощо. У "раках літеральних" еліпс — 

майже закономірність. Пропуск нерідко позначається за до-

помогою тире. Як ось у попередньому реченні, та і в цьому — 

теж. 

Ще одна фігура уникнення — силепс[ис] — об'єднання 

неоднорідних членів у спільному синтаксичному чи семантич-

ному підпорядкуванні (GV\\ZI\\IIC, — підхоплення). 

* Субстантивація та інші види взкивання частин мови у невластивих їм 
синтаксичних функціях (адвербіалізація, ад'єктивація, вербалізація, 
кон'юнкціоналізація, прономізація) мають кілька ширших родових 
найменувань — метабазис, гіпостазис, транспозиція. З-поміж них із 
літературознавчого погляду оптимальним видається метабазис. 

278 



I 

Силепс із синтаксичною неоднорідністю: "Любив собак і гавкати" 
(об'єднано додатки, виражені іменником та інфінітивом); із фразео-
логічною: "Я до тебе — з усією душею і заявою" (до фразеологізму "з 
усією душею" долучається семантично неоднорідна "заява"). 

Близьким до степса, проте нейтральним щодо накопи-
чення/уникнення* є анаколуф (avctKoXouSov — непослідовність) 
— синтаксична неузгодженість у реченні, відхилення від гра 
матично правильних книжних конструкцій і норм. 

Одним із хрестоматійних прикладів анаколуфа вважається гумо-
ристична чеховська фраза: "Подъезжая к сией станции и глядя на 
природу в окно, у меня слетела шляпа" (виходить, ніби вона сама ви-
глядала у вікно). Подібні конструкції з'явилися в російській а згодом і 
в українській мові під впливом французького синтаксису, де вони не є 
відхиленням від норми. У побутовому плані анаколуфи часто-густо і 
з'являються внаслідок калькування іншомовних зворотів та фразео-
логізмів. "Я поставлю йому задихання" замість "я його запитаю"; "роз-
беріться і прийміть міри" замість "і вживіть заходів"; "він володіє знан-
нями" замість "він знає" чи "він має знання" тощо. 

Трапляється також, як сказано у словнику В.Лесина і О.Пулин-
ця, що ми у живій мові, посередині фрази, забуваємо, як вона почина-
лася, і закінчуємо неузгоджено з початком. А в художній літературі, 
продовжують автори словника, це може бути використано для надання 
індивідуального відтінку мові персонажів. Наприклад, грибоєдовський 
Скалозуб каже: "Мені совісно, як чесний офіцер..." (замість "мені, як 
чесному офіцерові, совісно"). 

Приклад цей не переконує: по-перше, то віршована мова, і підряд-
ник, та ще обірваний на півфразі, не годиться для ілюстрації оскільки, не 
знаючи подальшого тексту оригіналу, можна подумати: "А що, як далі там 
є узгодження?" Наприклад: "Мне совестно; как честный офицер, могу 
вам заявить..." — і ніякого анаколуфа. У "Літературознавчих термінах" 
ВЛесина вже наведено приклад із Т.Шевченка: "Опухла дитина — голоднее 
мре...". Так цей рядок друкували в попередніх виданнях "Кобзаря". У 
новому академічному виданні творів Т.Шевченка набрано: "А онде під 
тином//Опухла дитина, голоднее мре,//А мати пшеницю на панщині жне". 
Тире між "дитина" і "голоднее" нема. Це дещо змінює акценти: "опухла" 
можна розглядати не як означення, а як присудок, а "голоднее" — як 
субстантинований прикметник, що є підметом іншого сурядного речення, 
— "голоднее мре". І в такому тлумаченні неузгодженість теж зникає. 

...Потреба навести переконливіші приклади, а також асоціативна 
пам'ять (Скалозуб, військо) спонукають поділитися деякими зразками 
армійського соціолекту, записаними з вуст одного бойового копитана, 
незабутнього комбата. Автентичність вимагає мови оригіналу: "Красота 

Це — фігура конструкції. 

279 



всему создает не для того, чтоб ее похабить"; "Если будет приедет, то 
будем видно"; "Привыкли за чужими хребтами проверку сдавать и ездить 
на людей"; "Как нет у него желания в этом, понимаете, на гимнастиче-
ских снарядах, так у него и не хочет"; "Несение караульной службы 
несется очень плохо"; "Вы не думайте, что ваше упрямство будет по-
вашему"; "Я вам найду место, чтоб для вас место найти!"; "Подготовка 
умывальника и другого оружейного комната"; "Ни он не манекен, ни 
я не манекен, ни вы, ни другого, ни третьего"; "Признак смеха без 
причины вызывает сожаленье"... 

Побутові, розмовні анаколуфи, різні кумедні об'яви часто публі-
куються в рубриках "Навмисно не придумаєш", "Страшне перо не в 
гусака" та ін. Студенти цитують анаколуфи викладачів і навпаки — чи-
мало їх міститься в творах, курсових роботах. 

Художньо вмотивовані, анаколуфи застосовують як засіб 

відтворення психічних станів — хвилювання, радості, затур-

каності (за З.Фройдом — мовні похибки), потоку неконтро-

льованих асоціацій, переживань тощо. Вони передають особ-

ливості як авторської так і неавторської мови (наприклад, 

якби наш копитан був персонажем твору), зразки канцеляри-

ту, соціолектів і т.д. 

Не вельми владованою з граматичного погляду видається відома 
фраза з "Енеїди" І.Котляревського: "Но греки, як спаливши Трою,// 
Зробили з неї скирту гною,//Він, взявши торбу, тягу дав...". Цей текст 
нібито виграв би від такої, скажімо, перестановки: "Но греки, як спалиди 
Трою,//3робиіши-."; а ще ліпше зовсім обходитися без нагнітання суфіксів 
-вш- ("Він торбу взяв і тягу дав..." або: "...як спалили Трою//Ж_зроби-
ли...") Але тоді не було б анаколуфа, побудованого на канцеляриті. 

Два поетичні анаколуфи М.Вінграновського: "Я скучив по тобі, 
де небо молоде..." (ніби граматично неправильно, зате психологічно до-
стеменно), "Нас пам'ятає хліб: Дніпро тече про нас". (Тут — широкий 
спектр асоціацій: і ніби думає чи розповідає про нас, і з натяком на 
"проз", тобто "повз" і "крізь"; і у значенні "для", як у приказці "Гарна 
свита, та не про мене шита"; і в розумінні, протилежному до виразу 
"Про мене. Семене, бо я сам Іван", тобто в запереченні байдужості; і 
для словоперегри з Дніпро... 

Переконливі зразки анаколуфів (анаколютів) наводить І.Качуров-
ський (див.: Фігури. — С.64-66). 

До фігур накопичення й водночас конструкції належить 

градація (gradatio — поступовість, ступенювання; від 

gradus — крок, ступак, ступінь). Це може бути: 

1) ланцюжок епанадиплозисів, тобто повторів останнього 

слова (групи слів) певного періоду (віршорядка) на початку 

наступного: 

І 

280 



"Тече Дніпро через віки .//Віки течуть через пороги .//Пороги 
сплять на дні ріки .//Ріки любові і тривоги" (АТаінший); 

2) Будь-який ланцюжок періодів із поступовим 
а) наростанням значень. Цей вид градації називають ще 

клімаксом (кА.Т|ш4 — драбина). 
Класичний взірець наводить І.Франко у трактаті "Із секретів по-

етичної творчості". Процитувавши початок Шевченкового "Заповіту", 
він коментує: "Вже слово "поховайте" будить в нашій уяві образ гробу; 
одним змахом поет показує нам сей гріб як частку більшої цілості — 
високої могили; знов один змах, і ся могила являється одною точкою в 
більшій цілості — безмежнім степу; ще один крок — і перед нашим 
духовим оком уся Україна, огріта великою любов'ю поета". 

б) звуженням значень (антиклімакс). 
Франко також наводить вірш Шевченка "Хустина" і блискуче 

його аналізує як ілюстрацію зворотної градації, що закінчується пуан-
том (фр. pointe), коли автор "веде нас від цілості до часті відси — до ще 
меншої часті і так далі, аж до якоїсь дрібної точки, в котрій, власне, чи 
природно, чи тільки переносно, лежить уся вага його твору". В обох 
випадках Франко-вчений ілюструє дію одного із сформульованих 
Штайнталем законів психологічного асоціювання ідей. Ми ж, окрім того, 
можемо зробити висновок, що деякі відкриті ще в античності риторичні 
фігури знаходять у нові часи й психологічну мотивацію. І навести 
приклад антиклімаксу вже з Франка-поета: "У долині село лежать,// 
понад селом туман дрижить,//а на горбі край села//стоїть кузня немала./ 
/А в тій кузні кошдь клепле,//а в коваля серце тепле...".  

в) наростанням значень до певного рівня з наступним їх 
звуженням, спадом (зламаний клімакс). 

Вже хмари омивають мої плечі, Уже в самому небі я 
стою, Уже по груди в небі, вже по пояс, Вже Україну 
видно мені всю, І світ, і Всесвіт, повний таємниці, І все 
благословенне у житті З відкритими обіймами чекає, 
Щоб скочив я до нього унизу!.. І скочив я... І жінка 
засміялась Прозорою образою мені, Що я для неї так-
таки й не скочив Із скирти золотої на стерню... 
(М.Вінграновський, "Ми підійшли до скирти і впізнала..."). 

Клімакс і антиклімакс як опозиційну пару видів градації 
можна порівняти з кінематографічним засобом поступового 
переходу від окремого плану до загального (панорамного) і 
навпаки — від загального до поступового викадрування ок-
ремого. При цьому — як у прикладі з Франка — таке "ви- 

281 



кадрування" переростає в поглиблене розкриття певних рис 
об'єкта обсервації. Природно, що градація, окрім просторо-
вих параметрів, може охоплювати часові, психічні (нагнітан-
ня чи згасання інтенсивності почуття), а в поєднанні з 
іншими фігурами давати найрізноманітніші художні ефекти. 
Так, антиклімакс у прикладі з Франка поєднується з еліпсом. 
У його ж вірші "Я не люблю тебе, ненавиджу, беркуте!" 
клімакс (психологічна наростаюча градація) поєднується з ри-
торичним звертанням ("беркуте!"). 

Існують ще риторичні запитання та вигуки, про які вже 
трохи йшлося наприкінці другого розділу. Риторичні запитан-
ня не вимагають відповіді, а свідчать про особливий емоцій-
ний стан мовця. Як і прості запитання, вони здебільшого спо-
ряджаються на письмі відповідним знаком (?). Так само й 
оклики (!). Однак це буває не завжди. На відміну від тра-
диційного письма, в якому читацьке сприйняття полегшува-
лося за допомогою розділових знаків (навіть якщо їх було 
кілька — !? чи ?! тощо), письмо модерністське нерідко опус-
кає будь-які знаки, ніби зневажаючи риторику або надаючи 
змогу читачеві самому розбиратися і співтворити нюанси 
емоційних станів: 

яка ти прекрасна у прощальнім вікні чомусь пригадується як 
наша доня називала ікони віконами 

(Ігор Калинець) 
Устами дитини автор ніби підказує нам асоціацію "вікно — ікона", куди 
вписує образ коханої ліричного героя. А відсутність знака оклику в 
першій фразі, до якої долучено водноряд "чомусь пригадується", 
допомагає тамувати вигук — бодай назовні. Це має художнє оправдан-
ня, оскільки то — одна з медитацій за мурами, що склали цикл "Урив-
ки". У сусідньому уривку також вгадуються притлумлені риторичні ви-
гуки та зринають повтори (визначіть їхню стилістичну роль): сім пнів 
творіння за цими мурами сім днів мертвоти отут на тиждень зі мною 
без паперу без олівця без всякого сподівання на окрилену думку Ще 
один — із риторичним звертанням та риторичним запитанням: хіба не з 
твоєї ласки Боже головний гріх зухвальство стало найбільшою 
чеснотою для поета 

А тут поєднуються висхідна градація (клімакс) із прикінцевим ри-
торичним запитанням-вигуком: 

одного разу 
я забув 
якесь одно слово 

282 



I 

потім я забув 
речення в 
якому було 
те слово 

потім я забув 
оповідання в 
якому було 
те реченння 

потім я забув 
мову 
в якій було 
те слово* 

бо зрештою 
навіщо та мова 
без того 
єдиного в світі 
слова 

Така медитативна притлумленість риторики — одна з 
найхарактерніших рис поетики автора збірок "Невольнича 

муза" та "Пробуджена муза". Риторичні вигуки часто висту-
пають тут у ролі риторичних стверджень: 

підстереже нас 
визволення мови 

від несподіванки 
онімієм 

задля цієї краплі води 

І риторичних заперечень: 

задля цієї краплі вина 
задля цієї краплі крові 

ми так довго мовчали 
задля цієї 

невимовної мови 

всього декілька 
рядків 
зосталися при житті 
неопалимими 
ти не забудь їх 

У прикладі риторичного ствердження маємо також 
ампліфікацію (amplifikatio — збільшення, примноження) — стиліс-
тичну фігуру, що полягає в нагнітанні однорідних елементів: 
повторів (як у даному разі), синонімів, означень тощо; поси-
ленні їх гіперболами, градацією; введенні аналогій і контрас-

тів; розмірковувань, загалом розумових образів. Іноді ампліфіка-
цією називають надмір названих засобів (подібно до плеоназму). 

У тому самому прикладі знайдемо й таку звичну для 
поезії стилістичну фігуру, як інверсія (inversio — перевертання, 
переставляння) — відхід од звичного, граматично "пра- 

* За послідовної висхідної градації тут на місці "слова" мало б стояти 
"оповідання". А в наведеному варіанті перед нами зразок зламаного клімаксу. 

283 



БИЛЬНОГО" порядку слів з метою їх емфатичного*, логічного 
або ритмічного підпорядкування вимогам формозмістової 
єдності. 

Є два основні види інверсії: 
1) анастрофінна — переставляння сусідніх слів ("Полунощ Христа 

вяжет..." — І.Величкавський); 
2) гіпербатон — переставляння та віддалення суміжних слів для 

виділення їх у фразі ("Я річечку оцю в городі в нас під кленом//Як тата 
й маму і як мед люблю" — М.Вінграновський). 

З'ясовуючи особливості оксиморона, ми принагідно зга-

дували й антитезу (avxi'SBCTic; — протиставлення), стиліс-

тичну фігуру, що ґрунтується на протиставленні образів і 

понять. 
Різницю між оксимороном і антитезою ще раз унаочнять два при-

клади із В.Стуса: 
1) "рідна чужина" (це оксиморон, утворений іменником і при 

кметником, які перебувають між собою в граматичному підпорядку 
ванні й утворюють змістову парадоксальну єдність); 

2) Прощай, Україно, моя Україно, 
чужа Україно, навіки прощай. 

У цій антитезі висловлено майже ту ж образно-парадоксальну ідею, 
що й в оксимороні "рідна чужина", однак тут є виразний двочленний поділ, 
котрий збережеться, якщо навіть "стиснути" антитезу за рахунок зняття 
повторів. Тобто, якби навіть було "Прощай, моя чужа Україно", то ми мали 
б справу з двома антитетичними епітетами — ортодоксальним (тут - 
звичним) — "моя" і парадоксальним (несподіваним) — "чужа". Згадаймо 
Шевченкове: "На нашій — не своїй землі". Це рядок із вірша "Мені 
однаково, чи буду...", який, окрім підкресленої антитези, весь побудова-
ний на протиставленні: позірна байдужість до власної долі — небайду-
жість до долі України. А останній рядок, риторичне заперечення, є і суто 
формальною антитезою до висловленої на початку тези, риторичного 
ствердження. Завдяки цьому й композиційно твір замикається анадипло-
зисним кільцем-опозицією: "Мені однаково <...> не однаково мені". 

У сучасному літературознавстві терміном "антитеза" по-

значають і будь-який змістовно-значущии контраст чи про-

тиставлення; на відміну від такого розширеного тлумачення, 

класична антитеза будується на відкритому і фіксованому вже 

на лексичному рівні протистоянні (здебільшого через антоні-

ми, принаймні контекстуальні): 
"У тій хатині, у раю//Я бачив пекло" (Т.Шевченко). 

Кілька антитез І.Франка: "Ти мої радощі, ти моє горе!", "Чом 
твої устонька — тиха молитва .//А твоє слово остре, як бритва?", 

* Емфаза (е^краспз — зображення, виразність) — інтонаційне виділення 
слова або словосполуки за допомогою синтаксису, стилістичних фігур тощо. 

284 



I 
"В твоїх обіймах згинуть і ожить", "Поклін тобі, Буддо!//В темряві 
життя//Ти ясність, ти чудо..." 

На двоє створено Богом вино: Розумним на 
радість, на згубу дурному; Багатство — на 
двоє теж дане воно: Нідобро милосердним, 
на згубу скупому. 

Антитеза, посилена словесним або кореневим повтором, 
називається антиметаболою (avti|X£xapoXr| — взаємообмін). 
Своєю чергою, антиметабола здебільшого виступає як хіазм [а] 
(xiaauos - хрестоподібне розміщення у вигляді літери % — 
"хі"). Це зворотний синтаксичний паралелізм, у якому ана-
л о г і ч н і  ч а с т и н и  р о з м і щ е н о  в  п о с л і д о в н о с т і  
АВ - В'А': 

 

Не жити, єже ясти; ...ще не було епохи для поетів, 
 

Но ясти, єже жити. 
(І. Величковський) 

але були поети для епох. 
(Ліна Костенко). 

Навівши інший варіант першого афоризму — "Треба їсти, щоб жити, а 
не жити, щоб їсти", — І.Качуровський вважає його "загальновідомою 
антиметаболою Мольєра" (Фігури. — С.73). Втім, її приписують і 
Сократові. Переказовість афоризму дає право скористатися ним для 
ілюстрації не лише спільного, а й відмінного між антитезою, анти-
метаболою і хіазмом. Для антитези обов'язковим є будь-який змісто-
вий контраст; у випадку антиметаболи він має посилюватися слове-
сним чи кореневим повтором; до того ж "взаємообмін" передбачає і 
зворотну (дзеркальну) послідовність контрастованих фраз. Експеримен-
тально можна побудувати антитезу так, що вона не буде хіазмом: їсти, 
щоб жити, а неїсти, щоб животіти. 

Думка видозмінилася, але контраст життя і животіння зберігаєть-
ся, як і словесні та кореневий повтори. Проте не у зворотній, а в прямій 

послідовності: А В — А'В'. 

Якщо послідовність повторівхіазматичнп, а слова зміню-

ють свої граматичні категорії, то такий різновид антимета-

боли називають ще антиметатезою: 
їсти для життя, а не жити для їжі. 

Відповідно змінюються й синтаксичні функції та зв'язки повто-
рюваних слів з їх оточенням: в обох реченнях дієслова виконують роль 
підметів, а іменники — додатків; тоді як їх семантичні основи міняють-
ся цими ролями завдяки граматичним змінам і переміщенням. 

Що ж до власне хіазму, то в своєму "чистому" вигляді 

пін не мусить бути ні антитетичним, ані антимстаболічним 

285 



чи антиметатетичним. Тобто, для нього не конче обов'язко-
вими (хоч і досить характерними) є змістова контрастність, 
словесні та кореневі повтори, зміна граматичних категорій; 
зате неодмінний — зворотний синтаксичний паралелізм. Тож 
його розглядають і як різновид синтаксичного паралелізму та 
образного паралелізму загалом. 

Із суто граматичного погляду найчастіше зустрічаються хіазми: 
а) іменниково-дієслівні — змінюється розташування переважно 

головних членів речення: 
Якраз весна була, йшла крига під мости. 

(В. Мисик) 
б) іменниково-прикметникові: 

Та от — невідомо для чого — дано 
МгЖЙКЖ ДШЇЯІ C&WS 
Ш№$І Щ° в "ТУДИ Б'є 
ненастанно. 

(В. Мисик) 
Стилістичні хіазми можуть включати не лише 4, а й 6 та більше 

членів. Так, І.Качуровський наводить приклад із вірша "Гойдалка" Д.Ку-
линяка: 

Гойднусь назад — і зазирну в минуле, 

Вперед злечу — в майбутнє зазирну... 
Утім, цей приклад можна розглядати не як складний хіазм, а як 

два прості, "запаралелені" з двома іншими, також простими. Паралель 
проходить через тире. "Формула" цієї фігури — X // X. Для того, щоб 
"перетнути" між собою два прості хіазми, потрібно було б переставити 
місцями синтаксичні періоди другого рядка: 

Гойднусь_тіазад — і зазирну в минуле... 

В майбутнє зазирну — вперед злечу. 
За аналогією до синтаксичних виділяють і фонетичні хіазми: "Знову 

медово і липово//В липні у плині небес" (АТаінший). 
Запаралелена й ритмізована антитетичність та хіазма-

тичність була досить розвинена в давньогрецькій і почасти дав-
ньоримській риториці, починаючи з III століття до н.е. Прихиль-
ники аттикізму (від Аттика) вважали, що розгалужений 

риторичний стиль спотворює еллінські смаки азіатським впливом 
(звідси його назва — азіанізм). Відчувається цей вплив і в пізньоан-
тичній прозі, і в середньовічній, відродженській та бароковій 
літературі. Притому в кожній знаходиться й власне підґрунтя — 
дуалізм середньовічного мислення-світовідчуття. Це втілюється, 
зокрема, в чітких антитетичних парах: добро — зло, високе — 

нице, світло — тьма, земне — небесне, дух — тіло, істина — 
брехня, любов — ненависть, правда — кривда, прекрасне — по- 

286 



I 

творне і т.д. У класицизмі антитетичність використовують як 
естетичний і філософський принцип наближення до людської 
природи. Особливо ж виразно це розкривається у поетиці роман-
тизму. У XIX і ще більше XX ст., поряд із відчуттям полярності, 
з 'являється і змістове "зняття " чи "погашення ", "притлумлення " 
антитез, усвідомлення їх амбівалентності (ambo — двоє і valentia 
— сила), тобто такої суперечності, що може мати однакові 
"позитивні" й  "негативні" наслідки. Зразок амбівалентної 
антитези — Франкова строфа про двояку (амбівалентну) суть 
вина і багатства. 

Двоякість витлумачень може поставати вже на рівні мор-
феми, слова і т.д. Так, на основі прадавнього кореня *kon, що 
означав чин (дію), шляхом поступових морфологічних видозмін 
утворилися слова з діаметрально протилежними значеннями 
— початок і кінець. Розвиток у слові антонімічних значень 
лінгвісти називають енантіосемією (kvavxioq — протилежний і 
afffia — ознака). Наприклад, слово "воля" означає і свободу, і 
воління (бажання), і веління (отже — неволю того, хто виконує 
чиюсь волю). Якщо скажемо: "Незалежність — воля народу", 
то матимемо навіть не двоє, а кілька прочитань: свобода,  
веління, прагнення і все разом. 

Стилістична фігура, в основі якої — двозначність 
певного вислову, йменується амфіболією (ссдффоХю — дво-
значність, неясність). Вона постає і як результат енантіо-
семії, полісемії, омонімії слова, і завдяки пунктуаційним, 
інтонаційним, композиційним, асоціативним та іншим чин-
никам художньої мови. 
Загальновідомий випадок пунктуаційної амфіболії: "Карати не можна 
помилувати", — від розташування коми залежить життя людини. Омонімічна 
амфіболія: "Не женися". Поза контекстом її можна сприйняти і як "не 
одружуйся", і як "не біжи". У ранньому вірші А.Малишка "День дзве-
нить, як нива чиста..." не усвідомлена автором амфіболія постає, якщо 
слово "премія" сприймати не в ортодоксально-"виро6ничому", а в па-
родійно-іронічному ключі: "Полюбила тракториста,//Першу премію узяв". 
Зверніть увагу на перші та останні рядки строф в одному з віршів 1 
.Драча: 

Не будьте самовбивцями. Дарма 
Схолоне мозок у тенетах жаху, 
І кулемети виставить зима 
На вас, парадоксального невдаху, 
І чергами підкосить жартома. 
І ляжете ви трупом серед шляху, 
Якому краю ні кінця нема, 
І Янус часу з мордами двома 

287 



Позаздрить кисло отакому краху, Не 
будьте самовбивцями дарма. 

Народжуйте себе. Допоки світу 
Плисти на галактичному крилі, 
Допоки сонце землю обігріту У 
пазусі тримає і землі Експерименти 
чухають орбіту, Допоки є ще в 
пізнання щаблі, Допоки музам не 
доволі квіту, — Народжуйте себе, 
допоки світу. 

Дві епанастрофи, що включають у себе синтаксично видозмінені 
рядки, є водночас двома парами амфіболій; кільцева композиція першої 
строфи охоплює розгорнуте риторичне заперечення, другої — розгорнуте 
риторичне ствердження; послідовне обрамлення, будучи композиційним 
чинником художньої форми, водночас увиразнює зміст, ніби підсумо-
вуючи мистецьку ідею твору заключними афоризмами. 

Як і "Лісовий сонет" цього ж автора, як і притча І.Му-

ратова про "півнів", твір зроджує алюзію (alludo — натякаю) 
стосовно реставрації "зими" авторитаризму, "ночі" реакції, 
що заходила з другої половини 60-х років. Початкова дво-
значність амфіболій не завадила чітко сформулювати у повто-
рах афористичні заклинання від невиправданих жертв, заклики 
до самооновлення. Алюзія постає на основі багатьох тропів, 

фігур, сюжетно-композиціпних вирішень, контекстуальних та 
інтертекстуальних конотацій тощо. І.Качуровський вважає 
алюзію стилістичною фігурою, з чим навряд чи можна пого-
дитися. Радше це загальний принцип змістової інтерпретації 
тексту, співвідносний із його алегоричністю (інакомовністю). 
Як-от "зима", образ-алегорія суспільних "морозів", виступає 

інакомовним підґрунтям подальших алюзій. 
Наведені вище антиметаболи й амфіболії постають і як 

взірці афоризмів (аерорюцо'с; — визначення, стислий вислів). У 
художніх тестах формулювати афоризми допомагають і анти-
тези, гіперболи, мейозиси, паралелізми, інверсії, хіазми, пара-
докси тощо. 

Уперше "Афоризмами" назвав зведення своїх терапевтичних і діа-
гностичних порад (V-IV ст. до н.е.) Ппократ. Відкривалось воно вира-
зом:"Життя коротке, мистецтво — вічне". Цікавими є метаморфози, 
яких зазнавав цей славнозвісний афоризм протягом тисячоліть. Ще 
раніше в Гомеровій "Одіссеї" вжито фразу "Життя коротке". Отже, 
вважав Гомер, у пам'яті нащадків маєш лишитися мужнім і шляхетним 
героєм. Наступники розгортали цей архетекст по-різному. В Епікура і 
його послідовників формулюється висновок жити нинішнім днем; у 
Геродота — пам'ятати, що ти смертний; у Менандра — щось на зразок 
"Після нас хоч потоп" (укр. варіант "А там — хоч вовк траву їж"); у 

288 



Ювенала з'являється фраза про те, що дехто заради життя втрачає сенс 
життя; у Лукреція — "Людина гине, справа лишається" (пор. Шевчен-
кове: "А полишаємо діла...") і т.д. Гіпократ своїм висловом хотів сказа-
ти, що цілого життя людині замало, аби опанувати медичне мастацтво. 
У латиномовному формулюванні Сенеки ars (як і техне) — і наука, і 
мистецтво, і взагалі будь-яке вміння, людський чин, діяльність. Нині 
Гіпократів афоризм трактуємо "на користь" вічного мистецтва, — і в 
цьому головний сенс. Але не менш "головним" є й інший сенс — 
людське життя, його самоцінність. Так можна повернутися до наголо-
шення Гомерового архетексту: "Життя коротке...", а Ппократове до-
повнення прочитувати з різною інтонацією — і маємо ще одну амфіболію. 
Ідеал же, напевне, в гармонійному поєднанні полюсів. А ідеал на те ж 
і є, щоб бути недосяжним. 

У фольклорі до афоризмів належать приказки і прислів'я. В.Пе-

ретц доводив, що ці терміни прийшли на зміну притчі. На їх 
означення вживають також термін паремія (ткхрєцєСа —притча, 
приказка). Але буває, що словосполуку "прислів'я та приказки" 
теж застосовують як родовий термін. Структурно окресленішим 
тут видається той підхід, за якого при спільному родовому 
визначенні паремія виділяють і її різновиди, зокрема приказки 
та прислів'я. 

Приказка — одночленний вислів, що становить собою 
актуалізовану частину ширшого і зрозумілого для учасників 
актуалізації образного контексту: 

"Не так пани, як підпанки", "Сім п'ятниць на тиждень". 
Прислів'я — двочленний, здебільшого ритмічно та фоніч-

но організований вислів, що вживається переважно за прин-
ципом аналогії до свого буквального змісту і композиційно 
збігається з синтаксично завершеним періодом: 

"Сім баб — сім рад", "Хто рано одружиться, той вік натужиться", 

"Волос сивіє, а голова шаліє", "Адам з'їв кисличку, а в нас оскома на зубах". 
Літературні афоризми можна розрізняти за походженням 

— анонімні та авторські; за способом висловлення — дефінітивні 
(близькі до визначень) та лозунгові (закличні); за змістовим 
наповненням — повчально-однозначні та парадоксально-багато-
значні, практичної і теоретичної спрямованості. 

На означення анонімних літературних афоризмів 
М.Ґаспаров застосовує давньогрецький термін гнома і 
латинський сентенція (обидва етимологічно — думка); 
авторських — апоф(т)егма (ал6ф9єудсо — кажу прямо; тобто, 
це, власне, те саме, що сила чи мораль, але не обов'язково 
у байці. Наприклад, у Ліни Костенко: "їмо плоди із дере-
ва незнання". Авторська, проте така, що становить 
напівлегендарний, анекдотичний чи документальний матеріал 

10 
289 



для нових переказувань і формулювань — хрія (%рі® — 
сповіщаю, повідомляю). Афоризм морального спрямування — 
максима (maxima regula [sententia] — найвищий принцип). 

Такий термінологічний букет (див. відповідні статті у 
ЛЭС) не в усьому випрозорює структуру афористики. Як і 
твердження, що при посиленні філософського змісту сентен-
ція зближується з гномою, дидактичного — з максимою. Або 
чому, скажімо, лише апоф(т)егма може виводитися з кон-
кретної ситуації, а сентенція ні? Тому, що остання нібито бу-
ває лише анонімною. Хоч багато хто так не вважає, застосо-
вуючи термін "сентенція" і до авторських висловлювань. Тут 
далася взнаки наявність греко- та латиномовних термінологіч-
них дублікатів. Зводячи воєдино названі статті, можна одер-
жати таку класифікацію: 

АФОРИЗМ 
авторський 

і --------------------  
філософський 

І 

максима гнома 
(сентенція) 

Недосконалість її та, що в одному випадку терміни дуб-
люються (гнома, сентенція), в іншому їх недостатньо (адже 
хрія теж може бути і дидактичною, і філософською). Тому є 
сенс заради структурування афористики відмовитись од дублів 
і універсалізувати схему: 

и 
и 
н 
м
 і 

гнома 
о 
н 
 ------ Афоризм 

апоф(т)егма о 
в 
и
 
й 

Р
 
с 
ь 
к 
и
 
й 

 

о д н з н 
а ч н і -
максима 

О     Т        л 

Р    ь     ь 
л 
і з 

X 
а н 

лозунговість 

я 

анонімний переказовий 

V. —  .  
ькии      хрія       дидактичний 

дидактичний 

максима 

апоф(т)егма 

дефінітивність 
є о 

б  р  
а  є  
г  т  
а  и  
т  з  
о У 
в 
з 
н  а  
а  н  
ч _н 

сентенці я 
а        і л        
с 
Ь т 
Я Ь 
1 
с
 
т
 
ь 

290 

п 

є 

хрія 

к а 

о 
р 
т
 
о 
д
 
о
 
к
 
с 

н
 
і 
с 
т 
ь 



Отже, виділяємо три види афоризмів: 1) авторський 
(апоф[т]егма), 2) анонімний (гнома), 3) переказовий (хрія). 
Усі вони можуть зводитися до найзагальніших різновидів — 
сентенції та максими — з відповідними характеристиками, до 
яких ці останні тяжіють. Тобто, можуть бути: хрія-сентенція 
(переказовий афоризм-сентенція) і хрія-максима; апоф(т)ег-
ма-сентенція (авторський афоризм-сентенція) і 
апоф(т)егма-максима\ гнома-сентенція (анонімний афо-
ризм-сентенція) і гнома-максима. 

Наведений вище як хіазм дистих І.Величковського є водночас 
хрією (переказовим афоризмом), оскільки вислів "Не жити, щоб їсти, а 
їсти, щоб жити" приписують Сократові. Ця хрія більше тяжіє до макси-
ми, ніж до сентенції. 

У хріїз Франкової "Притчі про красу", навпаки, більше сентенцій-
ності, ніж максималізму: 

Аристотель-мудрець Олександра навчав І 
такий у альбом йому вірш написав: 
"Більш, ніж меч, і огонь, і стріла, і коса, 
Небезпечне оружжя — жіноча краса.<...>" 

Максима І.Світличного із сонетино "Моя свобода": "Несу свобо-
ду в суд, за ґрати,//Мою від мене не забрати — //І здохну, а вона — 
моя". Його ж сентенція із сонетино "Відбій": "Куняє варта за дверима,/ 
/А вічність — зоряна, незрима —//Пливе, і мить її —твоя". Рясніє афо-
ризмами обох видів творчість Ліни Костенко: "Правдивій пісні пере-
дзвін кайданів —//То тільки звичний акомпанемент" (максима), "На-
род шукає в геніях себе" (сентенція). 

Зразки українських гном знаходимо, зокрема, в анонімній писем-
ній поезії XVIII ст.: "Ідеш пану жаловац,//Мусиш з собов дари брац..."; 
"Трудно Дунай переплисти, сили не стомивши,//Єще трудній друга 
міти, кріпко не любивши"; "Нащо сушиш голову, небоже,//Жура біді 
порадити не може"; "Бог і тоє знає, хто нас обмовляє"... 

Ортодоксальність максими і парадоксальність сентенції 

— то лише полюсні характеристики, що більше стосуються 
афоризму загалом; своєю чергою, кожна з цих різновидних 
позицій може мати й локальну опозицію (тобто, максима 
може бути і парадоксальною, сентенція — ортодоксальною). А в 
об'ємних бінарних вимірах перпендикулярно до запропо-
нованої схеми можна уявити площину парадоксальної афо-
ристики. При обертанні площин відповідні види та різновиди і 
взаємопроникають, і взаємовіддзеркалюються, виповнюючи 
структурну "кулю" афористики. Таким чином парадокс 
постає і різновидом афоризму, і його антиподною парою (шх-
pd8o^oq — несподіваний, дивний). Здебільшого це дотепні 
ііислови, що різко розходяться з традиційними, ортодок- 

291 



сальними, "одивнюють", "перелицьовують", "вивертають нави-
воріт" старі істини, по-новому їх освітлюючи та знаходячи 
інші виміри. Правомірними є генологічний і стилістичний підхо-

ди до парадоксів (як і до афоризмів загалом): чи то жанрово вио-
кремлені, самостійні, чи то у складі більших структур, вони 
лишаються в межах тієї ж таки стилістичної фігури. 

Анонімні та переказові писемні парадокси виявити важче, оскільки 
вони взаємонакладаються з імперсональними фольклорними пареміями. 
"Не так тії вороги, як добрії люди..." {приказка і рядок у Шевченка); 
"Доки сонце зійде — роса очі виїсть" (прислів'я і назва драми М.Кро-
пивницького). Натомість досить поширеними є авторські парадокси: 
"Напочатку було Слово, наприкінці — Словеса" (С.-Є.Лец); "Зупини-
сь, прогресе, ти прекрасний!", "Якщо я мислю — я існую, якщо не 
мислю — я живу", "Чим більше нового, тим оригінальніше старе", "Є 
час — пиши романи, розум — афоризми!" (Вол.Голобородько~); "Великі 
поети не вміють писати віршів" (Ліна Костенко); "Народ тебе ніколи 
не забуде,//Бо він ніколи вас не буде й знать!", "Не вір мені, бо я 
брехать не вмію,//Не жди мене, бо я і так прийду", «А живуть століття 
після смерті//ТЇ, що роблять те, чого "не можна"» (В.Симоненко). 

Наведено взірці як жанрово виокремлених парадоксів (двох пер-
ших авторів), так і вилучених із більших структур. В обох випадках 
вони яскраво індивідуалізовані. Притому, що фраза польського афо-
риста "паразитує" на евангелійному архетексті; дві перші Голобородь-
кові — на "крилатих виразах" Й.-В.Ґете та Р.Декарта. Тож їх можна 
вважати інтертекстуальними парадоксами, що постали на основі тео-
логічного, художньо-літературного і філософського, а ширше — загаль-
нокультурного дискурсу. 

Є різні ступені залучення попередніх текстів до власно-

го: парафраз(а), ремінісценція, образна аналогія, стилізація, тра-

вестія, пародіювання, запозичення, переробка, творчість за мо-

тивами, наслідування, цитація, аплікація, трансплантація, 

колаж... Деякі з цих визначень у чомусь взаємонакладаються. 

Але так чи інакше вони входять до ширших понять міжліте-

ратурної та інтертекстуальної взаємодії і не розглядаються в 

традиційних поетиках як стилістичні чи риторичні фігури. 

Натомість І.Качуровський відносить до останніх реміні-

сценцію й аплікацію (див.: Фігури. — С. 100-103). Напевне, з 

цим почасти можна погодитися щодо ремінісценції (пізньо-

лат. reminiscentia — спогад) — свідомого чи мимовільного за-

лучення до власного художнього тексту чужих, відповідно 

адаптованих, видозмінених або й ледь угадуваних образів, 

мотивів, ритміко-синтаксичних ходів тощо. 
Ремінісцентними є ті зі щойно наведених парадоксів, які відсила-

ють нашу пам'ять до попередніх текстів. Тобто ремінісценція як стилі- 

292 



стична фігура бере тут участь у створенні парадоксу — і стилістичної 
фігури, і жанру. 

Вірш Ліни Костенко "Мимовільний парафраз" є ремінісцентним: 
Поет, не дорожи любовію народной, 
бо не народ дає тобі чини. 
Кому потрібен дар твій благородний? 
На всякий случай оду сочини. 
Пиши про честь і совість, а при етом 
вмочи своє перо у каламуть. 
Ну словом так. Поет, не будь поетом, 
Тобі за ето ордена дадуть. 

Обігрується перший рядок пушкінського вірша "Поетові" зі збе-
реженням ритміки й використанням іронічних конотацій русизмів, спря-
мованих, левна річ, не на архетекст, а на "рідних" пристосуванців. 

Парафраз[а] (яар'онрраак; — опис, виклад) передбачає переказу-
вання змісту твору або чужих думок іншими словами, іноді скорочено 
або розширено, незрідка — прози віршами або навпаки. Його не слід 
плутати також із перифразом — розгорнутою метонімією. На парафразі 
будуються жанри наслідування, пародії, переказу, адаптації творів (напр., 
для дітей). У музиці парафраз — п'єса на оперні або народні мелодії. У 
кожному разі, в літературі маємо справу не так із чітко окресленою 
стилістичною фігурою чи жанром, як із різними способами "перели-
вання" попереднього формозмісту в новий. І з цього погляду "Ми-
мовільний парафраз" Ліни Костенко "вилився" у форму іронічного по-
слання з використанням ремінісценції. 

Інтертекстуальні функції ремінісценції як стилістичної фігури не об-
межуються пересмішництвом, іронією, пародією, парадоксом тощо. Надзви-
чайно широко залучається вона і в "позитивний", ортодоксальний рито-
ричний контекст, стає "розпізнавальним знаком" творчої наступності, 
взаємодії традицій і новацій, розгортання художнього, естетичного, за-
гальнокультурного дискурсів. Уже йшлося про інтертекстуааьний полілог 
довкола мотиву дерев, про шевченківські та вітменівські мотиви й реміні-
сценції у Б.-І.Антонича. Своєю чергою, Антоничеве вглибання "У дно, у 
суть, у корінь речі, в лоно, //У надро сонця і у надро слова" знаходить 
відлуння у шістдесятників, зокрема в І.Драча, ліричний герой якого праг-
не мандрувати "По дну роси й по дну енциклопедій", а одна зі збірок 
називається "Сонце і слово". У творчий перегук вступають ровесники, 
старші й молодші колеги; ремінісцентні діа- та полілоги відбуваються як 
діахронно, так і синхронно, між представниками різних літературних по-
колінь. Неминучі авторемінісценцїї, епігонство та самоепігонство, не є ви-
нятком, а радше нормою для літературного процесу*. 

Аплікація, як її розуміє І.Качуровський, — неадаптоване 
пикористання чужого тексту, незадокументована цитата 
(в розрахунку на читацьку поінформованість). У такому ро-
зумінні варто говорити не так про стилістичну фігуру, як 

' Докладніше див. у четвертому розділі, а також: у ст.: Ткаченко А. 
"Художнику немає скутих норм. .."//Вітчизна. — 1986. — № 11-12. 

293 



про композиційний (архітектонічний) засіб, що, певна річ, по-
значається й на загальних принципах організації формозміс- 

ту, тобто на стилі. 
Коли в І.Світличного, поряд із ремінісценціями, з'являються й прямі 

(хоч і без лапок) цитати з Т.Шевченка, М.Лермонтова, І.Драча, то вони 
здебільшого виносяться і в епіграфи, що дає змогу розмежовувати "своє" і 
"чуже" й витворювати на цій основі інтертекстуальний полілог духовної 
еліти, компенсуючи "камерною лірикою" брак живого спілкування. 

Коли один із "бубабістів", В.Неборак, завершує свій нібито без-

турботний вірш рядком "Та не однаково мені", то художній ефект до-

сягається зіткненням опису гедоністичного способу життя і пам'яті про 

болющий контекст архетвору. 
Змонтований лише з фрагментів раніших віршованих текстів твір 
називається центовом (cento —  одяг ни ковдра з кольорових клаптів). 
І.Качуровський називає кентоном "твір, складений із самих лише аплі-

кацій" (Фігури. — С.103). У такому формулюванні аплікація трактується 
вже тільки статично, як чужий текст; а вона має і динамічний аспект —  
складання, компонування, монтаж (applicatio — прикладання). Тож 
достеменніше було б визначити кентон як твір, складений (аплікований) із 
фрагментів віршованих прототекстів (бодай і власних, але попередніх). Ще 
інакше визначається дентон в ЛС-Д: "...стилістичний прийом, який 
полягає в уведенні до основного тексту певного автора фрагментів 
із творів інших авторів без посилання на них" (С.734). Це 
формулювання, як і наведені приклади з Юрія Клена, М.Зерова, 
Олега Ольжича, з цілковитими підставами можна віднести до аплікації 
(на місці русизму "прийом" ліпше вжити "засіб"). У принципі центон і 
є аплікацією, тільки "основний текст" у ньому "зшивається" цілко-
вито зі старих "клаптів". 

Як "своєрідний віршовий фокус, коли новий твір складається 
внаслідок об'єднання окремих рядків, насмиканих з різних творів 
якого-небудь автора", тлумачиться центон у словнику В.Лесина і 
О.Пулинця (С.421). Із таким тлумаченням можна погодитися, за 
винятком негативних конотацій та обмеження прототексту творчістю 

одного автора. 
Відомі пізньоантичні центони Авсонія та ін., укладені з рядків Вергі-лія, 
візантійський "Христос страдник" з Еврипідових рядків. У добу Бароко 
аплікувалися центони як серйозного, так і жартівливого змісту; згодом 
— переважно гумористичні та пародійні (зокрема як підкреслення 
плагіату чи бодай неоригінальності). Так, тематичну, стильову, образну, 
ритмічну одноманітність демонструють укладанням центонів, де 
"тасуються" рядки чи строфи різних авторів, схожі між собою названими 
параметрами, змістовою невиразністю та формальною невигадливістю. 
Останнім часом означилася тенденція до повернення центонові й 
серйозної функції. Так, необароковий поет І.Іов подає "Мозаїку слухової 
пам'яті" — низку центонів драматичної тональності. Ось один із них, 
у якому вгадуються й саркастичні нотки: 

294 



Сміються, плачуть солов'ї (О. Олесь) 
Там крізь минулого тумани — (П.Филиповт) 
Ми йдем і йдем, несем вогні, (В. Чумак) 
Як п'яна покритка від пана. (П.Гірник) 

Очевидно, за аналогією з віршованими центонами, можна аплікувати 
й прозові, та ще з використанням не "слухової", а комп'ютерної пам'яті. 
Іноді на позначення таких текстів (як поетичних, так і прозових) вжива-
ють запозичений із малярства термін колаж (фр. collage — наклеювання). 

Від творчого використання й переакцентування чужих текстів 
слід відрізняти випадкові збіги, типологічні подібності; зрештою — 
позбавлені оригінальності компіляцію (compilo — грабую) чи плагіат 
(plagiat — викрадений). 

До забутих і нині спримітивізованих фігур належить 
імпрекація — прокляття. Згадаймо славнозвісні прокльони до-
вженківської баби-прабаби із "Зачарованої Десни", що їх і 
досі часом наводять як приклади вживання вульгаризмів. А 
тим часом вульгаризмів як таких там нема. Є стилізовані у 
фольклорному дусі (як своєрідний жанр) прокльони, виголо-
шувані, сказати б, високим речитативом, із вживанням 
пестливих суфіксів (український димінутив: у нас навіть вороги 
— "воріженьки"). 

"Як повисмикував він з сирої землі оту морквочку, повисмикуй 
йому, царице небесна, і повикручуй йому ручечки і ніжечки, поламай 
йому, свята владичице, пальчики й суставчики. <...> Щоб не вийшло з 
нього ні кравця, ні шевця, ні плотника, ні молотника... 

Далі баба почала творити про мене пісню, виспівуючи її, як 
колядку: 

Та ні орача в полі-і-і, ні косарика в лузі, Не 
дай бо-оже. 
Та ні косарика в лузі, ні купця в дорозі, Ой 
ні купця в дорозі, ні рибалочки в морі. 

Потім, коли голуби посідали на стріху, вона знову перейшла на 
урочисту прозу: 

— Покарайте його, святі голубоньки, і ти, мати божа, такою робо-
тою, щоб не знав він ні сну, ні відпочинку, і пошліть йому, благаю вас, 
такого начальника... 

Докладної характеристики майбутнього начальника я вже не чув. 
Мені було не до начальства". 

Чув чи не чув, але справдилась бабина імпрекація — з риторичними 
звертаннями, полісиндетоном, анадиппозисом (у "колядці"), кумуляцією 
(накопичення однорідних прикмет, ознак, явищ; перелік осіб чи опис 
їхніх дій), градацією ( "пальчики й суставчики"), синонімічними вараціями 
("повисмикуй... повикручуй... поламай"), ізоколоном (подібність у розта-
шуванні компонентів — у "колядці"), симілікаденцією (вживання логічно 
наголошених слів у тому самому числі й відмінку — "полі... лузі... дорозі... 

295 



морі", "орача... косарика... купця... рибалочки", "рученьки і ніженьки", 
"пальчики й суставчики" та ін.), ретардацією (гальмування розвитку дії; 
тут — завдяки повторам), синойкіосою (одночасне вживання слова, образу 
в символічному і конкретному значеннях), традукцією (різні форми того 
самого дієслова у суміжних реченнях або рядках —"повисмикував... повис-
микуй"), еліпс[ис]ами, інверсіями, гомеотелевтоном * — звуковим збігом 
закінчень слів або синтагм, прообразом римування ("кравця... шевця", 
"плотника...молотника", "лузі... дорозі"), гомойарктоном (однакові пре-
фікси; тут — nflz); апосіопезою — незавершеністю речення, до якої теж оце 
доведеться вдатися, фігурно уникаючи подальших переліківш 

І все ж, завершуючи розмову про стилістичні фігури, слід 

сказати, що їх класифікація розпочалася ще в античнш рито-

риці, де розрізнялися фігури думки і фігури слова за тим кри-

терієм, що при переказі перших думка не змінювалася, дру-

гих — змінювалась. 

1. Фігури думки поділяли на такі, що з'ясовують: а) позицію 

оратора — застереження, поступка, стоїцизм тощо (у літе-

ратурі — це теж публіцистичне з'ясування позиції: "Караюсь, 

мучуся... але не каюсь!.." — Т.Шевченко)', б) зміст предмета — 

визначення, уточнення, антитеза; в) ставлення до предмета — 

від власної особи, уособлення від іншої; г) контакт із слуха-

чами — звернення чи запитання. Словесне вираження їх 

посилювалось або ампліфікацією, або фігурою замовчування ("Я 

вже не кажу, що ти п'яниця, але ж ти ще й ледар" — насправді сказано і 

те, і те). 
2) Фігури слова поділяли на три види: А) фігури накопи-

чення; а) різноманітні повтори, б) синонімічні "підкріплен-
ня", в) багатосполучниковість; Б) фігури уникнення — еліпс, 
силепс, безсполучниковість; В) фігури переміщення (розміщен-
ня) — інверсія, різні види паралелізму: прямий і зворотний, 
буквальний і небуквальний, заримований (гомеотелевтон) і 

незаримований. 

Сюди ж, на думку М.Ґаспарова (ЛЭС. — С.466), можна 

долучити як четвертий вид — Г) фігури переосмислення — тропи: 

з перенесенням значення (метафора, метонімія, синекдоха, 

іронія), звуженням значення (емфаза), посиленням значення 

(гіпербола), деталізацією значення (перифраз). 
Переважна наявність тих чи тих фігур визначає характе-

ристику стилів, які можуть мати такі нетермінологічні назви: 
об'єктивний (переважання фігур 16), суб'єктивний (їв), лірич- 

* За іншою транскрипцією — гомоіотелевтон. 

296 



ний (1г), розлогий (2А), лапідарний (2Б), образний, метафоричний 
або троповий (2Г) тощо. 

Відповідно до цієї класифікації, скажімо, для В.Симоненка та 
І.Світличного домінантними є фігури 1, а, в (ораторський, публіцис-
тичний, суб'єктивний стиль); для В.Стуса, І.Калинця — 2Г (образний, 
метафоричний, троповий стиль). 

Є й інші класифікації. Так, Володимир Домбровський, 
автор підручників, що ними користувалися в 20-30-х роках 
по українських середніх (!) школах Галичини1, поділяє фігури 
на ітеративні (повтори): епаналепса, епанастрофа, анафора, 
епіфора, цикль (у нас — кільцевий анадиплозис), рефрен; фоне-
тичні: алітерація, асонація, рим[а], парономазія, анномінація 
(figure ethymologica), поліптот (повторення різних граматич-
них форм одного слова); ономатопоея (звуконаслідування); 
музика поетичного слова; синтаксичні: паралелізм, інверзія, хіязм, 
парентеза (вставне речення чи фраза), еліпса (опускання, стяг-
нення), ярмо або ж зевгма (один присудок на кілька сурядних 
речень — синтаксично він належить до одного з них, але 
"впрягає" у змістове "ярмо" підмети з наступних — прото-
зевгма, обабічних — мезозевгма чи попередніх — гіпозевгма — 
сурядних речень), анаколют; емфатичні: антитеза, оксимора, 
парадокс, степенування (градація, клімакс), епексеґеза (пояс-
нення загального конкретним), диєреза (також конкретиза-
ція, унаочнення абстрактного розщепленням на зримі обра-
зи); патетичні: оклик, апострофа (звертання), риторичне пи-
тання, сумнів, апокриза (запитання — відповідь, діалогізм); 
апосіопеза (зумисне замовчування, обривання думки, про за-
кінчення якої можна здогадатися), епанортоза (самокорек-
ція, виправлення аж до протилежного: "Хрести дубові посхиля-
ло,//Слова дощем позаливались.//І не дощем і не слова//Гладесенько 
Сатурн стирає" — Т.Шевченко). 

І.Качуровський, ідучи переважно за іспаномовними дже-
релами, поділяє фігури на три групи: плеонастичні (накопи-
чення), фігури конструкції та фігури мислення. 

До плеонастичних він відносить анафору; гемінацію або 
редублікацію (повтор слова чи фрази у другій частині довгого 
речення, щоб не втратити думки); кондублікацію; епімону;  

'Див.: Домбровський В. Українська стилістика й ритміка. Українська 
поетика. — Перемишль, 1923 і 1924/Фотопередрук зі cm. Є.Пшеничного 
та післясловом О.Горбача. — Мюнхен, 1993. 

297 



 

епанод (повторення розокремлено слів, які спочатку стояли 

поруч або навпаки); анадиплосис або епаналепсис; енкатена-

цію епанадиплосис або епанастрофу; епанафору (повтор слова 

всередині суміжних віршорядків); епіфору, антистрофу або 

конверсію; симплоку, комплексію або сплетіння; рефрени; 

епізевксис- спіраль (кільцевий анадиплозис); ланцюгові повтори 

у строфіці; метатезис; подвійну симплоку (поєднання анадип-

лозиса з епанадиплозисом); симілікаденцію; гомоиарктон; 

гомоіотелевтон; кумуляцію або ампліфікацію; синонімічну 

варіацію; полісиндетон. 
До фігур конструкції - апосіопезу; парентезу; інверсію; 

атанакласис (використання омонімії™ полісемії слова, подібна 

до амфіболії); парономасію; парехезу; анномінацію чотирьох 
видів -1) поліптот[он] - іменник у різних відмінках, 2) 
етимологічна фігура, 3) традукція - дієслово в різних формах 
4) парегменон - прикметник у різних числах та відмінках; 
фігуру паралелізму та її варіант ізоколон; клімакс або градацію 
(як синоніми); хіязм; тмесис - розрив слова і вставка в нього 

(ін- вибачте, -ституція), незрідка внаслідок цього виникає 
какемфатон - непристойне закінчення; анаколют; enema 
kat' arsin kai thesin - увиразення через контраст (не мед, а  

дьоготь). ■    г    1 
До фігур мислення - апосіопезу; антиметаболу; еліпсис} 

та фігуру називного речення; катафору (зачини типу "гей , 
"ой"   "оце"); зевгму; плеоназм; перифразу; епанортозу або ко-
рекцію; апофазію (повне заперечення свого ж попереднього 
твердження:   "Прекрасне слово,//адб що в ньому,//як не від серця 
йде воно?" - В.Мисик); епіфонему (заключна сентенція чи 
підсумкова фраза, кінцівка), переважно сумна пуанта. "Усьому 

на світі приходить конець" - Н.Кобринська, "Духнаоу'% дубітацію 

або ж апорію (у В.Домбровського - сумнів. "А цей парень.^ндши 
ШшиижЗііШИ? Общім, назло їй почав пить, щоб вона єго 
замєтіла" -Б.Жолдак, "Яловичина"); гіпалаґу (переміщення епіте-
та від слова, якого він стосується, до іншого: "...девушка вдруг 
почина понімать, що такой оборот для ней набагато опасши, чим 
озщшшші^бя команда...". - Там само); контраст і антитезу, ме-
талепсис (заміна попереднього наступним і навпаки або наслідку - 
причиною: "Мій син фотографує мою матір - //Вона ж мене тримає в 
пелені" - І-Дрм- це також приклад одивнення); гендіадис (вира-
ження єдиного складного поняття чи ідеї конструкцією з двома 
однорідними членами:  "І сміх, і гріх");  діялогізм  (уявна 

298 



розмова з самим собою: "Чого ж тепер заплакав ти?//Чого тепер 

тобі, старому,//У цій неволі стало жаль <...> Що ось як жити довелося, 

—//Чи так, лебедику?! — Еге..." —Т.Шевченко)', комунікацію (порада 

з читачем, звертання до нього: "Пробачте, любі читачі, що я вже 

вживаю методи кінонапливу і повертаюсь усе назад, але це не від того, 

що я забудько, а щоб краще іти вперед і ясніше було те, що буде". — 

В.Сосюра, "Третярота"); гістерологію (забігання вперед у викладі 

подій: "Тільки народ мій витримав, а я — ні, бо захворів психічно. Про 

це потім". — Там само); ремінісценцію; аплікацію; омісію або пер-

теріцію (псевдозамовчування: "Я не говоритиму про його розпус-

ність, нічого не скажу про його ледарство, нічого про підлість і тупість, 

говоритиму лише про його лихварство та здирництво" — Ціцерон); ре-

тардацію; алогізм ("...і це вона також отлічно понімала, хоча й не 

хотіла нікак понімать" — Б.Жолдак); пресумпцію або прокаталеп-

сис (упередження сподіваних закидів чи заперечень: "Ви схоп-

люєтесь, продираєте очі й кажете: — їй-богу, я не боюсь! ...Одягаючись, 

ви думаєте про те, що сьогодні ви перший раз летите на аероплані, натя-

гаєте сорочку на ноги, а голову намагаєтесь усунути в ліву штанину" — 

Остап Вишня); ексклямацію, екфонесис, або реторичний вигук; про-

зіопесис (випадіння початку речення, фрази чи назви: "А хазяїн, 

сидячи на возі, дуже голосно й високо-високо виводив: ,исльо-о-з-о-о-о-

о-о-ю!" — Остап Вишня); апологізм (визнання рації опонента в неі-

стотному: "—Та ви ж подивіться; картина — не корова! — Та то 

так! Тільки ж інша дівка як на пику, так така ловка, що хоч воду з лиця 

пий, а там погляди — вона й твердувата! — Остап Вишня); етопею (удавно 

чужа пряма мова, "...Щоб не сказали//Про вас грядущі://—їх на землі 

не було..." — В.Симоненко); епексеґезу або експлікацію (прикінцеве 

тлумачення, авторський висновок: "Отак живіть, недоуки,//То й жить 

не остине" — Т.Шевченко); апострофу або реторичне звернення; 

еротему або інтерроґацію, простіше реторичний запит; апокризу 

(оповідач запитує і сам відповідає; повторена апокриза пере-
ростає в діялогізм); сентенцію; афоризм (виділена з контексту 
сентенція); парадокс; учуднення (термін В.Шкловського; у нас 
— одивнення); пермісію (фіктивний дозвіл на якийсь учинок, 
заклик ДО нього: "Судіть мене. Судіть без знижки .//Судіть — я винен 
— хоч до "вишки".//Мене, а заодно — й себе" — І.Світличний); ме- 
табазис або транспозицію, а ще інакше — еналаґу чи іммут- 
ацію, притому кількох видів: а) антимерія (зміна частин мови; 
завдяки цьому граматичному явищу, яке не вважаємо стиліс 
тичною фігурою, утворено, зокрема, більшість наведених на 
с.230-231  оказіоналізмів М.Вінграновського; див. також 

299 



виноску на с.278), б) гетеросис (відхилення од відмінкових 

норм, яке вчений слушно називає не стільки фігурою, скільки 

"поетичною ліцензією", тобто певним допуском задля збере-

ження ритму ЧИ рими: "Ні від батька, ні від мати,//Ні від сестри, ні 

від брата"); в) розбіжність між граматичним родом і фізичною 

статтю (лікар виписала рецепт); імпрекацію; конмінацію (погроза, 

пересторога: "Оці самохвали, запишнені півні —//на патріотичних 

задвірках вельможі,// — нам душі вбивають осиковим клином! —// — 

оце нам грозить!" — В.Лесич); етимологізацію (включно з пароно-

мазією, фальшивою чи "дикою" етимологізацією, яку ми назвали 

псевдоетимологізацією). 

Наведено три з багатьох можливих класифікацій фігур — 
зі збереженням авторської орфографії та додаванням у необ-
хідних випадках власних стислих формулювань і нових ілю-
страцій. Як бачимо, починаючи з тієї ж таки орфографії і 
закінчуючи систематизацією, термінологічною уніфікацією, 
тут ще багато слід зробити. Так, у класифікації І.Качуров-
ського апосіопеза належить і до фігур мислення, і до фігур кон-
струкції; до перших віднесено й плеоназм, який мав би бути 
ядром фігур плеонастичних. У класифікації В.Домбровського 
серед фігур є і фонетичні: такий підхід теж може бути плідним, 
хоч у даному підручнику розглядаємо названі явища і на лек-
сичному, і на фонічному рівнях організації художньої мови. У 
пропозиції М.Ґаспарова одним із різновидів фігур стають і 
тропи. Перші розглядалися в античних риториках, другі — в 
поетиках. Оскільки взаємопроникнення сучасної прози і поезії 
майже стерло таке розмежування, то можна погодитися і з 
цією пропозицією. Однак варто зберегти ключові характерис-
тики тропів, тобто вважати їх не фігурами переосмислення (тут 
виділено раціоналістичний аспект), а фігурами асоціативності 
чи перенесення. 

В.Державин у розвідці "Вчення античної реторики про 
фігури сенсу" (Мюнхен, 1956) гіпотетичним творцем цієї руб-
рики (за І.Качуровським — фігури мислення, за М.Ґаспаровим 
— фігури думки) називає Теофраста (помер 287 р. до н.е.). 
Пафос цієї розвідки — прагнення довести фантомність, наду-
маність, штучність фігур сенсу. 

Починаючи від уже згадуваного азіанізму в античності, а 
далі в добу Відродження, у стилі бароко, фігури широко і свідо-
мо застосовували; насиченість ними тексту вважали ознакою 

300 



високого стилю; їм приділяли багато уваги в навчанні, як і 

поетиці та риториці загалом. І лише в епоху романтизму 

утвердилося дещо зверхнє ставлення до "схоластики", "реміс-

ництва", оскільки головне в літературі — натхнення, дар 

Божий, якого не можна навчити. Поет, письменник — це 

Пророк, і що йому до якихось нудних догм та правил, коли 

диктує вища сила. Це було природною реакцією на регла-

ментацію сфери творчості. Але романтики, за всього нехту-

вання старих приписів, здебільшого мали добру класичну осві-

ту і на її ґрунті могли собі дозволити зневагу до технічного 

боку творчості. 

Надалі фігури і культивовано, і досліджувано без особли-

вої системності, хоч, як засвідчує підручник В.Домбровського, 

підготований на основі німецьких, польських, українських та 

російських джерел, зберігалася й певна традиція класичної 

філології, яку навряд чи вдасться перервати. Адже це також 

наш хрест і наш хліб, значно питоміший, аніж соціологізм чи п 

анфілософізм. 

Видаються плідними спроби сучасних літературознавців 

опрацьовувати теорію фігур на базі досягнень лінгвістики та 

структуралізму. Тут — широке поле і для з'ясування націо-

нальної самобутності, індивідуальних стильових уподобань, 

як феноменологічних, так і типологічних, як відносно сталих 

(константних), так і рухомих, еволюційних, динамічних... 

Фігури і тропи, поряд із раніше розглянутою номінатив-

ною ("простою" та "маркованою") лексикою, входять до струк-

тури художньої мови. А вона, як зазначалося, починається вже 

на рівні звуку. 

Фоніка 

Звукову організацію художньої мови опрацьовано в на-
шому літературознавстві дещо вибірково. Традиційно фоніку 
зводять до евфонії (eixpcovux— милозвучність) та кількох її за-
собів (асонанс, алітерація, звуконаслідування). В.Домбровський, 
окрім того, відносить до "фонетичних фігур" парономазію, 

301 



а н н о м і н а ц і ю  ( е т и м о л о г і з а ц і ю )  і  р и м [ у ] .  Д е щ о  
ширше витлумачує фоніку І.Качуровський - як галузь літе-
ратурознавства,  що досліджує  естетичну вартість 
звуків у художньому творі (переважно - віршованому) та 
аналізує й класифікує їх відповідно до цієї вартості. Об єктом 
аналізу автор вважає добір фонем, їх фреквенттсть 
(повторюваність) та послідовність, а поняття евфонії слушно 
доповнює опозиційним - какофонії (иаИо5 - поганий, срал-т, - 

вимовляю, звучуу. 
У цьому підручнику пропонується ще ширше розуміння 

фоніки- 1) як загальної звукової організації художньої мови; 
2) як розділу поетики, що її вивчає. Звукова організація худож-
ньої мови включає в себе і її інтонаційну (intono - голосно 
вимовляю) побудову - на рівні синтаксичних періодів, фраз 
та значущого поділу на синтагми. Із синтаксичного аспекту и 

почнемо. 
В ідеалі художня мова має сприйматися не тільки візу-

ально а й на слух, у живому інтонаційному звучанні. Це значно 
посилює обсяг естетичної інформації, додаючи до неї 
емоційне ставлення мовця і навіюючи його слухачеві. Своєю 
чергою ставлення виконавця тексту більшою чи меншою 
мірою програмується інтонаційними імпульсами, закладеними 
автором і закріпленими за допомогою розділових знаків або 

й без них. 
Загалом кажучи, інтонація - іронічна, урочиста, сумна, 

гнівна та ін - може поставати і поза лексичним складом 
певного тексту, як загальне звукове тло, але в процес, його 
актуалізації на лексичному та фразовому рівнях вона аоо 
відповідає змістові інформації, або суперечить йому (підтекст, 
іронія пародія, гротеск, поетика абсурду тощо). Тобто, можливі 
випадки озвучення тексту в зовсім іншому, ніж авторський, 
інтонаційному ключі - аж до пересмішництва, фонічного 
переосмислення, заміни риторичних окликів запитаннями і 

навпаки. . „ Пп 
У цьому легко пересвідчитися, виконавши, приміром, вірш В.Со-

сюри "Так ніхто не кохав..." у тональності зарозумілого самохизуван-
ня "Холодним душем" для сучасної ура-патріотичної риторики зву-
чить і пародія О.Ірванця "Любіть Оклахому", за якою вгадується архе-
текст - "Любіть Україну" В.Сосюри. Певна річ, усі риторичні інтона-
ції в пародії набувають зовсім іншого звучання. 

•.; Качуровський І. Фоніка. - К., 1994. - С.5, 

18. 
'Див-

302 



Інтонація — один із найменш фіксованих на письмі ас-
пектів художньої мови, що не завжди надається до механічної 
чи навіть граматичної "обробки". 

Як слушно зазначає Л.Тимофєєв, фразу "дощ пішов" селянин ви-
мовлятиме по-різному під час посухи і під час збирання сіна. А в художніх 
текстах мотив дощу постає в найширшому інтонаційному діапазоні. 
Згадаймо приклад із повісті М.Коцюбинського "Fata moigana": 

"Ідуть дощі. Холодні осінні тумани клубочать угорі і спускають 
на землю мокрі коси. Пливе у сірі безвісті нудьга, пливе безнадія, і 
стиха хлипає сум". Синтаксична і фразова фоніка (інтонація) тут підпо-
рядкована загальній емоційній тональності — меланхолії, суму, безнадії. 
Текст перейнято імпресіоністичним (враженнєвим) ставленням до зоб-
ражуваного, що відбиває настрій персонажів, Андрія і Маланки, опо-
середкований авторськими пейзажними паралелями. 

Є в цій повісті й варіації "дощових" інтонацій, пов'язані з іншими 
персонажами. Наприклад: "Небо сіє дрібненький дощик, а Мажуга на-
крив плечі мішком і ходить селом. Згинається і розгинається, як скла-
даний ножик". І темп розповіді, й інтонації на мелодика тут жвавіші, 
бадьоріші, що виявляється, зокрема, в уникненні словесних повторів, 
відсутності ампліфікації, меншій частоті павз тощо. 

Зовсім інші, мажорні інтонації чуємо в цитованій на с.270 ідилії 
В.Свідзинського "Ударив дощ, заколихав...". До них додається ще й 
ритм віршованої мови. У Д.Павличка є ціла низка віршів, де опоетизовано 
дощ у найрізноманітніших його виявах і стосунках з людиною 
(знайдіть їх самостійно, і переконаєтеся в розмаїтті інтонацій при, зда-
валося б, незмінному мотиві). 

Які ж об'єктивні чинники (окрім суб'єктивного авторсь-
кого чи будь-чийого озвучення) визначають, бодай орієнтов-
но, "камертонно", інтонування художнього тексту? Систему 
"інтонем" як структурних одиниць мови поки що остаточно 
не з'ясовано, але вже описано основні типи інтонаційних 

контурів багатьох мов. Кожна з них має свої особливості ак-
центування, які називаються просодією (яроасобіа — наголос). 
Інтонація має справу з видозмінами основного тону викладу 
{мелодика мови), а також фразового наголосу, тривалості, тем-
пу, павзації, ритму та інших просодійних елементів. 

На відміну від музичної мелодії, мовна мелодика не має 

чітко регламентованих темпу і тональності. Та оскільки в ній 
певною висотою звучання вирізняються голосні звуки слів 
(особливо якщо на них припадає наголос), то співвідношення й 
послідовність цієї висоти звучання голосних, а також протяжніс-
ть чи стислість їх вимовляння й утворюють мелодику мови 
загалом та художньої зокрема. 

Перерви у мелодиці називаються павзами (nauois — 
припинення). На письмі вони здебільшого позначаються розді- 

303 



 

ловими знаками - крапкою, комою, середником (;) тощо. 
Але в живому мовленні часом виникають і такі павзи, яи не 
виділяються в писемному тексті розділовими знаками, проте 

виразно відчуваються. 
"Плачуть голі дерева, плачуть солом'яні стріхи, вмивається сльозами 
убога земля і не знає, коли осміхнеться" (М.Коцюбинський). Ji^m павз 
позначених комами, тут є й одна не позначена - перед і . Ця логічна 
ювза розмежовує в даному разі два дієслівні присудки, з єднані 
сполучником "і". Утворюються логічні павзи й тоді, коли в реченні до шдмета 
і предка належать великі групи слів: "Найчастіше припливав 
/ молодий козак Семен, уродливий парубок, хисткий, як очеретина, смілий, 
як сокіл - і щиро покохала його / наша гордовита Катря (Марко Вов-
чок) Похилими рисками позначено дві павзи у двох сурядних реченнях. 
Буває і навпаки: розділові знаки не обов'язково позначають 
павзу. 

У щойно наведеному прикладі порівняльні звороти хисткий, як 

очеретина", "смілий, як сокіл" можна прочитувати і з павзою, і без неї 

(залежно від темпу читання). 

Окрім темпу, І прочитання з павзою чи без неї залежить 

від емфатичного наголосу. Якщо емфатично наголосити слова 

"хисткий" та "смілий", то це зумовить потребу в підвищенні 

на них висоти звучання голосних / і в подовженні пюляслі-

вних павз (на місці ком). Емфатичні наголоси можуть як 

збігатися, так і не збігатися з логічними: 
" Н у т о с в ^ т а й  О д а р к у  Ходаківну: ця то н є н ь ка , як 

очеретина,'внучка станом, як топиш; личко маленьке amoHj"^' мов 
шовкова н йт ка; губи мал/нькі, як рутяний ли cm. З маленького лита 
І хоч води напійся, а сама п ишн а ,  як у саду вишня, а т и х а ,  

неначе^ео        Кайда'ш ажнабіксплюнув.аКарпо  промовив: 
— Вже й зн а йшов кр асун ю ! Тав неї лице , як 

тріска^ стан, 
наче копистка, р у к и ,  як кочерги, с а м а, як 
до'шка, а як і д е  , то аж 

кістки   торохтять .  
— Але' ж ти    й    в є р є д л и в и и \f Io 

Корчаківну. - с к а з а в    Лавр і'н  і засміявся 

— Чи ти здур і'в? Хотина  як  вйглянє 
 б ду   в    не  

с в а т а й     Хо т и н у  в  

в і к н о , то на вікно 

гри дні собаки бре'шуть, а   на   виду'   в    н е ї    / неначе чорт сім кіп 

гороху змолотив" (І.Нечуй-Левицькип). 
У цьому тексті розрядкою виділено слова, що становлять його 

логічну домінанту, курсивом - слова, на які припадають емфатичні 
наголоси що супроводжуються значними голосовими модуляціями. Іам, 
де р о з р я д к а збігається 3 кур с и в о м, л о г і ч н і  наголоси наклада-
ються на емфатичні. У взаємокорекції зі словесними наголосами и акту-
алізації- всіх чинників мовної мелодики і постає загальний фоноритм.чнии лад 
уривка На підвищення мелодійного тону припадає і привидшення 
темпоритму, на пониження - спад. Репліки Андрія плинуть у мовно-
му потоці жвавіше, Карпа - дещо повільніше, авторські ремарки - ще 

304 



розважливіше. Разом із павзацією, яка, крім двох позначених похилими 
рисками випадків, зафіксована авторськими розділовими знаками, це 
витворює неповторну ритмомелодику "Кайдашевої сім'ї", взорованої 
на фольклорну ритмо-інтонаційну, загалом фонічну структуру та достеменне 
відтворення розмовної мови жителів Надросся кінця XIX ст. 

Ритм (роФцб'с; — розміреність, узгодженість) у найзагальні-
шому розумінні — вияв організованості, впорядкованості будь-
якого руху в часопросторі. Ритмічно пульсують сонце і серце, 
змінюються пори року і доби. Підвладна загальні ритмічній 
організації Всесвіту, людина дістає естетичну насолоду і в 
ритмізованих виявах мистецтва — музиці, танці, співі, віршо-
ваній мові. 

Ритм прози створюється відносною співмірністю в часі 
певних мовних тактів, що відділяються один від одного 
інтонаційними павзами. Ці такти (taktus — дотик) утворюють-
ся простими або не дуже поширеними реченнями, групами 
підмета і присудка в поширених реченнях, різними відокрем-
леними групами слів і додатковими реченнями у складних 
реченнях, вставними конструкціями тощо.  

У наведеному прикладі з "Кайдашевої сім'ї" на такти припадає 
відносно однакова кількість сильних словесних наголосів: 3, 2, 2, 2, 2, 3; 
2, 2, 2, 3 (перший абзац, репліка Лавріна); 4, 2 (ремарка автора); 2, 2, 2, 
2, 2, 3 (репліка Карпа); 2, 3 (Лаврін), 3 (автор); 2, З, З, 1 ,3  (Карпо). Така 
відносна ритмізація прозової мови уможливлюється тим, що не на всі 
слова тактів припадають наголоси. 

Можна вирізнити три основні просодійні групи слів ук-
раїнської мови. 

1. Слова, на які завжди ставиться наголос. Це — іменники 
(крім тих випадків, коли вони ніби віддають свій наголос іншим 
частинам мови, як-от у даному разі: личкомаленьке, губимадень- 
к і ,  сімкшгорі&у), прикметники (за подібними винятками), 
числівники (крім кількісних односкладових — два, три, сім, 
сто і т.п., — коли вони поєднуються з іменниками: сімкіп, трйдні), 
дієслова (за винятком односкладових допоміжних — є, був), 
шйменники (крім односкладових: я, ти, мш, той тощо та  
двоскладових: вона, вони), прислівники (за винятком одно 
складових: десь, геть) 

2. Ненаголошувані, переважно допоміжні слова. Це одно 
складові та більшість двоскладових прийменників (від, до, за, 
об, при, коло, біля і т.п.), частки (не, же, хоч, аж, ні, чи, ба і 
т.п.). 

3. Факультативно наголошувані слова. Сюди входять ви 
нятки з першої групи — односкладові числівники, а також ті 

305 



 

прикметники та шенники, що під впливом загальної ритмоме-
лодики тексту втрачають свою наголошеність і стають або 
частково, або й зовсім не наголошеними. 

Знайдіть у наведеному тексті ненаголошені слова та визначте, до 

якої просодійної групи вони належать. 

Темпоритм прози різних авторів, тієї чи тієї національної 
літератури має спільне коріння — просодію рідної мови; однак 
він і відрізняється — довжиною тактів, частотою павз, 
розлогістю чи стислістю фрази, інтонаційною пристрастю чи 
безпристрасністю, плавністю чи уривчастістю тощо. У цьому 
легко переконатися, порівнявши між собою, наприклад, 
тексти В.Стефаника, М.Коцюбинського, І.Франка; 
Вал.Шевчука, Є.Гуцала, В.Дрозда, Гр.Тютюнника та ін. 

Ось характерний зразок витриманого в бароковому стилі письма 

О.Ільченка з роману "Козацькому роду нема переводу, або ж Мамай і 

Чужа Молодиця": _ ,        .       , 
"Знавіснівши від любові, вони співали та й співали, п яш співуни, 

- просто від кохання співали, а не оспівували його, свого кохання, як те 
часом роблять / декотрі версифікатори (про віршомазів річ, а не про щи-
рих поетів), забуваючи, що любов речена / ще й заримована - в ту ж 
холоднісіньку мить / уже не є люббв, а тільки щебетлива лжа, якої нена-
роком скуштувавши (тобто де'котрих наших пісень про кохання попослу-
хавши), хутенько повиздихали б (од природного почуття осоруги) не тільки 
справжні соловейки по садах, а й найостанніші між горобцями горобці, 
бо ж усі" вони цвірінькають лише тому, що й жити без пісні не можуть (як 
і справжні поети), а зовсім не тому, що пані Дбля тим горобчикам -за 
досконале цвірінькання / трішки більше підсипає / на второвану дорогу 
поезії / з-під пишного хвоста Пегаса / тепленьких кізячків...". 

Кількість сильних наголосів у тактах цього довгого періоду роз 
поділяється так: 2, 2, 2, 3, 1, 1, 1, 2, 1, 2, 1, 1, 1, 3, 2, 3, 2, 4, 2, 3, 4, З, 
З, 3, 2, 2, 3, 2, 2, З, З, 2. . 
Порівняймо з мелодикою Стефаникового тексту (^ У корчмі ). "Коло 
довгого стола сидів Іван та й Проць. Котили по столі завзяті слова' і, 
схилившися, слухали, що' стіл говорить. Нарікали та и пили   Прбця 
жінка била, а Іва'н його вчив бути паном жінці". 

Тактові наголоси: 4, 4, 2, 3, 2, 3, 4. Спочатку може видатися дивним, 
що в такому уривчастому, "рубаному" стилі письма такти назагал охоп-
люють більшу кількість наголосів, аніж у розлогому і плавному ритмоме-
лодичному варіанті О.Ільченка. Але нічого дивного в тому немає. Навпаки, 
це якраз відбиває характерні особливості ритміки двох текстів: вони 
різняться між собою, як ритміка українського степового та гуцульського 
танків. При однаковій кількості часу (Ьохронізм), потрібного для озвучен-
ня одного такту, в другому випадку до нього входить більша кількість 
слів, які, відповідно, промовляються у швидшому темпі. Перше речення 

306 



I 

Стефаникового тексту, в принципі, можна було б поділити на два такти: 
"Коло довгого стола / сидів Іван та й Проць". Але то був би вже не зовсім 
Стефаник, оскільки він сам означує павзи свого тексту короткими речен-
нями. Навіть виділення комами дієприслівника після "схилившися" лише 
улягає правилам граматики, але не означує павз. 

Дібрано ілюстрації різко відмінних ритмомелодичних ма-

люнків двох авторів. Буває, що ці відмінності не такі виразні. 

І навпаки, у творах одного й того ж автора, залежно від їх 

змістового темпоритму, можна зустріти досить контрастні 

інтонаційні періоди (авторська мова, мова персонажів, непря-

ма мова, динамічні та описові уривки тощо). 

Немає різкої межі поміж прозою і поезією: існує цілий 

масив римованої та ритмізованої прози; як перехідні форми 

можна розглядати тонічну говірну поезію, верлібр та інші межові 

явища, про які мова піде далі. 

Віршована мова має складнішу звукову організацію по-

рівняно з прозовою. В ній є не тільки логічні та емфатичні 

наголоси і павзи, а й власне ритмічні. Оскільки джерелом віршо-

ваної мови були синкретичні масові дійства, ритуали, де слово 

існувало в неподільній єдності з мелодією і пантомімою, то й 

віршові ритмічні такти і павзи далеко не завжди збігалися і 

збігаються з суто логічними та емфатичними. 
На панщині пшеницю  жала, 
Втомилася;   не   с п о ч и в а т ь  
Пішла в снопи, пошкандибала 
Івана сина   годувать. 

(Т.Шевченко) 

Л о г і ч н і  наголоси тут виділено розрядкою, емфа-

тичні — курсивом. Ритмічні наголоси або ж константи (соп-

stantus — усталений, постійний) завжди припадають на останній 

такт віршорядка. Якщо керуватися лише логічними павзами, 

то цей текст наближатиметься до прозового, в якому 
дещо губитиметься віршований ритм: "Втомилася; не 
спочивать пішла в снопи...". Якщо ж зважати лише на суто 
ритмічні  пав зи,  то  це призведе  до л о г і ч н о ї  та емфатичної  

накладки: "Втомилася не спочивать..." (так іноді й читають 

школярі). Особлива ж мелодика, інтонування цього уривка 

якраз і полягають у поєднанні логічних, емфатичних і суто 

ритмічних павз і наголосів. Шевченко досить часто і вдало ко-

ристувався таким способом опрозовлення віршованої мови, зміни 

її ритму. 

307 



Незбіг логічних і ритмічних павз називається ритмічним 

перенесенням або енжамбаном (фр. enjambement від enjamber 

- переступати, переходити). До нього охоче вдається і поезія 

XX ст., причому незрідка це знаходить і графічне оформлення 

— у розбивці віршорядків на коротші відтинки, завдяки чому 

візуально підкріплюється пошук л о г і ч н о ї ,  емфатичної та 

ритмічної  гармоні ї :  
На прощу скаче шпарко дух — в 
очах розщеплений, потух осінній 
день, останній галас. Рись оленя 
так загнуздала (від спини аж до 
ніг), що далі нікуди. Хоч далі 
продовжився і гон, і біг... 

{П.Мовчан, "Олень і рись"). 
Олень тут виступає індивідуально-авторським символом людського 

духу, рись — полоті, ритмічні переходи сприяють вияскравленню цієї 

споконвічної колізії. 
Фоніка віршованої (як і прозової) художньої мови базуєть-

ся на фонетичних ресурсах загальнонаціональної мови: вира-

жальних можливостях звуків, звукосполук, ритмічній струк-
турі, мелодиці рідного слова. В українській мові спостерігається 
незначне редукування голосних у ненаголошеній позиції (еи 

— ие), вона має близько сорока фонем (враховуючи палатальні 
приголосні та іллітерати — дз, дж, гм, угу, тсс, тпрр, тпру), 
приголосна в у певних позиціях звучить як у; спостерігається 

порівняно однаковий розподіл енергії видиху між складами 
та майже однакове кількісне співвідношення між голосними і 
приголосними звуками. 

Свого часу автор "Науки віршування" (1922) Б.Якубський по-
рівняв українську мову з італійською за милозвучністю, підтвердивши 
цю тезу аналізом співвідношення "шелестівок до голосівок" {приголос-
них до голосних) у вибірково взятих рядках із "Кобзаря". Виходило, що 
на кожен приголосний звук припадає по голосному. 

І.Качуровський дещо спростовує такий високий "коефіцієнт про-

зорості": 

"Розкривши, за прикладом Якубського, Шевченкового    Кооза-

' там, де розкрилося, читаємо: 
Я викресав огню, до неї...       9 голосних      11 приголосних 
Од неї пахне вже землею,        9        " 12        " 
Уже й мене не пізнає. 8        " 9         " 
Я до попа та до сусіди... 9        " 9         " 

308 

ря 



На 35 голосних у цих рядках припадає 41 приголосна. Звісно, це 
не та пропорція, яку добачав Якубський, але в кожному разі коефіці-
єнт прозорості тут надзвичайно високий. І з цілковитою певністю можна 
ствердити: щодо прозорості вірша Шевченкові належить одне з перших 
місць у світовій поезії" (Фоніка. — С.11). 

Тут не враховано того, про що так переконливо говорив І.Ка-
чуровський за 3 сторінки раніше, слушно вважаючи одним із на-
слідків русифікації нерозрізнення в і у. Крім того, йотовані теж мають 
у своєму складі напівголосний звук й. Разом із напівголосним у їх у 
наведеному уривку — 10, приголосних — 31, голосних — 35. Таким 
чином, у виведенні коефіцієнта прозорості напівголосні можна або не 
брати до уваги, або поділити порівну між голосними і приголосними. 
Вийде або 35:31, або 40:36 на користь голосних. Справді, не та про-
порція, яку добачав Якубський, а вища. 

Звичайно, це повноголоса Шевченкова віршована мова середини 
XIX ст. У Франка коефіцієнт прозорості буде меншим. Слушно стверд-
жує І.Качуровський, що в кожній мові можна підібрати слова і побуду-
нати з них текст, який не відповідатиме загальному коефіцієнтові про-
юрості. Й ілюструє це власним прикладом: 

Брил-скель гурт, 
Злих хвиль нурт. 

Враз пструг плесь! 
Стриб вздовж плес. 

Без підрахунків видно, що приголосних тут удвоє більше, ніж го-
лосних, тобто, що затемненість переважає навіть німецьку. Однак, ра-
хуючи, автор і в словах "враз" та "вздовж" не зважає на початкове у.  

У XX ст. наша мова назагал дещо поглухішала, особливо 

м офіційних текстах, у зворотах, калькованих із російських, 

без урахування фонічної самобутності. У поезії також не завжди 

митримується принцип милозвучності, зокрема у вживанні тих-

іаки у — в, і — й — та, з— зі — із, цей — оцей (під впливом 

російського "вот эту" часто-густо вживають какофонічне "ась 

цю" замість природного "оцю", "оту") тощо. Дається взнаки 

ненормальне функціонування нашої мови в містах та вже і в 

селах, брак системної філологічної освіти у поетів, їхня часом 

ніддаленість од батьківщини. 
Перечитайте збірку поезії М.Семенка і зверніть увагу, як багато в 

мій оригінальних мистецьких ідей і якою кострубатою мовою з непри-
родними збігами глухих, зубних, шиплячих звуків вони висловлюються. 
І і о на кожному кроці, надто ж у віршах владивостоцького періоду. Ось 
ильки дві строфи з вірша "Обезженщенна пустеля" (певна річ, ліпше 
і>уло б —"знежіночена"): 

Не знаю може ждеш і досі І я в обіймах ції пустки 
1 мнеш зів'ялі вже троянди Дивлюсь на море і струмксстелі 
Троянди уплітаєщ_ в_ носи А серце б'ється хутко-хутко 
Троянди палиш в_серця гарті        В цій обезженщенній пустелі. 

309 



 

Наша мова питомо евфонічна, "секрет" її милозвучності 
дуже простий: так само: як у словах немає важковимовного 
поєднання звуків, їх не повинно бути і в мовному потоці, 
тобто міжмковами (а краще сказати межи_єйовами: тоді на 
межі лишаються не три, а два приголосні звуки). Навіть такі 
слова, як тпрр. звучать не глухо, як їх передано на письмі 
внаслідок відсутності адекватних літерних відповідників 
тому поєднанню губних і сонорних звуків, що насправді ви-
добувається з мовного апарату. Тпруті, тпруськи, ш, умгу 
тощо — тільки приблизна літерна передача того, що звучить 
насправді. 

Фольклорне віршування (див. далі) культивувало милозвуч-
ність ще й тому, що поставало здебільшого водночас із мело-
дією, або, як-от у приказках, прислів'ях, забавлянках, лічилках, 
було зорієнтоване на запам'ятовування і постійно шліфувалося 
при передачі з уст у вуста. На нього багато в чому взорувалось і 
літературне віршування XIX ст. Натомість у XX ст. зріс обсяг 
інтелектуальної інформації, наукової термінології, що неминуче 
вторгається і в поезію. Щодо футуристів (того ж М.Семенка), то 
вони ще й підкреслено епатуюче намагалися відкинути "шаро-
варну" традицію, часом і справді доведену до крайнощів 
епігонами, в тому числі Шевченковими. 

У вірші "К другу-стихотворцу" М.Семенко відверто брутальний: 
Пане Вороний! Пора вже скинути онучі, бо вже по 
містах^^хоч яких — все ажур, і так нудні Ваші гаї та 
дніпрокручі, як почуття щирих українськиіЛШУР- 

Підкреслені какофонічні збіги приголосних звуків поєднуються тут 
із калькованим з російської зворотом "так нудні" (ліпше — "такі нудні"). 
Водночас у цьому тексті можна добачити й елементи алітерації, яку 
традиційно відносять лише до засобів евфонії. 
Алітерація — повторення однорідних приголосних звуків у 
поетичному чи прозовому тексті [від ad — до, при і lit(t)era]^ У 
даному уривку за рахунок повторення ж, с, ч, ш, щ, символіка й містика 
яких пов'язана з шипінням та сичанням, створюється досить гнітючий 
звуковий ефект, посилений глухою какофонією на х і к, а також 
дратівливою алітерацією на р. Крім того, константні наголоси всіх 
чотирьох рядків створюють вертикальний асонанс на у, посилений 
горизонтальними ненаголошеними "уканнями" (глибинна, архетипна 
символіка і містика цього звука пов'язана з ауканням, пугутьканням, 
завиванням, сумом, журбою, нудьгою). 

Асонанс (фр. assonanse — співзвуччя, від лат. assono — 

відгукуюсь) — повторення однорідних голосних звуків, пере-

важно наголошених. Асонанс традиційно теж відносять лише 

до евфонії. 

310 



У тій-таки строфі, особливо в третьому рядку, педалюється і (ї 
=йі) — двічі в сильній наголошеній позиції, двічі — в напів- і двічі в 
ненаголошеній. Створено пронизливу опорну горизонталь, яка 
перетинається з дещо слабшим вертикальним асонансом на і. Цей 
івук пов'язується не лише з молитовністю, як стверджує 
І.Качуровський. Асоціативне поле його включає і високу, тонку, 
щемливу "комарину" ноту, і плинність та пронизливість літа, літепла, 
літання, і от, серед іншого, "дніпрокручі" з гаями, посадженими в 
такий дражливий контекст. 

Отже, алітерація й асонанс можуть бути не тільки ев-
фонічними, як традиційно вважається, а й какофонічними, — 
залежно від художніх функцій у тексті (поетичному чи й про-
зовому). Причому ці функції видобуваються з фонічного арсе-
налу мови і закладаються в той чи той конкретний текст як 
підсвідомо, так і свідомо — на стадіях спонтанного творчого 
акту і/або наступного "технічного" доопрацювання. У Шев-
ченка ці дві стадії майже сплавлялися воєдино, особливо в 
найкращих стисло-вибухових його творах. У випадку Семенка 
стадія "техне" якщо й існувала, то не на рівні фоніки. 

В останній третині XX ст., внаслідок засилля в ефірі чу-
жомовних засобів масової інформації та розваги, прогресує 
фонічна глухота українських літераторів, надто ж початківців. 

До фонічних елементів художньої мови належить також 
звуконаслідування, яке називають ще ономатоп[о]еєю 
(оуоцатогоэиа — словотворчість, звуконаслідування). Втім, є 
підстави, слідом за І.Качуровським, розрізняти два види зву-
конаслідування : 

1) вживання слів, що буквально відтворюють звуки до  
вколишнього світу — свист вітру, гуркіт грому, крик птаха 
тощо; 

2) імітитативне витворення потрібних звукових ефектів 
шляхом добору певних слів, які самі з себе не є ономатоп[о]е- 
ями. 

У першому випадку маємо справу зі словами, що 
ніби підтверджують гіпотезу звуконаслідувального походження 
мови загалом: ку-ку, ку-ку-рі-ку, пурх! (крило), брязь, дзень (скло), 
ivp-гур. шурх, шелесть, бух, бам і т.п. Вони просто вмонтовуються 
в авторський текст: 

Чути: кру! кру! кру! 
В чужині умру... 

(Богдан Лепкий) 
До другого випадку застосуємо паралельний тер мін 

— звукопис. Коли ми скажемо "кум — кума", наслідуючи кум-
кання жаб, то це вже не буде проста ономатоп[о]ея (відтво- 

311 



рення звуку), а й переосмислення її в метафоричному антро-
поморфному контексті. Складніші випадки імітативного зву-
копису постають у текстах, де нема простої ономатоп[о]еї, але 

вона непрямо витворюється на основні звучання словесних 
рядів з відповідними фонемами: 

Вітер в гаї не гуляє — 
Вночі спочиває, 
Прокинеться — тихесенько 
В осоки питає: 
"Хто се. хто се по сім боці 
Чеше КОСУ? Хто се?.. 
Хто се. хто се по тім боці 
Рве на собі коси?.. 
Хто се. хто се?" — тихесенько 
Спитає-повіє, 
Та й задріма, поки неба 
Край зачервоніє. 

Тільки в першому рядку тут немає свистячих приголосних с і з, 
зате є два в і два г, — ніби на зачин мови про вітер (та ще асонанс на і, 
звуконаслідувальне у — ту). А далі за допомогою звуконаслідувальних 
поєднань се, сі, су, си, ос, че, ше, хе, спи та інших комбінацій цих 
звуків у майстерно дібраних словесних рядах витворюється не тільки 
імітація розмови вітру з осокою, на що здебільшого звертають увагу 
літературознавці, а й неповторне містичне тло Шевченкової романтич-
ної балади "Утоплена". Тобто фонічні елементи художньої форми мають 
тут функціональне змістове навантаження. Притому, що мова твору є 
цілком природною і не справляє враження зумисного, штучного мон-
тажу звукових ефектів. Перечитайте з цього погляду весь текст поеми, 
особливо завершальний фрагмент ("3_іого часу сіавок чистий..."). 

Евфонія і какофонія досягаються не тільки накопиченням, 
а й уникненням певних звуків та звукосполук. Фонічний засіб 
уникнення називається ліпограмою (XfjTtco — нехтую, відмовля-

юся; уродца — літера, запис). Відомий він ще з давньоіндійсь-
кої літератури і культивований у європейській поезії (так, у 
VI ст.  до н.е .  Лас Германський написа в оду,  в якій не  

вживається звук с). 
Не знайшовши прикладів піпограмної поезії в українській літературі, 

І.Качуровський називає лише десять творів без «брутального -р-», які напи-
сав Г.Державін. Очевидно, спеціальні пошуки ліпограм (не обов'язково уник-
нення тільки звука р, а й інших) дадуть ширше коло прикладів, поки що 
можна навести першу строфу одного з ранніх віршів М.Вінграновського: 

Ходить ніч твоя, ходить ніч моя, 
їм не велено ночувать. 
Коло кола ти, коло кола я — 
Велим-велено начувать, 
Що то ніч твоя, що то ніч моя, 
Що то ти є ти, а то я. 

312 



В окресленні кіл, що обмежують персонажів, не дозволяючи їм 
"перетнутися", автор теж обійшовся без "брутального -р-" (може, і 
підсвідомо). Однак це стосується лише наведеної строфи, бо далі "табу" 
на -р- виявилося порушеним: 

Де рука твоя, де рука моя — Не 
живе там ніч золота. Коло кола 
ти, коло кола я, Заліта душа за 
літа. 

Неважко уявити на місці "руки" якесь інше слово, наприклад, 
"весна", і тоді ліпограма була б витримана до кінця, однак авторові, 
напевне, важливіше було подати образ роз'єднаних рук, пожертвував-
ши задля нього формальною викінченістю. То більше, що формальних 
(отже — і змістових) знахідок у цьому вірші не бракує: заміщені рими, 
анаграми, повтори, павза (цезура) між окресленням двох паралельних 
світів — героя і героїні... 

А ось приклад наскрізної ліпограми на уникнення не тільки -р-, а 
й -ж-, -б-, -к-, -п-, -ф-, -ц-, -Ч-, -ш-: 

Твого сміху луна — Навіть в снах навісних, 
давнина, навіть в них 
далина — ти не стих 
доганя, (ти не з тих!), 
долина, стиглий сміх: 
не — Ти не встиг, 
мина: ти не зміг. 
-  На!  - Міг! 

(АТаінший) 
Назагал схему фоніки як поетичної фонетики І.Качуров-

ський уявляє так: 

евфонія 

05 З- 
s: 

1 

а: 

Найменш дослідженими він слушно 
вважає третю і четверту категорії фоніки, себто види какофонії, 
Найтиповішими для української мови випадками какофонії — 
вживання й та в між групами приголосних (верх й низ, вовки 
клітці), збіг трьох й (лий_ й йому). Всі ці випадки досить легко 
можна виправити, змінивши й на і або та; в — на у. Так само — 
й у випадках збігу голосних (мені і інші на менійінші або 
менітакожінші). Але іноді такому виправленню заважає ритм і 
зміст поетичного тексту. 

313 

1 

какофонія 



Спробуйте, наприклад, виправити какофонічний і наразі 
небажаний збіг приголосних у відомому Шевченковому афоризмі, "І 
чужому научайтесь,// И свого не цурайтесь". Можна було б, напевне, 
так: "І чужого навчайтеся,// И свого не цурайтесь", але тоді прослаби-
лася б рима із "читайте". 

До випадків какофонії І.Качуровськии відносить також 
збіг однакових або подібних складів ("То тато та тоталіза-
тор"), у нашому прикладі з М.Вінграновського — "велено но-
чувать". Поряд із явищем несвідомої какофонії, вчений виділяє 
чотири випадки її осмисленого використання: 1) футуристичні 
негації попередніх здобутків; 2) пародії на них (Едвард Стріха); 
3) для досягнення гумористичного ефекту ("рококо-кокотка" 
— Порфирій Горотак); 4) фольклорні скоромовки, забавлянки 
тощо. Останнє — спірне. Принаймні, наведені приклади: 
а) "Карл украв у Кляри коралі,//А Кляра в Карла вкрала клярнет" — 

незважаючи на українізацію, це все-таки приклад із російської 
словесності ,  та ще й із  великою кількістю  етранжиз-
мів; б)   "Шурх-пурх горобець//Через безверхий хлівець!"   —  тут 

ономатоп[о]ея поєднується з алітерацією на х та римою -ець; 
при швидкісному читанні х накладається на г (луріоробець); 
завдання — якраз навчити дитину долати подібні збіги 
приголосних (але не звуків, а літер); в) "Нашого паламаря ніхто не 
перепаламарює", —прочитавши цю скоромовку   кілька разів і 
запам'ятавши, помітимо, що нічого какофонічного в такому 
поєднанні звуків немає. Загалом уснопоетичній творчості 
якнайменше притаманна  какофонія,  — саме завдяки її 
зорієнтованості на звучання, а не написання. 

Виходячи з твердження про амбівалентність різновидів 
фоніки, тобто про їх контекстуальну належність як до ев- так 
і до какофонії, схему І.Качуровського можна деталізувати: 

ЕВФОНІЯ 
звуконасліду вання 

звукопис 
алітерація 

асонанс 
рима 

звуконаслідування 
звукопис 
алітерація 

асонанс 
рима 

< 
X 
К 

m 
X 

рима 
асонанс 

алітеращя 
звукопис 

звуконаслідування 

рима 
асонанс 

алітерація 
звукопис 

звуконаслідування 

КАКОФОНІЯ 



Схема підказує, що ліпограма, тобто уникнення пев-
них звуків, може ніби "підігравати" усім видам звукона-
копичення, оскільки вилучення одних звуків звільняє 
певні "валентності" для інших. 
Окрім того, фоніка тих чи тих поетичних творів досить часто 
буває нейтральною щодо посилення/послаблення звукових 
ефектів, наближеною до природної, живомовної. Як у цьому 

верлібрі В.Свідзинського: Вже ані словом, ні співом, 
ні блиском очей не приваблю 

Юного серця. 
Та є в мене доня, мій паросток ніжний, 
Буде любити мене і вечірнього. 

Буду їй милий 
Навіть тоді, 

як затихну під брилами смертної 
ночі. 

Хіба що в перших трьох рядках дещо виділяється с Але поруч у тій же 
збірці поета (1986) — однострофний вірш, де виразно вчуваються 
звуконаслідувальні гу, ду, асонансні і (в трьох перших рядках) та о 
(видовжує, утривалює сугестію нудної тягучості зимового часоплину): 
Північний вітер грає на дуду І зграї віхол виганяє в пеле. Снігур гуде, 
снігур гуде в саду Про тебе, зимо, довгая неволе. 

Є тут і риторичне звертання, і повтор, і підсилювальна спонтанна 
рима "грає — зграї". 

Ілюстрацією опонуючої взаємодії евфонічних і какофонічних ефектів 
у поезії може бути вірш А.Малишка "Антитези": 

Землю тривожать галактик акорди. 
Транспозиційних енграмів орди. 
Відеотрони. Протони. Фотони. 
Кібернетичні кричать Фултони. 
Синтези. Тези. Формули стислі 
Цереброфантифікатори в мислі. Тр. 
Пр. Гр.Мж! 
Тр. Пр. Гр. Мжи! — абревіатури. Мов 
солов'їні пісні з натури. З кутів і 
граней, із мислі й складності Шляхів 
шукаєм до невідкладності, А більма 
жаху вкривають гору, Термоскопічну, 
атомнокору. 

(...Рости, рости, тополенько, Все 
вгору та вгору!) 

Написаний у несподіваному для Малишка стильовому ключі, цей 
нірш є, справді, ніби антитезою до його наспівної поезії: залюблений у 

315 



музичність, милозвучність українського слова, поет вбачає в його роз-
щепленні таку ж загрозу світовій гармонії, як і в розщепленні атома 
(звернімо увагу на евфемізм "невідкладність" — синонім апокаліпсису). Ан 
mum етичність винесено і в кінцівку — два заключні пісенні рядки в 
дужках. Вчувається в цьому вірші, написаному 1968 p., і полемічний 
перегук із такою новацією тих часів, як уведення технічної термінології в 
художню тканину вірша. Можливо, навіть, маємо справу з алюзіями, 
ремінісценціями та стилізацією під "Баладу про кібернетичний собор", 
"Баладу ДНК —дезоксирибонуклеїнової кислоти", інші твори І.Драча, в 
яких тоді критики вбачали тільки "уславлення технічного поступу" і 
зловживання термінами, ніби не помічаючи їх  амбівалентності, гро-
тесковості, іронічності й тих-таки пересторог людству, висловлених 
досить прозоро і навіть у формі звуконаслідування: •Жїхне жах на ножах, 
На тривожних рубежах, А над жахом виника Ця бадада ДНК, Ламле стан 
тугим вужем Пересвисіує ножем Над солоним, мегатонним, 
Безкордонним рубежем. 

Завдяки "грайливому" ритмові, порівнянням із вужем і ножем, зву-
конаслідуванню, алітерації на ж, х, с тут створено видовжену по верти-
калі картину, в якій уявляється, скажімо, зловісний танок випущеного 
з колби мікросвіту джина (ДНК), котрий може бути і злим, і добрим, — 
залежно від того, до чиїх рук потрапить. 

Те ж саме слід сказати і про так звану вербальну (словес-

ну) магію, важливим чинником якої є фоніка: вона може як 

виладовувати, гармонізувати, так і розладнувати, руйнувати 

людську психіку, естетичне сприйняття і чуття (див. с 378 

цього підручника). Щоправда, в різні часи і в різних народів 

уявлення про милозвучність/немилозвучність не є та й не може 

бути однаковим і непорушним, однак ця відносність більше 

стосується деталей і не переростає в протилежність естетичних 

принципів фонічної організації тексту. 

Фоніка в широкому розумінні, як уже зазначалося, вклю-

чає в себе й ритміку — і прози, і поезії. У вужчому ж розумінні 

— як поетична фонетика — вона є складником: а) мистецтва 

версифікації; б) науки про це мистецтво (віршознавства), що, 

своєю чергою, становить один із підрозділів поетики. Отже, 

розглянувши засади поетичної фонетики, ми перейшли до 

специфічно віршознавчих відгалужень поетики. Поряд із 

фонікою, це метрика, ритміка й строфіка (див. схему "мислен-

но-чуттєвого древа"). 

316 



Частина III. 

ВЕРСИФІКАЦІЯ. 

Ритміку, як і фоніку, тлумачать у широкому і вузькому 
розуміннях. У широкому — це наука про ритм загалом, од-
нією з галузей якої є віршознавство. У вузькому — це лише 
одна з галузей віршознавства, що вивчає принципи такто-
вої та метричної організації поетичної мови. Так ритміка 
взаємопереплітається з метрикою (ідєтріитї, від ucxpov — міра, 
розмір), причому теж у вужчому її розумінні — як основного 
розділу віршознавства, що вивчає системи версифікаційних 
вимірів. Метр — це канон, схема ритму, тоді як ритм — 
конкретизація метру в тексті. Природно, що ця конкрети-
зація може як цілковито збігатися з каноном (себто, ритм із 
метром), так і — значно частіше — давати різні відхилення 
(ритмічні варіації). 

Як же з'явилися віршувальні канони? Ритмічною їх перед-
умовою стала сумірність (повна чи приблизна) певних звуко-
вих періодів, суміжних або через періодичні проміжки. 
Параметри сумірності були і є у різні часи і в різних мовах 
неоднаковими. Основні з них —якісні (висота і сила звуку та 
побудованих на ньому більших ритмічних одиниць) і кількісні 
(тривалість звуку, кількість складів і їх поєднань тощо). 

Сумірність звуків (як правило, — складових голосних) і 
складів певної висоти лежить в основі мелодійного віршу-
вання, притаманного, зокрема, китайському, в'єтнамському 
та деяким іншим азійським фоноритмічним канонам поетич-
ної мови. 

Тривалість у часі звучання витворює метричне або кван-
титативне (quantum — "скільки", тобто, кількісне) віршування, 
побудоване на впорядкованому чергуванні довгих і коротких 
складів. Метричним було античне віршування грецької та 
латинської поезії VIII ст. до н.е. — VI ст. н.е. (за винятком 
еолійських ліричних розмірів та сатурнійського версифікаторст-
ва, які згодом теж асимілювалися в метриці). Одиницею 
тривалості в античному віршуванні була кількість часу, необ-
хідна для вимови короткого складу. Греки називали її xpo'vos 
лрютоэ (первинний час), латиняни — тога (проміжок часу, 
павза). Всі інші одиниці віршування МІСТЯТЬ у собі певну 
кількість мор. У довгому складі їх, як правило, дві, тобто на 

317 



його вимовляння йшло приблизно вдвоє більше часу. Корот-
кий склад схематично позначається дужкою (»), довгий — 
рискою (-). Повторюване поєднання довгих та коротких складів 

називається стопою. В античному віршуванні розрізнялося 
понад 20 видів стіп. Найважливіші з них: 3-морні — ямб (*-), 
хорей або трохей (-»), трибрахій (буквально — "трикороткиіГ: 
«»»); 4-морні — спондей ( - -) ,  дактиль (-»*), амфібрахій 
(буквально — "навколокороткий": v-«), анапест (»»-); 5-морні 
— бакхій (»--), антибакхій (-»•), амфімакр (буквально — 

"навколодовгий": - » -), пеон перший (-*»*), пеон другий (v-w), 
пеон третій (»»-v), пеон четвертий (»*«-); 6-морні —молоа 
або тримакр (----- ), хоріямб (- « » -), антиспаст (* - - »), /о///к 
jwa/гмм (« v - -), /оннс великий^ - - » » ) ;  7-морні — 4 спітрити, 
відповідно з першого по четвертий ( * - - - , - • - - ,  
_ _ „ _) ---- „). 2-морна стопа з двох коротких складів нази 

вається пірихієм (««). Короткі дво-, три- а іноді й чотириморні 
стопи об'єднувалися в пари — диподії. Це — диямб (»-•-), 
дихорей (-»-»)• Зустрічалися й диприхій («»w) та диспон- 
дей ( ---- ). 

Відповідно до кількості стіп діставав конкретнішу назву 
і віршувальний розмір: гекзаметр (6 стіп), триметр (З 
диподії), тетраметр (4 диподії) та ін. Рівноморні стопи могли 
взаємозамінюватися, що поряд із використанням рухомої 
цезури та логаедів (рядків зі змінною стопою) витворювало 
надзвичайне багатство ритмічних варіацій. 

Різновидом к в а н т и т а т и в н о г о  (метричного) віршу-
вання є також аруз (аруд), версифікаційна система, що поста-
ла в арабській поезії. Згодом її принципи почали застосовува-
ти і в поезії мовою фарсі, а також тюркомовній, хоча для ос-
танньої не характерне розрізнення голосних за тривалістю звуку. 

Теорію арузу вперше розробив арабський філолог VIII ст. Халіль 
ібн Ахмет. Пізніше її опрацьовували іранські вчені й поети, зокрема 
Ватват (XII ст.), Абдурахман Джамі (XV ст.). Цікаво, що трактат Ватва-
та називався "Сад потаємних тонкощів поезії". Чи не відлунням цієї сим-
воліки стилю азіанізму, як і біблійного архетексту, є образ саду в дав-
ньоукраїнській поетикальній (М.Довгалеиський) та поетичній (Г.Ско-
ворода) традиції? 

Як і в античному віршуванні, версифікаційна сумірність в 
арузі ґрунтується на чітко регламентованому чергуванні 
довгих і коротких складів, різні поєднання яких утворюють 

стопи. Комбінації восьми основних стіп дають 19 метрів. 
Будь-яка стопа кожного метра може видозмінюватися, за- 

318 



вдяки чому незмірно зростає кількість метричних і ритмічних 
варіацій. Сюди ж трохи штучно підганяють і поширений на 
Сході фольклорний розмір рубаї. Аж до XX ст. аруз був єдиною 
системою віршування для арабської, персидської, таджиць-
кої та ряду тюркомовних літератур. 

Що ж до античного віршування, то з утратою в Серед-
ньовіччі змісторозрізнювальноі ролі тривалості звуків у грець-
кій і латинській мовах воно поступилося перед силабічним і 
силабо-тонічним візантійським і латинським версифікатор-
ством. Щоправда, за традицією метричні вірші писали ще до-
сить довго. Крім того, в перекладах на нові мови метрику 
імітують і досі, передаючи довгі склади наголошеними, а ко-
роткі — ненаголошеними. 

Вірш — термін, запозичений через польське посередниц-
тво з латини; своєю чергою, versus (від verto — повертаю, що 
споріднене з праслов'янським *verteti, укр. вертати); звідси 
— і первинне значення вірша — рядок до повороту. Нині цей 
термін уживається в кількох основних значеннях: 1) рядок 
ритмізованого тексту, основна версифікаційна одиниця; 
2) метрична композиція або структура; 3) окремий поетичний 
твір; 4) форма буття поезії; 5) ритмічно організована художня 
мова... 

Кожне з цих значень теж тлумачать по-різному. Постає 
проблема структурного впорядкування нашої віршознавчої 
термінології, починаючи з вихідного терміна. П 'яте з наведе-
них значень, найзагальніше, легко зводиться до іншого, си-
нонімічного терміна — поезія. Це й буде назвою всієї струк-
тури, опозиційної до прози. Третю і четверту позиції ми ще 
раніше об'єднали в іншу аксіоматичну дефініцію — вірш як 
жанр (твір). Інші значення, дещо спрощуючи, зводимо до тре-
тьої аксіоми — вірш як рядок. 

Перша аксіома, напружившись у бінарній опозиції по-
езія/проза, вивільняє одну з полісемантичних валентностей 
слова "вірш" і дає змогу широко вживати його вже у терміно-
логічному значенні другої аксіоми вірш як жанр, що збігаєть-
ся із закріпленим мовною практикою загальнонародним сло-
іювжитком. Але для повного узгодження теорії з практикою 
потрібно знайти рівнозначну заміну й для третьої (в власне — 
першої) аксіоми. Справа ускладнюється ще й тим, що в су-
часному версифікаторстві вірш не завше збігається з рядком 
(розбивка на "східці", "драбинку", писання "стовпчиком" чи 
навпаки, суцільним ніби прозовим текстом тощо). 

319 



У цьому підручнику застосовано кілька варіантів рівнознач-
ної заміни поняття вірш як рядок: 1) У традиційно вживаних 
термінах моностих, дистих, акростих тощо не відмовляємося 
від складника стих (aii%oq — ряд), який може у відповідному 
контексті виступати й самостійно; 2) У разі необхідності вдаємося 
до латини без посередників: вере як основа версифікації*; 3) У 
переважній більшості випадків користуємось вітчизняним 
відповідником — рядок; 4) Якщо при застосуванні третього ва-
ріанту можуть поставати різночитання, посилюємо його: віршо-
ваний рядок (або віршорядок), на відміну од прозорядка чи текс- 

торядка; 5) метроряд. 
Котрий із цих варіантів виявиться найпродуктивнішим, покаже на-

ступна практика — віршувальна і віршознавча. Очевидно, перевага все ж таки 
за рядком та додатковими — у разі потреби — конкретизаціями. Але на 
початкових етапах заглиблення у віршознавство паралельне застосування 
до основної версифікаційної одиниці всіх названих варіантів допоможе уник-
нути основної дилеми: вірш як жанр/вірш як рядок, залишаючи чинним 
перше і подаючи рівнозначні заміни другого. Наразі термінологічна синоні-
мія (щодо рядка) є ліпшою, ніж омонімія (вірш як і те, і те). 

Отже, ряди слів, на які віршована мова (поезія) поділяється 

ритмічними павзами, називаємо рядками, а в разі потреби — 

віршорядками, версами, стихами, метрорядами. 
Читання поезії з інтонаційним виділенням константних 

наголосів та підсиленням напівнаголошених і навіть ненаго-
лошених позицій називається скандуванням (scando — розмі-
рено читаю). Це допомагає визначати версифікаційний метр і 

розмір у тих випадках, коли ритм твору складніший і багат-
ший від певного метричного канону. 

Частина віршорядка від його початку до останнього, най-
сильнішого, константного наголосу називається корпусом (cor-
pus — тіло, суть, основа); друга частина, починаючи зі скла-
ду, що несе на собі константний наголос, — клавзулою (clau-

sulla — закінчення); ритмічна павза посеред рядка — цезурою 
(лат. caesura від caedo — відрубую). 

Наприклад, у моностиху Ліни Костенко: 

цезура константа 

ВСЕ НЕ СТАБШЬНО.   //   ВСЕ СТОБІЛЬНО. 

- корпус клавзула 

* Олекса Горбач у післямові до фотоперевидання підручника В.Домбровського 

послуговується терміном версет. 

320 



Оказіоналізм "стобільно" (від "ста болів") утворює тут каламбурну 
словперегру та внутрішню риму з доцезурним "стабільно". 

Клавзули різняться між собою кількістю складів, що до 

них увіходять. Якщо константа припадає на останній склад 

рядка, то клавзулу називають чоловічою; на передостанній — 

жіночою; на третій з кінця — дактилічною; на четвертий і далі 

— гіпердактилічною. 

Якщо клавзули кількох рядків співзвучні між собою, 

тобто римовані, то їхні характеристики поширюються і на 

риму: вона теж може бути чоловічою, жіночою, дактилічною і 

гіпердактилічною. Так само розрізняють іноді й види 

цезури. Хоча достеменніше говорити про різновиди 

передцезурної клавзули, яка інколи може бути водночас і 

внутрішньою римою. 

Грецьке £>и9ц6с; означає і співмірність (звідси — ритм), і 

узгодженість (звідси — термін, якому М.Ломоносов надав 

жіночого роду, — рифма). Українську риму, здається, слушно 

пов'язувати не з грецькою першоосновою, а з середньоні-

мецьким rim (польське rym, італійське й іспанське rima), як 

це робить І.Качуровський. Вчений також заперечує проти 

термінів "чоловіча" й "жіноча" рима (і відповідно — клавзу-

ла), оскільки вони мали під собою грунт лише у французькій 

мові, та й то до XVIII ст., коли ще не затверділо заключне 

-є і наголос міг припадати не лише на останній склад, а й на 

передостанній (у словах жіночого роду). Поступово мода витіс-

нила в російськомовних підручниках такі терміни, як одно-

складова, або гостра, двоскладова або м 'яка рима, утвердив-

ши натомість чоловічу й жіночу. Тим часом в інших мовах 

існують власні терміни, які в перекладі на українську збері-

гають образність. Іспанські: гостра, плоска (рівна), сковзька, 

надсковзька; німецькі: тупа, дзвінка, сковзька; польські — 

окситонічний (рим, чоловічого роду) і парокситонічний (дак-

тилічних нема). Останні походять від грецьких слів, до яких 

і пропонує повернутися І.Качуровський: окситон (слово з 

наголосом на останньому складі),  парокситон (на 

передостанньому), пропарокситон (на третьому з кінця). 

Щоправда, вчений при цьому непослідовний, бо у "Строфі-

ц і "  (Мюнхен,  1967; Київ,  1994) зберігає чоловічу і жіночу 

 



рими, ау "Фоніці" (Мюнхен, 1984; Київ, 1994) — дактилічну і 

гіпердактилічну. 

Найдавніші форми поезії були неримованими (як і багато 

сучасних), а ритмо-фонічною одиницею, що сигналізувала про 

більшу павзу перед поворотом до нового рядка (верса), була 

клавзула. Отож нині варто для чіткішого розрізнення клавзули та 

рими, повернутись у визначенні першої до старого і простого 

термінологічного ряду: 1-складова, 2-складова, 3-складова і т.д. 

Що ж до рими, то хоча її й визначають за кількістю складів після 

корпусу верса, ця кількісна характеристика не завжди є для неї 

актуальною: іноді суголосними можуть бути не один-два-три 

склади, а цілі рядки (так звана панторима, тобто суцільна рима): 
світла печале моя 
лагідний жалю мій 

світ на плечах немовля лагодить жало змій 
перепели вказали стежку тривог за жита 
переплели вокзали книжку терпкого життя 
десь і про зорі прозорі йдеться в дорозі в 
дозорі зміст її з міст і  с іл  вміст  ї ї  х л і б    
і   с і л ь  б і л ь    її   с и в а  земля що затуля 
н е м о в л я  

(АТаінший, "Книжка мого життя ") 
Тексторядки тут не завжди збігаються з версами. Кількість римованих 

складів коливається від одного до 6 і 8 та 12 і 14. Константа, крім одного 

випадку (прозорі — дозорі), припадає на останній склад. Але називати 

ці рими 1- та 2-складовими буде ледь не фальсифікцією (до того ж, 

можлива плутанина з видами клавзули); називати чоловічими та 

жіночими — застарілими франкорусизмами; окситонними й 

парокситонними — не дозволяють уже висловлені міркування і те, що 

"окситон" — слово з наголосом на останньому складі, тоді як є слова 

лише з одного складу або, навпаки, до рими може входити кілька слів. 

Відповідно до ще одного, чи не найпослідовнішого підходу 
назви рими співвідносять із назвами віршувальних метрів: 
ямбічна, хореїчна, дактилічна, гіпердактилічна. Але в такому 
разі характеристики рим з погляду наголошуваності можуть 
як збігатися, так і розходитися з метрикою конкретних текстів 

322 



(ямбічна — у ямбу, але й у всіх інших метрів; хореїчна — не 

тільки у хорею і т.д.). І все ж таки цій системі відліку можна 

віддати перевагу, оскільки вона ґрунтується на віршознавчих 

вимірах. 

А найпростіше: у переважній більшості випадків можна 

обходитися без характеристики рими з погляду наголошеності, 

оскільки цей підхід цілком охоплюється характеристикою клав-

зули, тоді як у рими є багато інших, якісних вимірів, власти-

вих тільки для неї (див. с.325). Тож виклавши всі варіанти та 

подавши приклади, користуватимемося переважно найпрості-

шим із підходів, останнім. 
Сходить невловними кроками ніч, 
Слів недомовлених, серце, не клич! 
(С. Гординський) 

Клавзули тут 1-складові, рими — ямбічні (чоловічі, окситонні), спосіб 
римування — суміжний або парний. Його загальна схема —АА ВВ СС і 
т.д.*. 

клав- 
спосіб ри-
мування 

Сучасне місто лжеязиче (Ь) 
Мій дух відкинуло у тінь (а) 
За те, що небо вічно кличе (Ь) 
Його за дальню височінь...      (а) 

(Т. Осьмачка) 
Спосіб римування тут — перехресний; загальна схема А ВАВ, а в даному 

конкретному випадку — baba, оскільки 1-й і 3-й рядки мають 2-складові 
клавзули, а 2-й і 4-й — 1-складові. 
Реве-гуде негйдонька, (g)   3-скл. дактилічна 
Негодоньки не боюся, (Ь)   2-скл, хореїчна (жін., парокситон.) 
Хоч на мене пригодонька,      (g)   3-скл. дактилічна 
Га я нею не журюся. (Ь)   2-скл. хореїчна (жін., парокситон.) 

(Леся Українка) 
У цьому катрені з перехресним римуванням поєднуються 3-складові та 2-
складові клавзули, дактилічні та хореїчні рими. І не буде ні по-
бгітьковому,    ф   4-скл. гіпердактилічна І не буде ні по-м^териному... 
(f)   5-скл. гіпердактилічна (Із фольклорної пісні). 

'Великими літерами латинського алфавіту позначаємо порядок римування 
а тому разі, коли не беруться до уваги види клавзул. В інших випадках 
к ористуємося системою Б.Ярхо: 1) малими латинськими літерами, що не 
«иходять за умовну лінію тексторядка (а,с, є), позначаємо 1-складові 
^лавзули; 2) малими латинськими літерами, що підносяться над лінією 
тексторядка (b,d) — 2-складові; 3) нижче тексторядка (g) — 3-складові; 
■І) обабіч рядка ф — клавзули з 4-х і більше складів; 5) літерами грецького 
ппфавіту в простій послідовності — неримовані клавзули. 

323 

зула 
2-скл. 
1-скл. 
2-скл. 

рима 
хореїчна (жін., парокситон.) 
ямбічна (чол.,окситон.) 
хореїчна (жін.,парокситон.) 

1-скл.  ямбічна (чол., окситон.) 



Туг клавзули — 4- та 5-складова, тоді як рими за кількістю співзвуч-
них складів з ними не збігаються (римується тільки 2 склади: -ому), та 
й то за рахунок однакових відмінкових закінчень. Саме в таких випадках 
знадобиться розрізнення клавзули за кількістю складів і рими за за 
фонічною якістю співзвуччя. А в тому разі, коли кількість складів у 
клавзулі і в римі збігається, можна вживати спільну термінологію. На-
приклад, у фольклорній приповідці, що її наводить І.Качуровський для 
ілюстрації гіпердактилінної рими: 

На милування нема силування. 
Можна сказати, що і рима, і клавзула тут — гіпердактилічні, 

4-складові. У вигляді експерименту І.Качуровський написав вірш із 
гіпердактилічними римами-клавзулами, де наголос припадає не лише на 
4-й, а й на 5-й склад з кінця: 

Як не снити, блукаючи паріями Поміж 
пальмами й під аракваріями, Про поляни 
з квітчастими суголовками, Про ковбані 
з окатими пуголовками?1 

Як бачимо, експериментальність не завадила, а ніби підказала 
авторові ностальгійні образи вітчизни й дитинства. 

Натомість дещо силуваною видається ілюстрація тези про те, що 

"в українській мові існують слова з наголосом навіть і на восьмому 

складі з кінця: 
Ворожі аґенти серед нас лишаються 
невйлеґітимуваними й невйелімінуваними... 

(з розмови)" {Там само. — С.85). 
У такій серйозній розмові ці варваризми створюють комічний 

ефект, адже є нормальні українські відповідники: "невиявленими" та 
"невилученими". Тож уведення подібних слів-мутантів недоцільне 
загалом, не кажучи вже про мову поезії. 

Що ж до 4- і 5-складових гіпердактилічних закінчень, то вони, 
хоч і нечисленні, але природні для нашої віршованої мови, надто ж для 
танцювального ритму: "Танцювала, танцювала, та не викрутилась". 
Замінімо в цій приказці кінцівку на "не витанцювалась": тоді наголос 
припадатиме на п'ятий з кінця склад, а темп вимовляння клавзули ще 
більше прискориться, зберігаючи завданий ритм. Крім того, в обох 
випадках на останньому складі -лась з'являється додатковий, мелодійний 
(танцювальний чи скандувальний) напівнаголос. 

Вважається, що в європейській літературі рима зароди-
лася не у віршах, а в античній ораторській прозі — зі стилі-
стичної фігури гомеотелевтона. Однак, напевне, це лише один, 
писемний бік її побутування. У фольклорі різних народів уже 
на найраніших стадіях його розвитку, відчувається естетич-

на, ритмотвірна, фонічна значущість різноманітних звуко- 

' Цит. за мюнхенським виданням "Фоніки" (С.88), оскільки в київському 
цей вірш розрісся вже на дві строфи (С. 71), від чого втратив на лаконізмі, 
пориторичнішав. Є лиш одне поліпшення: "пукатими пуголовками ". 

324 



повторів та збігів, тож природніше припустити, що в писемній 
літературі знайшло огранення те, що визріло в уснопоетичній 
традиції. 

Окрім названих різновидів рими, які можна вважати мет-
ричними чи кількісними (хоч, звичайно, від кількості складів та 
місця наголосу залежить і якість співзвуччя), є багато суто якісних 
різновидів. Найбільш структуротвірними з них видаються дві 
опозиційні пари, під які з певним допуском підводимо й інші 
підвиди: 

(точна) 
ПОВНА 

омонімічна/тавтологічна 
однослівна/складена рівноскладова 
однорідна/різнорідна 
рівнонаголошена/різнонаголошена 
паронімічна (анаграмна, канамбурна) 
оригінальна/банальна панторима 

РИМА -------------- 5*  (глибока) БАГАТА 
панторима 

Л 

оригінальна/банальна 
паронімічна (анаграмна, каламбурна) 
рівнонаголошєна/різнонаголошена 

однорідна/різнорідна 
рівноскладова/нерівноскладова 

однослівна/складена 
усічена/нарощена, йотована 

коренева 
заміщена 

\/ 

НЕПОВНА 
(неточна, приблизна, контурна) 

Повторення опозиційних підвидових пар означає, що 
нони підлягають наизагальнішому поділу на чотири в и д и , а 
не повторення — обмеженість окремими видовими парамет-
рами. 

Повна (або ж точна — калька з рос.) рима ґрунтується на 

цілковитому співзвуччі клавзул. Важливо мати на оці (чи рад-

ше — на вусі) саме їх звучання, а не написання, хоч останнім 

часом унаслідок поширення зорового сприйняття поезії та 

нерозрізнення звуку і літери цей критерій трохи похитнувся. 

325 

омонімічна/тавтологічна 
однослівна/складена 
рівноскладова 
однорідна/різнорідна 
рівнонаголошена/різнонаголошена 
паронімічна (анаграмна, каламбурна) 
оригінальна/банальна 

ІІЩНА (неглибока) -^- 

оригінальна/банальна 
паронімічна (анаграмна, каламбурна) 
рівнонаголошена/різнонаголошена 
однорідна/різнорідна 
рівноскладова/нерівноскладова 
однослівна/складена 
усічена/нарощена, йотована 
коренева 
а сонансна/дисон ансна 



Так, риму навмання — доганя можуть часом прочитувати як 
неповну, оскільки у клавзулі другого слова не подвоюється літе-
ра н. Тоді як за фонетичним, а не орфографічним критерієм ці 
рими абсолютно тотожні, оскільки в першому слові двома літе-
рами позначено єдиний звук н. 

Повна рима, як видно зі схеми, може бути багатою або 
бідною. Є ще визначення "насичена" або "глибока" (отже, 
парами будуть "ненасичена" і "неглибока"), але це не змінює 
того становища, що безперечних критеріїв поділу на "багат-
ство" і "бідність", "глибину" і "мілину" нема. Приклади, які 
наводять для ілюстрації багатих рим, не обмежують верхньої 
"планки" щодо кількості повторюваних звуків, а до нижньої 
межі завбачливо не наближаються. Це загалом слушно, оскіль-
ки тут має спрацьовувати філологічне чуття. Однак як бути, 
коли воно, чуття, ще не вироблене? Студенти здебільшого 
вимагають: укажіть "межу бідності". Та й для нашої спроби 
структурування це буде незайвим. Гаразд, тоді нема іншого 
виходу, як просто домовитись. 

Візьмімо ту ж таки риму навмання-доганя. Тут повторюється три 
звуки. Багато це чи мало? "Звичайно, мало", — скаже багата банальна 
рима водопадом-листопадом. "Звичайно, багато", — скаже бідна оригі-
нальна рима водограй — ай - я-ян(йай). Все досить відносно. Скажімо, 
повна ямбічна (чоловіча) рима, яка вимагає співзвучності лише останнього 
складу (луна — мана), може бути біднішою від неповної хореїчної (жіночої), 
яка вимагає нетотожного співзвуччя двох складів (весну — Десну), або від 
глибокої хореїчної, де римуються донаголошені звуки (холоша —хорбша), 
а тим паче — від дактилічної та гіпердактилічної (хоч і неповних): закоси^ 
чену — не позичена, вимолочений — виболочений. В останньому випадку 
маємо ще й так звану заміщену (вона ж — паронімічна) риму: заміна лише 
одного звука дає інше слово (як і холоша — хороша). 

То як же все-таки бути з "межею бідності"? Умовно про-
ведемо її через повтор трьох звуків: якщо більше збігається — 
відносимо таку риму до багатих, якщо менше — до бідних. А 
якщо 3? Тут і має підказувати філологічне чуття, що спирається 
на додаткові, вже названі й ще не названі чинники. 

Отже, неповна рима не вимагає абсолютного співзвуччя 
клавзул, окремі звуки в них можуть не збігатися, пропускати-
ся, редукуватися (глухі-дзвінкі, губні, шиплячі-свистячі, сонор-
ні), переставлятися і т.п. Терміни приблизна, контурна, 
неглибока рима не є цілковито синонімічними до 
неповної, але структурний підхід вимагає певної нівеляції 
нюансів. 

326 



Неповна рима, як і повна, може бути багатою і бідною 

залежно від того, скільки звуків клавзули вона обіймає та від 
умовно проведеної нами межі. 

Усі чотири основні види рим можуть бути як оригіналь-
ними (свіжими, оказіональними), так і банальними {затертими). 
Наприклад, оказіональна рима П.Тичини "одкрий колос вій" 
— неповна, бідна, однослівна (не виходить за межі одного 
слова), різнорідна (римуються різні частини мови — дієслово 
та іменник). Банальна рима "лелеки — далеко" — неповна, 

багата (хоч із "середняків", бо якраз на тризвуковій межі), 
однослівна, різнорідна (іменник і прислівник), рівноскладова 
(співзвучність охоплює однакову кількість складів); багата рима 
"сам у рай — самурай" (Р.Чілачава) — складена (в одному 
випадку складається з трьох слів), повна, оригінальна, рівно-
складова, каламбурна (словогра), омофонічна (однакове звучан-

ня — різне значення), різнорідна (займенник, прийменник, 
іменник — іменник). 

До цих характеристик можемо додавати ще кількісні (хо-
реїчна, ямбічна і т.д.) та за способом римування (окрім уже зга-
даних — суміжного й перехресного — є ще римування охопне 
(оповите) —ABBA, змішане, наприклад, тернарне — ААСВВС, 

потрійне — АААВВВ, терцинне — ABA BCB CDC і т.д., рубаї 
AAJ3A, наскрізне (або монорима) — АААА та ін.; повторю-
ючись, те чи те розташування рим виступає важливим еле-
ментом строфіки, про яку йдеться далі). 

Нарощена та усічена — рими з додаванням і відніманням 
шуыв: а) "дере — дерев", "парке — паркет" (В.Забаштансь-

кіш); б) січень — віче, плугатар — вагота. її різновид — йото-

цуна рима — з нарощенням чи усіченням звука й: тена — 
не минай; не куняй — на коня. Нерівноскладова — охоплює 
неоднакову кількість складів, на вимовляння яких 
шітрачається однакова кількість часу за рахунок пришвид-
шення темпу при вимовлянні слова (слів) з більшою кількістю 

складів і розтягування слова (слів) з меншою кількістю: со-
ломина — солона, "заклякли — залякані" (М.Семенко). 
Гіінонаголошена^ — рима зі зміщеною клавзулою: "котепу 
потопу ", "міниться —мізинця " (І.Драч); "і цноти — міцно ти 
" (Р. Чілачава). 

Анаграмна рима — аналогічні літери, різні слова: "шап- 

м/ —шпаки",  "бороти — роботи" (В.Забаштанський), тіло  
літо. Схожі до неї — паронімічна (подібне звучання різних 

327 



 
 

слів) та каламбурна (словогра): "Кипить, мов чан,//Павло Мешан" 

(М.Сом). Ця рима є також неоднослівною, складеною, як і 
наступні: "про роки — пророки", "вип'є ром — ви Л'єром", "араб — 

а раб", "немов лати — немовляти", "СПОКУСИТИ — збоку —ситі", "межові - 

ми живі", "вранці - в ранці", "на брід - набрид" (Р.Чілачава). 

Омонімічна рима послуговується різними значеннями спільної 
звукової оболонки: "Довга дрімотна пара.../Снилося: ми вже пащ...// 
Сон одлетів, мов пара, //Тільки в журналі - пара". Тавтологічна — 
повтор слова в незмінному значенні: "Роки//Мшшді —//Поки// 
Молоді". Коренева рима вимагає співзвучності коренів, а не 
суфіксів і закінчень слів: весна — вес_елка, "Еар_на, аж 
гарчить" (тут — і псевдоетимологізація). В асонансній римі 
збігаються наголошені голосні та не збігаються приголосні: 
рука — нога - стіна — удар. У дисонансній (інакше — консонанс), 

навпаки,  не збігаються голосні звуки в наголошених 
складах і збігаються приголосні: "цикль — монокль" (П.Тичина); 
"до Адама - діадема" (Р.Чілачава); "матері - митарі" (І.Іов)\ 
"жолудь- — жили", "кухонним — коханий", "і кедри - макітру" 
(Е.Андієвська). 

Можливі й інші різновиди рим: винахідливість у римуван-

ні — одне зі свідчень поетичної майстерності. Навіть попри 

те, що вже є відповідні словники, в тому числі досить неповний 

"Словник українських рим", укладений І.Гуриним та А.Бу-

рячком. 

Рима виконує найрізноманітніші функції в організації 
віршованої мови та її сприйняття: 1) ритмічну — сигналізує 
про закінчення верса або напівверса; 2) естетичну (орнамен-
тальну) — є своєрідною мистецькою оздобою поезії; 3) фонічну 

— виступає ніби опорною позицією, камертоном для зву-
кового інструментування верса чи й вірша; 4) семантичну — 
як засіб створення ефекту "очікування рими" з наступним 
підтвердженням чи спростуванням такого очікування (звідси 
— важливість використання як банальних, так і оригінальних, 
"екзотичних", оказіональних рим); 5) мнемотехнічну — 

допомагає запам'ятати вірш, відсилає читача до попередніх 
версіє і перекидає місток до наступних; 6) строфічну — поряд з 
іншими чинниками бере участь в організації строф. У всіх 
цих та інших функціях (ігрова, сугестивна, риторична) рима в 
контексті загального стилістичного цілого, формозмістової 
єдності вірша може відчуватись як "гарна" чи "погана". 

328 



Силабічна система віршування 

Уже зазначалося, що це — одна з версифікаційних си-
стем, які прийшли на зміну метричному (античному) віршу-
ванню. Хоч існує думка (М.Ґаспаров), що в індоєвропейській 
прадавнині силабіка постала раніше від метричної системи. 

Основою сумірності в силабіці є загальна кількість складів 
у версах. Звідси — і її назва (avkkafit] — склад, звукосполука). 
Сумірні {ізосилабічні) віршорядки можуть мати різну кількість 
складів (теоретично — від одного до шістнадцяти). Прочи-
тання багатоскладового верса полегшує цезура, поділяючи його 
па два напівверси, або й на більше ритмічних тактів (колонів). 

Тобто силабічне віршування ґрунтується на ритмі словоподілів 
(цезур і міжверсових павз), а не лише на суто арифметичному 
підрахункові кількості складів. Крім того, часто для підкріплен-
ня ритмічного сподівання кінець верса або колона акцентується 
впорядкованим розташуванням складів — подовжених, як, 
наприклад, в індійській шлоці, чи наголошених, як в українсь-
кій коломийці: 

Коломия / — не помия, // Коломия/ — місто, В 
Коломиї' / дівчаточка, // як на дріжджах тісто. 

Це зближує коломийковий розмір і з силабо-тонікою, про 
яку мова піде далі. Що ж до "чистої" чи абсолютної силабіки, 
ю тут за ілюстрацію може правити вірш-"столп" теоретика 
і практика фігурної (візуальної) поезії І.Всличковського 
(XVII ст.): 

2. Дызо, 
диво 

3. всей земли! 
Пріємли 

4. сію хвалу, 
любо малу, 

5. працы моєя 
во честь твоєя 

6. сланы составленну, 
тебь освященну. 

7. Южс раб твой принесе 
не от мудра словесс, 

8. Но от сердца чиста, права, 
занс твоя права слава. 

9. Достойно тя никто не может 
восхвалити, всяк (не возможет]. 

329 



10. Твоя бо слава вышш[е всьх земных] 
И над небесных благопри[емных] 

11. Жителей умы, первая по Бозь 
Присно блажима в роль вьрных мнозь. 

12. Ты єси столп славы, пречистая дьво, 
Дивньйшеє міру над седм дивов диво. 

13. Седм дивов погибоша, твоєя, о [мати], 

Столп крь поста вовьки будет преб[ывати]. 
Як пояснив сам автор, "в сем столпь выражаются вьрши от двох 

силляб аж до тринадцяти". Звідси - й авторська нумерація дистихів, 
кожен з яких складається з віршорядків, що містять відповідну до 
наведеної цифри кількість складів. Отже, перед нами — "стовп", 
"підніжжям" якого є панівний для української силабічної поезії13-скла-
довик, а верхівкою — рідкісний двоскладовик. Звичайно, цей "стовп" 
— ілюстративний, експериментальний. Тому теоретично можна 
уявити його продовження в обидва боки — від односкладового "шпиля'^ 
(наприклад: "1. Стань, глянь,  ЦІ.  дьво,  диво//3.  всей земли!" 
і т.д.), до 14-, 15-, 16-складовика і, можливо, ще глибших "під-
мурівків". 
А практично найуживанішими розмірами нашої книжної 
силабіки були 8-, 9-, 11-, 12- і 13-складовики, до того ж застосо-
вувано їх, як правило, нарізно: один твір здебільшого писали 
якимось одним розміром. "Менші" розміри (2-, 3-, 4-складовик 
і  т . д . )  і н о д і  р о з г л я д а ю т ь  я к  к о м п о н е н т и  " б і л ь -
ших", поділених цезурою на рівні чи нерівні частини. Схема дуже 
п р о с т а :  2  +  2  =  4 ;  4  +  4  =  8 ;  8  +  6 =  1 4 ;  5  +  6 =  1 1 ;  
7 + 6 = 13 і т.п. У XVII ст. вживання рівноскладової силабіки 
певною мірою зумовлене засвоєнням латинської тенденції (через 
польський вплив), тоді як раніше був відчутнішим візантійський 
вплив, що виявилося, зокрема, в писанні нерівноскладових си-
лабічних віршів, споріднених із молитвословними та біблійними1. 
У "столпі" Величковського в межах дистихів дотримано рівно-

складовості, але кожне наступне дворяддя нарощено на один склад. 

Крім того, відсутність 1-складового "шпиля" свідчить про тодішню 

канонічність 2-складової ("латинської") клавзули. Показовим є й 

наведене вище авторське пояснення, з якого видно, що теоретик і прак-

тик віршування доби Бароко підраховував кількість складів, виходячи з 

критеріїв абсолютної або чистої силабіки. 
Останнє потребує додаткового коментаря. Річ у тім, що | 

версифікаційні системи, які постали на основі латини, не є 

'Див.: Сулима М. Про версифікаційні особливості книжної україномовної 
поезії середини XVII cm.//Українська поезія: Середина XVII cm. - К., 1992. 
- С. 24-28. 

330 



абсолютно силабічними, оскільки включають у себе й елемен-
ти тоніки (наголошеності). Рахується кількість складів не до 
абсолютного кінця верса, а включно з його константою — у 
французькій поезії, або з додачею одного складу після кон-
станти — в італійській. Якщо вере поділений цезурами, то 
кожен із напівверсів чи колонів здебільшого має свою константу 
і, відповідно, кількість складів обраховується для кожного 
колона окремо — за тим самим принципом. Тобто, розрізня-
ють склади метричні (облік їх і визначає розмір) та граматичні 
( п р и  в и з н а ч е н н і  р о з м і р у  д о  у в а г и  н е  б е -
руться). 

Відтак, наприклад, в іспаномовній поезії двоцезурний 
15-складовик як теоретичний канон {метр) абсолютної си-
лабіки може на практиці мати від 12 до 18 складів. І.Ка-
чуровський, за браком україномовних прикладів, ілюструє це, 
трансформуючи власний текст: 

Падають глухо//важкі краплини/Дусточервоні, 
І темні води,//і дальній берех//кров'ю залиті. 

Додавши в кожному з трьох колонів першого рядка по одному скла-
дові (і, отже, замінивши 2-складові закінчення 3-складовими), а в дру-
гому рядку, навпаки, віднявши по одному складові з кожного колона (і, 
отже, замінивши 2-складові закінчення 1-складовими), автор видозмі-
нює цей уривок на іншу ритмічну варіацію, не змінивши при цьому 
канонічного розміру, оскільки додані та відняті склади (ми їх підкрес-
лили) вважає не метричними, а граматичними: 

Пелюстки падають//важкими краплями/Дусточервоними, 
Даль 6ерегів//і темінь вод//кров залива1. 

Щоправда, формальні видозміни не могли не позначитися й на 
місті (падають уже не краплини, а пелюстки, доконана дія — "залиті" 
— перетворилась на недоконану — "залива" тощо), але наразі авторові 
йшлося про ілюстрацію ритмічної варіативності одного з "теоретич-
них" силабічних розмірів. Виходить, що кожен такий вере може мати 27 
иаріантів поєднань граматичних (краще їх назвати ритмоваріаційними) 
складів, лишаючись метрично незмінним. У дистиху таких варіантів — 
27x27, у катрені — 274 і т.д. в алгебраїчній прогресії2. 

Загалом силабіці І.Качуровський присвятив два розділи 
свого підручника з метрики. Дійшовши в огляді силабічних 

' Качуровський І. Нарис компаративної метрики. Мюнхен, — 1985. — 
С 64. У новішому виданні (Метрика. — К., — 1994. — C.S8) набрано з 
помилкою: "Даль берегів//'/темінь вод... ". 

■' Алгебра як наука постала з підрахунку ритмічних варіацій індійської 
шлоки (за іншою транскрипцією — сльоки). Про це там само нагадує 
І Качуровський як про ще одне свідчення зв'язку літературознавства з 
іншими науками. 

331 



 

    

—
=^ 

 - = 
  

І    

    

 

s
 
 

    

розмірів від 1- до 7-складовика, він аж посередині другого 
розділу повідомляє, що приймає французьку систему відліку 
(без додавання одного складу після константи) як більш логіч-

ну» Із цим можна погодитися, однак тоді й щойно 
проаналізований розмір, поданий автором як 15-складовик, 
буде у французьких вимірах 12-складовиком, оскільки не 
беруться до уваги три ритмоваріаційні склади в трьох колонах. 

Визначаючи силабічні розміри, сучасні російські вчені, як 
стверджує І.Качуровський, рахують склади від початку до 

кінця, Що призводить до абсурдних висновків. Справді, про-
стий арифметичний підхід годиться лише для абсолютної си-
лабіки. Але ж "столп" І.Величковського засвідчує, що й тео-
ретики та практики української книжної силабіки періоду її 
розквіту рахують-таки всі склади, не поділяючи їх на метричні 
й ритмічні (граматичні). Причому цей підхід збігається з іта-

ло-іспанським, оскільки кожен вере "столпа" має константу 
на передостанньому складі. Отже, якщо рахувати включно з 
константою плюс один склад, то виходить однаково з про-
стим підрахунком складів. 

Якби для українського книжного віршування були типови-
ми не 2-складові, а 1- та 3-складові клавзули, тоді б такого збігу 

не було. Але перегляд масиву нашої поезії XVI-XVIII ст. пере-
конує, що такі клавзули є в ньому радше винятками, тоді як 
нормою — саме 2-складові. Очевидно, якраз у цьому можна 
вбачати ознаки впливу на наших книжників латино- та поль-
ськомовної традиції; адже такі з них, як Т.Прокопович, писали 
трьома мовами: латиною, польською і книжною українською. 

Теофан Прокопович, як і до нього Симеон Полоцький, 
поніс цю "києво-могилянську" традицію до Великороси (саме 
тоді так названої), де вона, незважаючи на помітний українсь-
кий вплив, під знаком якого минуло XVIII ст., незабаром за-
чахла, не знайшовши питомого ґрунту. 

Що ж до ґрунту вкраїнського, то він був для силабіки 

досить поживним: повноголосі склади, незначна різниця між 
наголошеними та ненаголошеними, певна неусталеність наго-
лосів, яка подекуди зберігається й досі (нова — нова, моя — 
моя, ходжу — хдджу), "незакомплексоване" перенаголошу-
вання слів у пісенних текстах (дівчино — дівчино — дівчино', 
криниченька — криниченька', весілля — весілля, солома, сіно, 

кладку і т.д.), мелодійна розмаїтість фольклорних пісень, у яких, 
зокрема,   можемо  спосте рігати  як додавання,    так і  

332 



віднімання ритмоваріаційних складів при збереженні метрич-
ного розміру (отже, це не лише латиномовна традиція). Ос-
таннє уможливлюється завдяки пришвидшенню чи сповіль-

ненню темпу проспівування складів, причому Кількість часу 
на виконання колона лишається незмінною. Та й колони ма-
ють нашу власну назву:  в танцювальних піснях це коліна. 

"Весілля/весілля,//староста напився...", — у цьому три-
колійному коломийковому стиху відсутність одного ритмо-
варіаційного складу в першому коліні, як і в другому, надолу-

жується тим, що метричний склад -дя в обох випадках прочи-
тується вдвоє довше — на дві мори, коли скористатися термі-
ном метричного віршування. А якщо не протягувати,до міг би 
бути, наприклад, такий варіант: "Весіллячко,/ весіллячко,// 
старости і в рот не брали...", ритм коломийки зберігається 
завдяки скороченню всіх довгих складів і, відповідно, дода-

ванню коротких. 
Коломийковий розмір часто називають 14-складовиком (а у 

франковзорованій рахубі І.Качуровського це вже 13-
складовик), хоч насправді метричних складів у нього — 11 (по 
3 удвох перших колінах і 5 у третьому), а решта — по одному в 
двох  перших колінах  і  3  у  третьому — ритмова-

ріаційні. Отже, діапазон абсолютної кількості складів у коломий-
ковому стиху може коливатися від 11 до 16. Це надає розмірові 
надзвичайної гнучкості та інтонаційно-емоційного багатства: 
окрім танцювальних і грайливих ритмів, він може передавати й 
маршові ("Засвіт встали козаченьки..."), реквіємні ("Як умру, то 
поховайте..."), інтимні ("В кінці греблі шумлять верби..."), уро-

чисті ("Ще не вмерла Україна..." — текст П.Чубинського) та 
багато інших. Тим-то цей розмір наближається і до силабо-тоніки, 
і навіть до тоніки (див. с 264; 393-395). 

Очевидно, саме під впливом фольклорної танцювальної 
та пісенної силабіки трансформувалась, позбуваючися 
полонізмів, кострубатого церковно-книжного стилю, і силабіка 

писемна. Особливо це стосується світських текстів {пісень, 
жартівливих послань, віршованого листування тощо). 

Іван Некрашевич, поет і проповідник другої половини XVIII ст. 
Закінчивши Києво-Могилянську академію, працював священиком у 
рідному селі Вишеньках (тепер Бориспільського району на Київщині), 
л 1796 р. новий київський митрополит призначив його своїм намісни-
ком. Із віршованих листів Некрашевича до сусіди, гнідинського свяще-
ника І.Филиповича, постає образ компанійського панотця, якому вельми 
до смаку нехитрі земні втіхи: 

333 



Сядем дружно 
Все окружно 

За столом у хаті. 
Хоть не пансько, Да й не 
хамсько 

Будем розмовляти. 
А між тими Річми всіми 

То чим заїдати, То 
по чарці, То по парці 

Будем запивати. 

Насидівшись І 
напившись, 

Розходиться станем. 
Хто із нами, А хто з вами — 

Усі разом грянем. 
Нехай усяк Пізнає, як 

Жить любезно треба. 
Попи усім Должни таким 

Зробить путь до неба. 

 

■Lri-± .:Ґ      -..-.ІІГІ 

Цей фрагмент різдвяних запросин витримано в тому ж таки коло-
мийковому ритмо-метричному діапазоні, з розбивкою на три колони і 
тернарним римуванням (bbdhhd), яке завдяки запису в стовпчик із внутрі-
шнього стало зовнішнім (а колони чи коліна ніби набули статусу окремих 
рядків). Усе це, помножене на м'яку іронію та гумор, невимучені побу-
тові деталі, посилює враження грайливого стилю. Другий лист (за 
тодішньою традицією, автор називає його віршею, жіночого роду), 
написано вже без розбивки на колони та їх римування: 

Отче Йване гнідинський, возлюблений тезку! 
їдем на іменини, очищай нам стежку! 

Оже да й же здоров був із своїм патроном, 
Посаджай нас до столу за новим ослоном. 

Добренькою почастуй великим стаканом, 
То будем ми тебе звать милостивим паном. 

Варенушку между тим добру на потуху, 
Хоть бокалом, щоб було здорово у брюху. А 

ми скажем: "Здоров був, отче пане Йване!" 
Тільки частуй, аж поки горілочки стане, Щоб 

знать, хоч третього дня, вашого патрона, 
Як не вгадаєш, куди і встать із ослона. 

Кожен вере цієї вірші містить переважно по одній цезурі, 

причому передцезурна константа не завжди фіксується. Тому 

передцезурні клавзули коливаються від 3-складової і 1-складо-

вої {гнідинський, дня) до 2-складової (столу). І все ж саме 

наголошені доцезурні склади при вимові протягуються на дві 

мори, завдяки чому зберігається коломийковий розмір. 
Ці та інші ритмічні варіації не були відкриттям І.Некрашевича. 

Перечитайте бодай у БУЛівському виданні "Українська література XVIII 
ст." бурлескову поезію (орації, травестії, здебільшого анонімні), — 
потужний пласт тодішньої демократичної ("не панської, да й не 
хамської") сміхової культури. Див. також с 393-395 підручника. 

334 



Поступово реформувалась і силабіка "високих" жанрів 
поезії. Так, ще у XVII ст. Димитрій Туптало, створюючи псаль-
ми, відмовився від традиційно довгого віршорядка: В Троиць 
славимый, Всьм непостижимый, Архангелов творче, От 
бьсов поборче, 

Іисусе прекрасный! 
Обстеживши I I I ,  IV і VIII псальми, написані 6-складови-

ком (у вимірах абсолютної силабіки) М.Сулима у згаданій статті 
підрахував, що в них із 33 рядків виразно хореїзоваио 19. Те ж 
саме спостерігається і в творчості іншого видатного поета 
середини XVII ст. — Лазаря Барановича, зокрема в його "Епі-
тафіоні гетьманові Івану Брюховецькому", де з 33 рядків та-
кож хореїзоваио 19. 

Так у надрах книжної силабіки, взорованої початково на 
латинські архетексти, під впливом питомої народнопісенної 
ритміки, визрівала нова, якісна (квалітативна) система віршу-
вання. Спершу римували між собою два, потім три колони 
одного верса, як, наприклад, на початку XVIII ст. І.Вели-
чковський: 
Мати блага// риза драга,// яко же нас крыет, Малодушных,// 
ризонужных,// яко руно, грієт... Звідси — ще один крок до 
записування колонів окремими рядками, як в І.Некрашевича й 
анонімних авторів любовної та бурлесковоТ поезії.  Часто звертався 
до цієї силабічної традиції й   Шевченко, перекидаючи від неї 
місточок до нових ритмічних варіацій: 

Рано-вранці новобранці Доню в поле доганяти... 
Виходили за село, І догнала, привела; 
А за ними, молодими, Нарікала, говорила. 
І дівча одно пішло. Поки в землю положила, 
Подибала стара мати А сама в старці пішла. 

Тут уже можна говорити, що колони стали цілком самостійними 
версами. Внутрішнє римування дотримано тільки в першому й третьому, 
а далі зберігається лише зовнішнє, причому після перехресного йде суміж-
не, а за ним — охопне. 

Окрема і не вельми досліджена з погляду віршознавства 
сторінка — творчість Григорія Сковороди. Протягом 1734 — 
1753 pp. він із перервами навчався в Києво-Могилянській 
академії, з 1741 по 1744 pp. був співаком придворної капели в 

Петербурзі, з 1745 по 1750 виїздив до Угорщини, у 1751 певний 
час викладав поетику в Переяславській семінарії, яку мусив 
залишити через те, що в своїх лекціях багато в чому заперечу-
вав схоластичні версифікаційні догми. 

335 



 

 
_ _ ---------------  - 

'TZ -------  - - - -
=д— 
д- р ул ц рг  a-
g| ^ = 

"'її 
'іі'Т 

  
 
= ===■_- л"     7   £ 
' 

-—..---=■— 

 

 

Ці дати наведено для порівняння. В.К.Тредіаковський написав свій 
трактат "Новий і короткий спосіб до складання російських віршів" 1735 р. 
(до того він навчався в Слов'яно-греко-латинській академії та в Сорбонні). 
У трактаті обґрунтував роль наголосу і дав теоретичне визначення двоскла-
дової стопи для російської версифікації. Водночас як поет він продовжував 
писати силабічні 13-складовики (у вимірах абсолютної силабіки), хореїчно їх 
наголошуючи та усікаючи один склад перед цезурою: 

Мысль тотчас одну с ума// гонит прочь другая, 
Разум от меня бежит,// страсть же мучит злая. 

Порівняйте із наведеними прикладами з Д.Туптала чи І.Вели-
чковського, які творили на півстоліття раніше, і побачите, що Тредіа-
ковський у своїй версифікаційній практиці не пішов далі. 

Вважається, що реформу, почату Тредіаковським, успішно завер-
шив М.В.Ломоносов. Його "Лист про правила російського віршуван-
ня" написано 1739 р. А до того він навчався в Слов'яно-греко-латинсь-
кій академії, далі — в Києво-Могилянській (жовтень-грудень 1734 p.), 
в академічному університеті Петербурга і, нарешті, з 1736 р. — в Маг-
дебурзькому та Фрайбурзькому університетах Німеччини. На батьків-
щину повернувся 1741 р. Отже, "Лист..." писано саме в період закор-
донного навчання. Власне, ідею та систему силабо-тонічного віршуван-
ня запозичено в Німеччині, де вона давно функціонувала {силабіки як 
такої там не було). Констатація цього факту аж ніяк не применшує 
ролі Ломоносова як реформатора російського віршування, оскільки 
принесена з України (а не з Польщі, як зазначається в багатьох підруч-
никах та довідниках) силабічна версифікаційна система, справді, не 
відповідала просодії російської мови. 

Праці Ломоносова і Тредіаковського теоретично "уза-

конили" те, що поставало в художній практиці; згодом і в 

Київській академії на їх основі було створено "Коротку науку 

про складання руських віршів" (1767-68). Водночас в Україні 

ще довго лишалися досить сильними традиції "низової" 

{бурлескової, перелицювальної, пісенної) силабіки, використову-

валися її найгнучкіші розміри, особливо коломийковий. 
У XIX ст. до них охоче вдавалися, крім Ї.Шевченка (та його 
епігонів), П.Куліш, Ю.Федькович... Переважна більшість "співомовок" 
С.Руданського витримана в коломийковому розмірі (чи не звідси — їх 
назва?), ба навіть його віршований переспів "Слова про Ігорів похід": 
Та й почати тую пісню,         А не з думки, не з замислу, 
Як билина бає, Як Боян співає. 

У XX ст. сліди силабіки знайдемо в гуморесках П.Глазового, в пісен-
них текстах А.Малишка (за свідченням сучасників, поет знав дуже ба-
гато народних пісень, а чимало власних віршів народжувалось у нього 
разом з мелодією). Певна річ, ці тексти вже зазнали впливу силабо-
тоніки (тобто, наголошуваність тут більш-менш урегульована), але й 
силабічна основа проступає досить виразно: 

336 



Вечори над полем,//вечори імлисті, 
На лугах калина//мріє весен двісті. 

Порівняймо з 12-складовиком із "столпа" Величковського: 
12.   Ты еси столп  славы,//пречистая дьво. 

Дивньйшгє міру// над седм дивов диво. Цікаво, що в 
деяких рядках Малишкового вірша знайдемо й доцезурне 
нарощення ритмоваріаційних ("блукаючих") складів: 

Вітряне дитинство//зникло за горами, Ми ж були 
гіллячками,//стали яворами! Якщо виходити з критеріїв 
силабічної "алгебри", то багато віршів Малишка, та й не 
тільки його, можна вважати силабічними: 

Назбираю за долиною 
Теплих зір полум'яних, 
Де з червоною калиною 
Ходить вечір, як жених. 

Посаджу їх попідвіконню За 
черешневі мости. З тої 
теплоти великої — Білим 
яблукам рости. 

Цей розмір можна розглядати як 7-складовик, беручи за основу 
2-й і 4-й рядки з 1-складовою клавзулою, тоді як два "блукаючі" склади 
в 1-му і 3-му рядках будуть ритмоваріаціиними. 

Особливо ж у силабічний бік переважують 2-й і 3-й рядки другого 
катрена. Читаючи "За череіиневі мости", мусимо ставити наголос не 
там, де його звичне місце (черешне'ві), натомість у слові "теплоти" 
природний його наголос потягнув за собою ритмічне зміщення, 
характерне для силабіки (тоді як за силабо-тонічною схемою мало бути 
"тегілоти"). 

Своєю чергою, до деяких розмірів силабіки можна підхо-

дити і з силабо-тонічними мірками. 

337 



Силабо-тонічна система віршування 

- =--ЛУГ:-  -І. 

ґрунтується на впорядкованому чергуванні наголошених і нена-
голошених складів у стопах. Метри силабо-тоніки запозичено 
(через німецьке посередництво) з античного версифікаторст-
ва, яке було метричним (або квантитативним). Тим-то й 
система ця у XIX ст. часто називалася силабо-метричною (су-

часна назва утвердилася з 1910-х років). 
Досі ми розглядали системи віршування, критеріями сумір-

ності в яких виступали кількісні параметри (тривалість звуку, 
кількість складів), тепер до них долучився і якісний (сила зву-
ку, що виявляється тут у наголошеності чи ненаголошеності 
складових голосних). Причому наголошені склади заступили у 

силабо-тоніці довгі склади метрики. Це дало змогу перенести з 
античного віршування й схеми основних метрів, яких у силабо-
тоніці лишилось п'ять: два у двоскладовій стопі — хорей (-'*) 
та ямб («-); і три у трискладовій стопі — дактиль (-'««), 
амфібрахій (и -'и), анапест (««-О- 

Рідше зустрічаються чотири пеони — перший (А/wu), ару-

гий (u*«u), третій (іл/-и) і четвертий (v**L), а також хоріямб 

(іииі)    і    антиспаст    (и — - ) ,     дихорей   ( L * - * )     і    диямб 
(и ^ и -і). 

Окрім того, є ще так звані іпостаси — стопи якими можна 
замінювати основні, відповідно збільшуючи або зменшуючи 
загальну кількість наголосів у версі. Це двоскладові — пірихій 
(uw) та спондей (* *) і трискладові — бакхій (u 1 L), антибакхій 
(<■ -'«), амфімакр (-'« -)■ Найчастіше зустрічається пірихій, що й 
закономірно, оскільки ця іпостаса дає змогу узгоджувати 
силабо-тонічні канони з просодією нашої мови, в якій наголо-
шуються не обов'язково кожен другий чи кожен третій скла-
ди. Тобто, пірихій та інші іпостаси допомагають не порушува-
ти, з одного боку, версифікаційних правил, а з другого — 
природної частоти наголосів у звуковій організації поетичної 

мови. 
Той-таки Малишків "алгебраїчний" 7-складовик можна подати у 

вимірах силабо-тоніки, причому в двох варіантах: 

Посаджу ЇХ ПОПІДВІКОННЮ       1. «*    iu   uu    iu u       2.wu^u 
За черешневі мости. ««  Ju  uu   - ^иХи 
З тої теплоти великої — J«  "u   lu   -'» и         ^wuu 
Білим яблукам рости. iu   iu  uu   J uu'Iu 

338 



I 

1. 4-стоповий хорей   з пірихіями. 

2. Пеон третій з дипірихісм і дихореєм у 3-му рядку. 

Кількість стіп при визначенні розміру підраховується 
включно зі складом константи. Якщо при цьому остання 
стопа виявляється наголошеною, але неповною, то вона теж 
враховується, а таке закінчення називається каталектичним 

або усіченим (гр. катакг\т\.к6% — усічений). У наведеному 

вище першому варіанті визначення розміру Малишкового 
вірша каталектично закінчуються другий і четвертий вер-
си. Остання, усічена стопа в них ураховується, і тому вони, 
як і перший та третій, — 4-стопові. Але на відміну од них 
перший і третій верси — нарощені (гіперкаталектичні), і в 
таких випадках останні ненаголошені склади (нарощені понад 

стопу) в підрахунок кількості стіп не йдуть. У другому ва-
ріанті — двостоповий пеон третій, де перший і третій верси 
мають гіперкаталектичні закінчення, а другий і четвертий 
— каталектичні (в останньому випадку усічена друга стопа 
пеона ніби перетворюється на стопу анапеста). 

Якщо закінчення верса збігається із закінченням стопи, 

то воно називається акаталектичним (неусіченим): 

На тихий день, на став, на міст, На 

дзвінкість стиглую садів Упала срібна 

пісня дів Дощем розірваних намист... 
(Юрій Липа) 

Вірш написаний 4-стоповим ямбом з акателектичними закінчен-
нями. Перший і третій верси цілковито збігаються зі схемою ямбу, 
оскільки всі схемно сильні місця (ікти) тут наголошено, а всі слабкі місця 
(міжіктові інтервали) — не наголошено, як і належить у ямбі. Другий і 
четвертий верси мають пірихіїчні іпостаси в третій стопі (ікти тут 
лишились ненаголошеними). 

Загалом випадків цілковитого дотримання схемних наго-

лосів і нснаголошених місць у нашому віршуванні небагато (цілко-
вито збігатися зі схемою можуть хіба що окремі рядки), оскільки 
природна частота наголосів (просодія) диктує поетам ті чи ті 
ритмічні відхилення (варіації) від метричних схем. 

Іноді сильні та слабкі місця в стопах позначають літерою 
с, набраною, відповідно, більшим і меншим шрифтами. 

Тоді схему хорею можна подати як Сс, ямбу — сС, дактилю — 

339 

w *. и і. 
W   * w w 
W   * w ± 

и * w V 



Ссе, амфібрахію - сСс, анапесту — ссС, пірихію - ее, спондею 
— СС, бакхію — сСС, антибакхію — ССс, амфімакру — СсС. У 
такому разі схема того ж 4-стопового ямбу (приклад з Ю.Липи) 

матиме вигляд: сС|сС|сС|сС|, причому вона однаково чинна 
як для першого верса, так і для другого, де третя стопа — 
пірихій, тобто де на сильне (за схемою) місце в даному конкрет-
ному випадку не припадає наголос. 

Кожен метр утворює, залежно від кількості стіп у рядку, 

різні версифікаційні розміри: одно-, дво- і т.д. ...стоповий хо-

рей, амфібрахій тощо. У межах строфи чи вірша вони можуть 

варіюватися (поєднання, наприклад, 3- і 2-стопового дакти-

лю). Крім того, кожен розмір може мати кілька різновидів, 

залежно від виду клавзули та каталектики. 
У фрагменті з Ю.Липи маємо 4-стоповий ямб із суцільними 1-

складовими клавзулами, а в "Енеїді" І.Котлярсвського, який уперше 

прищепив цей розмір до українського кореня, чергуються 2-складові 

("моторний") та 1-складові ("козак") закінчення. 
Той-таки 4-стоповий ямб може, мати різні ритмічні варіації -залежно 

від заповнення сильних та слабких місць у стопах. Дві варіації ми вже 
бачили у прикладі з Ю.Липи: 1) заповнення всіх сильних місць наголо-
сами, тобто, повна відповідність ритму -метрові; 2) заповнення у 
другому рядку третього за рахунком сильного місця ненаголошсним скла-
дом (інакше кажучи - пірихіїчна іпостаса третьої стопи). Можливі й 
інші ритмічні варіації цього розміру. 3) "Благословбн той день і час..." 
(М.Рильський; пірихій - перша стопа); 4) "На нашій - не своїй землі 
(Т.Шевченко; пірихій - друга стопа); 5) "Однаковісінько мені" (Т.Шев-
ченко; двоє сильних місць заповнено ненаголошеними складами: перше і 
третє, відповідні стопи - пірихіїчні іпостаси); 6) "Малесеньке сорадіс-
ня" (Т.Шевченко; друга і третя стопи — пірихіТ); 7) "Не персназиваите 
світ!" (АТаінший; перша і друга стопи — пірихії). Можливі також ритмічні 
варіації зі спондеїчними іпостасами, з яких наведемо лише одну, загс з 
двома спондеями та одним пірихієм підряд: 

Плив-плив, плив-плив, що аж обридло...     -'* ] -•< І uw I w- І и 
(І. Котляревськ ий) 

Як бачимо, у цьому 4-стоповому ямбі од канонічного метра (власне 
ямбу) лишилась тільки одна, четверта стопа. Отже, ритмічних варіацій 
тільки одного верса 4-стопового ямбу може бути 7x7 = 49. їх слід по-
множити на кількість варіацій, що постає завдяки нарощенню чи усічен-
ню версіє за допомогою різного типу клавзул. У дистиху кількість ритміч-
них варіацій зростає у квадраті і т.д. 

Незмінним у 4-стоповому ямбі лишається наголос на останній, чет-
вертій стопі, константа. Крім неї, щодо складового заповнення сильних і 
слабких місць розрізняють також домінанти (так, на слабких місцях 4-
стопового ямбу розміщуються переважно ненаголошені склади — за виня- 

340 



тком не дуже частих у нашому віршуванні спондеїв) і тенденції (наприклад, 
у 4-стоповому ямбі найчастіше пірихіїчною буває 3-тя стопа, а наголоше-
ною — 1-ша, особливо за Котляревського, і 2-га — у пізніші часи). 

Ми розглянули тут більш-менш докладно лише один 
розмір, а таких розмірів тільки у ямбі є значно більше — від 
рідкісного 1-стопового до не менш рідкісного 8-стопового 
(цей, останній, має тенденцію переполовинюватися на само-
стійні 4-стопові). Крім того, починаючи з 4-стопового ямбу, 
з'являються зумовлені цезурою (постійною чи рухомою) 
підрозміри, що теж мають свої варіації. 

З огляду на те, що спеціальні віршознавчі праці, зокрема І.Ка-
чуровського, Г.Сидоренко, Н.Костенко, М.Ґаспарова та ін., доступні 
студентам, можна рекомендувати ще докладніший розгляд інших сила-
бо-тонічних розмірів та їх ритмічних варіацій для практичних занять. 
Важливо розглянути якомога більший корпус прикладів, звертаючи увагу 
на взаємозв'язок метрики з ритмікою, на повторюваність певних еле-
ментів ритму (тобто, які з них є константами, домінантами, тенденціями, 
які тенденції з плином часу відпадають, а які, навпаки, перетворюються 
на домінанти, домінанти — на константи), вдаватися до статистичних 
підрахунків тощо. На основі цього поставатиме глибше уявлення про 
метрико-ритмічне розмаїття української силабо-тоніки. 

А для початку, для закріплення поданого тут терміно-
логічного мінімуму, — взірці кожного метру, найпоширені-
ших розмірів. 

Все було. Дорога закричала, 
Блиснули байдужі ліхтарі. 
Ти пішла вщ мене до причалу 
І згоріла в полум'ї зорі. 

Вибухали дні незрозуміло, 
І життя котилося моє... 
Але там, де ти тоді згоріла, 
Кожен ранок сонце устає. 

(В. Симоненко) 
Це — 5-стоповий хорей із нерегулярною цезурою та чергуванням 

акателектичних (1-й і 3-й рядки) і каталектичних (2-й і 4-й) закінчень 
версіє (відповідно — 2- та 1-складових клавзул). Як бачимо, в наведено-
му вірші зовсім немає повнонаголошених рядків, що цілковито 
відповідали б даному метричному канонові. Зате є різноманітні ритмічні 
варіації. їх константою можна вважати наголошеність сильного місця в 
останній стопі та ненаголошеність передостанньої стопи; домінантою 
— наголошеність сильних місць третьої стопи (лише в 7-му рядку наголос 
на займеннику "ти" і в 3-му — на займеннику "мене" трохи слабший, 
ніж на інших іктах у цій позиції); тенденцією — ненаголошеність першої 
стопи (у чотирьох рядках; крім того, наголоси в 3-му та 8-му — швидше 
неповні, напівнаголоси (*). 

341 

iW 
V/- 

■*-w 
ww 

XV w/w *-w WW 
WW ■*-w -iW WW 
WW 

 
■*-w WW 

WW 
  

WW 
WW 

 
■*-w WW 

WW ■t-W 
*w WW 

WW 
 -*w WW 



У російській літературі цей розмір зробив популярним М.Лер-
монтов, зокрема віршем "Выхожу один я на дорогу...", що так звору-
шив Шевченка (див. вірш "Мені здається, я не знаю..." та коментарі до 
нього). Є якась магія чи містика в тому, що й для Симоненка, котрий 
загинув у лермонтовському віці, цей розмір — найулюбленіший і, можна 
сказати, найінтимніший: "Юність в інших завше загадкова...", "Свгг 
який — мереживо казкове!..", "Гей, нові Колумби й Магеллани...'\ 
"Древній, обікрадений народе!..", "Земле рідна! Мозок мій світліє...", 
"Може, так і треба неодмінно...", "Всі образи й кривди до одної ../', 
"Ну скажи -хіба це фантастично...", "Дотліває холод мій у ватрі...", 
"Я тобі галантно не вклонюся...", "Може, ти зі мною надто строга...", 
"Повертався пізно з косовиці...", "Сам собі підспівувать не стану...", 
"В грудях набубнявіла тривога...". 

На перший погляд, може видатися, що це — ознака ритмічної 
одноманітності чи версифікаційної недбалості. Але навіть така поверхова 
й неповна добірка ряе>к/в-заголовків переконує в розмаїтості ритмічних 
варіацій, продиктованих просодією мови, рухомою цезурою та варіа-
тивністю заповнення іктів у стопах наголошеними чи ненаголошеними 
складами. Ця варіативність зростатиме при суцільному аналізі текстів 
та виведенні статистичних закономірностей. 

Хорей і ямб не лише відмінні, а й подібні між собою. Цю 

подібність зафіксовано вже у їх етимології: xoptloc, від xopzCa 

— танок (той-таки корінь — і в молдавської та румунської 

хори, болгарського хоро, нашого хороводу); а їацро? — від назви 

грецького музичного інструмента ямбіки. Обидві стопи в 

метричному віршуванні — 3-морні, в сияабо-тонічному — 2- 

складові; їх можна позначати однією, спільною схемою: ... -« 

- w - w - ..., де риска означає сильне, а дужка — слабке місце. Це 

можна уявити у вигляді хронометра, що постійно цокає.  

Залежно від того, з якої ноги ми втрапляємо у сильніший 

звук, починається відлік: з лівої — хорей, з правої — ямб. Або 

ще так: 

- u - и - u -    (хорей) u    

- U - U - U -     (ямб) 

Якщо швидше переступити, "підібрати ногу", то ми 

втрапляємо з ямбу в хорей і навпаки. Інакше кажучи, якщо 

зсунути наведені схеми по фазі в будь-який бік, то маємо їх 

взаємонакладання. Так само і з трискладовими розмірами, 

спільна схема яких теж може починатися й закінчуватися три-

крапкою, що означає можливість продовження в будь-який 

бік і початку "вальсування" з будь-якого із трьох акцентів, 

зберігаючи їх послідовність: ... - 

 » - * - » « -  

342 



Або так: 
 

- w и -   и  и -  

- v v - и и - 

(дактиль) 
(амфібрахій) 
(анапест) 

Ґрунтуючись на цій закономірності, англомовні дослідни-

ки силабо-тонічного віршування зводять усі метри лише до 

двох: хорею і дактилю, в яких відлік ритму починається з силь-

ного місця (ікту). Інші метри вважаються їх варіаціями, що 

постають завдяки неоднаковій анакрузі. 

Анакруза (анакруса) — від avaKpouau;, буквально: 

відштовхування назад — доіктовий початок верса. У хореї та 

дактилі, що починаються одразу з іктів, анакруза нульова; 

у ямбі й амфібрахії — 1-складова, оскільки ікт у них припадає 

на другий від початку склад; в анапесті — двоскладова. Ще 

раз повторімо: ікт або сильне місце — то позиція, де за 

схемою має бути наголос, хоч у конкретних текстах вона може 

й не нести наголосу. На щойно поданих схемах, що уна-

очнюють черезфазовий збіг хорею з ямбом та дактилю з амфіб-

рахієм і анапестом, анакрузи — зліва перед вертикальною 

рискою. 

Коли мечами злоба небо крає І 
крушить твою вроду вікову, Я 
тоді з твоїм ім'ям вмираю І в 
твоєму імені живу! 

(В. Симоненко, "Україні") 

 

  
iy 

 
 wu   

 
-U -V w

w 

На схемі праворуч розмір подано як 5-столовий хорей з двома 
ямбічними анакрузами в двох перших рядках. Справді, порівнявши два 
останні рядки з поданими вище зразками 5-стопового хорею ("Все було. 
Дорога закричала..." та ін.), переконаємося: вони — однакового розміру. 

Але візьмімо тепер окремо два перші рядки і порівняймо з іншими 
Симоненковими віршами, де немає зміщень анакрузи, тобто ритм вит-
римано від початку до кінця: "Де зараз ви, кати мого народу?..", "Там, 
у степу, схрестилися дороги...", "Ні перед ким не станеш спину гнути...", 
"І знову сам воюю проти себе...". 

Перелік можна провадити далі, але й назване переконує, що це 
— теж улюблений Симоненків розмір. А саме — 5-стоповий ямб із 
різними ритмічними варіаціями, що також видно навіть із заголовків. І 
коли у вірші "Україні", третю строфу з якого процитовано вище, 
"відштовхуватися назад" не від хорею двох нижніх рядків, а від ямбу двох 
верхніх, тоді й усю схему можна подати як ямбічну. Для ілюстрації візьме- 

343 



мо першу строфу, ритмічно ще варіативнішу, оскільки в ній більше 
ненаголошених іктів (пірихіїчних іпостас): 

Коли крізь розпач випнуться надії   *-   *'-   "-   ии 

І загудуть на вітрі степовім, «и    «-    w'    ww 
Я тоді твоїм ім'ям радію І сумую іменем твоїм. Якщо в першому 
випадку, беручи за основу метричного відліку два нижні рядки, ми 
бачили, що, порівняно з ними, у двох верхніх додано по одному 
"зайвому", понадсхемному складові, то в другому, навпаки, 
відштовхуючись од верхніх, бачимо, що, порівняно з ними, у нижніх 
ніби віднято по одному "незайвому", схемному складові. Щодо другого 
випадку деякі віршознавці (Г.Шенгелі, І.Качуровський) вживають 
термін антианакруза (антианакрусис), а щодо першого (тільки якби в 
нашому прикладі нижні рядки стояли вгорі) — анакруза (у музиці йому 
відповідає термін затакт). При цьому вони мають на увазі саме такі 
вірші, з варіаціями ритмічних зачинів. Іншими словами, з анакрузою 
маємо справу тоді, коли в наступному віршорядку, порівняно з 
попереднім, на початку додаються понадсхемні склади, і для того, щоб 
"потрапити в ногу" з попереднім ритмом, їх прочитання потрібно при-
швидшити. З антианакрузою — навпаки: коли вона з'являється, то 
заданий темп має бути сповільнений. Як-от і в нашому другому при-
кладі: для того, щоб утрапити "в ногу" з ямбом двох перших рядків, 
хорей двох других повинен трошки потупцювати на перших наголоше-
них складах (Я і -му-), розтягуючи їх на дві мори. 

Інші науковці (М.Ґаспаров, В.Холшевников) вважають таке тлу-
мачення анакрузи застарілим. Вони застосовують цей термін до будь-
яких доіктових зачинів у межах одного всрса (тобто, без порівняння з 
сусідніми рядками). У такому разі потреба в терміні антианакруза 
відпадає, оскільки перший термін стає універсальнішим. 

"В англійській і німецькій поезії часто, — пише В.Холшевников, 
— у російській значно рідше зустрічаються вірші, написані 3-складо-
вими силабо-тонічними розмірами з варіаціями А[накрузи] (змінною 
А|накрузою]). Вони бувають двох типів. 

а) У першому розташування варіативних А[накруз] чітко впоряд 
коване, напр., перехресне чергування односкладових і двоскладових: 

Зачем я не птица, не ворон степной, 
Пролетевший сейчас надо мной? 

Зачем не могу в небесах я парить 
И одну лишь свободу любить? 

(М.Лермонтов) 
б) В другому змінні А[накрузи) розташовуються без певного по 

рядку: 
Страшна в настоящем   бывает душе 

Грядущего темная даль. Мы блаженство 
желали б вкусить в небесах; 

Но с миром расстаться нам жаль. 
(М.Лермонтов) 

344 



Такі вірші неправильно було б розглядати як змішування різних 
розмірів (тут — амфібрахіїв і анапестів), це особливий розмір, що ви-
значається двома прикметами: а) тотожністю внутрішньої структури 
віршів і б) варіантністю (змінністю) А[накрузи]. Варіації А[накрузи] в 
двоскладових розмірах (поєднання ямбів і хореїв) у класичній російській 
поезії майже не зустрічаються"1. 

Принаймні кілька тверджень тут дискусійні. Так, другий приклад 
із Лєрмонтова не може бути ілюстрацією невпорядкованості змінної ана-
крузи: там свій порядок, за якого затакт постає лише в третьому рядку. 
Далі. Чому не можна вважати поєднання (а не "змішування") двох 
розмірів — також особливим, авторським розміром за тими ж самими та 
іншими прикметами? 

Як ми переконались на прикладі з В.Симоненка, змінність ана-
крузи не заважає розглядати новоутворений "особливий єдиний розмір" 
результатом поєднання двох інших улюблених поетових розмірів. І з 
цього боку змінну анакрузу можна трактувати як наслідок такого по-
єднання, а не як одну з прикмет неможливості їх "змішування". На-
решті, автор сам собі суперечить буквально в останньому реченні, коли 
в дужках уточнює, що саме він має на увазі під варіаціями анакрузи у 
двоскладових розмірах. Виявляється — поєднання ямбів і хореїв (а перед 
тим стверджувалося, що розглядати вірші зі змінною анакрузою як "змішу-
вання" різних розмірів — неправильно). 

Що ж до поєднань ямбів і хореїв у класичній літературі, то в 
українській поезії, на відміну од російської, воно зустрічається не тільки 
в XX, а й у XIX ст. Наприклад, у Т.Шевченка: 

 

Лічу в неволі дні і ночі ІК и£ 
 

V- и     ямб 
І лік забуваю. и^ WW 

  хорей з ямбічною 

О господи, як то тяжко  
WW 

 
i\J анакрузою і пірихієм 

Тії дні минають. <и -W 
  хорей 

Витворено індивідуальний розмір, дуже подібний до коломийкового 
(два останні рядки), який далі зовсім переходить у коломийковий, а по-
чинаючи з 77-го рядка по 92-й (до кінця вірша) — у рівний 4-стоповий 
ямб (як у першому процитованому рядку). 

Рідше в українській силабо-тоніці XIX ст. зустрічаються 
3-складові розміри. У 60-ті роки переважає амфібрахій, пізніше 

— дактиль ("До кобзи", "Сум і розвага" П.Куліша). 
"Колискова" Лесі Українки ("Місяць яснесенький...") — 2-сто-

повий дактиль. "Швачка" П.Грабовського — поєднання 4-стопового 
(1-й і 3-й рядки) та 3-стопового (2-й і 4-й) дактилю. Тобто — це різно-
розмірний дактиль. На позначення таких поєднань різної кількості стіп 
у рядках вживають ще термін "різностоповий", однак його семантика 
більше підходить до поєднання різноскладових стіп у межах одного рядка. 

' Словарь литературоведческих терминов / Ред.-сост. Л.И.Тимофеев и 
С.В.Тураев. - М., 1974. - С. 15. 

345 



Уже йшлося про те, що Г.Сковорода багато в чому переростав 
силабічні канони. Згадаймо "ПЬснь 10-ю", написану нібито 10-складо-
виком, але водночас — із чітко впорядкованою наголошувашстю, яка 
дає підстави для поділу на 3-складові стопи. 

Особливо виразно це видно на прикладі останньої строфи, де 
нема жодних ритмічних відхилень од канонічного дактилю: 

Смерте страшна, замашная косо! z' .................  
Ти не щадиш і царських волосов, " 
Ты не глядиш, гдъ мужик, а гдь царь, —      iUU 
Все жереш так, как солому пожар. *' 
Кто ж на ея плюет острую сталь? " 
Тот, чія совьсть, как чистый хрусталь...        *' 
Очевидно, власний канон тут підказала мелодія. "Одна справа пас-

туша сопілка, інша - пастирський жезл", - так сказав Сковорода єпи-
скопові Н.Срібницькому тоді, коли мусив піти з Переяславської семінари, 
де викладав поетику не за традиційними приписами. Справді, сопілка, 
мелодія підносили його над схоластикою. Адже і у фольклорних піснях, 
забавлянках, лічилках, прозивалках подибуємо 3-складові розміри. 

Еники-беники, 
їли вареники. 

2-стоповий дактиль 
з акаталсктичпими закінченнями 

Нині зустрічаються дактилічні розміри від 1- до 6-стопо-

вого, причому в 4-, 5- і 6-стопових розмірах з'являються 

підрозміри з постійною та рухомою цезурою. Крім того, завдяки 

усіченню чи нарощенню версівтл напівверсів, уведенню змінної 

анакрузи та не дуже частому в 3-складових розмірах вживан-

ню іпосшас {бакхій, антибакхій, амфімакр, трибрахій) поси-

люється розмаїття ритмічних варіацій. 
Те ж саме стосується амфібрахію й анапесту. Зразки силабо-тоніч-

них розмірів широко наводить і коментує І.Качуровський у підручнику 

■і метрики, є вони і в наших давніших підручниках. Тому - лиш кілька 

прикладів: 
Лихвар і п'яниця — 
Се два побратими: Сам чорт побратимство 
Зв'язав поміж ними. 

(І. Франко) 

У 1921 р. П.Тичина написав вірш, різко контрастний до попе-
редніх своїх музичних шедеврів як формою (6-стоповий амфібрахій з 
постійною цезурою посередині та неримованими 2-складовими клавзу-
лами), так і потрясаючим, глибоко трагедійним змістом: 

Загупало в двері прикладом, заграло, зашкрябало в шибку.  
— Ану, одчиняй, молодице, чого ти там криєшся в хаті? — 

346 

Канонічний 2-
стоповий амфібрахій з 
акаталектикою 



1 
Застукало в серці, різнуло: ой горе!  це ж гості до мене! 
Та чим же я буду вітати — іще ж не вварився синочок... 

— Ну як же живеш, молодице? Чого ж ти мовчиш, не говориш? 
— Отак і живу я... — та й замовкла. Ой чий же це голос у неї? 
Хрипкий, а тремтючий, веселий, — та так і живу, — проспівала. 
Хіба ж то йому я не мати? Чи їсти, скажіть, не хотілось? 
Ви хочете їсти? Сідайте. Між вами і я молодая. Повірите, 
люде, їй-богу. Отак тільки тут полоснула — затіпалось зразу 
і стихло. Повірите, люде, їй-богу... Отак і живу, — 
проспівала. — Отак удова молодая, — і раптом уся 
затрусилась, мов щось би вона пригадала. Очима так дико 
по хаті і кинулась вся до синочка. Голівку вона йому 
гладить і ротика стулює міцно. Заплакала б тяжко — не 
може, лиш б'ється об піл головою: 
— Синочку, дитя моє любе! Ой що ж я з тобою зробила! 
Солдати підводять нещасну, її освіжають водою. 
А писар все пише, все пише — та сльози писать заважають. 

Схема розміру витримана від початку до кінця, ритмічних відхилень 
од метру немає, клавзула теж незмінна, 2-складова (і кінцева, й доце-
зурна); це не завадило максимально наблизити мову до розмовної, чому 
сприяла й відсутність римування: "білий" вірш і разючий документ доби. 

Назви трискладових метрів, як і двоскладових, мають грець-

ке етимологічне коріння. Дактиль — "палець", амфібрахій — "з 

обох боків (навколо) короткий", анапест — "відбитий назад", 

протилежний дактилю. Одним із перших у нашій літературі XIX 

ст. трискладовики опрацьовував І.Франко. Так, його відомий 

вірш "Не пора", що став піснею, написано 1880 p.: 
Не пора, не пора, не пора 
Москалеві й Ляхові служить! 
Довершилась України кривда стара 
Нам пора для України жить. 
3-стоповий акателектичний анапест тут чергується з 4-стоповим 

(у 3-му рядку), теж неусіченим; цезури нема, клавзула 1-складова. 
Не знайшовши прикладів  1-столових строф 2- і 3-складових 
розмірів, І.Качуровський ілюструє можливість існування цих розмірів у 
строфах з неоднаковою кількістю стіп. Так,  1-столовий анапест 
з'являється в щодругому рядку вірша С.Голованівського: Пропливає 
хмарина над синім Дніпром, 

Як пором. 
Ні блакиті, ні тиші вгорі, 

Ні зорі. 

Приклади більш-менш до кінця витриманих 1-стопових силабо-
тонічпих розмірів є у фольклорі, особливо дитячому. Тут слід брати до 

347 



=  г =■-=.  - - - - - - 

уваги насамперед усне звучання творів, а не їх пізніші записи та публі-

кації. Так, у примовці "Гірчачок, молочок", незважаючи на те, що н 

опубліковано зі здвоєнням чотирьох перших версіє1, римування підка-

зує 1-столовий анапест: 
Гірчачок, Молочок Свині пас, Не допас. Свиня: "Рох!" Чом не здох?         
-     - -Метр витримано від початку до кінця примовки; схема всіх рядків 
—ідентична; нарощень і усічень нема. 

Слово "свиня" тут напівнаголошене; якщо ж його наголосити 

цілком, то матимемо іпостасу — бакхій (« - -)■ 
Так приказують, з'їдаючи лопуцьок гірчака, перед тим очистив-

ши та вим'явши його, доки не зів'яне. Гірке замовляння. Л ось - із 
пам'яті — перелицьована молитва-сповідь: 

Отче наш, Батько 
наш Кури крав, В 
мішок клав, На 
базарі Продавав. 
Кури сокоріли, В 
мішок не хотіли. 

Шість перших рядків - 1-стоповий анапест; два останні - 2-стопо-вий 
амфібрахій з дактилічною анакрузою в 1-ій стопі, яка уможливлює 
ритмічний перехід. У 3-х перших версах є додаткові напівнаголоси (w), шо 
наближають анапестичні стопи до амфімакру; 4-й вере - тостаса, бакхій. 
У пошуках найдовшого, 6-стопового анапесту І.Качуровськии зу-
пиняється на прикладі з П.Куліша, хоча й зазначає, що в 2-му рядку 
розмір не витримано: 5 стіп замість 6-ти: 

1 тебе вже оце не побачу довіку,/ мій краю коханий, Не побачу 
степів тих розкішних,// гаїв тих співучих, І поляжу без слави в 
могилі німій / і нікому не знаній [ забудуть мене на Славуті-
Дніпрі,//на порогах ревучих. Цезура тут рухома, і  павза, 
означувана нею, не однакова за 

тривалістю. 
Як стверджує дослідник, 6-стоповий анапест із постійною цезурою 

практично не зустрічається, хоч теоретично "існує можливість виник-

нення таких розмірів і підрозмірів: 
1) з акаталектичним першим піввіршем (напівверсом. — Л.1.), 

2) з нарощеним на один склад; 

' Див.: Дитячий фольклор /Упор. ест. та прим. Г.В.Довженок. -К., 1986. 

-  С158.  

348 



3) з нарощеним на два склади. 
Цезура можлива також після четвертої стопи (три варіанти), а 

також може бути й дві цезури: після другої та після четвертої стіп (три 
варіанти у першому випадку, дев'ять у другому...)" (Метрика. — С.48). 

Спробуймо реалізувати цю теоретичну можливість у зазначеному 
порядку: 
1) Чи не гоже нам буде, брати // накидати на музу аркан, 

Щоб в анапест її запрягти,// віршувальний сповняючи план? 
Порахуєш на пальцях склади,// наголосиш ікти там, де тре', — 
І паняй пожинати плоди, //бо хвала не поляже, не вмре. 

2) Розпадаються навпіл рядиша,// і цезуру кортить римувать, 
Але й так, як зазначено вище,// можуть вірші цілком існувать. 
Хоч практично, хоч теоретично// ми наростимо ще один склад, 
Головне, щоб було симпатично,// десь незгірш солов'їних рулад. 

3) А тим часом триває нарощення// і підрозмір новий виника, 
Перепросимо ж музу за спрощення// і за жертви заради зразка 
А тоді додамо трохи гумору,// трохи лавру і солі на смак 
І волаймо з четвертого виміру:// "Чом я вам не лавровий мастак  

?" 
Риторичне, звичайно, запитання// (Тож і знак не вміщався в рядок). 
Може, ліпше згадати прочитане.// цей практичний Боянів урок: 
"Обриваються звільна всі пута, Що в'язали нас з давнім життєм: З 
давніх брудів і думка розкута — Ожиємо, брати, ожиєм!" 

У геть несерйозній спробі реалізації теоретично можливих варіантів 6-
стопового анапесту з постійною цезурою ми дещо ускладнили завдання, 
заримувавши між собою ще й доцезурні клавзули, що підказало можливість 
і такого запису, як у цитаті з Франкового вірша "Товаришам із тюрми", 
тобто 3-стопового. Якщо ж клавзули не римувати, то розпадання довгих 
рядків навпіл відчуватиметься менше. Але названі І.Качуровським варіанти 
треба доповнити ще трьома: 1) з акаталектичним версом (його витримано 
в нашому прикладі); 2) з нарощеним на один склад; 3) з нарощеним на два 
склади. Два останні легко уявити, замінивши "аркан" у першому рядку 
на "вуздечку" та "параграфи". Далі треба множити 3 на 3 —і матимемо 
число можливих ритмічних варіацій лише одного верса з постійною 
цезурою посередині. Але ж можливі й постійні цезури після 2-ї та після 4-ї 
стіп (як разом, так і зокрема). Це дає ще більшу кількість варіацій. Ось 
кілька з основних, які означимо ілюстраціями в межах одного рядка. 1. 
Цезура постійна, після 2-ї стопи 

а) без нарощення колона: 
Чи не гоже, брати,// накидати на музу й Пегаса вуздечки? 

б) з нарощенням колона на один склад: 
Чи не гоже, братове//... 

в) з нарощенням колона на два склади: 
Віршознавці-фанатики!//Та невже підрахуємо всі варіантики? 

349 



І.Цезура постійна, після 4-ї стопи (з тими ж варіаціями): 
а) Та невже підрахуємо всі промінці,// дорогі фахівці? 
б) А тим часом четверту стопу наростити//цей велить варіант. 
в) І нічого складного немає в нарощенні://доплюсуймо ще склад. 

З   Постійні цезури після 2-ї та 4-ї стіп (тут - 9 варіацій, оск.льки 
кожна з трьох варіацій 1-го підрозміру може поєднуватися з кожною з 
трьох варіацій 2-го підрозміру. Приклади лише симетричного ненаро-
щення та нарощення складів: 

а) Чи не гоже, брати,// накидати шлею//на Пегаса і музу. 
б) Не набридло, колеш,//рахувать варіанти,//перепрошую вас. 
в) Симетричні нарошенняУ/неминучії спроіщння,//але де той Пегас. 

Шість інших, несиметричних варіацій можна одержати, комбінуючи 
між собою колони трьох перших, щойно наведених. Тому подальше 
"знущання" лишається для семінарських занять. Загалом у такому 
накиданні версифікаційних вуздечок на Пегаса й музу нема нічого осуд-
ливого- розглядаймо його як просту віршувальну та віршознавчу гімнас-
тику Коли приходить натхнення, техне відступає на задній план, але 
працює. На семінарах навіть потрібно влаштовувати своєрідні версифі-
каційні змагання, де відпрацьовувати різні метричні схеми та їх ритмічні 
видозміни. Адже ми тут розглянули можливі варіаціїтшьки 6-стопового 
анапесту, та й то далеко не всі (кожна з них потроюєтьтся залежно в>д 
таких же варіацій закінчень версіє, отже: 3 + 3 + 9 - 15, 15xJ     «;. 

Подібні варіації - і в 6-стопових дактилю й амфібрахію; і 

в 5-стопових (менше) та 4-стопових (ще менше) 3-складо-

виках, а також і в 2-складовиках. 

Уже згадувалися різнорозмірні версифікаційні структури, 

в яких поєднуються рядки з неоднаковою кількістю стіп 

одного метру ("Швачка" П.Грабовського). До таких структур 

належить і частково цитована "українська патріотична дума 

В.Самішіепка "На печі": 

Хоч пролежав я цілий свій вік на печі,         «' 
Але завше я був патріотом, — и' 
За Вкраїну мою чи то вдень, чи вночі * 
Моє серце сповнялось клопотом. u 

Тут 4-стоповий анапест із акаталектичним закінченням чергується 

з 3-стоповим, гіперкаталектичним. Причому це чергування впорядко-

ване Але ж можливі найрізноманітніші комбінації таких упорядкованих 
чергувань версіє, цезуровшшх чи безцезурних (як у даному разі) із наро-

щеннями чи без них. І тут уже потрібні, справді, алгебраічн. чи и 

комп'ютерні підрахунки всіх теоретично можливих, а отже, и практич-

но здійсненних ритмічних варіацій. 
Окрім того, в усіх силабо-тонічішх розмірах (а в україн-

сько- та російськомовній версифікаційних традиціях най- 

350 



I 

більше — в ямбі) зустрічаються невпорядковані, довільні по-
єднання різнорозмірних рядків. Такі структури, називають по-
різному. Під впливом російської термінології ("вольный ямб", 
"вольный стих", хоч доконечніше було б "вольные стихи") 
перебувають як материкові, так і діаспорні наші віршознавці. 
Перші вживають терміни "вольний вірш", "вольний ямб" і т.д., 
чим відрізняють різнорозмірні невпорядковані комбінації версіє 
одного метру від "вільних віршів" або ж верлібрів. Другі (І.Ка-
чуровський) застосовують "вільний вірш" ("вільний ямб") і т.д. 
саме на означення різнорозмірних невпорядкованих римованих 
структур одного метру, тоді як для верлібру знаходять інший 
термін — "свобідний вірш". Але це та ж таки палиця, тільки з 
іншого кінця, оскільки "свобідний" нині — так само застаріле 
слово, як і "вольний", то того ж рос. "свободный стих" якраз 
і є прямим відповідником верлібри (франц. vers libre — 
буквально — вере вільний). 

Оскільки ми розрізняємо вере (віршорядок) і вірш (по-
етичний жанр, твір), то є принаймні два варіанти виходу з 
цієї термінологічної плутанини. 

1. Вживати  верлібр як термін  без  українського  
відповідника. Це дасть змогу словосполуку "вільний вірш" 
застосовувати до довільних поєднань різнорозмірних   версіє 
силабо-тоніки. 

2. Цей варіант радикальніший, але він більш відповідає 
суті явища, про яке йдеться, а також нашому прагненню  
чіткіше структурувати, зокрема, термінологічний апарат. Отже, 
пропонується незначна, проте досить істотна зміна в назві — 

Довільне силабо-тонічне віршування 

Цим терміном схоплюється така особливість, як довільне, 
невпорядковане поєднання в межах цілісної структури {вірша, 
байки, поеми та ін.) різнорозмірних версіє на основі силабо-тоні-
ки. У такому разі довільний вірш — лише один з можливих 
текстів, результатів такого віршування як процесу, як версифі-
каційного принципу організації художньої мови. 

Довільне віршування на ямбічній основі (або ж різнорозмірний че-
впорядкований ямб): 

351 



 

Учора я дивись, як хлопці Гуляли на 
толоці". Здається, крам там продавав 
один, Другі в опуки тощо фали, То в 
дучку булку заганяли, 

А далі здумали скакати через тин. 
Це - початок байки Є.Гребінки "Хлопці". 

Тут (і далі) поєднуються рядки 4- 3-, 5- і 6-стопового ямбу. Невпорядковано-

різнорозмірне ямбічне віршування найбільше застосовується саме в 
байках (отже, "вольний ямб" = довільний ямб; так і семантично ліпше, бо 
"воля" тут, порівняно з верлібром, вельми обмежена). 
Іноді й така позірна воля при ближчому розгляді виявляється новою 
регламентацією. Так, на перший погляд, може видатися писаною 
довільним хореєм строфа з вірша Г.Чупринки «"Без сну , III»: Я 
самотний І скорботний 

Знищу тугу навісну. Згасни ж, 
промінь прудкольотний, — 

Я засну!... 
Попри те що автор подав два колони першого верса окремими 

тексторядками, перед нами все-таки три 4-стопові хореї та один 2-
стоповий. Подібний приклад із того ж автора наводить І.Качуров-
ський Але річ у тім, що це - варіації улюбленого Чупринчиного розміру, 
який лише з певною натяжкою можна назвати довільним хореєм, оскільки 
він музично згармонізований (ті ж таки два перші тексторядки можна 
розглядати як дві стопи пеону третього: ^ -' «). 

Так само згармонізованим є, нап^клад, Тичинин Хор лісових 

дзвіночків", хоч за суто формальними підрахунками його можна віднести 

до хореїчного довільного віршування: 
Ми дзвіночки, 

Лісові дзвіночки, ии 
Славим день. 
Ми співаєм, 

Дзвоном зустрічаєм: uu 
День! 
День! 

У межах строфи тут нібито невпорядковано поєднуються вереи 1-, і-

та 1-стопового хорею, варійованого пірихіїчними іпостасами та каталек-

тичними закінченнями 3-го і двох останніх рядків. Але і наступні строфи 

зберігають таку "невпорядкованість", завдяки чому вона постає в новому 

освітленні як упорядкована організація хореїчних строф на мелодійній 

основі, зі змінною анакрузою (нульова та 2-складова), або ж затакт у I-
му і 5-му рядках. 

Довільне віршування передбачає ще більшу розхитаність і непро-

грамованість ритмічних варіацій та ходів у межах усього твору. Чи на-

дається до цього хорей! Хоча б не так гнучко, як довільний "байковий 

ямб, а в принципі? 

352 

 w-*   
У 

у* uy W-* w  
W-i 

 ww W* W-* 
U-i w^ У* W-i w 
y-* y* 

ww y^ У 

 
y-« ww y^ УУ 

ІУ 



Осінь. 
Ген дозріли груші 
на вербі, що снить весни корінням 
босим 
і безгрушним. 
А в калюжі 
крижаніє криком скрушним 
око дня. 
І стерня 
коле в п'яти босу душу, 
дивом дужу, 
що грушима відганя. 

(А Таінший) 
Отже, в принципі, довільне віршування на хореїчній основі цілком 

можливе. Що ж до змісту, то ключем до його витлумачень хай буде 
фразеологізм "наговорити на вербі груші" (або: "набалакати, що на 
вербі груші ростуть"). Підказки містяться і в граматичних оказіоналіз-
мах "безгрушним" та "грушима". 

Довільне поєднання силабо-тонічних 3-складовиків 
можна проілюструвати цитатою з поеми Є.Плужника "Галілей", де різно-
розмірний невпорядкований амфібрахій "перетікає" в розкутий дактиль, а 
той, своєю чергою, — в довільний анапест: 

А над містом пливуть тумани... Орбітою лине 
земля... Як тихо безлисті каштани Шумлять... 

О ноче! 
Ти чуєш, як стогне 
Жадана моя тишина? 
— Бо істини вічної вогник 
Дорівнює жмені пшона! 

Чого ж ти мовчиш? 
Чого не ричиш 
Над нами 
Громами 
Так, 
Щоб змішались докупи гами, 
Щоб догори ногами 
Все! 

Хай тоді день несе Зойки! 
Нехай ридають! Може ж, хоч 
так пригадають, Що серце в 
людини є! 

 

W-^W w* 
\JL\J 

 

£ 
 

 41 
WWW 

 

iWW 
 

iWW 
41 

Межа 3-стопової 
впорядкованості 
та початок 
довільного 
амфібрахію. 
Перехід на  
довільний  
дактиль. 

 

12 353 

WW 

7 :u  

WW 
   

WW 
   

WW 
  ^

w  
t. 

  

Z 7 

iU 
 

WW 
 

WW 
 

[амфібрахій 
3-стоповий 

/-столовий Ця строфа, як і пропу-
щена, — упорядкований 3-
стовповий анапест', лише 
перший вере тут розбито на 
два рядки-колони. 

0 ноче! ^У1^так само Два перші тексто 
А хто ж тому винний, Рядки становлять один вере. 

Що ближче, ніж вічність, — куліш, 
1 мрія буває — двогривений? 



Бачиш — гниє 
1 досі 
На розі 
Каліка безногий? 
І це там, де усі дороги 
У прекрасну ведуть далечінь? 
Так з яких же таких причин 
Простягає огризок людини руки, 
Тільки що не хапає за брюки — 
Кумедний такий! 
А навколо плювки... 
Бруд з усіх місць... 
Певне, що нелегкий 

Хліб 
їсть! 
О! 
Тож-бо й воно! 

Ах, який це сюжет для кіно! 
Які побутові трюки 
Може дати, наприклад, безрукий. 
Що з очима, повними муки, 
Виє в пики фарбованих баб: 
— Цигарки Гостабфаб! 
Ех! 
А ще краще сліпець біля тину, 
Що, зігнувши дугою спину, 
Виє кожну хвилину: 
"У каміна". 
А хвилина 
Годину 
Непомітно за руку веде... 
І ніде 
Не спочину! 
Ніде 
До загину... 
Ніде 

Три переходові 
вереи амфібрахію. 

Анапестична 

основа. 

'II' 
Варіації 
змінної 

анакрузи. 
V»-! 

Односкладові 
перехідні "місточки". 

'(або: JU«L) 

Довільни
й 
анапест 
із 
варіація-
ми 
анакрузи. 

Як видно зі схеми та коментарів, розкуте "перетікання" з одного 

3-складовика в інший, упорядкований (3-стоповий) та довільний, умож-

ливлюється завдяки, зокрема, небагато- чи й односкладовим "протокам", 

перехідним "місточкам", а також змінним (варіативним) анакрузам, що 

ніби амортизують ритмічні зміщення ("перестрибування з ноги на ногу"). 

Цілком зрозуміло, що коли можливе таке співіснування 

одразу трьох видів довільних 3-складовиків у межах одного твору, 

354 

•м 



то існування кожного з них зокрема (інакше кажучи — до-
вільне віршування лише на дактилічній, амфібрахійній чи ана-
пестичній основах) можливе й поготів. 

Як уже зазначалося на початку розмови про силабо-тоніч-
ну систему віршування, окрім п'ятьох основних її метрів, рідше 
зустрічаються 

Маловживані розміри силабо-тоніки 

Приклад одного з них — пеону третього («и - «), ускладе-

ного дипірихієм (uuuu) і дихореєм (■!*■* и), можна знайти в другому 

варіанті прочитання Малишкового вірша "Назбираю за 

долиною" (с.337-338). Завдяки двоскладовій (анапестичній) 

анакрузі пеон третій зустрічається в нашій поезії чи не 

найчастіше з-поміж чотирьох видів пеону. 
Унікальний у світовій поезії зразок довільного пеона третього наво-

дить Г.Качуровський, переклавши з цією метою "Ноктюрн" колумбійсь-
кого поета Хосе Асунсіона Сільви розміром оригіналу {Метрика. С.50-
52). Там же зустрінемо й інші рідкісні розміри, зокрема оказіональний 
двостоповий двонаголошений 6-складовик, створений І.Качуровським: 

О гриби В КОШИКу!  Ви МЄНІ СВІДЧИТе, uu^twu//iUU^uu 
Що не звик логіці я давать відчити... uu'uw//uw^uu 

Утім, такі нібито нововинайдені розміри схематизують-

ся і в старих вимірах, тому наведений 6-складовик можна 

розглядати, з одного боку, як силабічний 12-складовик із цезу-

рою посередині; а з другого — як силабо-тонічний 3-

складовик, своєрідний анапесто-дактиль, чи навіть простіше — 

ритмічно варійований дактиль (пор.: "Місяць яснесенький 

промінь тихесенький..." — Леся Українка). 

Навіть непарний 5-складовик, або ж пептон (uu-'wu) можна 

розглядати як поєднання 3- і 2-складовиків: 

Дочекався я того святонька, иил 
Проводжала в світ мене матінка... "«А, 
Так цитує, очевидно, з пам'яті, І.Качуровський (С.52). Насправді 

ж "співомовка" С.Руданського "Наука" має такий початок: 
2. 

Дочекався я 
Свого святонька 
Виряджала в світ 
Мене матінка. 
Отже, можливі два прочитання цього тексту: 1) одностоповий пен-

тон, 2) одностоповий анапест із двома нарощеними складами. У варіанті, 
іаписаному І.Качуровським, цей текст також можна розглядати двоїсто: 
!) двостоповий пентон, 2) двостоповий анапест із доцезурними та клав-
іульними нарощеннями на два склади. 

355 

ww 

ww 
uw 

 



Уже цитований нами вірш М.Вінграновського "Ходить ніч твоя, 
ходить ніч моя... (С.312-313) має подібну варіативність прочитання: або 
це 2-стоповий пентон, усічений у другому рядку на один склад ("їм не 
велено ночувать"), або 2-стоповий анапест із відповідними нарощеннями. 

Щодо віршів, писаних чотирма видами пеону, то в них 

створюється дещо зарідка для природної просодії нашої мови 

періодичність наголосів. Тому значно частіше зустрічаються 

не абсолютно пеонові тексти, а такі, де пеон виступає склад-

ником інших структур: 

Світоволя! Світоголос! 
Тиша. Ранок. Небо. 
Опадає цвгї додолу — Тут, 
поперед тебе. 

ULUW 
Дороста висока меса 
Іогана Баха... 
Рай дерев — аждонебесних! 
Квіту рай і птахів! 

 

WW iu ^u  
WW 'W 

  
■iW 

V
w 

uw  
■■u ,/w   

Поет і правозахисник Іван Сокульськии написав цей вірш, пере-

буваючи в другому ув'язненні (1980-88), по звільненні з якого прожив 

лише кілька років. 
На схемі ліворуч перший рядок прочитується як дві стопи пеону 

третього; ще по одній стопі цього ж метру ввіходять до 3-, 5-, 6-і 7-го 
рядків. Другий варіант (схема праворуч) трактує вірш як поспіль хореїчний, 
різнорозмірний (урегульоване чергування 4-х і 3-х стіп), із пірихіями. 

Тобто, перед нами — ще один типовий випадок метричної плюри-
валентності, або, простіше, багатовимірності віршованої мови. 

356 

  
W

W -

.w 
WW iW iw iw 

V

» 

W

W   



Межисистемні форми віршування 

Уже не раз ішлося про те, що немає неперехідних бар'єрів 

поміж різними версифікаційними системами, як майже не бу-

ває абсолютного дотримання тих чи тих метричних схем. Тим-

то ми розрізняли абсолютну або "чисту", "ідеальну" силабіку 

і силабіку, так чи інакше зачеплену впливами тоніки, — аж до 

появи новішої, силабо-тонічної системи канонів, які, своєю 

чергою, теж не тільки дотримуються, а й порушуються, 

оскільки не охоплюють усього розмаїття фонічної та ритмо-

мелодичної організації художньої мови. Яскравим національним 

прикладом межисистемної форми віршування є український 

коломийковий розмір, до якого можна підходити з мірками і 

силабіки, і силабо-тоніки, притому не вичерпуючи його 

своєрідності, котра чи не найбільше полягає в єдності з 

танцювальною та мелодійною основою. 

Є свої переходові форми і між силабо-тонікою й тоні-

кою. Такими вважають павзник (дольник) і тактовик. 

Павзник — термін, вживаний паралельно з терміном доль-

ник (від "доля" — частка). У російському літературознавстві 

гору бере запропонований В.Брюсовим дольник, у віршо-

знавстві української діаспори — павзник. Етимологічно і в 

українському слові "доля" є значення "частина", "частка" 

(пор.: "наділ", "приділ", рос. "удел"), отож нема підстав не 

приймати дольника лише з тих міркувань, що у нас "доля" — 

тільки "талан". 

Проте є інший, суто віршознавчий аспект. У понятті 

"дольник" закладено сприйняття віршорядків цього розміру як 

поєднань 2- і 3-складових стіп, або ж випадіння з 3-складо-

вих окремих "дольок"-складів. З огляду на багатовимірність 

віршованої мови такий підхід цілком прийнятний. Він будується 

на системі силабо-тонічних канонів. У понятті "павзник" 

ткладено інше ритмовідчуття: "відсутність" системних складів 

сприймається не як випадіння "дольок" чи поєднання різно-

складових стіп, а як певний ритмічний нюанс, пов'язаний із 

павзою в звучанні тексту. 
Перегорніть кілька сторінок назад і ще раз перегляньте уривок 

із І Ілужникової поеми "Галілей". Пропуски системних складів там 
позначе- 

357 



но як цезури (//). Після цезур потрібно починати новий відлік стіп, але 
цього не зроблено. Річ у тім, що в даному разі маємо справу з рядками 
павзника. На письмі такі павзи позначають і звичайною вертикальною 
рискою, іноді й знаком цезури, і так званою леймою (Л ), від якої походить 
ще одна назва — леймічний вірш (отже —- і вере). 

У живому звучанні ота я/би-відсутність одного чи двох 
складів у 2- і 3-складопих стопах компенсується або павзою, або 
розтягненням у часі вимови сусідніх складів, або посиленням їх 

наголошеності, а найчастіше — всіма названими засобами. їх 
поєднання чи вибір залежать від манери читання. 

Є два основні варіанти схематичного запису павзника —традиційний 
(праворуч) і той, що ним користуються М.Ґаспаров та інші при-

бічники статистичного підходу (рискою позначується ікт, цифрою — 
кількість міжіктових складів): -1-1-2-2    В свято — 

день, розірваний надвоє. -1-2-2       День з 
маленькою павзкою. -2-2-2-2    Ранок, що 

молодість нашу нагадує, -1-2-1-2    Вечір, що 
видасться казкою. 

(М.Семенко, 
"Вигнанець") 

З обох варіантів виразно постає, що третій рядок цього катрена ста-
новить собою 4-стоповий дактиль. І коли виходити з цього ешшбо-тоніч-
ного метра як певного еталону (для даного катрена), то "відсутні" склади 
можна — експериментально — заповнити якимись односкладовими сло-
вами. Але це було 6 ніби поверненням до (/юльклорноїтрадиції (гей, ой, ох, 
та й), чого бунтівливий самовигнанець М.Семенко не міг собі дозволити: 
у наступних катренах цього вірша він зовсім пускається дактилоїдних 
берегів. Утім, його з парадоксальною закономірністю прибиває до відомого 
з фольклорнихтаки часів речитативу: 

Двічі перевозив через бухту хінець. Цілував 
перса, сонце зливалось з віддихом. Збирали, 
пестили квіти зблідлі. А зараз — я з її 
серця вигнанець. 

За винятком, хіба, того, що відшліфоване фольклорне віршування 
ніколи б собі не дозволило цілувати перса чи турка, а вставило б там 
"твої перса"; як і какофонічне "зливалось з віддихом" перетворило 6 на 
евфонічне "зливалося звіддихом"... 
Вважають, що павзник був ніби першим кроком у розхитуванні класичної 
силабо-тоніки. Проілюструвати цю тезу можна зворотним кроком. 
Наприклад, перетворивши розмір першої з процитованих строф на різно-
розмірний дактиль. Для цього на місці павз, позначених на схемі леимами, 
експериментально поставимо односкладові слова та змінимо "з" на "із": 
Свято — наш день, що розірваний надвоє, день із маленькою 
павзкою. Ранок, що молодість нашу нагадує, Вечір, що вже видається 
нам казкою. 

Певна річ, таке вторгнення необов'язкових слів (навіть не фольк-
лорних наповнювачів), ритмічно вирівнюючи текст, водночас віддаляє 

358 

    
    
    
  іуд  



нас від того душевного сум'яття, в якому ггеребував ліричний герой саме 
того дня, коли народився "Вигнанець" (13.IV.1917). Ще кілька тижнів 
тому (20.111), впогіднений почуттям, він ладен був освідчуватися навіть 
банальним (як на Семенка) різнорозмірним ямбом: 

Як мрію світлу і прекрасну     Всю ясність серця що плекаю 
Я образ твій ловлю Віддам тобі тобі 
Як море любить сонце ясне    Відтак я тьми в душі не маю 
Так я тебе люблю [ не піддамсь злобі 

( "Кохання ") 
Ясність серця" тут виливається у випрозореність і навіть спро-

щеність письма, якої не рятує відсутність розділових знаків. Єдину ка-
кофонію "не піддамсь ^злобі" можна вважати художньо виправданою: 
злоба ворожа евфонії. 

^ Але руйнується гармонія кохання, настає "День з маленькою павз-
кою", світосприймально-грозовою, коли "І в легенях пахне громом", і 
вимагає для свого втілення спочатку павзника, а далі - ще бунтівливі-
шої збуруненості та розвихреності (вигнанець із серця — майже вигна-
нець із раю). Тільки раз тут ще зринає класичний розмір, і теж не 
випадково: "Ранок, що молодість нашу нагадує". Мине ще рік, і драма 
вже осмислюватиметься як мелодрама, а її герой заховається за іроні-
чним самокпином у назві збірки "П'сро кохає". 

Було б помилкою навпростець пов'язувати класичні метри 
І гармонією, а некласичні — з дисгармонією. Хоч безперечно, 
що для слуху, призвичаєного більше до традиційних віршу-
вальних канонів, будь-які відхилення від них стають додатко-
вими емоційними імпульсами, які ніби підсилюють текст, 
вириваючи його з полону холоднуватої "правильності". Так, 
Олена Теліга, послуговуючись павші и ком, передає зовсім 
інший, бентежний стан душі: 
2-2-1-1   Розцвітають кущі яеміну — 2-1-2-     Грає сонце в височині. 2-

1-2-1   чи зустріну, чи не зустріну? 2-2-1-    Чи побачу тебе, чи ні? У 

першому і четвертому рядках цього катрена 
"бракує" перших складів 3-і стопи, а в другому й 

третьому — других складів 2-ї стопи. Загалом увесь твір написано на 
анапестичній основі, а в  наступних катренах павза переважно 

регулярна — у 3- ій  стопі. При скандуючій манері читання ці 
пропуски компенсувались би павзами, а  при  наспівній, природнішій 

для даного тексту, стисненням післяпавзних періодів (наприклад, у 
третьому рядку це може бути і напівнаголошене іктове "чи", і 

ненаголошене "не", і обоє разом -по 1, 5 мори). 
Прихильники тактомстричного та музичного підходів до 

ш'жисистемних форм (і навіть систем) віршування розглядають 
павзник як різновид тактовика, оскільки в першому 
спрацьовують закони другого. 

359 

UW- "Л 
WW*- 



Тактовик — форма версифікації, що допускає коливання 
ненаголошених інтервалів між іктами у віршорядку в діапазоні 
трьох варіантів: 1-2-3 склади (рідше - 0-1-2 склади, як і павзник). 

За цим визначенням М.Ґаспарова, тактовик належить до тоніч-
ної системи віршування, за іншим його ж визначенням — до 
форм, переходових від силабо-тоніки до "суто тонічного" 
акцентовика (див.: " Тонічна система віршування"). 

Як видається, тактовик і його різновид павзник утворю-
ють проміжну форму версифікації, причому не в лінійному на-

прямі руху "від і до", а, з огляду на фольклорне коріння — 
власне та обабічних систем, — саме таку своєрідну межиси-
стемну форму. Тим-то й арифметично вирахуваний 3-складо-
вий "поріг" тактовика ще не стає автоматичною "перепуст-
кою" в "абсолютну тоніку" і навпаки, оскільки значно важ-
ливішим показником є ізохронізм (однакове в часі) звучання 

версіє і таке розташування слів у них, яке уможливлює їх чле-
нування на певні музичні такти. А "поріг" поміж тактови-
ком і "чистою" чи "абсолютною" тонікою пролягає аналогічно 
до розмежування у фольклористиці пісенної і речитативної 
версифікації (див.: "Фольклорне віршування"). 

"Словник літературознавчих термінів" В.Лесина і О.Пу-

линця, попри часткову і цілком природну застарілість, вміщує, 

зокрема, статтю про музичний такт, яка, на перший погляд, 

випадає з літературознавчої термінології, однак багато важить 

для розуміння тактовика (або тактометра). Тож є потреба 

процитувати її майже цілком*: 
"Такт (від лат. taktus - доторкання рукою, в музиці -доторкання 

диригента до пульта, чим визначається швидкість темпу) - одиниця 
музичного ритму, невеличка частина музичного руху, яка включає в 
себе один ударний момент (акцент) і один або кілька неударних. Розмір 
такту вказується при нотному ключі: 4/4, 3/4, 6/8 і т.д. Один і той же 
музичний такт може включати різну кількість складів словесного текс-
ту в вокальній музиці, не порушуючи метра, за простим математичним 
принципом: 4= 2+ 2= 3+ 1 = 1+ 1+ 1 + 1 = 1,5 + 0,5 + 2 і т.д.; або те 
ж саме в нотних знаках: 

*Цим віддаю шану своїм викладачам. А також виправляю огріх упорядників 
ЛС-Д(С 671-672), які зняли лапки в підготованій мною статі. Авторство 
конкретних статей в ЛС-Д не зазначене, однак це не звільняє од моральної 
відповідальністі за "Тактовик", "Павзник", "Фольклорне віршування , 
"Тонічну систему віршування ", "Райошник ",  "Верлібр " та ін. 

360 



 J=  

Античне віршування передбачало таке виконання твору, в якому 
співи речитативом чи музичний супровід відігравали, очевидно, значну 
роль. Антична віршова стопа нагадує музичний такт, бо при однаковій 
кількості мор вона може включати різну кількість складів, [що дає змогу] 
заміняти одну стопу іншою тієї самої довжини (наприклад, дактиль 
спондеем (- wu = «), бо обидві ці стопи мають по 4 мори і т.п.). 

Аналогічне явище спостерігаємо в сучасній метричній східній 
поезії. 

До тактово-музичної організації метра близьке і народне віршу-
вання. Українська коломийка може розглядатися в багатьох випадках 
як рядки з чотирьох тактів, кожен з яких включає в себе чотири скла-
ди; але кількість складів може скорочуватися до трьох, двох і навіть 
одного, тільки більш протяжних, від чого рівномірність тактів не пору-
шується. Наприклад: 

і. 

Ку-черява       Катери на      чіпля-ла-ся     до Мартина, Ой 
Map-тине, добро- 91- ю,   сватай мене    у  не- ді- лю. 

*J>J>J>J>IJ>J>J>«MJ>J>J>J>I J J 

А я  те- є 
Воно мене 

дів- ча люб- лю,    що бі - ле, як         гу ■ ся, 
по - ці ■ лу   є,     тільки при ту         лю-ся 

* J > J > J > J > I  J>J> J I J > J > J > J > I  J J  

Ко -зак ко- ня        на   пу  вав,     дзю - ба   во - ду       бра ла 

'J>J>J>J> I  J J I  J>J>J>J> I  J  J  

За го pa  ми 
За сі ■ я   ні 

го- ри, 
го - рем. 

хмаро   ю 
кро- в і  ■  к 

тю по ви ■ ті, 

ли - ті.- 

- Можливі й інші варіанти коломийок та шумок, аналіз ритму яких 
потребує користування поняттям такгу"(С.367-368). 

Усе сказане стосується не тільки коломийок та 
відповідного літературного розміру, а й танцювальних пісень 
та літературних творів, що тяжіють не до силабічної, а до тоніч-
ної основи (див.: "Тонічна система віршування", "Декламацій-
но-тонічне віршування", "Фольклорне віршування").  

Музичність, мелодійність тактовика має відчуватися на слух: чи 
це буде нерівноскладова весільна пісня, чи шедевр Тичининого "клар-
нети зму" — "Арфами, арфами...", чи Плужникові провидющі марення: 

Тепер на півночі горять сніги... 1-1-3-1- 
Стрункі на півночі біжать олені...      1-1-3-1-1 
Високі заграви студенті 1-1-3-1 
Сліпучо міняться... 1-1-2 

361 



Тонічна система віршування 

ґрунтується на сумірності наголосів (tovoc; — наголос) у віршо-
рядках (ізотонізмі), а також на їх варіативній різномірності — 
упорядкованій і невпорядкованій. 

Основні принципи тонічного віршування сформувалися 
ще в усно-поетичній творчості, але теоретичне їх осмислення 
починається лише з другої половини XIX ст., водночас із по-

силенням наукового збирання та вивчення фольклору. Далі 
відбувалося й літературне опанування тоніки, спочатку за 
посередництвом таких проміжних форм між нею і силабо-тоні-
кою, як павзник і тактовик, із наступним переходом до суто 
тонічного (акцентного) віршування. 

Залежно від кількості наголосів, що припадають на один 

віршорядок, визначається його розмір: він може бути 1-, 2-, 
З- і т.д. -наголошеним (найчастіше — 3- та 4). Ненаголошені 
та напівнаголошені- слова виконують лише допоміжну й ва-
ріативну роль у витворенні тонічного розміру. А в пісенній 
фольклорній тоніці додаються ще й суто мелодійні наголоси, 
що далеко не завжди збігаються з декламаційними. Як-от у 

відомій баладі: 
В Царйграді на риночку Та п'є Байда 
мед-горілочку; Ой п'є Байда та не 
день, не два', Не одну нічку та й не 
годиночку... 

При декламуванні цього тексту виділялося б по два сильні словесні 
акценти в кожному рядку (звичайні знаки наголосу). І в такому разі 
перед нами був би зразок послідовно проведеного двонаголошеного 
тонічного віршування. 

При співі ж гору беруть мелодійні акценти (їх позначено верти-
кальними рисками). У деяких випадках вокальні акценти накладаються 
на словесні (Байда, два), в інших — зміщуються, відводячи словесним 
роль напівнаголосів (Царйграді, риночку, годиночку). Ті односкладові 
слова, що були напівнаголошеними, такими й лишилися, проте розтяг-
лись у часі проспівування, ставши ніби двоскладовими (п'є, день, мёд), 
а двоскладове напівнаголошене (одну) здобуло повний вокальний наголос. 

У різних виконаннях цієї балади, в кожному її стиху (до пісенного 
фольклору частіше вживано цей термін) та напівстиху можуть додаватися чи 
відніматися несамостійні слова (такі, що не втримують наголосу). На-
приклад, четвертий стих іноді доповнюють початковим "Та й..", відповідно 
ущільнивши темпоритм усього першого напівстиха. І навпаки, у другому 
напівстиху можна опустити серединне "та й", розтягнувши наступне слово 

362 



не" на дві мори (два диригентські помахи). Так зберігається ізохронізм 

(однакова кількість часу на проспівування стиків), який для пісенної 

тоніки є важливішим, ніж ізотонізм (однакова кількість наголосів у рядку). 

Що ж до літературного українського тонічного віршування, 
то, незважаючи на закоріненість у власний питомий ґрунт 
(див.: "Фольклорне віршування") та бурхливе відродження у 20-
ті, 60-ті й наступні роки XX ст., теоретичне його осмислення 
ще недостатнє. Так, І.Качуровський вважає, що для росіян 
тонічна система є органічною, не привнесеною ззовні, а щодо 
органічності її для нас — вагається. Це досить дивно, оскільки, 
скажімо, ритмічна організація українських дум — наскрізь 
тонічна. 

М.Ґаспаров називає чотири щаблі переходу від силабо-тонічного до 
суто тонічного віршування: 1) силабо-тонічнш вере — обсяг міжіктових 
інтервалів постійний (у ямбі та хореї — один склад, у 3-складових розмірах 
— два склади); 2) павзник — обсяг міжіктових інтервалів коливається в 
діапазоні двох варіантів (1-2 склади); 3) тактовик — обсяг міжіктових 
інтервалів коливається в межах трьох варіантів (1-2-3 склади); 4) акценто-
вик — обсяг міжіктових інтервалів коливається необмежено і на слух не 
сприймається. Отже, суто тонічне віршування починається "за порогом 
тактовика" і вимірюється вже "не кількістю стіп (і, відповідно, сильних 
місць, іктів), а кількістю слів (і, відповідно, наголосів: рядки розрізняються 

2-наголошені, 3-наголошені, 4-наголошені і т.д."1. 
Цей досить зручний для арифметичних обрахунків підхід водно-

час ігнорує індивідуальні особливості творів, надто ж тих, що їх "на-
диктувала" авторам певна мелодія, а також тих, де, залежно від манери 
декламування, емфатичні наголоси, подібно до мелодійних акцентів, пере-
важуватимуть словесні. У наведених дослідником двох прикладах "суто 
тонічних" акцентних віршів ('саме віршів, а не версіє) на 32 рядки припа-
дає всього 9, що перебувають "за порогом тактовика" (залежно від інто-
нації, їх можна нарахувати трохи більше, але все-одно значно менше 
навіть від половини загальної кількості рядків). 

Досить спокусливо знайти такий "поріг", за яким кількість (складів) 
переходить у якість. Але стверджувати, що "чисто тонічним" є вірш, у 
якого лише 25% рядків перейшло за "поріг", а решта — тактовики, навзнаки 
і навіть силабо-тонічні анапести, навряд чи можна. Як же долає вчений 
поставлений ним самим високий бар'єр? Твердженням, що на слух 
1 складовий інтервал од 5-складового відрізнити майже неможливо. Таким 
чином, облікуються вже не склади, а наголошені слова, а поріг із 4-х 
нснаголошених складів нібито зникає. Проте якщо бути до кінця послідов-
ними, то рахувати кількість ненаголошених складів таки мусимо, бодай 

Гаспаров М.Л. Русские стихи 1890-х— 1925-го годов в комментариях. — 
М., 1993. — С142. 

363 



для того, аби не спіткнутись об нібито невидимий "поріг" і знати, перехо-
дить його даний вере, чи ні. А вже потім визначати його суто тонічний 
розмір за кількістю наголошених (самостійних) слів. 

Прихильники музичної та декламаційної концепцш тонічного віршу-
вання шукали інших критеріїв його ідентифікації — графічних (А.Бєлий, 
В.Маяковський — див.: "Декламаційно-тонічне віршування"), тактомет-
ричних (А.Квятковський), пісенних. Дослідники ритміки фольклорної пісні 
найдрібнішою одиницею тонічного віршування називають півстих (О.По-
тебня, Ц.Нейман, П.Бажанський), або музикальну стопу (І.Франко, О.Вос-
токов). Обидва терміни правомірні, оскільки перший більш акцентує на 
словесному компоненті пісні, другий — на мелодійному. Знаємо вже й термін 
з виразною танцювальною семантикою — коліно (а також колон). 

Теоретик і практик тактовика І.Сельвінський стверджував, що є 
сенс говорити про тактову систему віршування, де верси не скандуються, 
а диригуються, як у музиці: на 4/4 (ніби квадрат), 3/4 (трикутник), 6/4 і 
т.д. Тактовик у його розумінні вільно вбирає в себе і класичні розміри 
силабо-тоніки, і павзники, й акцентовики (або ж суто тонічні розміри). Це 
— досить перспективний напрям пошуків, який, на жаль, не має поки 
що належного розвитку, оскільки вимагає не тільки фіго-логічної, а й 
музичної освіти. 

Зіставляючи різні погляди на природу тонічної системи 

віршування, знаходимо тс спільне, що можна віднести до її 

питомих змістових характеристик: інтонаційна розкутість, 

відсутність фіксованих іктів, підпорядкованість мовній, фра-

зовій, словесній ритмомелодиці при одночасному вокальному 

видовженні або стисненні слів за рахунок їх наголошеності, 

дво- напів- та ненаголошеності, принципи ізотонізму й ізо-

хронізму (вони не дотримуються в речитативному чи говірно-

му уснопоетичному віршуванні). 

Саме в наближенні до цих фольклорних взірців чи їх 

імітації з'являється в сучасній українській поезії абсолютна 

тоніка, а здебільшого вона поєднується з тактовиком, різно-

видом якого можна вважати і павзник. 

Понадчотирискладовий поріг ненаголошеності має в 

нашій просодії меншу частотність, ніж у російській, тому при-

мітну рису вкраїнської тоніки слід шукати швидше в розмов-

них, говірних, речитативних інтонаціях та зворотах, поєдна-

них із аритмічною мелодикою фрази: 
Ото ж воно й почалося з того, Що 
одружився дурний Петро — Тільки 
до хати привів небогу, Зразу ж 
топитись пішов у Дніпро. 

Цей початок, як і наступний текст Симоненкової "Казки про Дури-
ла", не надається до однозначних підрахунків кількості ненаголошених 

364 



складів, оскільки, залежно від манери читання, емфатичних акцентів і 
павз, кожен рядок може мати неоднакову кількість наголосів. Наприклад, 
четвертий можна прочитувати як із двома наголосами (топитись, Дніпрб), 
так і з чотирма, на кожному самостійному слові (і тоді виходитиме 4-
стоповий дактиль). І все ж виразно відчувається фольклорно-розмовна 
інтонація, яка не дозволяє читцеві ставити "зайвих" наголосів, хоча вони 
в принципі й можливі. Уривок виразно тяжіє до тонічної двонаголоше-
ності. 

Схоже — і з "весняним замовлянням" І.Драча "Київ з 
очима сонця і місяця", що має по 4 сильні наголоси (по 2 на 
кожен напівверс). При читанні ненаголошені слова ніби про-
бігаються в Прискореному темпі, а наголошені склади розтя-
гуються: 

Києве мій,//диво моє з очима со'нця і місяця, Клекіт зелений 
твій б'є'ться,//раидуга в кожнім вікні встає', Зелбм стугонить 
кожен клапоть,//хмари собі не знаходять місця. ШаОі твій 
зеленокрилий//небо навідліг б'є' 

У "Промовлянні до Києва з метою зведення рахунків" В.Небо-
рак, ніби відштовхуючись од щойно наведеного тексту, переходить на 
тритактову (переважно) павзацію та 5-7- (і більше)-наголошеність: 

— Києве, та динозавр//оброслий нашаруваннями// виділень цивіліза'ції 
ти тіло звіра,//що виє у схо'вку//утро /бними рйками нації, ти — 
перетятий жовтавою лімфою, —//все' ще висушуєш мощі, ти 
саркофаг, ти і мумія Кйя,//кістяк її рухає плбщі... 

Поети твої намагаються//Сло'во знайтй,//як сліпці', розглядають 
картини,//намацують герб на монё'тах, видобувають промови з 
горлянок,//як збнд чи блюво'ту,// 

поети твої на пое'тах, 
похованих, вбитих, замбвклих, придушених, пущених з вітром// 

на знак милосе'рдя, 
поети твої//на вокзалах твоіх//здобувають плацкарт у безсмертя. 

Що ближче до кінця цього саркастичного "промовляння", то си-
пабо-тонічнішим воно стає (напевне, писане під амфібрахійний пере-
стук вагонних коліс, подекуди синкопований змінною анакрузою: в ос-
танньому уривку — на словах "видобувають" та "здобувають"). 

Певна річ, наведені приклади аж ніяк не вичерпують 
розмаїття сучасних зразків літературної тоніки, адже в самій 
її природі закладено індивідуальну неповторність ритмічної 
та інтонаційної організації кожного конкретного тексту. 

Для кращого розуміння цієї та інших версифікаційних 
систем і межисистемних форм є потреба звернутися до усно-
поетичних джерел. 

365 



Фолькльорне віршування 

Цей термін уводимо замість досі вживаного — "народне 
віршування", оскільки останній не має структоротвірної виз-
наченості. Уже на рівні аксіоматизаціїтреба було б з'ясовува-
ти, чи є сучасне народне (в тому числі й писемне) віршування 
"народним", чи є літератори й численні аматори "теж наро-
дом" тощо. 

Термін фольклорне віршування фіксує увагу на уснопоетично-
му віршуванні, яке становить опозицію з віршуванням 
літературним, і це — дві підсистеми у системі віршування як такого. 
Від часів синкретичних ритуальних дійств до нас дійшли 
тексти, що однаково надаються до розгляду у вимірах усіх 
основних (нині теоретично опрацьованих) версифікаційних 
систем, ба навіть межисистемних — як усередині поезії, так і 
між нею та прозою. Причому, це може бути один і той же 
текст, зовні, як видається, вельми нехитрий: А ми просо 

сіяли, сіяли, Ой, Див, Ладо, сіяли, сіяли. 
Звернення до богів дохристиянського пантеону засвідчує, що цій 

гаївці, як мінімум, — понад 1000 років (пізніші варіанти — "дід Ладо"). 
О.Потебня відносить її аж на початок першого тисячоліття до н.е.  

У вимірах силабіки це буде 10-складовик із можливими цезурами 
після кожного коліна: (4 + 3 + 3) 2. 

У вимірах тоніки — акцентовик, де кожен стих дистиха має по 
два сильні наголоси (на обох словах "сіяли"), а початкові слабонаголошені 
слова та кількість складів (у даному разі — однакова) можуть і не брати-
ся до обліку. 

Нарешті, навіть у вимірах пізнішої силабо-тоніки текст можна 
прочитувати як 3-стоповий амфібрахій (|uuu|u-'w|w-'v|u)? де перша стопа — 
трибрахій, у якому склади або зовсім не наголошені, або, залежно від 
інтонації мовця, 2-й чи 3-й склади — напівнаголошені. 

Усі три підходи є правомірними і ще раз підтверджують феномен 
плюривалентності, або ж багатовимірності віршованої мови. Вони не 
перекреслюють, а доповнюють один одного, міряючи текст гаївки кожен 
"на свій аршин". Однак ті "аршини" все ж таки досить поверхові: орієн-
туючись на суто візуальне чи декламаційне читання, вони не враховують 
синкретичної злитості слова з мелодією і танком-пантомімою. Образно 
кажучи, окрім аршина існує ще й метр, і то не віршувальний, а музичний 
(цим терміном позначають у музиці порядок чергування слабких і силь-
них частин). 

Мелодія, від якої ми тимчасово абстрагувалися, вносить істотні 
корективи і в наголошеність, і в довжину складів гаївки, в чому вбачаємо 

366 



певне зближення ще й з метричною версифікацією. Останнє слово віршо-
рядка втрачає свій звичний наголос і набуває вокального — "сіяли". 
Крім того, наголошений склад розтягується в часі звучання на дві мори, 
тобто рівно на стільки, скільки часу треба, щоб вимовити два короткі 
склади. Так само — й інший наголошений склад — на першому 
слові "сіяли". Отже, до 10 мор додається ще 2, завдяки чому дістаємо 
чітке триколійне (або триколонне, тритактове) членування одного 
12-морного стиха: 

А ми про-со / сі-і-я-ли,/ сі-я-ли-и 
Спів супроводжується відповідною пантомімою з притупуванням 

("А ми просо витопчем, витопчем" і т.д.). За подібної ситуації з'явили-
сь і грецькі терміни арзис і тезиз (буквально — піднімання та опускання 
ноги, а переносно — коротка та довга частини віршувальної стопи). Ці 
терміни вживаються і в силабо-тоніці на позначення, відповідно, наго-
лошеної та ненаголошеної частин стопи; останнім часом їх витісняють 
дай (лат. ictus — удар; хоча позначуване цим терміном сильне місце 
може іноді й не нести наголосу) та міжіктовий інтервал. 

Схожі внутрішньотактові розтягування складів зустрічає-
мо і в коломийках (див.: "Тактовик"). Отже, павзник і такто-
вик засвідчують зворотний процес взаємодії між літератур-
ною традицією і фольклорною остільки, оскільки також сяга-
ють мелодійного підґрунтя. 

Розрізняють три основні типи фольклорного віршування 
— пісенне (тут зустрінемо всі три принципи версифікації), ре-
читативне (переважно — тоніка і римована проза), говірне (най-
різноманітніші римовані тексти). 

У говірному віршуванні знайдемо блискучі взірці версифі-
каційної техніки, особливо у так званому дитячому фольклорі 
(або ж фольклорі для дітей) — загадках, приказках, забавлян-
ках, лічилках, триндичках, закличках, примовках, скоромовках, 
прозивалках, звуконаслідуваннях; а також у "дорослих" замов-
ляннях, заклинаннях тощо. Поміж трьома типами фольклорного 
віршування немає різкої межі, оскільки, наприклад, говірну 
забавлянку можна водночас і проспівувати: 

Був собі Будько,        І капусти шматок, 
Мав халабудку, І штани портяні, 
І ставок, Що дерлися по стіні. 
І млинок, Гарна моя байка чи ні? 

Два перші рядки ніби завдають ритм усій забавлянці, два наступні 
розтягуються в часі виконання за рахунок подовження наголошених 
складів, передостанній, навпаки, стискається, збегігаючи ізохронізм, а 
останній стає вже не дво-, а тринаголошеним, погамовуючи, 
сповільнюючи темпоритм забави і ніби переводячи її в річище діалогу. 
Речитативне фольклорне віршування зустрічається переважмо в 
думах, уснопоетичних баладах, старинах,    голосіннях, 

367 



духовних віршах (фольклоризованих) та пародіях на них, у 
бурлесковому низовому гуморі мандрованих спудеїв, лицедіїв, 
скоморохів, дяків та ін. 

Ой у неділю барзо рано-пораненько 
Не сива зозуля закувала — 
Сестра брата своего із подвірні своєї 
В войско виряджала, 
Словами промовляла 
І сльозами ридала: 
"Ей же, мій брате рідненький, 
Голубонько сивенький! 
Відкіля тебе   виглядати, 
І з якої сторонки у гості сподіватись: 
Чи з Чорного моря, 
Чи з чистого поля, 
Чи з славного, із войного люду, войска Запорожжя?" 

(дума "Проводи козака до війська ") 
Однією з форм давнього тонічного речитативного віршу-

вання є райошник, який хоч і має писемні зразки, однак 
здебільшого анонімні, що дуже споріднює його з імперсо-
нальним фольклором. Метрична та ритмічна організація для 
раиошника не обов'язкова, хоч і не виключається. Рядки в 
ньому переважно нерівні, з парним римуванням, здебільшого 
дієслівним. Ці принципи закладені й у багатьох інших фор-
мах речитативного віршування. З огляду на це райошник на-
зивають ще "фразовиком" або "римованою прозою". В пи-
семній літературі форма раиошника застосовувалася, зокре-
ма, в інтермедіях {інтерлюдіях) — комічних сценках, при-
значених розважати глядачів у перервах між діями "шкільних 
лрам". 

Репліка чорта з анонімної інтермедії "Баба, дід і чорт": 
Один день, бабко, і ти, діду, милії, 
Вижу, же є-сьте веселії і барзо подпилії. 
Музики питаєши? Я грач чудзоземски. 
І волачай потішний, а жартун вшеленски; 
Як загараю — не кождій в танцу весело скачет, 
А інший з танечников і ревне заплачет. 
Я такий музикант єстем: як скоро заграю, 
То тим, що танцуют, пекло отвирают. 

Пісенне фольклорне віршування теж охоплює найрізно-
манітніші жанри — гаївки, веснянки, купальські та петрівчані 
пісні, весільні, колискові, пісні про кохання, побутові, танцю-
вальні, хороводні, коломийки, шумки, колядки, щедрівки (та па-
родії на них), русальні, жниварські, гребовицькі, чумацькі... 

368 



Ось — лише один із фрагментів весільної пісні (виконується під 
час обряду розплітання коси у молодої): 

Ой, глянь, дівчино, через калач 
Чорними очима та й заплач, 
Бо іде твій розмай-коса, 
Загуби-краса, 
Горіховий цвіте, 
Зав'язаний світе. 

Звичне для фольклору парне римування тут доповнюється внутрішньо-
доцезурною римою ("дівчино — очима"), вишуканою тонічною та фоніч-
ною організацією тексту, лексично багатого, емоційно наснаженого, що в 
поєднанні з мелодією є маленьким мистецьким шедевром. 

Декламаційно-тонічне віршування 

Цей різновид тонічного віршування осмислювався в 
російському літературознавстві як протилежність пісенно-
тонічного віршування і пов'язувався переважно з особливо-
стями версифікаційного новаторства В.Маяковського. Не при-
меншуючи цього новаторства (особливо у техніці пошуку 
свіжих, оказіональних рим), нині бачимо, що в аспекті ритміки 
це був розвиток та увиразнення (зокрема і за допомогою 
суто технічної розбивки версіє на "східці" — для зручності 
декламації) фольклорних принципів тоніки. 

Отже, з сучасного погляду, віршування такого типу не 
може бути самостійною версифікаційною системою, котра "не 
має жодних спадкових зв'язків із пісенно-тонічними віршами 
народної поезії" бодай тому, що через сторінку в тому ж 
підручнику стверджується: "Ритмічне новаторство Маяков-
ського не змінило, проте, основної традиції російського віршу-
вання (Введение<...>. — С.388, 390). А ще тому, що, крім пісен-
них тонічних віршів, фольклорна версифікація знає речитативні 
та говірні, — в цьому новаторство Маяковського спиралося й 
на уснопоетичну традицію, з якої черпав і його предтеча-фу-
турист В.Хлебников. 

А загалом вибудовується така ієрархія: тонічне віршу-
вання як одна з базових (поруч із силабічним) систем; усно-
поетичне пісенно-тонічне як одна з підсистем фольклорного 

369 



віршування — і його літературна пара — декламаційно-тонічне, 
теж як одна з підсистем літературного тонічного віршування. 
Колишня його зорієнтованість на ораторське звучання тепер 
доповнюється медитативністю, як-от у Ліни Костенко: 
Режими хунти і Преторії Минало все 

лишилися народи 

А ґрати що ж 
це канва історії 

Треба ж на чомусь вишити 
обличчя свободи. 

Верлібр 

Як уже зазначалося, дослівно це означає "вере вільний", 

а популярно інверсовано — "вільний вірш", причому засто-

совують термін як до версифікаційного жанрового різновиду 

вірша ("написав верлібр"), так і до системи віршування ("пише 

верлібром"). 

На відміну від довільного віршування на силабо-тонічній 

основі (поєднання різнорозмірних метрорядів одного метру), 

вільне віршування як система не має ні метричних, ні силабіч-

них, ні тонічних обмежень і постало в новітні часи як запере-

чення всіх попередніх канонів. Ця опозиційність із  

парадоксальною закономірністю зводиться в новий канон, 

хоча з погляду діахронного абсолютно новою якістю віршуван-

ня верлібр назвати не можна. Він має оригінальні версифі-

каційні джерела у фольклорі багатьох народів. У нас це могли 

бути замовляння, голосіння, інші форми речитативної неримо-

ваної або спорадично римованої поезії з притаманною їй сугес-

тивною дією на слухача. 
У європейській писемній літературі верлібр з'являється в серед-

ньовічній літургійній поезії, згодом його культивують німецькі передро-
мантики, бельгієць Е.Верхарн, американський поет В.Вітмен, фран-
цузькі символісти, англієць американського походження Т.С.Еліот, 
росіяни В.Брюсов, О.Блок, А.Бєлий та ін. 

Витоки українського писемного верлібру сягають "Слова о полку 
Ігоревім", особливий, вільний ритм якого ґрунтується на інтонаційно- 

370 



синтаксичних повторах (а саме такі повтори вважають основною і чи не 
єдиною більш-менш сталою ознакою верлібру). Це і знаменитий плач 
Ярославни, взорований, напевне, на фольклорні голосіння, і звертання 
буй-тура Всеволода до Ігоря ("Один брат, один світ світлий — ти, Іго-
рю" і т.д.), і загалом текст героїчної епопеї, виконуваної, очевидно, в 
музичному супроводі. 

Деякі Шевченкові твори, в яких розвиваються традиції думи та 
інших речитативних форм фольклорного віршування, написано верліб-
ром, причому раніше від багатьох європейських зразків1. 

Наприкінці XIX ст. Леся Українка переклала кілька довільних віршів 
Ґете і Гайне (німецький верлібр починавсь як довільне силабо-тонічне 
віршування), а також написала неримовані власні: 
Товаришу мій! не здивуйте з лінивого вірша. Рифми, дочки безсонних 
ночей, покидають мене, Розмір, неначе химерная хвиля, Розбивається 
раптом об кожну малу перешкоду, Ви даремне шукали б у ньому 
дев'ятого валу, Могутньої хвилі, що такт одбива течії океану. Думки 
навіває мені тепер Чорнеє море — Дике, химерне воно, ні ладу, ні 
закону не знає... Уважніше перечитавши цей уривок (як і його 
продовження), помітимо, що, за всієї розкутості, складається він із 
довільно комбінованих силабо-тонічних 3-складовиків. 1-й рядок —5-
стоповий амфібрахій; 2-й — 5-стоповий анапест (1-ша стопа — 
амфімакр); 3-й — 3-стоповий анапест із початковою іпостасою — 
амфімакром; 4-й і 5-й — 5-стоповий анапест; 6-й — 6-стоповий 
амфібрахій; 7-й — 5-стоповий амфібрахій; 8-й — 6-стоповий дактиль і 
т.д. 
Інакше кажучи, ці "Уривки з листа" (Ялта, 1897) можна розглядати як 

довільний трискладовик зі змінною анакрузою. Отже, навіть морська стихія не 
змогла ще цілковито вивільнити скуту силабо-тонічними канонами 
ритмічну фантазію. Зрештою, море таки має свій ритмічний "лад і закон". 
Цикл верлібрів написав на початку XX ст. І.Франко, об'єднавши їх 
спільною назвою "Вольні вірші". І хоч у їх змісті проглядав певний скепсис 
поета щодо такого модерного версифікаторства, однак формою це був 
подальший крок відриву од силабо-тоніки. Як-от у вірші "Modern": 

Вольні! 
Мов оси у літню спеку 
З гнізда — 
Лиш миг — і вже не видно; 
Мов стріли з нап'ятого лука, 
Мов слово, окрилене гнівом, 
Сердиті, 
Мов усміх дівчини, принадні, 
Мов жало гадюки, отруйні — 

Докладніше див.: Сидоренко Г.К. Від класичних нормативів до верлібру. 
К., 1980. - С 18-34. 

371 



Летіть! 
"Ся хвиля наша!" — 
То ваш девіз. 
Хвиля, мов чарка, 
Повну, гей, повну! 
Вермут! 
Гірко, та іскри заскачуть в очах... 
На погибель! 

Зверніть увагу: всі рядки, що починаються з "Мов...", —3-стоповий 
амфібрахій. їх шість. Решта — вільні, здебільшого 1-, 2- і 3-слівні, що 
надає віршеві лаконічної "осиної" витонченості, експресії, динаміки. Інші 
вірші цього циклу виконані не менш майстерно, причому в їхніх кінцівках 
з'являється рима, яка посилює контрастово-іронічне сприйняття: 

Співай мені, Музо! 
Обснуй мене мріями-чарами, 
Мов срібним павутинням, 
Нехай я полину 
Рожевою хмаркою понад степами! 
Нехай покочуся 
Перекотиполем, 
Що стежки не знає собі, ні мети! 
А ти 
Хоч смійся, хоч грійся, 
Хоч грайся, хоч кайся, 
Хоч сонцем пишайся, 
Хоч в пітьмі лишайся — 
Мені байдуже! 
Чи плачеш, чи скачеш, 
Чи в'янеш, чи встанеш, 
Чи тужиш, чи квилиш, 
Чи губи копилиш, 
Аби лиш, аби лиш 
Без тенденції! 

("III. До Музи "). 

Подібна іронія — і в другому вірші — "Anima saltans"("flyuia, що 
скаче"): "Захлинаюся від дикого плачу - // І скачу ,//Тупочу,//Фуркочу,/ 
/Сміюся,//На одній нозі верчуся,//Принадна,//Ненаглядна,//Зефірова,// 
Наскрізь змислова,/Д все пороть безсмислицю готова -// Anima saltans". 

Обидві римовані кінцівки наближають Франкові "вольні вірші" 
до райошників чи навіть забавлянок (принагідно відзначмо чудову скла-
дену риму копилиш - абшшш), - і це ще одне підтвердження фольклор-
ної закоріненості питомо українського верлібру, який може бути і нери-
мованим, і спорадично римованим. 

З 10-х років XX ст. верлібром нерідко "мертвопетлював" М.Семенко: 
Мені обридають рими Хочеться спостерігати рухи 
слів 

372 



Щоб за ними тяглась моя думка 
Музика самособойно плелась 
Переганяю рух життя 

Мені обридли рими 
Цілком іншої музики 
Веселіш і безглуздіш було 
Багнесь також вимовляти щось 
Ніхто не чув 
Язик устворює вперше 
Помовчу трохи щоб знову тягтись 
Тягтися знову за чужими слівми 
Загубити мозок 
Ні 
Треба встати постояти на 
Одній нозі 
Може збагну тоді тайни 
І взагалі 

("Куховарня", 1.V.1914). 

На перший погляд, ніби підтверджуються іронічні Франкові ха-
рактеристики модерного письма. Однак, попри Семенкову епатажність, 
тут схоплено проблему напередвизначеності, клішованості мови, яка існує 
до індивіда й існуватиме після нього, зводячи його найсуб'єктивніші 
відчуття до загальних, відлитих у слові формул, назв, імен, знаків (у 50-
х роках цією проблемою переймався семіолог Р.Барт). На те немає 
ради, адже мова — засіб не тільки самовираження, а й комунікації, спілку-
вання. Проте бодай постоявши "на//Одній нозі", тобто, змінивши ра-
курс художнього бачення ("Куховарня" — то, власне, майстерня, твор-
ча лабораторія), можна спробувати вивільнитись від диктату мови, 
утворювати вперше. Хай навіть, як вважав Франко, "пороть безсмис-
лицю". Зате "власну". 

Із подібного приводу І.Качуровський досить сердито за-
значає, що верлібристи скасували три речі: риму, ритм і ко-
мунікативну функцію мови. Звичайно, це не зовсім так; то лише 
в якихось крайніх виявах. Але в них є і свій позитив: ламання 
канонів та стереотипів, по-перше, ніколи не вдається до кінця, 
а по-друге, відтінює все найкраще з попередньої традиції, 
здатне відродитися в нових якостях. 

Вважаючи верлібр "найреволюційнішою формою", в 20-ті роки 
його впроваджували В.Еллан, І.Кулик, П.Тичина, М.Йогансен, В.Ми-
сик, В.Поліщук (у теорії і в практиці) та ін. У 30-х ці пошуки було 
притлумлено й перервано. Відродились вони аж у 60-х. Проте пере-
двісники такого відродження прохоплювались і раніше. Так, у Малиш-
ковій "Весняній книзі" (1949) знаходимо поєднання фольклорно-оповід-
них традицій із технікою вільного віршування: 

373 



Бабуня-трава, довгокоса й тиха, 
Глянула з-під снігу — а в небі сонце. 
Глянула вдруге — жайворон в'ється, 
Молоточками дзвонить в синю тарілку: 
— Еге ж, виходьте, мої травенята, 
Березень! 
І висипали малі травенята 
Рястом, проліском, білим роменом 
В луг, на подвір'я, попід ворота. 
А чотири травки в глиняний горщик 
Вскочили на підвіконня 
І заглядаюіь_длату*. 

Зі зразками верлібру шістдесятників та постшістдесятників ми вже 
знайомилися. Вони, звичайно, не вичерпують усього розмаїття версифі-
каційних і виражальних пошуків та загалом сучасного українського вільно-
го віршування. Сюди треба долучити цікаву і своєрідну творчість поетів 
так званої Нью-Йоркської групи (Б.Рубчак, Б.Бойчук, Е.Андієвська, 
В.Вовк, Ю.Тарнавський, Ж.Васильківська, Р.Бабовал та ін.). Старші з 
них, такі як Б.Рубчак, Віра Вовк (згадаймо її "Дзеркало") починали 
писати верлібри ще в 50-ті, коли молодші, як Р.Бабовал (1950), лише 
народилися. Ми розглядали один з урбаністично-апокаліптичних 
пейзажів цього бельгійського українця, а ось — традиційніший, хоча з 
тією ж таки щемною нотою недосяжності найзаповітнішого:  

І 
поля затихли глухо навкруги — 
втопився у припливі жита жайворон 
II 
і все пройшло так швидко непомітно 
час мов перестрибнув у вигідніший вимір 
III 
все те було як затихало поле 
все те було як падав птах 
що врешті таємницю лету розгадав 
пізнав себе в запаморочливім 
прискоренні падіння і збагнув 
глибінь своєї спраги волі 
в мілкому дзеркалі 
згорілого колосся 

Жайворонкова "спрага волі" — то, звичайно, антропоморфізова-
ний образ. І досі людина у дзеркалі природи видивляє себе, розгадує 
загадку буття, своєї минущості, невблаганного часоплину, існування 
інших світів і вимірів. 

* Евфонічніше було б "у хату ". 

374 



I 

людина ввіткнута 
в роботу 
наче голка 
туди-сюди 
туди-сюди 
шиють і шиють 
нею 
великий мішок 
для світу 
(Раїса Лиша) 

вухом до землі чути глибину 
безкінечний шерхіт сухих зірок 
осінь 
довго шукати смутку 
добутого з дня колодязя 
чорна вода 
осипається попелом 
слова 
імена Бога 
порожні маківки 
(Галина Гармаш) 

виходиш з мене, як з лісу 
ми боремось — 
як людина і спрага 
як два крила 
як земля і лоно вагітної 
ти надто хвора, щоб дати мені спокій 
ти надто сильна, щоб не бути хворою 
ти стоїш супроти — 
як тіло води, що рве греблю. 
Давай знесилимося, жінко! 
Я лежу з ротом померлої риби 
З мого ока котиться сонце 
Мою плоть, мов піски, долає мураха 

(Оксана Яковина, "Народження Афродіти ") 
Три наведені підряд вірші належать трьом сучасним вітчизняним 

шторкам досить відомій уже в нас і в діаспорі поетесі (перший), менш 
нідомій, проте вже й не дебютантці (другий), першокурсниці філфаку 
і на час написання). Навряд чи тут лишилося щось від "перетенсіо-
нальної кокетерії", яку вчував І.Франко у "душі, що скаче" та модерно-
му письмі початку століття. Жіноча душа відомими тільки їй біостру-
мами вслухається в пульсування Всесвіту і Землі, з якою відчуває кревний 
і одвічний зв'язок. Лірична героїня Оксани Яковини своїм розумовим 
і духовним єством ще намагається чинити опір біологічному, яке 
кидається їй аж хворобливим, оскільки змушує впокорюватися "мурасі". 
І ероїня іншого вірша Галини Гармаш учуває "в кожній сурмі//порожнє 
ІІІЗДО". Лаконізм цих рядків змушує нас відшукувати опущені асоціа-
ІІВНІ зв'язки: напевне, йдеться про апокаліптичні сурми архангелів.  

У цих віршах немає вже й тіні силабо-тоніки, є лише 

ч і тон аційно-синтаксичні повтори та характерна синтагматич-

на павзація. Але, виявляється, і ця ознака не завжди доконеч-

на для верлібру. Деякі автори руйнують і її, перериваючи фразу 

незвичною розбивкою на тексторядки, що надає таким не-

сподіваним розривам додаткової семантики: 

375 



Я пробудився, темна 
зігнута постать 
зникла за обрієм,   і 
тоді я відчув, як сві-
танок просвічував 
крізь діру у моїх 
грудях. 

(Ю.Тарнавський,  "Злодій") 
Такі звичні для прозового тексту переноси тут вивільняють корене-

ву й префіксальну енергію слів, допомагають надати зображеному ірре-

альності, фантасмагоричності, ефекту переходу від химерного сну до 

не менш химерного пробудження. Ще один верлібр (у значенні "вірш") 

цього ж автора: 
ЧІКАҐО ОТЕР 

Неділя пополудні, я на літаку, чекаю 
щоб вилетіти з Чікаго 
ОТер 
мій мозок повний думок про 
Френка О'Геру та 
запаху авіаційного 
пального, хотів би я 
зустрітися з моєю дівчиною, коли приїду, вона 
приймає якогось маловідомого 
ученого у себе 
сьогодні, літак 
торкнеться землі, як чоловік свого 
зраненого серця 
пальцями, я сяду в 
авто, холодне, як погляди 
прохожих, чи подзвоню 
їй, чи наше кохання 
триватиме вічно, 
ліворуч, за 
порожнім сидінням, 
вагітна 
жінка тримає свій напухлий 
живіт м'якими 
білими прив'язаними ременями 
своїх рук, хоронячи 
життя, хто охоронить 
моє? 

376 



Тут, навпаки, все надзвичайно буденно, приземлено (таж і літак 
ще не злетів), іде така собі констатація потоку свідомості чи, радше, 
лінивої "напівсвідомості", коли одна думка чіпляється за іншу без особ-
ливих мотивацій та логічних переходів. Це й покликана передати не 
завжди логічна розбивка на тексторядки, що не скрізь припадає на 
мовні павзи: у внутрішньому, не контрольованому комунікативними нор-
мами монолозі незрідка саме так і буває. 

Спробуйте перечитати цей текст уголос, — і ви мимоволі розіста-
вите логічні та емфатичні павзи, що не збігатимуться з тексторядками. 
Ефект внутрішнього мовлення виникає лише при читанні очима, коли 
важливішим стає не озвучення думки, а спостереження за її перебігом. 
Тим часом, на перший погляд, може видатися, що автор просто хитрує, 
маскуючи неглибокий "зміст" твору дешевеньким формальним трюком. 
І, між іншим, не все в тому першому погляді чи враженні буде помилковим. 
Ну раз, удруге, втретє спрацює "фокус", примусивши читача (в кращому 
випадку) перечитати, передумати текст, здивуватися, що принципі й він 
би так міг... Від частого застосування (а охочих так писати дедалі більшає) 
засіб стає звичним. До того ж, часом він і справді лише вуалює щось 
подібне до найдавніших імпровізацій з приводу (що бачу, про те й співаю). 
З тією різницею, що так ще простіше: не потрібен навіть ритм. 

І.Качуровський не без іронії зазначає, що за ритм 
вільних віршів у крайніх виявах "має правити те, що здається 
ритмом самому авторові" {Метрика. — С.97). Але це сказано 
з позицій канону. Простеживши пунктирно еволюцію верлі-
бра від ритмізованого і римованого до аритмічного, неримо-

ваного, для якого необов'язковими стають навіть варіації 
певних інтонаційно-синтаксичних повторів, переконуємося, 
що він дедалі більше виправдує свою назву. "Вере", пам'я-
таємо, від "вертати". Де авторові заманулося, там він і по-
вернувся. Від традиційної поезії це відрізняється нехтуван-
ням її канонів, од прози —"непрозовим" записом. Хоча й 
останнє — теж не догма. 

Верлібр "Поезії" в збірці І.Драча "Балади буднів" (1967) набрано 
від поля до поля, а в двотомнику 1986 р. — з поділом на віршорядки, від 
чого він програв, оскільки поетичність "прозового" запису відчувається 
сильніше. Це стосується й притчевого "прозопоетичного" запису 
"Цвіркун і море". Втім, порівняйте варіанти і зробіть власні висновки. 

Роман Садловський (третій із ЛуГоСаду) намагається теоретично 
обгрунтувати свою манеру письма: "Поезії в прозі — досить популяр-
ний вид літературної творчості, а от прози в поезії — ще не зовсім 
популярний вид, бо досі не культивований. Слід лише зазначити, що 
ці два види практично ідентичні, просто винайдено більш-менш свіжу 
назву" (Зустрічі. — 1984. — №8. — С.96). Ось одна із "проз у поезії" 
цього автора: 

377 



"Два вікна напроти гаснуть пізно вночі. Хоч я ніколи не бачив, 
коли вони гаснуть, бо до того часу, перебираючи багато здогадок і 
фантазій про людей, що живуть за цими вікнами, втомлений засинаю. 

Так було довго. Народилась така магічна залежність між мною і 
цими вікнами. Довго я не міг заснути — від безсилля перед своїм же сном, 
який пручався і не приходив; вигадав цю залежність і повірив у неї. Та 
одного ранку до будинку напроти підійшли люди — екскурсія, жіночка-
гід вказувала на вікна на третьому поверсі: "Вони гаснуть пізно вночі". 
Після цього щез страх перед магічною залежністю, але й щезла будь-яка 
цікавість до вікон напроти, які далі світилися цілу ніч". 

Це навіть не "проза в поезії"... Деякі науковці на позначення 
виду письма на помежів'ї прози і поезії (починаючи з Біблії) вживають 
термін верса. Але тут — просто проза. 

Наведені досі тексти так чи інак надаються до витлума-

чення в літературознавчих категоріях. Проте у прагненні аб-

солютної свободи від усіляких норм і обмежень верлібр іноді 

переходить межі не лише сприйняття його з позицій "здоро-

вого глузду" (для поезії це — норма), а й узагалі будь-якого 

сприйняття, і насамперед естетичного. 
У медицині є поняття рефреймінГу: створення такого мовного кон-

тексту, що під його впливом у людини руйнуються певні стереотипи, 
втрачається автоматичний контроль раціональних факторів, набутих до-
свідом, і включається сфера несвідомого. Тоді за допомогою вербальної 
(словесної) магії та психотерапевтичного втручання можна досяіти по-
трібного лікувального ефекту. А можна й навпаки, наврочити. Реальні-
сть і дієвість магічних процедур для архаїчної свідомості переконливо 
доведена в працях Дж.Фрезера, Л.Леві-Брюля, К.Леві-Строса, В.Тернера, 
К.Кастанеди та ін. Сучасна ж вербальна магія незрідка співіснує з 
намаганнями будь-що самоутвердитися, мати зиск, бодай і ціною мані-
пуляцій з колективним несвідомим. 

Щось подібне іноді виконують і версифікаційні "наслан-

ня": слова ставляться в такі віддалені зв'язки між собою, що 

прірви неможливо заповнити за допомогою найбуйніших 

співтворчих асоціацій реципієнта. Парадокс: такі магічні аб-

ракадабри постають здебільшого не еруптивно-підсвідомо, а 

якраз навпаки — досить ретельно конструюються1- 

Якщо ліричному героєві М.Семенка праглося постояти 

"на//Одній нозі", аби збагнути тайни, "і взагалі", то верліб-

ристи кінця століття в пошуках нових ракурсів і візій незрідка 

'   Див.:   Горски   А.Н.    Вербальная   магия   (мифы   и   реальность 
постмодернистской критики) //Новый круг. — 1992. —№1. —С.89-100. 

378 



пропонують і своїм героям, і читачам положення догори 

ногами. Воно, звичайно, цікаво і навіть корисно, та все ж не 

поголовно і не надовго: настає перенасичення, втома форми, 

прагнеться "нормальної" позиції (і поезії), маятник версифі-

каційних шукань коливається в бік нормативних (і, як ми 

переконалися, надзвичайно поліваріантних) систем віршування. 

І це, очевидно, теж нормальний процес, оскільки досягнення 

абсолютної, необмеженої волі було б рівноцінне самогубству 

вільного віршування як системи. Тож сподіваючись на його 

інстинкт самозбереження, переходимо до традиційнішої теми. 

Строфіка 

Це розділ поетики та віршознавства, що вивчає закони 
поєднання віршорядків у строфи, їх будову, історію виник-
нення й розвитку, класифікацію. У вужчому значенні цей 
термін означає будову строф поетичних творів (напр., строфіка 
поеми В.Мисика "Гетьманівна") чи їх різноманітність у до-
робку певного автора, літературного угруповання тощо. 

У давньогрецькому театрі строфою називали пісню хору 
на сцені, що супроводила його пересування справа наліво. 
Буквальне ж значення слова отрофгі — поворот, зміна, що 
збігається зі значенням vers. А попередня назва теперішньої 
строфи — система. Потім її витіснила театральна, пісенна. 
Не дивно, що в побутовому вжитку строфу називають ще куп-
летом (франц. couplet від coupler — з'єднувати попарно). У 
XVII — XVIII ст. строфа в нас називалася латинським термі-
ном reversio. 

І.Качуровський називає п 'ять ознак строфи: клавзула, 
рима, розмір, синтаксична завершеність мовного періоду, літе-
ратурний канон. Чотири перші можуть виступати як само-
стійно, так і, здебільшого, в поєднаннях з іншими; п'ята 
(канон) зумовлена традицією віршування. 

В античній поезії строфа, зворотня антистрофа та на-
ступний приспів (епод) мали ще таку ознаку, як повторю-
ваність. Згодом постали вірші, де різні строфи, які вже ка-
нонізувалися, поєднувано між собою. З'явились і вірші, що 
складалися лише з однієї строфи: повторюваність стала не- 

379 



■5. ==-= -  = Г - і1 .- =  -    ■=..-.-  aj 

обов'язковою. Крім того, античні строфи організовувалися 
впорядкованим чергуванням рядків різного метру {алкеева 
строфа, сапфінна строфа), а новоєвропейські — впорядкова-

ним чергуванням рядків з різними клавзулами та римами. 
Синтаксична завершеність теж не є нині обов'язковою озна-
кою строфи, оскільки існує явище ритмічного та синтаксич-
ного перенесення як у рамках строфи, так і межи строфами 
(enjambement, який ми розглянули раніше). І все ж така за-
вершеність домінує; при цьому початкова частина строфи 

набуває інтонаційного підвищення {антикаденція), а кінцівка 
— зниження інтонації {каденція). Кінцівка також часто тяжіє 
до полегшення ритму: неповнонаголошені рядки, вкорочений 
останній вере, односкладова клавзула. 

Отже, один або група віршорядків, об'єднаних переліче-

ними ознаками (всіма разом або кожною зокрема), називається 

строфою. Обсяг строф коливається в основному від 1 до 16 

рядків. У багатьох випадках це диктує їх назви. Раніше ми 

вже оперували деякими з них, тепер розглянемо в порядку 

зростання обсягу. 

Прості строфи 

Моностих поєднує у собі поняття строфи і стиха {верса, 

версета, віршорядка, метроряду). Чимало науковців не вклю-

чають його до переліку строф, а починають із дистиха. Інші, 

зокрема автор спеціальної монографії, присвяченої моности-

ху, В.Марков, а також І.Качуровський, розглядають його як 

найпростіший вид строфи. 
І.Качуровський виділяє два типи моностиха: 
"1) або це фрагмент більшого твору — фрагмент, який має 

достатню незалежність і закінченість, щоб вважатись окремим 
твором (тільки чому твором? Адже строфою! — А.Т.); 

2) або це твір, що й був написаний у формі лише одного 

вірша" {Строфіка. — К., - 1994. — С.46). Під віршем автор в 
усіх випадках має на увазі вере, але в даному разі збігаються 
вірш (твір), вере (рядок) і строфа. 

Другий тип моностиха часто зустрічається в античній поезії. Ось 
один з них у перекладі В.Брюсова: 

380 



Рим золотой, обитель богов меж градами первый! 
(Авзонш) А 

це — відомий брюсовський: 
О, закрой свои бледные ноги. 

Не знайшовши інших прикладів, І.Качуровський наводить ще два, 
які він вважає фольклорними: "Сідай, я поводжусь чемно" (жартівливо-
еротичний) та "Як нас міняє життя" (філософсько-медитаційний). Але це 
не зовсім фольклорна поетика. Тим часом українські прислів'я, прикажи, 
загадки, примовки і таке інше чи не в переважній своїй більшості — моности-
хи (із внутрішнимі римами, або без них): "Життя собаче, зате слава козача", 
"Утішеніє, коли в кишені є", "Половина світу скаче, половина плаче", "Біда 
вимучить, біда й виучить", "Кругом чуже, а в середині не наше", "Гіркий світ, 
а треба жить", "Не вечерявши легше, а повечерявши краще", "Хто везе, 
того й поганяють", "Хто має викрути, не піде в некрути", "Скільки світа 
— стільки дива", "До булави треба голови", "Коваль клепле, доки тепле", 
"Знайшов — не скач, згубив — не плач", "Як топишся, то й за бритву вхопиш 
ся", "Орел не ловить мух", "На похиле дерево й кози скачуть", "Рожа і в терну 
гожа", "Велика диковина, що свиня не кована!", "На язиці медок, а на думці 
льодок", "На того вина, кого дома нема", "За моє жито ще мене й бито", 
"Язиком вихати - не ціпом махати", "Де Крим, де Рим, а де попова груша", 
"Сердите не буває сите", "їде роззява: прямо голоблею в рот", "Стоїть дуб 
повен круп" (маківка), "Сімсот соколят на одній подушці сплять" (соняш 
ник), "Само голе, а сорочка за пазухою" (свічка)... 

Це — лиш мізерна дещиця незлічених скарбів, на тлі яких бліднуть 
не лише "бледные ноги", а й інші літературні моностихи. Змагатися з 
фольклором майже неможливо, та все ж час від часу постає потреба в 
новітніх афоризмах. 

Чимало лаконічних віршів-"інкрустацій" у Ліни Костенко. Є се-
ред них і моностихи: "Історія сміється сардонічно", "Україна — не 
ядерна. Україна — роз'ятрена", "Ми — сталкери на власній Батьків-
щині", "Таке століття — навіть зрячі йдуть наосліп", "В мені щодня 
вбивають Україну". 

Афористичність зблискує і в "раках літеральних", особливо тих, 
що належать до другого типу моностиха, тобто існують як окремі твори, 
не зчеплені в паліндромони: "Жарт — суму страж" (А.Мойсієнко); "Ісус 
— усі!", "На ринок — ікони ран", "Паліндром — і ні морд, ні лап"(/./ов); 
"Видихи див" (М.Мірошниченко). 

І.Качуровський вважає, що до моностихів можна відно-
сити й "крилаті вирази" літературного походження, вирвані з 
контексту творів і вживані у вигляді гасел, афоризмів ("Дух, що 

тіло рве до бою" І.Франка, фрази з "Горя от ума" О.Грибоедова та ін.). 
Із цим можна погодитися тільки наполовину. Справді, коли 
певні однорядкові цитати використовуються як епіграфи, 
заклики, написи на транспарантах, афішах, рекламах тощо, 
— вони виконують функції моностихів. Та все ж, на відміну 
од фольклорних афоризмів, які відсепарувались од попередніх 
текстів, літературні зберігають зв'язок із авторськими пер- 

381 



■ ь : -  . . - . ' і * 

шоджерелами, де вони виступають складниками більших  

структур. 
Натомість можна навести інші приклади першого типу 

моностиха (фрагмент більшого твору, що є самостійною 

строфою). 
Поети, не катуйте читача! 

То непрощенно — гріх багатослів'я. 

Коротко — як діагноз. 

І хоч трошки надії. 

(Ліна Костенко) 
За допомогою більших, ніж звичайно, інтервалів між рядками, 

авторка підкреслює, що цей вірш складається із чотирьох строф-
моностихів. Кожна з них звучить як самостійний афоризм, але заразом 
це — частини більшого цілого. Незрідка моностихи сусідять з іншими 
строфами. Так, уже цитований вірш про Тиглатпаласара закінчується 
двома моностихами, а починається двома дистихами (див. с 220). 

Дистих — строфа із двох рядків. Це найдавніша форма 

світової поезії (не лише усної, як моностих, а й писемної). 
Фольклорні моностихи із внутрішньою римою та иезурою легко транс-

формуються в дистихи: "Роби, небоже,//то й Бог поможе". Збирачі 
уснопоетичної творчості часто записували її без розбивки на рядки. Тому, 
наприклад, оцю загадку про косу можна подати і як моно-, і як дистих, 
і як катрен: "Ходить пані/по майдані,//куди гляне —/трава в'яне". З 
найбільшою впевненістю в таких випадках можна стверджувати, що 
перед нами - саме дистих, коли, окрім внутрішньої рими, текст вираз-
но поділяється на два змістові періоди, що є членами образного пара-
лелізму: "Бас гуде, скрипка грає,//Іван мовчить, а все знає". 

Із райошником та зразками різних розмірів книжної силабіки, пи-
саної дистихами, ми вже знайомилися ("столп" І.Величковського та 
ін.). Сучасний дистих може бути найрізноманітнішим у метричних вимі-
рах та їх ритмічних варіаціях, самостійним твором і фрагментом більших 
структур в усіх розглянутих системах версифікації. Верлібровий дистих 
іноді сягає своїх біблійних джерел: 

в довгій лляній сорочці 
був я між ними 

одного разу буря 
втопила наш човен 

чого боїтесь маловіри 
проказав учитель 
бурю зродив ваш сумнів 

382 



топить вас в морі сумнівів 

чому б не відповісти 
вчителю 

коли б не сумнів хто 
увірує в тебе 

(/.Калинець) 

Трирядкова строфа — терцет (італ. terzetto від лат. tertius — 

третій). Була відома в давньогрецькій ліриці, поширена в 

романському фольклорі. Певна річ, і наша уснопоетична твор-

чість іноді вимагає саме трирядкового запису: "Прийшли тата-

ри,//Людей забрали,//А хата вікном утекла" (рибалки, риба, вода, невід). 

М.Ґаспаров вважає, що терцет може мати три різновиди: 

1)усі три рядки на одну риму; 2) два рядки римуються, 3-й 

холостий (без рими)... 3) два рядки римуються, третій має риму 

в суміжній строфі (див.: ЛЭС. — С.439). Сюди треба додати і 

4-й — неримований терцет. Варіанти цих різновидів у різних 

системах віршування значно розширюють картину. Так, сер е д  

нер и мо ва н и х  м о ж на  р о зр і з ня т и :  а )  си ла б іч н і ,  б) 

тонічні, в) силабо-тонічні, г) верліброві терцети. Останній з 

них, по суті, — окремий різновид. 
Спосіб римування наведеної загадки ілюструє 2-й різновид терцета. 

Так написано й три вірші-варіації Т.Шевченка, що їх об'єднують 
спільною назвою "Молитва" (від "Царям, всесвітнім шинкарям..." до 
"Злоначинающих спини..."). Перечитайте їх і зверніть увагу, що холостий 
рядок (його ще називають "сиротою") не закріплений тут на постійному 
місці. 3-й різновид: 

Вчора справили весілля А дитина прибігає: 
А сьогодні на похмілля "Люди, хатонька палає, 
Ми справляєм перезву. Рік чи два!" 

Що там буде — не питаю, А 
сьогодні погуляю, Поживу 

Клим бряжчить в тарілку мідну, 
Гриць циганам матір рідну 
Продає. 

Той схопив за полу тата, 
І до рук старого ката 
Віддає. 

А музики! чики, чики, 
Тупу, тупу, черевики, 
Перезва! 

І Європа лупить очі: "І 
відкіль ці поторочі Тут 
взялись?" 

Викидають різні штуки, 
показилися з розпуки, 
Запились. 

(Олександр Олесь). 

383 



1-й різновид терцета зустрічається в нашій поезії дуже рідко. 

Можливо, тому, що троїсте римування створює певну клавзульну та 

фонічну монотонність: 
"Ні, царю, — мовив той, — свій стан я добре знаю, 
Пільги1 не надіюсь і втеки не бажаю, 
А ось на колесо уважно поглядаю. 

Як правильно воно змайстроване! Дивись! 
Кождіська часть його, що на вершку колись 
Була, незмінно йде за нашим рухом вниз". 

"Та се звичайна річ, не першина мені", — 
Сезостріс відповів. "А нам же хіба ні? Тепер 
ось ми внизу, а ти на вершині". 

Ще раз на колесо уважно глянув цар, І 
був йому немов якийсь від Бога дар: 
Царів-рабів звільнив, взяв у свої палати, 

А в віз свій повелів лиш мулів запрягати. 
(І. Франко,  "Притча про колесо ") 

Останній рядок цієї притчі — моностих, який ніби замикає 

терцети. 
Верлібровий терцет (різновид 4 г) може існувати як самостійно 

{канонізованим його зразком, напевне, варто вважати японське гоку чи 

гайку), так і в поєднанні з іншими строфами. Дід Давид змотав річку 
ниткою в клубок і в човен поклав. 

Скосив траву, зігнав корів, 
зібрав голови озимини і в 
човен поклав. 

Дід Давид заховав човна, блакитного 
човна заховав на горище. 
(В.Голобородько). 

Чотирирядкова строфа — катрен (франц. quatrain від 
quatre — чотири). Може існувати як самостійно, так і в ме-
жах більшого цілого (це стосується і всіх інших строф). 
Кількість різновидів, порівняно з терцетом, зростає: 1) кат-
рен з моноримою; 2) три рядки римуються, один — холостий 
(або "сирота"), тут можливі 4 варіанти їх розташування; 3) 
два рядки римуються, а два холості (6 варіантів); 4) попарне 
римування трьох видів (суміжне, охопне, перехресне); 5) не- 

384 



римований катрен; 6) теоретично, за аналогією з терцинами, 
можливе утворення "катрин", коли три рядки поєднуються 
моноримою, а холості мають пари в сусідніх строфах. Варіа-
тивність катрена примножується залежно від системи віршу-
вання, метру, розміру, видів клавзули і рими та їх найрізно-
манітніших комбінацій. 

Як і дистих, катрен належить до найдавніших і досі найпоширені-
ших строф. Тому добір названих різновидів залишаєтеся для самостійної 
роботи та семінарських занять. За зразок може правити "Строфіка" 
І.Качуровського, де подано ЗО різновидів тільки римованого катрена (окрім 
способу римування, враховано і клавзульні види рим). Викликає лише незго-
ду неприйняття науковцем нерівноскладових та різнонаголошених рим. їх 
визнання, на думку автора, зменшує кількість різновидів катрена до п'я-
тьох (перші п'ять у нашому переліку). А проте можна розглядати випадки 
з нерівноскладовими та ранонаголошеними римами в інших, некласичних 
вимірах, що не перекреслюють, а доповнюють ЗО класичних варіантів. 

П'ятирядник іноді називають ще пентиною. Ця строфа 
нині поширена значно менше, ніж дистих і катрен, тоді як за 
часів Бароко успішно з ними конкурувала, особливо в не-
рівнострофічних віршах. Часто її використовували і в акрости-
хах, де перші літери кожної строфи, прочитані по вертикалі, 
складали ім'я автора: 

А хто на світі без долі вродиться, 
Тому світ марне, як коло точиться. 
Літа марне плинуть, як бистрії ріки, 
Часи молодії, як з дощу потоки. Все 
то марне минет. 

Перші літери першого рядка кожної строфи (їх у даному разі — 
18) складають ім'я автора — "Александєр Падалскі". У цьому варіанті 
пентини (з одним "сиротою") не римується п'ятий рядок. 

Можливі ще 4 варіанти розташування неримованого ряд-

ка. Порівняно з катреном зростає і кількість можливих "си-

ріт" (два і три рядки) та їх комбінацій з римованими рядками, а 

також утворення різних видів пентин, взаємопов'язаних псев-

досиротами. Варіюється і монорима: може бути хореїчною, ямбіч-

ною, дактилічною і гіпердактилічною з різними комбінаціями 

розміщення. А в неримованій пентині варіюються клавзули та 

інші чинники (система віршування, метр, розмір, передцезурні 

закінчення, анакрузи тощо). Отже, зі збільшенням кількості 

рядків у строфах алгебраїчно прогресує число можливих ва-

ріацій. 

У 2-римових пентинах можливі такі поєднання співзвуч: 

1) АВАВА, 2) АВААВ, 3) АВВАВ, 4) ААВВА, 5) АВВВА, 

55 
J 385 



6) ABBAA, 7) AAABB, 8) AABBB. Для кожного рядка кожного 
з цих варіантів можливі 4 клавзульні видозміни. Найчастіше 
зустрічається другий варіант римування, що тяжіє до каноні-

зації. Буває, що в межах більшої структури варіюється одразу 
кілька поєднань співзвуч. 

П'ята частина поеми П.Воронька "На залізнім шляху" 
складається з восьми пентин, заримованих, відповідно, 1-м, 
2-м, 3-м, 1-м, 1-м, 4-м, 3-м і 5-м способами. Ось, вибірково, 
— строфи, де спосіб римування не повторюється: 

Я вчився будувать шляхи, 
Тесав каміння, деревину, І 
за чиїсь жахні гріхи Тепер 
панахаю Вкраїну Там, де 
мости і де шляхи. 

Мені з дитинства, як зірки, 
Були шибки нічних вагонів. 
Тепер я всі оті шибки 
Трощу тротилом на шматки 
В імлі поліських перегонів. 

І навіть радісно мені, 
Коли на станції Олевська 
Фугасна сила велетенська 
Мішає сотні тонн броні 
З вокзальним затишком Олевська. 

Та я й до нього підійду 
По павутинному льоду, 
Під хвіст поставлю шашку толу, 
І він кістьми впаде додолу 
Уже на задньому ходу. 

Затихне вибух. 
Зникне враз 
Скажене щастя. 
Десь при шпалі 
Чи коло вирваної палі 
Впаду, бо душу стиснуть жалі 
За весь безумством щедрий час. 

Остання строфа — теж пентина, два перші верси якої переполови-
нено і подано окремими рядками-колонами. Вибір п'ятирядника для цієї 
частини поеми, напевне, зумовлений і бажанням за допомогою суто фор-
мальних засобів підкреслити алогічність і "асиметричність" певних пе-
ріодів історії, коли поступ мусить давати "задній хід". Цій меті підпоряд-
коване й "пробуксовування" на тавтологічній римі (шлахн. Олевська). 

Кількість можливих варіацій шестирядника або секстета 
теоретично ще більше зростає. Однак на практиці рідко зустрі-
чаються строфи з моноримою та неримовані. Найбільш відомі 
такі варіанти римування: ААВССВ, АВАВСС, АВАВАВ, 
АВАВВА, АВСАВС, ААВВСС. Другий і третій з цих варіантів, 
за певних додаткових вимог щодо розміру та клавзул, стають 
канонізованими строфами — секстиною і сициліаною (про них 
— далі). Останній варіант, за відсутності межистрофних інтер-
валів, можна сприймати як низку дистихів. З них, а власне, — 
з потреби вийти за їх межі в пошуках більшого змістового 
та синтаксичного цілого, цей варіант і починався. 

386 



I 

Так написано, зокрема, горезвісний вірш Т.Прокоповича "Запо-
рожець кающийся": 

Что мні ділать, я не знаю, 
А безвісно пропадаю: 
Забріол в ліси непроходні, 
В страни гладні і безводні; 
Атамани і гетьмани, Попал 
я в ваші обмани. 

Далі йдуть ще дві строфи, відділені одна від одної інтервалами та 
новими змістовими поворотами. 

Перший із названих варіантів римування знаходимо в І.Франка: 

І ти прощай! Твого ім'я Не 
вимовлю ніколи я, В лице 
твоє не гляну! Бодай не 
знала ти повік, Куди се я 
від тебе втік, Чим гою 
серця рану. 

Другий та ряд інших — у Г.Чупринки (див. його вірші "І гріхов-
на, і свята", "Осіння мелодія", "Струни", "Творчі сльози", "Бенкет", 
"Найвища сила", "Memento", "Новорічний подарунок", "Без поворо-
ту", "Перші втрати", "Золотий дощ", "В чорних горах", "Осінній сум", 
"Привид", "Фея", "Дроворуб", "До і після свят", "Inter arma", "По-
рожняк", "Благословіння", "В ніч безсонну", "Ти не чув?.." та ін.). Як 
видно з цього неповного переліку, секстет — дна з улюблених строф 
поета. Поряд із катреном, пентиною і більшими строфами. Тож варто 
розглянути під кутом зору строфіки його збірку "Поезії" (1991) на семі-
нарських заняттях. 

Семирядник або септина зустрічається також не дуже час-
то, хоч теоретично багатша від попередніх строф. 

Знаходимо її в П.Куліша, Лесі Українки ("Settina" з циклу "Сім 
струн"), І.Франка, М.Рильського, Л.Мосендза, Б.-І.Антонича (див. вірш 
"Дружня гутірка", де є, зокрема, і септина) та ін. М.Кропивницький 
додав до пісні "Удовиця" такий коментар: "Невідомого автора, мною 
перероблена і на музику положена". Форма септини тут вельми вдало 
передає грайливий зміст, переліково-монотонну інтонацію: 

 

Удовицю я любив, 
Подарунки їй носив: Носив 
сало, носив свічки, Носив 
м'ясо, носив стрічки, Носив 
гречку, черевички, Носив 
просо, носив мак, — Ось 
воно як! 

Носив жито і пшеницю, 
Кукурудзу , сочевицю, 
Поросята і качата, І 
курчата, і гусята, Носив-
таки й грошенята За 
чортові бровенята, — Он 
бува як! 

Зовсім інші, урочисто-піднесені тони — у "Віщих дзвонах" Г.Чу-
принки: 

387 



В небі, в зоряній безодні 
Тонуть дзвони великодні, 
Тонуть, тонуть, ніби сон, 
Б'ються, дзвонять тон у тон; 
З ними дума в небо лине, З 
ними никне, з ними гине 
Тьма заслон. 

Гаснуть зорі. Знову світло. 
Все радіє, все розквітло. 
Зникла сила перепон. Вся 
земля — святий амвон! 
Сяйвом душі всі облиті, І 
немає їм на світі 

Заборон. 

Цей автор подає й інші варіанти римування (див.: "Боротьба. П", 
"Наші теми", "Вільні хвилі", "Рідне поле"...). 

Низку шедеврів молодого П.Тичини писано оригінальними сеп-
тинами ("Арфами, арфами...", "Цвіт в моєму серці", "Квітчастий луг і 
дощик золотий..."). Перечитайте їх, а також зверніть увагу на пентини, 
секстети, інші строфічні побудови поета, зокрема продиктовані влас-
ною строфотворчістю, на способи римування в них, ритмічні варіації; 
порівняйте їх із варіаціями Г.Чупринки, знайдіть спільне та відмінне. 

Простий восьмирядник, за аналогією з канонізованою 
октавою (і водночас на відміну од неї) назвемо октаверсом. 
Кількість його можливих різновидів ще більше зростає: не-
римований 1-, 2-, 3- і 4-римові в їх найрізноманітніших 
поєднаннях і варіаціях (клавзульних та інших). Деякі най-
простіші октаверси можна розглядати як результат об'єд-
нання двох катренів на синтаксичній основі. Це виразно 
видно, коли з метою економії місця подаємо строфу двома 
колонками: 

Над ним, як мева, жаль літає І біла 
туга — І біла туга — Не буде друга! 

(Б.Лепкий, "Помежи нами"). 

Буває і навпаки: 

восьмирядник розглядають як наслідок переполовинювання 

довгих метрорядів у катрені. 
І.Качуровський ілюструє це прикладом із Б.Олександріва: 

Тьмяно вечір погас... 
На столі моїм книги і квіти. 
Знову музика лун 
У просторах ридає в журбі. 
Може, в буряний час 
ти могла б мені душу зігріти, 
До загублених рун 
Показати шляхи голубі? 

Якщо з таким трактуванням наведеного прикладу й погоджуватися, 
то лише застерігши, що в тому уявному катрені перехресно римувались 
не тільки закінчення, а й середини "довгих" рядків. Та все ж таки маємо 

388 

Помежи нами море синє 
Шумить бездонне, По нім, як 
лодка, думка лине І в хвилях 
тоне; 



справу не з чотирма, а з вісьмома рядками, заримованими за схемою 
abceabce. Така віддаленість співзвуч (через 3 рядки) може іноді призво-
дити до їх незавваження. Тим-то І.Качуровський, навівши схожий 
приклад з Л.Далекої, супроводжує його коментарем: "Так виглядає 
восьмивіршова строфа з римуванням віршів (рядків. — А.Т.) через один 
(Строфіка. — С.9.)- Перечитайте наведений дослідником приклад і 
завважте, через скільки рядків тут з'являється рима: 

Вітер хмари розскуб, а 
розкидає дрібнесеньким клоччям. b 
Піднімається день с 
Із імли мерехтінь. є 

Буде спека до згуб а 
і тяжкий буде день цей робочий — b 
не приляже ніде с 
відпочинкова тінь. є 

Знайдіть самостійно інші варіанти римування в октаверсах, 
відрізняючи при цьому прості восьмирядники від канонізованих (про них 
- на с 406-407). 

Дев'ятирядник може зватися нонаверсом (є канонізована 

нона). Таких строф "серед тисяч і тисяч поезій знайшов я 

усього стільки, що їх можна порахувати по пальцях якщо не 

одної, то обох рук... Чим більші можливості, — тим менше 

вони використовуються — прикрий закон, який діє не тільки 

в строфіці, а взагалі в житті людини" {Качуровський І. Строфі-

ка. — С.71). До знайдених ученим зразків можна додати ще 

кілька: 

Ей, не люби мене дівчино! Як 
хочеш любощів речистих, Як 
хочеш розкошів огнистих, 
Присяг, заклять і зітхань много, 
Щоб нерви мліли, дух спирало, 
Кров билась бурно, безупинно І 
серце в груді замирало, — Коли 
бажаєш всього того, То не люби 
мене, дівчино! 

(І. Франко, "Осторога "j 

У Франка є й інші твори з дев'ятирядниками, зокрема неримовані 
—"Поема про білу сорочку" та "Істар", де поєднуються різнорядкові 
строфи (інакше кажучи, ці твори — нерівнострофічні). Ось — початок 
поеми, навіяної давньовавілонською міфологією (Істар — богиня світла, 
світання, вранішня зоря; Сін — бог місяця): 

389 



Поміж небом і землею День 
і ніч блукає Істар, День і ніч 
ридає гірко, Небо б'є своїм 
риданням, А сльозами землю 
мочить. Далі перед батьком 
своїм, Перед Сіном, стала 
Істар, І ламає білі руки, І 
говорить теє слово: 

Неважко помітити, що це — розмір популярного бунінського пере-
кладу "Гайявати" Г.Лонгфелло, а також пізнішої горьківської "Песни 
о Буревестнике" — 4-стоповий хорей (деякі рядки можна трактувати як 2-
стоповий пеон третій). 

Неримована верліброва "Циганська балада" І.Драча складається з 
двох октаверсів та одного нонаверса. Як вірш-строфу можна розглядати 
оцей верлібровий дев'ятирядник Р. Бабо вала: 

мене позвали ворони у дивний світ 
невимріяного і ненаписаного 
в коловорот обшарпаних магічних слів 
у заворожений круг ефемерних пристрастей 
в непевний вимір недокінченої казки 
мене позвали вірні друзі й вороги 
лукаві на двобій — 
з самим 
собою 

Із двох нонаверсів скликається й силабо-тонінний вірш Г.Чупринки 
"Весна". Певна річ, на цьому випадки вживання дев'ятирядника не 
вичерпуються. Особливо ж розширює діапазон його можливостей 
визнання "рівноправності" верлібрової строфи. Одна людина, бодай і 
виняткової працьовитості, неспроможна вишукати "серед тисяч і тисяч 
поезій" усі необхідні для системного розгляду випадки. Зарадити справі 
можуть курсові та дипломні роботи, комп'ютерний облік тощо. 

І.Качуровський слушно зазначає, що строфи з парною 

кількістю рядків назагал зустрічаються в нашій поезії часті-

ше, ніж із непарною. Причина, очевидно, у більшій зручності 

римування. Це стосується й десятирядника (дециверса). До того 

ж, парнорядкові строфи надаються до розгляду їх як суми 

дистихів, терцетів, катренів і т.д. 

Спробуйте, наприклад, визначити вид строфи в оцьому вірші В.Чу-
мака, записаному тут двома колонками: 

390 



Люблю. Лелію. Обів'ю її 
— прозоро-мармурову, 
свою весну, таку вирову, 
в жагучі вінця переллю — 
весну свою; 

і дзвінко з вінців будем пить 
отруту спрагло — пелюстками, 
і будем п'яні, а за мить 
впадем осінніми листками — 
за мить — любить. 

Виходячи з синтаксичної цілісності, це єдина строфа, дециверс. Зі 
схожим прикладом октаверса ми вже зустрічалися ("Помежи нами" 
БЛепкого, де також немає крапки). Але в даному разі автор, навіть 
записавши, на відміну від БЛепкого, всі рядки, крім першого, з малої 
літери, тобто, ще більше їх об'єднавши, все ж таки подає суто фор-
мальний інтервал між двома частинками тексту, які, таким чином, ста-
ють пектинами. Принаймні, так надруковано у збірках творів. 

Отже, останнє слово в таких випадках — за автором. 
Проте іноді навіть інтервал не руйнує цілісності строфи, як у 
наведеному раніше октаверсі Л.Далекої, де всі рими до пер-
ших чотирьох рядків — у другій половині строфи. Буває та-
кож, що відсутність межистрофного інтервалу, тобто суцільні-
сть надрукованого тексту, ще не означає, що він — 
астрофічний, оскільки є інші ознаки строфи, названі на 
початку цього параграфа. 

З другого боку, що більшу кількість рядків охоплює стро-
фа, то тяжче її відрізняти від астрофічних структур. Особливо 
в тих випадках, коли твір складається з єдиної строфи (а може 
— просто довільної кількості рядків віршованого тексту?). У 
всякому разі, навряд чи можна називати такі тексти строфа-
ми-мініатюрами, як робить І.Качуровський стосовно, напри-
клад, 10-рядкового вірша. Це — вірш-монострофа: 

Піски завіяли, вітри сліди затерли, 
Де караван у безвістях пропав. 
Де бедуїн, від спраги напівмерлий, 
Верблюда вбив і теплу кров смоктав. 
Маячив він: "Десь гай, струмочок, став, 
А тут чували з золотом і перли... 
Прокляті перли"... Бедуїн сконав. 
А згодом караван розбійники обдерли 
І продали каліфові. І він сказав: 
"Спасибі їм. Ми врятували перли!" 

(Галя Мазуренко) 

10-рядкові вірші зустрічаємо і в Ліни Костенко ("Є вірші — кві-
ти..."), І.Драча ("Як жахно дивитись на сивих жінок..."), В.Симоненка 
("Два осли") та ін. Але навряд чи можна з цілковитою певністю стверд-
жувати, що при написанні їх автори керувалися саме відчуттям строфіч-
ної, а не просто змістової завершеності. 

391 



У нашій та іншомовній поезії можемо знайти й випадки 
вживання 11-, 12-, 13-, 14-, 15-, 16-рядників — у вигляді як 
самостійних творів чи моностроф, так і строфічних складників 
більших структур. І що далі, то більше стиратиметься грань 
між поезією строфічною й астрофічною. 

Канонізовані строфи 

називають ще твердими. Деякі з них уже згадувано. Найпрості-
ша антична канонізована строфа — елегійний дистих,  що 
складається з одного рядка гекзаметра і одного — пента-
метра: 

 

-w-vw-1 
Цезура в гекзаметрі (перший рядок) не має постійного 

місця. Писані таким розміром твори звались елегіями, оскіль-
ки виконувалися в супроводі флейти; але це не було ще жан-
ровим визначенням: елегійним дистихом писали й епіграми (як, 
скажімо, коломийковим дистихом складають не лише 
коломийки). Грецька речитативна лірика VIII — VII ст. н.е., 
далі римські любовні елегії, пізніша візантійська поезія, лірика 
середньовічних поетів каролінгського відродження, силабо-
тоиічні імітації, починаючи з XVIII і особливо в XIX ст. — 
такі етапи побутування цього канону. У нашій поезії до нього 
зверталися М.Костомаров, І.Франко, М.Зеров, М.Рильський, 
М. Орест, а ще раніше — автори латиномовних віршів. 

Так, професор Києво-Могилянської академії, а з 1700 р. митро-
полит муромський і рязанський Стефан Яворський, що чинив гідний 
духовний опір сваволі Петра І, за рік до кончини (1722) передав до 
Благовіщенського монастиря в Ніжині каталог своєї бібліотеки. Ката-
логові передувало прощальне послання, писане латиною. На україн-
ську мову його переклав 1928 р. М.Зеров: 

В путь вирушайте, книжки,//що часто гортав я і пестив, В 
путь, моє сяйво, ідіть!//втіхо й окрасо моя! Іншим 
щасливішим душам//поживою будьте однині, Інші 
блаженні серця//нектаром вашим поїть! 

392 

Вічності книгу відмінну/Діеред моїми очима — 
Скоро до нього прийду — // має відкрити господь! 
Кожен з сувоїв її//свої вчинки й слова відчитає І по 
заслузі у ній//знайде заплату собі. 

Братіє, старці і всі//пожильці землі, — прощавайте... 

-w-uu- 



Земле, — гостино моя,//мати моя, — прощавай! В ніжні обійми 
візьми//смертельне своє порождіння; Наша душа — небесам,//кості 
належать тобі. Бачимо, що це вже не лише за будовою строф елегійні 
дистихи, а й жанр твору близький до сучасного розуміння елегії. 

Вихід в Україні віршознавчих праць І.Качуровського 
надав їм статусу настільної лектури філологів. Тому немає 
потреби докладно описувати тут усі види канонізованих строф: 
їх грунтовно і з пієтетом та художнім смаком подано у "Строфі-
ці". Зупинимось лише на основних, принагідно звертаючи 
увагу й на деякі дискусійні моменти. 
«За почином західноукраїнських учених барокову строфу Шевченка 
звуть "коломийковою". Сам Шевченко — пророк, а вірші його —
коломийка. Як можна пов'язувати пророка з коломийкою — 
незрозуміло, як незрозуміло також, чому те, що було "леоніном" у 
Г.Кониського, стало "коломийкою" в Шевченка» (Строфіка. — С.245). 
Окрім цих суто публіцистичних негацій, є в дослідника й глибші, 
власне літературознавчі аргументи, розкидані, щоправда, по різних розді-
лах і навіть книжках. 
Автор "Строфіки" (С.93) вважає різновидом елегійного дистиха, 
поширений у пізньолатинській поезії бароковій "леонін", пов'язуючи його з 
ім'ям ченця Леоніуса. Порівняно з елегійним дистихом, у леоніні, на 
думку І.Качуровського, додається внутрішня рима в другому рядку (пента-
метрі), а приклад його імітаціїнаводиться з Франкової "Весняної елегії": 
Серце тріпочеться ще,//і у грудях кров б'ється живіше Та напосіли 
літа,//давить життя тягота. 

У ширшому тлумаченні леоніна так називався й гекзаметр із ри-
мованими клавзульними парами, і гекзаметр із потрійним поділом за до-
помогою цезур. За аналогією з латинським "потрійним" леоніном ця 
назва перейшла на польське та українське силабічне віршування із внутрі-
шніми римами: 

Чиста птица//голубица//таков нрав імієт: 
Буде місто,//где нечисто,//тамо не почиет. 

(Г.Кониський) 
Згадує І.Качуровський і "леоніни" Козачинського ("За тебе ко 

Спасу//Всегдашнего часу..." — тут поділ тільки навпіл), і вже відомого 
нам І.Некрашевича, й анонімну любовну поезію XVII ст. і перший з 
фольклорних записів — "Пісню про Стефана-Воєводу". 
Справді, подібні структури зустрічаємо й у Шевченка, хоч, на 
відміну, скажімо, від Некрашевича, частота римування в нього не ви 
тримується протягом усього твору, а видозмінюється: 
Сонце гріє, вітер віє На калині одиноке 

З поля на долину, Гніздечко гойдає. 
Над водою гне з вербою         А де ж дівся соловейко? 

Червону калину, Не питай, не знає. 
("На вічну пам'ять Котляревському") 

У перших чотирьох тексторядках маємо, умовно кажучи, "леонін 
Кониського", а далі внутрішня рима зникла. Тоді як саме "довгий вірш 

393 



із внутрішніми римами" звали в нашій бароковій поезії "леоніном" 

(Строфіка. — С.241). 
Лишається з'ясувати, чи був наш бароковий "леонін" — леоніном без 

лапок. Для цього повернімося до Франкової "Весняної елегії", яка імітує 
патиномовний леонін, різновид канонізованого елегійного дистиха, — і пере-
конаємося, що ні варіант Козачинського, ні всі наступні не подібні до 
первинного леоніну ані розміром, ні ритмом. То чи варто турбувати прах 
ченця Леоніуса з огляду на внутрішню риму, до того ж не в пентаметрі1* 

Чи не логічніше припустити, що вміння римувати, потреба сло-
вогри розвивається в кожного народу самостійно? Згадаймо наведені 
раніше приклади фольклорних моностихів. Звернімо увагу на ще й такі, 
з геніальними внутрішніми римами: "Про вовка помовка...". "З одної 
ягоди немає вшши", "Вдома і солома їдома". "Що город, то норов", 
"Що інше сільце, то інше слівце". "Що інша хатка, то інша гадка", 
"Казав Наум: візьми Л£_ум!", "Хто міняє, той не має", "Без Гриля і 
вода не освятиться", "От Юхим — і з води вийде сущщ!", "Коли б 
свині крила, вона б і небо зрила". "Усім по сім, а мені таки вісім".. 

Невже все це приходило у фольклор з писемної літератури, а не 
навпаки? У всякому разі, ні "Мати блага, риза драга..." І.Величковського, 
ні "Чиста птица голубица..." Г.Кониського не витримують порівняння з 
дуже й дуже багатьма фольклорними римами. А такі моностихи, як "Гуляй, 
душа, без кунтуша!", "їду-іщу —нема сліду" (човен) не тільки внутрішньою 
римою, а й ритмом "лягають" у перший рядок барокового "леоніну". 

Як же її називати — нашу канонізовану строфу1? Бароковою, псев-
долеоніном чи коломийкою? 

"Барокова строфа має таку саму випадкову спільність із хореєм, 
як і з коломийкою. В дійсності ні хорей не є коломийкою, ні коломийка 
— хореєм, а барокова строфа не є ні тим, ні другим. 

Це вірші трьох різних систем: 
Вірш коломийки — тактовик (музична система). 
Вірш барокової строфи — тринадцятискладовик (силабічна система). 
Семистопний хорей — силабо-тонічна система. 
Японська танка і елегійний дистих, як це помітив Г.Шенгелі, теж 

мають однакову кількість складів. Але нікому, навіть Потебні, не при-
йшло до голови запевняти, ніби це те саме" (Строфіка. — С.245). 

Оминемо не вельми толерантний полемічний рикошет у бік О.По-
тебні й поставимо риторичні запитання. 1) Як у такому разі можна 
знаходити щось спільне між елегійним дистихом (різновидом якого є 
латинський леонін) і нашою бароковою строфою, коли в них навіть 
кількість складів далеко розбігається? 2) Тільки на тій підставі, що наші 
книжники називали леонінами дистихи, римовані колонами? 3) Як ста-
витися до слушних міркувань І.Качуровського про метричну плюрива-
лентність, тобто різно вимірність певних текстів? 

Випадкова чи не випадкова спільність рядка барокової строфи з 
коломийковим та з 7-стоповим хореєм, але ж вона існує! Тим універ-
сальнішою постає ця строфа у світлі трьох вимірів. І.Качуровський 
міряє її то латинським аршином (леонін) то французьким (13-складовик; 
тоді як, за І.Величковським це — 14-складовик, а без післяконстантних 

394 



ритмовараіційних складів у колонах, — 11-складовик). А все — через 
нехтування "неаристократичної", "непророчої" коломийки. Тим часом 
саме від фольклорноїмелодійностіфрази, від низового бароко пісень, при-
писуваних Марусі Чурай, як і від писемної традиції, наснажувався про-
рок, що мав і музичне обдаровання. А в тому, що музичний, тактомет-
ричний підхід універсальнішии за облік складів чи наголосів (або того й 
того разом), ми вже пересвідчилися. 

То як же її називати, строфу, що в ній тече і "блакитна" кров 
українського барокового псевдолеоніну, і палка триколійна пристрасть 
"простої" коломийки! Був єдиний вітчизняний термін у строфіці, та й 
той поставлено під сумнів. Якщо так гребувати термінами "неблаго-
родного" походження, то треба було б відмовлятися й від пасторалі 
(адже пов'язана з пастухами) чи трагедії ("цапина пісня"), і від ямбу з 
хореєм, балади та інших термінів музично-танцювального коріння. Таж 
і йдеться не про коломийку, а про коломийковий розмір та строфу. 

Очевидно, термін коломийковий дистих відповідатиме саме 
писемному варіантові цієї строфи. Утворюється вона з двох 3-
колінних стихів, найчастіше — 14-складовиків, за формулою 
(4+4+6)2. Записують її здебільшого двома рядками, але, трап-
ляється, й чотирма: 

"Не завидуй багатому,//Багатий не знає//Ні приязні, ні любові— 
//Він все те наймає" (Т.Шевченко). І навіть шістьма: "Всі ожили//І 
загули,//Як весною мухи//3 пекла народ//Біг навзавод,//А іншії — трю-
хи" ("Вірша, говореная гетьману запорожцями на світлий празник вос-
кресеніє Христово 1791 года"). 

Термін барокова строфа теж цілком прийнятний — сто-
совно творів саме відповідної літературної доби. Так, під ньо-
го підпадає і щойно процитована "вірша" запорожців. Для 
неї характерне наголошування не обов'язково третіх, а й чет-
вертих складів у перших двох колонах обох версіє, тоді як 
загалом у коломийковому дистиху частіше наголошуються треті 
склади. Отже, тут з'являються й слабковиражені силабо-тонічні 
ознаки розрізнення двох видів цієї строфи. 

Слушною видається й трансфігурація віршів Т.Шевченка, застосо-
вана В.Державиним та підтримана І.Качуровським (див. цитату з послан-
ня "На вічну пам'ять Котляревському", наведену на с.393: подача уступа-
ми підкреслює належність двох тексторядків до одного верса. Але наголо-
си в Шевченка — все ж таки ближчі до природно-розмовних та пісенних. 

Тверді трирядкові строфи — терцини. Схема римування 
— ABA BCB CDC... Терцини були канонізовані в "Божест-
венній комедії" Данте, хоч "винайдені" раніше.  

Ними написані, зокрема, Франкові поеми "Рубач", "Похорон", 
відомий вступ до поеми "Мойсей": 

...Та прийде час, і ти огнистим видом 
Засяєш у народів вольних колі, 

395 



Труснеш Кавказ, впережешся Бескидом, 

Покотиш Чорним морем гомін волі І 
глянеш, як хазяїн домовитий, По своїй 
хаті і по своїм полі. 

Прийми ж сей спів, хоч тугою повитий, 
Та повний віри; хоч гіркий, та вільний; 
Твоїй будущині задаток слізьми злитий. 

Твойому генію мій скромний дар весільний. 

Як вважає І.Качуровський, про терцину (в однині) можна 

говорити лише умовно, осгальки вона сама не може існувати, 

а потребує бодай одної напарниці та заключного моностиха. 

Виходить, що мінімальна кількість рядків у терцинах — 7, бо 

одна терцина, замкнена моностихом, давала б катрен. Тут та-

кож можна сперечатись. Якщо автор найкоротшого варіанту 

подасть його у вигляді не катрена, а терцини і моностиха, то 

маємо рахуватися з його волею. 

Це можна проілюструвати за допомогою такого експерименту: 

І час настав, і ти огнистим видом 
Засяяв у народів вольних колі, Труснув 
Кавказ, уперезавсь Бескидом... 

Доволі для сподіваної волі? 

Перед нами — не катрен, а терцина, замкнена моностихом. Чому? 
Перші три рядки становлять собою перефразування Франка, останній є 
риторичним запитанням, яке включає в себе словосполуку "сподіваної волі", 
що є аплікацією з Шевченкового вірша "Я не нездужаю, нівроку...". Отож 
технічний, візуальний інтервал між терциною і моностихом мае тут під 
собою і семантичне, і синтаксичне, а відтак і строфорозмежувальне 
підґрунтя. 

За італійським рахунком, силабічні ("Дантові") терцини ма-

ють 11-складові верси (в силабо-тонічних імітаціях це — 5-сто-

повий ямб), французькі терцини (і сонети) будуються з 12-скла-

дових рядків, яким у силабо-тоніці відповідає 6-стоповий ямб. У 

нас усталився 5-столовий, однак можливе застосування й 6-

стопового та 4-стопового ямбу і навіть їх поєднань. 

І.Калинець у своїх "Тернових терцинах" чергує 6-стоповий ямб 
непарних рядків з 5-стоповим — парних: 

396 



3. 

Затаєне ім'я торкнув, як тятиву, щоб 
дзвоном воскресити воскресіння, щоб осліп 
падали засліплі у траву. 

Щоб істину, неначе голку в сіні, 
найпослідущий серцем в серці віднайшов, а 
сльози проростали, як насіння. 

Але чому у час розімкнутих оков 
взялася цвітом зрубана тернина, 
простуючись з-під кутих підошов? 

Все знов почнеться з Матері і Сина. 

Процитовано лише третю частину триптиха. Своєрідність "Тер-
нових терцин" — і в тому, що кожна з трьох частин триптиха має по 
три терцини та заключному моностиху. Останній у незмінному або дещо 
видозміненому вигляді стає зачином наступної частини; а якщо після 
прочитання триптиха знову повернутися лише до його моностихів, то 
з них можна утворити терцину-магістрал. 

1. Як баглось нам ридання Магдалини! 
2. Затаєне ім'я торкнув, як тятиву. 

3. Все знов почнеться з Матері і Сина. 

Можливі й інші модифікації терцин. Так, у "терцинах д'Ас-
колі" нерозривність римового "ланцюжка" забезпечується на-
скрізним римуванням середніх рядків, тоді як крайні римуються 
між собою, всередині однієї терцини: ABA CBC DBD і т.д. 
Різновид дворимових терцин О.Слісаренка наводить І.Качуров-
ський (СІ 10.). Тут — наскрізне перехресне римування: ABA BAB 
ABA BAB. Завдяки парній кількості рядків у чотирьох терцинах 
(12) відпадає потреба в завершальному моностиху. Подібні 
терцини, очевидно, можна було б трансформувати утри катрени 
(АВАВ АВАВ АВАВ), однак для цього потрібно, аби були 
витримані й інші умови строфоподілу (насамперед — 
семантична), що у прикладі з О.Слісаренка неможливо. Отож 
поле для експериментів лишається. 

Сонет (італ. sonetto від npoeaHcsonet — пісенька) нале-
жить до таких твердих (канонічних, канонізованих) форм, у 
яких поєднуються строфічні та жанрові ознаки. Ті дослідни-
ки, які віддають перевагу жанровим (сонет як вірш), ведуть 
мову про поділ його 14 рядків на катрени і терцети (чи 
дистихи); ті, що розглядають сонет як канонізовану строфу, 
беруть "катрени", "терцети" і "дистихи" у лапки, підкрес-
люючи цим умовність поділу і "неповноцінність" таких 

397 



"строф" усередині більшої строфи. Нерозв'язної суперечності 
в обох підходах немає. Оскільки сонети можуть утворювати ще 
складніші тверді форми (вінок сонетів), то окремі з них можна 
розглядати і як строфи (одна з первісних ознак — 
повторюваність). Оскільки ж вони виступають і самостійно, 
то це вже — вірші-строфи, що мають власну внутрішню струк-
туру. Отже, можна обходитись і без лапок сонети здебільшо-
го складаються з двох простих чотирирядкових підстроф 
(катренів) і двох трирядкових (терцетів). Й.-Р.Бехер у праці 
"Філософія сонета, або Мала настанова з сонета" оперує 
більшими блоками — октава і секстет. У цьому є своя рація, 
оскільки два катрени традиційного сонета (як "італійського^ 
так і "французького") поєднані між собою спільними римами — 
ABBA ABBA (Італія, Франція) або АВАВ АВАВ (Італія), що, 
незважаючи на формальний інтервал, перетворює їх на 
октаву. Своєю чергою, два терцети об'єднуються в секстет, 
оскільки також мають спільні рими — CDC DCD або CDE 
CDE (Італія); CCD EED або CCD EDE (Франція). 
"Англійський" ("Шекспірів") сонет розбивається натри кат-
рени з неоднаковими римами та заключний дистих; АВАВ 
CDCD EFEF GG. У пошекспірівські часи англійські автори 
повертаються і до італо-французької форми сонета; 
відрізняється від неї лише система віршування — силабо-
тонічна. Наш сонет, як і російський та білоруський — також 
переважно силабо-тонічний, хоч були й поодинокі силабічні 
спроби. 

Традиційна кількість рим — 4, хоча їх може бути і 2, З 
або 5. Крім того, у різноманітних модифікаціях варіюються 
поєднання перехресного, охопного й суміжного римування. Пра-
вило, відповідно до якого перехресне римування в катренах 
змінюється охопним у терцетах і навпаки, витримується не 
завжди: іноді в катренах застосовуються два, а то й три способи 
римування. 

Є й інші канони, що стосуються змістової форми сонетів: підстро-
фи мають завершуватися крапками, слова — не повторюватися, останнє 
слово — бути ключовим. Однак ці вимоги дуже часто порушуються. 

Окремо слід зупинитись на спробі застосувати до сонета закони 
діалектики. Найвиразніше це сформулював Й.-Р.Бехер у названій стат-
ті: "В сонеті змістом є закон руху життя (причому виявляється він з 
погляду змісту по-різному), який складається з положення, протистав-
лення і розв'язки в підсумку, або: з тези, антитези і синтезу. Схематич-
но це можна визначити так:   положення, або теза, розвивається в пер- 

398 



шому катрені; на нього відповідає в другому катрені протиставлення, 
або антитеза; завершення, або синтез, розвивається в двох терцетах. 
Проте у чистому вигляді ця схема лише зрідка зустрічається в сонеті. 
Вона нескінченно варіюється, та водночас, якщо сонет претендує на 
те, щоб бути сонетом, цілком виключити її також не можна"1. 

Із цими положеннями можна погодитися, особливо в їх 
некатегоричності. Проте далі, постійно кружляючи довкола 
них і чимраз більше закручуючи ортодоксальні "гайки", ав-
тор перетворює "філософію сонета" на вульгарну філософію, 
оголошуючи всі сонети, що не несуть контрастних проти-
ставлень та їх синтезу, простими 14-рядниками. Щоправда — 

без конкретних прикладів, інакше від величезної класичної 
сонетярської спадщини лишилося б не так і багато "справж-
ніх" сонетів. З цим погодитися вже ніяк не можна, надто з 
огляду на те, що сонет — усе ж таки і вид строфи, з властиви-
ми їй суто формальними ознаками, відмінними од простого 
14-рядника. А як вірш сонет треба розглядати у власне літера-

турознавчій генологічній "системі координат": він може бути і 
елегійним, і медитативним, і пейзажним, і автопсихологічним, і 
т.д., тобто співвідноситися з багатьма різновидами лірики, 
для яких не обов'язковим є жорсткий змістовий "копил": теза 
— антитеза — синтез.  За такого підходу й музичність, пито 
ма властивість поетичної мови, не виявиться "антиподом" со 

нета, як чомусь видалося Бехеру. Адже й "діалектична гра" 
— коли вона є — теж може втілюватися, зокрема, й засобами 
евфонії/какофонії. 

Задовго до Й.Бехера І.Франко в одному зі своїх "Вольних соне-
тів" цілком у дусі часу (1880) зіштовхував тезу на початку першого 
катрена — "Сонети — се раби" — з антитезою на початку другого — 
"Сонети — се пани", ніби ілюструючи в синтезі філософське положен-
ня про єдність і боротьбу протилежностей: "Раби й пани! екстреми ся 
стрічають" (початок першого терцета). 

Майже через століття Д.Павличко написав великий цикл "Білі 
сонети" (1967), один з яких, "Дерева", побудований на зіштовхуванні 
"екстрем" — "Висока гідність і низька покора", — ми вже розглядали 
(с.193). Що ж до самого терміна "білий сонет", то І.Качуровський у 
мюнхенському виданні "Строфіки" (1967), стверджуючи, що він уводить 
його вперше, тут-таки наводить приклад із Д.Павличка. А прецедент 
україномовного неримованого сонета належить І.Франкові — переклад 
одного з творів Чекко Анджольєрі. Франко написав і такі подані у 
формі сонета практичні настанови: 

' Бехер И.-Р. О литературе и искусстве. — 2-е изд. — М., 1981. — С.409. 

399 



Голубчики, укра'їнські поети, Невже вас 
досі нікому навчити, Що не досить 
сяких-таких зліпити Рядків 
штирнадцять, і вже є сонети? 

П'ятистоповий ямб, мов з міді литий, Два з 
чотирьох, два з трьох рядків куплети, 
Пов'язані в дзвінкі римові сплети, — Лиш 
те ім'ям сонета слід хрестити. 

Тій формі й зміст най буде відповідний: 
Конфлікт чуття, природи блиск погідний В 
двох перших строфах ярко розвертавсь. 

Страсть, буря, бій, мов хмара, піднімавсь, 
Мутить блиск, грізно мечесь, рве окови, Та 
при кінці сплива в гармонію любови. 

Тут теж відчувається вплив німецької філософії, проте його опосеред-
ковано естетичними та психологічними категоріями (конфлікт чуття, при-
страсть, гармонія). Таких сонетів про сонет у світовій літературі написано 
чимало, що засвідчує його живучість і потребу саморефлексії. Цікаво, що 
в даному разі Франко намагався втілити у сонетній формі й проголошувані 
змістові настанови, хоч це йому вдалося радше на декларативному, ніж на 
питомо художньому рівні. З формального боку, характерною рисою 
цього сонета є "італійські" клавзули — поспіль 2-складові. Тоді як переважна 
більшість східнослов'янських (і німецьких) сонетів будується на так званому 
правилі альтернансу — чергуванні 1- та 2-складових клавзул. Самі лиш 
1 -складові зустрічаються в нас дуже рідко, а в англійців це норма. 

Вважається, що перші датовані сонети належать си-
цилійському нотареві Джакомо да Лентіні (інакше — Якопо 
да Лентіно). Ось один із його сонетів, перекладений І.Качуровським: 

Я бачив дощ, як з неба йшов без хмари, Як 
поставала ясність з темноти, Як обертавсь 
на кригу пломінь ярий, І сніг холодний 
починав пекти. 

Гіркими як стають солодкі чари, 
Солодкість виникає з гіркоти, 
Стихають між суперниками чвари, 
Між друзями росте жадоба мсти. 

Я ще дивніше бачив від Амора: Він 
раною мені загоїв рану, Згасив 
вогонь горінням на вогні. 

Життя, від нього дане, — смертна змора. Та 
знов палю я ватру полум'яну, Бо вівтар свій 
віддав Амор мені. 

(1241) 

400 



Антитези тут — буквально в кожному рядку октави та в першому 
рядку другого терцета. А другий і третій рядки першого терцета є тако-
ж своєрідними антитезами — як усередині себе, так і стосовно всіх 
інших протиставлень. Навряд чи можна сказати, що й наприкінці все 
"сплива в гармонію любови", то швидше — довічне противенство і 
єдність гармонії/дисгармонії, яке живить творчість. 

Широкої популярності сонет набув завдяки творчості 
Ф.Петрарки; у XV — XVII ст. — це одна з основних форм 
італійської лірики; у XVI він заполоняє іспанську, португаль-
ську, французьку, англійську поезію; у XVIII приходить і в 
Росію (В.Тредьяковський, О.Сумароков, Г.Державін), а в XIX 
ст. — на Україну (О.Шпигоцький, А.Метлинський, Л.Боро-
виковський, М.Шашкевич, Ю.Федькович). Франкові цикли 
"Вольні сонети" і "Тюремні сонети" були вже тим якісно 
зрілим етапом, що дав змогу наступникам досягати дедалі 
більшої вишуканості в опануванні цієї форми (неокласики — 
М.Рильський, М.Зеров, М.Драй-Хмара, П.Филипович; згодом 
— Д.Павличко, М.Вінграновський, В.Симоненко та ін.). Пере-
клади М.Ореста, Б.Тена, М.Рильського, М.Бажана, В.Миси-
ка, М.Терещенка, Д.Паламарчука, Д.Павличка, М.Москаленка, 
Л.Череватенка, О.Мокровольського витворили україномовну 
антологію світового сонета. 

Поряд з цим творилися й побічні форми сонета. 
Сумним продовженням Франкових традицій "Тюремних сонетів" стали 

"Ґратовані сонети" І.Світличного, писані 4-стоповим ямбом, тобто 
розміром, на одну стопу коротшим від усталеного. Отже, це — сонетино, 
які відрізняються від класичних сонетів саме коротшим розміром (в 
італійській силабіці — 9-складовики і ще коротші). Очевидно, І.Світлм-
чний суто інтуїтивно обрав стисліші верси, канонізовані ще Котляревсь-
ким в "Енеїді". Зрештою, 4-стопові сонетино писали й інші поети, 
вважаючи їх сонетами (І.Анненський, І.Калинець). Цікаво, що най-
більше послуговуючись цією формою, І.Світличний водночас дозволяє 
собі іронію щодо неї ("Сонет"), а отже — самоіронію. Як і алегоричне 
висміювання дисциплінарних та карних засобів боротьби з інакодумцями: 

Гвардійська виправка ідеї. 
Парад римованих думок. Стопа 
в стопу, рядок в рядок Карбують 
ямби і хореї 

Свій церемоніальний крок. 
Слова — на вишкіл! У каре їх! В 
катрен свавільні емпіреї 
Розкучерявлених барок! 

401 



Екстази — в ритм! Натхнення — в цикли. 
Під метр розхлябаних, незвиклих Рубати 
твердо, як в строю, 

Командний ритм, статутний розмір. 
А за ліричний відступ — розстріл, 
Як підлим зрадникам в бою. 

("Класичний вірш") 
Чотиристоповим ямбом написані й інші сонетино І.Світличного, 

навіть вірш "Верлібр", сама назва якого, здавалося б, мала диктувати 
відповідну систему версифікації (прочитайте його — як цікаве поетичне 
проникнення в суть цієї системи; зверніть увагу на тип римування, а 
також на несподівані, не характерні для сонетних форм 3-складові клав-
зули в заключних рядках терцетів). 

І.Світличному належить одна з найперших рецензій на поезію 
І.Калинця. Йому ж присвячене сонетино "Син гармонії". Своєю чергою, 
в І.Калинця, манера віршування якого здебільшого розкуто-верлібро-
ва, є вінок сонетів "Сковорода", написаних тим-таки 4-стоповим ямбом 
(отже, насправді це — вінок сонетино). 

Вінок сонетів складається з 15 віршів. Останній з них — 
магістральний (або магістрал) — утворюється з перших рядків 

14-ти сонетів, з яких кожен наступний починається останнім 
рядком попереднього. Іноді магістрал може йти першим 
(здебільшого так і твориться вінок сонетів). 
Ілюстрації зайняли б дуже багато місця. Ось — лише один, 3-й вірш із 
Калинцевого вінка сонетино "Сковорода", епіграфом до якого стали 
рядки мандрівного поета-філософа "...Кинь Копернікові сфери,/ /Глянь 
в сердечнії печери — //У душі твоїй глагол...": 3. 

Під словом видзвенить папір — 
ти чуєш-бо, душе, — готово! І, 
заворожена раптово, замри, 
немов у диві звір. Настав для 
мене медозбір, прудке перо в 
нектарі слова. Але — отямся — 
відрухово ти збився на чужий 
манір. Далися узнаки сонети, 
Коли ж неспутаний верлібр 
обіцює оману лету, коли, душе, 
до всеньких фібр бриниш 
нестримно і нескрито, як лід під 
срібляним копитом. 

Перший рядок цього сонетино став третім рядком магістрала, остан-
ній — першим рядком наступного, 4-го сонетино і, відповідно, четвертим 
рядком магістрала. Отже, така "надтверда" форма вимагає ще більшої 
версифікаційної дисципліни. Попри скарги на "чужий манір", автор і  

402 



успішно опановує традиційну форму, і дещо її модифікує: написання рядків 
з великої літери узалежнюється від граматичних початків речень; поділ на 
катрени й терцети відсутній, що робить строфу ціліснішою. 

Вінок сонетів (чи, як у даному разі, вінок сонетино) та-

кож має, з одного боку, ознаки строфи, а з другого — постає 

як тверда надстрофічна форма. "Винахідником" її вважають 

словенського романтика Ф.Прешерна, що написав перший 

вінок сонетів 1833 і опублікував 1834 р. В Україні перший 

вінок належить М.Жуку (1918), а згодом — О.Ведміцькому, 

В.Бобинському; Л.Мосендзу, О.Тарнавському, Б.Кравціву; 

М.Вінграновському ( "Вінок на березі юності") та ін. 

Хвостатий сонет, або сонет із кодою (італ. coda — хвіст) 

відрізняється від звичайного тим, що має один або кілька 

"зайвих" рядків. В італійському варіанті їх може бути три: 

один короткий (римується з 14-им рядком сонета) і два довгі 

(римуються між собою). Це — хвіст-ритурнель. Іноді до нього 

доточують іще кілька ритурнелей (тоді кожен короткий рядок 

наступної римується з довгим попередньої. 

Сатиричний, пародійний чи бурлесковий хвостатий сонет 

називають ще сонетесою. "Логіка" тут, напевне, та, що жіночий 

рід — абсолютно несерйозний і, само собою, — хвостатий. 

Але, якщо, скажімо, написати сонетесу 3-стоповим ямбом, то 

вона стане водночас і сонетино. А якщо вона (воно?) балансує 

поміж бурлесковим і "простим", не пародійним сміхом, то 

перед нами — він, вона й воно у триєдиній, прости Господи, 

хвостатій суті? 

СИНЕТ 
На синове 20-ліття 

У тищу двісті сороковім році Бату взяв Київ, а 
Лентіно — втнув сонет. Віками пруть на прю за 
цей пріоритет — Шекспір і Дант, Петрарка і 
Петровцій. 

А Київ теж беруть суворі хлопці, І 
кожен маракує, що лиш він — поет. 
Франко їм помагає на тім боці: 
Втлумачує, який і де вставлять "куплет". 

А Бехер антитезою б'є тезу, А 
синтез деградує в катахрезу, А Той, 
що за плечем, б'є дамою туза, Але 
цвіте бузок, а решта все — буза. 

403 



Ой де ж мої, синашу, двадцять років? 
Вони — в тобі, у спразі інших кроків... 

Під кодовим хвостом невивчених уроків. 
(АТаінший) 

Катахреза, пам'ятаємо, таке поєднання протилежних значень ок-
симоронність якого вже не відчувається. Якого ж   роду   цей   Синя■ ■ 
Має  коду   отже, - хвостатий сонет? Претендує на поєднання 
"серйозного"    дидактичного начала і навіть  елегійної тональності 
(особливо у дистиху) із пародійно-бурлесковим самокпином, посиленим 
тубуватою"лексикою, - оте, сонетеса? У кожному разі, не сонетино  
довгі (5-стоповий ямб чергується з 6-стоповим, тобто, іійського 11-
складовика з відповідником ФР-№«ого . Зате його можна 
назвати ще и сонетоідом, або IIS^ZZM! ОСКІЛЬКИ не 
дотримано -зичних схем жодного з національних різновидів і 
щодо способу римування. Натомість застосовано послівну зміну охопного, 
перехресного і суміжного римування при "ГНГЛТЙСЬКІЙ" розбивці на 
підстрофи baab baba ddcc hh h. Ще виразнішим сінетоідом став би цей вірш, 
якби в ньому були відхилення вш основного розміру Наприклад, якби 
другий катрен зійшов на 4-стоповии ямб.   А SL скоряють *лопці,//І 
кожен певен що поетУ/Франко їм радить на тім боці,//Який і де 
вставлять "куплет". Або якби розбух у 7-стопо-вий- "А Київ теж беруть 
круті, суворі віршотворці...   і т.д. 

Уже йшлося про те, що 4-стоповии та менші ямЬи -
розміри сонетино. І якщо з цього боку глянути на застосовану 
І Котляревським в "Енеїді" 10-рядкову строфу, то в ній можна 
вбачати і безголовий сонетино*. Загалом безголовий сонет - це 
сонет без одного катрена. Незважаючи на відсутність 
графічних інтервалів, саме такою і є строфа "Енеїди , причому 
в ній витримано "італійське" (як і "англійське") перехресне 
римування катрена та "французьке" тернарне римування 

терцетів. 
Для більшої наочності — з інтервалами: 

Були і тії там панянки, Що наряджались 
напоказ; Мандрьохи, хльорки і діптянки, 
Що продають себе на час. 

Сі в сірці і смолі кипіли За те, що жирно 
дуже їли І що не страшив їх і піст; 

* Утім це також і своєрідна децима, відмінна од 

канонізованої іспанської децими або еспінели (див. с 408 підручника). 

404 

Ь
 
а
 
Ь
 
а 

d
 
d
 
с 



Що все прикушували губи h 
І скалили біленькі зуби h 
І дуже волочили хвіст. с 

Видання трьох перших частин "Енеїди" здійснив 1798 р.в Петер-
бурзі конотопський поміщик М.Парпура. Без відома автора. За що й 
утрапив у четвертій частині до пекла ("Якусь особу мацапуру//Там 
шкварили на шашлику" за те, що він "Кривив душею для прибутку,// 
Чужеє оддавав в печать..."). Чотири частини, підготовані до друку ав-
тором, видано в Петербурзі 1809 р. П'яту частину опублікував журнал 
"Соревнователь просвещения и благотворения" (1822—1823 pp.). 

О.Пушкін почав працювати над "Євгеніем Онєгіним" 1823 р. 
"Онєгінська строфа" написана тим-таки 4-стоповим ямбом, налічує 14 
рядків з "англійською" розбивкою — три катрени і дистих — та 
індивідуальною схемою римування: перехресне, суміжне, охопне і знову 
суміжне в дистиху (іноді цю сонетну кінцівку теж називають "кодою"). 
Отже, "онєгінську строфу" можна вважати і сонетоїдом (або псевдосоне-
тино). Навряд чи є потреба в ілюструванні: "енциклопедія російського 
життя" в нас хрестоматійна — як в оригіналі, так і в майстерному 
перекладі М.Рильського. 

Можливо, саме завдяки таким відхиленням од своїх 
канонічних обмежень та наступним їх поновленням сонет ось 
уже близько восьми століть зберігає художній потенціал. Навіть 
будучи безголовим (без першого катрена), половинним {катрен 
плюс терцет, у якому два рядки римуються між собою, а третій 
— із котроюсь парою з катрена), перевернутим {терцети 
попереду катренів або між ними), кульгавим (один рядок 
довший або коротший за інші), ув'язненим (повтор останньо 
го слова рядка на початку наступного, або, замість повтору, 
— рима) і т.д. 

Сонет у своїх видозмінах надається до різних форм по-
етичної словогри. Він може бути фігурним (утворювати якесь 
суто візуальне зображення), сонетом-буриме (написаним на 
завданні наперед рими); сонетом запитань і відповідей (один 
автор пише сонет із запитань, а інший чи інші — з відповідей 
на ті ж рими); сонетом з омонімічними римами або з римою-

луною (між рядками чи в межах рядка); сонетом-центоном 
(кілька авторів — від двох до чотирнадцяти —пишуть почер-
гово по рядку); сонетом з уникненням чи накопиченням яки-
хось частин мови; ліпограматичним і тавтограматичним; брахі-
сонетом {сонетино, в якому рядки стиснено до розмірів одно-
двоскладового слова); паліндромним сонетом; сонетом-ибеце-
дарієм (рядки починаються з літер в абетковому порядку) тощо. 

Можливі й нові "гібриди", як оцей: 

 

405 



- СОН? — ЕТ!.. (Акро-

тримезо-полісонет) 

СаМотній магеллан 
ОсОба рядова 
НеЖданий твій талан 
ЕоЛ передува 
ТрИвимірний дурман 
А Відти виплива 
БрОдячий талісман 
ЕкСлібрис булава 
ЗаТе нам словосвіт 
Мрів сонцеквітом віт 
ЕхЯк лоскітно йти 
ЖаСкий наш зореліт 
НеНатлі жерла літ 
ІнОбуття мети 

ПиТай свій шлях у зір 
ОгРом відчувши духу 
КрИвавий нюха звір 
АлМазну потеруху ЗбЕри 
всі рештки вір У Зорі 
спрага руху Є Осені узір Це 
Сон тобі у руку ЕсТампом 
дивовиж ЙдИ до нових 
узвиш А Хтось велить 
зростати КлУбочиться в 
ефір РуРоподібний вир 
ОтАк утнеш хвоста ти 

(АТаінший) 

Акростих буквально означає "краєряддя", тобто у творі читається 
згори донизу перший ряд літер; у мезостиху — будь-який виділений се 
редній ряд; у димезостиху — два середні ряди; три ----- три і т.д. (є ще 
телестих — за останніми літерами рядків). Тут акростих поєднано з три-
мезостихом. А полісонет — тому, що його можна прочитувати: 1) як два 
окремі сонетино (доцезурна й поцезурна половини); 2) як їх сув'язь — 
диптих; 3) як триптих (додається суцільно-горизонтальне прочитання 
як ще один сонет). Єдиний у цих трьох своїх іпостасях полісонет пере-
плетено вертикальним "краєтрисередряддям", яке гуморизує його се-
рйозний зміст: "Сонета безмежні можливості ясно показує цей акро-
тримезостих Ура". 

Є думка, що сонет утворено сполученням двох сициліан 

— 8- та 6-рядкової. Обидві ці строфи мають фольклорне по 

ходження і найпростіше перехресне дворимування: АВАВАВАВ 

і АВАВАВ. Розмір версів — той самий 11-складовик, якому в 

силабо-тоніці відповідає 5-стоповий ямб. 

З 8-рядкової сициліани виводять і октаву (італ. octava rima) 

— строфу з дещо складнішими римуванням — АВАВАВСС. 

Останнє дворядця з суміжною римою (СС) іноді називають 

кодою, надто ж коли вона завершує твір із кількох октав. За 

певною традицією (не завжди дотримуваною), в останню риму 

наприкінці коди має входити і саме слово "октава". Якщо у 

строфі застосовано не 11-, а 8-складовик (чи й менші розмі 

ри), то це — октавілья. Клавзули в італійських октавах лише 

2-складові, в іспанських також (1-складові дозволяються тільки 

в коді), у французьких — 1- та умовно-2-складові; у нас ціл- 

406 



ком можливе послідовне дотримання, і тих, і тих, проте, 
оскільки це призводило б до ритмічного збіднення, то най-
частіше зустрічається їх чергування. Причому, якщо перша 
октава  починається і  зак інчується ,  наприклад,  
1-складовими, то друга, за правилом альтернансу, має 
починатися з 2-складової і, відповідно, закінчуватися двома 
2-складовими; третя — починатися з 1-складової й такими ж 
закінчуватися і т.д. 

Три строфи з ліричної поеми С.Гординського "Сновидів" (1938): 

Признаюся, хотів я вже давно а 
Великої поеми; надокучно Ь 
Все віршики і віршики водно. а 
Тож я не раз казав собі: не муч-но b 
Себе дрібним, ну ж розмахнись, воно а 
Не важко так! Почни лиш! — Невідлучно Ь 
Тому й ношу від днів уже кількох с 
Я зшиток цей, як сіть для птахів-строф. с 

Тут перша річ — відразу в стиль попасти, d 
Щоб був легкий і нештудерний тон, є 
Щоб біг думок ув'язувався в настрій d 
І слів потік спливав без перепон, є 
Вливаючись у восьмивірш гранчастий, — d 
Поетики досвідчений закон є 
Сформує все, бо хоч твердий суддя він, А 
Та цінить сміх і любить гру уяви. h 

Ви знаєте, в нас пише вірші всяк, т 
Не дбаючи про стилі. У "надхненні" і 
Часу на те не вистане ніяк... т 
Бо й так у нас одвіку кожен геній і 
Регочеться з поетики в кулак, т 
Поет, мовляв, поет, а не учений, і 
І дар його — настроєна душа, п 
Ну, й душу нам квилінням заглуша. п 

Правило альтернансу витримується в октавах не завжди, 
внаслідок чого з'являються їх модифікації. 

Наприклад, Франкові вірші "Хоч ти не будеш квіткою цвісти..." 
та "Вона умерла..." написані октавами з незмінним порядком 1-скла-
дових і 2-складових клавзул за схемою: ababababdd ehehehii. А його ж 
октави з прологу "Нове життя" мають зворотну сталу схему: bababadd 
heheheii. Крім того, заключні дворяддя (коди) строф прологу написано 
не 5-ти.., а 6-стоповим ямбом. 

Нона — це 9-рядкова канонізована строфа, у якій, по-
рівняно з октавою, ніби вставлено ще один рядок перед 

407 



кодою. Причому цей рядок римується з попереднім: 
АВАВАВВСС. 

Уявімо, що середню з наведених октав С.Гординського 
доповнено рядком: "Поетики досвідчений закон,/'/Століттями 
відлитий у канон..." і т.д.: перед нами буде вже нона, оскільки 
в усіх інших параметрах вона збігається з октавою. 

Десятирядкова сициліана — децима. Найпростіша схема 
римування — АВАВАВАВАВ. В іншому різновиді децими, 
еспінелі (від імені іспанського поета XVI ст. В.Еспінеля) — 
АВВАА ВВССВ, з чергуванням 1- і 2-складових клавзул. 

Секстина і її різновиди, а також олександрини, рондо7, рон-

дель, тріолет, ритурнель, балада (не плутати з жанром), віла-

нель, китайська танка, японські уака (танка) і гайку (гоку), 
індійська шлока (сльока), персо-арабські бейт, газель, рубаї, 
тюркські мураббе та мухаммес, малайська пантум, корейська 
сиджо, грузинська шаїрі, інші, більш рідкісні строфи, 
канонізовані як у світовому масштабі, так і в регіональних чи 
історичних межах, докладно розглянуті у "Строфіці" 
І.Качуровського. 

Є час пошуку невимовних і невловних порухів чуття, 
означення їх незастиглими (нібито) верлібровими формами, і є 
час кристалізації, огранення тих пошуків у затверділі, але й 
випробувані століттями канони. Останні, як ми переконали-
ся, — досить еластичні й варіативні. 

Тож цілком закономірно знаходимо, наприклад, у такого розку-
то-верлібрового поета, як І.Калинець, і своєрідно модифіковані "Тер-
нові терцини", і вінок сонетино, і цикл "Тріолети і ритурнелі". А в 
такого послідовного поборника класичної відшліфованості форми, як 
І.Світличний, зустрічаємо полемічне обстоювання змістової незакос-
тенілості "твердих" форм": 

ТРІОЛЕТ 
Нещасна, жалка та рука, 
що тріолетами годує 
робітника! 

77. Тичина 
Навіщо тріолети їсти? 
Вони — з химер, фантазій, снів... 
Не смійте, плотські та земні, 
Небесні тріолети їсти! 
Се — сонячні кларнети істин. 
...А що як істина в вині?! 

408 



Не треба тріолети їсти, 
Вони — з химер, фантазій, снів... 

Нагадуванням про химерний, фантастичний художній світ 
молодого Тичини, автора "Сонячних кларнетів", тут заперечується праг-
матично-побутовий підхід до "завдань" поезії, зокрема "класовий" 
погляд на духовну, небесну "матерію" тріолетів. 

Отже, є строфи прості та канонізовані (або тверді форми), 

є твори астрофічні й на межі поміж астрофічністю та строфіч-

ністю; одно- й багатострофічні; рівно- і нерівнострофічні (з 
однаковою і різною кількістю рядків у строфах); із мозаїчною 

строфікою (наприклад, поеми Т.Шевченка); одно- і різно-

розмірні; різновимірні (з версіє різних метрів); одно- і різноси-

стемні (поєднують верси різних систем віршування); 
моно-, бі- й триклавзульні тощо. Особливості їх зрозумілі вже 

з самих назв та стислих коментарів, а для більшої наочності 
варто простудіювати початкові розділи з тієї ж таки "Строфі-
ки" (С. 18-38). 

Еволюція українського віршування відбиває історичний 
розвиток національної поетичної творчості: від фольклору до 
її писемних початків у "Слові о полку Ігоревім"; далі — до 

силабічних віршів Г.Смотрицького, зафіксованих друком в 
Острозькій Біблії. За тим ідуть два століття силабіки в писем-
ній поезії, її еволюційне перетворення в силабо-тоніку і пара-
лельне існування говірного, речитативного й пісенного фольк-
лорного віршування, межисистемних форм, зокрема, 
коломийкового дистиха, доведеного до високого рівня доско-

налості та гнучкості в поезії Т.Шевченка. Строфічного й вер-
сифікаційного розмаїття українська поезія набуває і в творчості 
І.Франка, Лесі Українки, П.Тичини, "неокласиків", М.Бажана, 
Б.-І.Антонича, наступних поетичних поколінь (в Україні і в 
діаспорі). Опанування цього досвіду є основою розширення  
віршувальної палітри. 

*      *     * 

Поетичний твір — надзвичайно тендітна і трепетна "тканина", 
неподільна мистецька цілість. Та все ж і вона, як ми переконалися, 
може й повинна бути об'єктом вдумливого і делікатного філологічного 
аналізу. Тож, подаючи далі схему такого аналізу, варто наголосити: не 
прийміть її за догму. І вдруге: то лиш каркас, який кожен заповнює по-
своєму. І втретє: після аналізу — синтез, перечитування тексту в новому 
світлі, осягнення його багатовимірної єдності. 

409 



СХЕМА цілісного 

аналізу поетичного твору 

І.Генерика: 
1. Літературний рід; 
а), б), в)... — різновид[и]. 
2. Вид; 
а), б), в)... — різновид[и]. 
3. Жанр; 
а), б), в)... — різновид[и]. 

II. Метрика: 
а) система віршування; 
б) метр; 
в) розмір. 

III. Строфіка: 
а) строфа проста чи канонізована; 
б) вид строфи. 

IV. Фоніка: 
а) способ римування; 
б) види клавзул та рим з погляду наголошеності; 
в) види рил з погляду якості співзвуччя; 
г) інші  засоби  евфонії/какофонії {алітерація,   асонанс,  

звуконаслідування — ономатоп[о]ейне чи звукописне). 

V. Стилістика: 
а) лексика проста і "маркована"; 
б) денотація/конотація (номінативний/переносний слововжиток); 
в) тропи; 
г) фігури. 

VI. Іконіка, ейдологія: 
а) ключові образи; 
б) основна тема і MomuefuJ; 
в) мистецька ідея. 

VII. Формозмістова єдність: 
а) композиція, сюжет/безсюжетність, художня мова як 

змістовна форма; 
б) /нош, /дея, проблематика, тональність (пафос), колізії як 

формований зміст; 
в) формозміст жанру; 
г) єдність, взаємозумовленість, взаємопроникнення змістових 

і формальних характеристик. 
Спробуйте написати літературознавчу розвідку про будь-

який із наведених у цьому підручнику віршів, спираючись на 
схему та вже наявні коментарі. Проаналізуйте ваш улюблений 
твір, зокрема й інших літературних родів чи межиродів, 
розробивши власні схеми на основі підручникового матеріалу. 

410 



Розділ четвертий 

ЛІТЕРАТУРНИЙ ПРОЦЕС 

і  І// 
/  

 
/ 

 О    5 

f 

 

 8 ї   

/ 

 8 



Художня література існує і функціонує в часі — певному 
конкретному історичному періоді та впродовж усієї історії 
нації, культурного регіону, світу. Протягом своєї еволюції вона 

зазнає змін і водночас лишається відносно незмінною в най-
загальніших формозмістових чинниках, зв'язках з іншими 
видами мистецтва, життєдіяльності людини тощо. 

Поняття літературного процесу охоплює як фактографію 
історії літератури (публікації, видання, літературна критика, 
читацьке сприйняття, епістолярія), так і вивчення еволюції літе-

ратурних родів і видів, художніх засобів (історична поетика). 
У цьому підручнику відведено порівняно небагато місця літера-

турній фактографії, оскільки її висвітлюють праці з історії літератури. 
Крім того, закономірності літературного процесу осмислюються в за-
вершальному курсі з теорії літератури. Тому зупиняємось лише на 
засадничих питаннях. 

Найзагальніші закономірності розвитку 

літератури 

Поняття літературного процесу не слід ототожнювати з 

поняттями розвитку, поступу (прогресу) в мистецтві взагалі 

та літературі зокрема. 
У вже цитованій статті "Національне мистецтво" Б.-І.Антонич 

зазначав, що поняття розвитку механічно перенесене в мистецтвознав-
ство з природничих наук, тому з ним слід поводитись обачно. Справді, 
якщо керуватися лише уявленнями про суцільний художній прогрес в 
історії мистецтва, то довелося б визнати, наприклад, твори сучасних 
композиторів, художників, архітекторів, письменників досконалішими 
від шедеврів минулого, таких як музика Моцарта, Баха, Березовського, 
Веделя, полотна Рафаеля, Ренуара, Ф.Кричевського, К.Білокур, споруди 
Растреллі, В.Григоровича-Барського, драми Шекспіра, Ібсена, Лесі 
Українки, В.Винниченка... 

412 



Літературний процес має справу не лише з високими 
взірцями, а й з епігонською та масовою літературою, її функ-
ціонуванням і рецепцією (читацьким сприйняттям), не завжди 
адекватними художній вартості. Іноді важливим фактором 
літературного процесу певного історичного періоду стають 
явища, котрі в масштабах усієї історії національної літерату-
ри нічим особливим не вирізняються. І навпаки, буває, що 
художньо значущі твори посідають належне місце лиш через 
тривалий проміжок часу після їх народження чи першопублі-
кації. Це пов'язано як із загальнокультурним рівнем сприй-
маючої сторони (не тільки читачів, а й фахової критики), так 
і з особливостями індивідуальних стилів, новизною і незвич-
ністю мистецьких ідей, їх здатністю здійснювати прорив у 
панівній естетичній свідомості-чуттєвості. 

Відомі випадки недооцінювання сучасниками мистецьких шедеврів 
і переоцінювання посередніх творів та письменників. Протягом століть 
спостерігалися різкі коливання в ставленні до Шекспіра. В.Бєлінський 
вважав рівновеликими такі неспівмірні постаті, як Сервантес, Гете і 
Купер, причому останнього ставив навіть вище від Діккенса. А зістав-
ляюючи Гоголя і Жорж Санд, вважав французьку письменницю гідною 
ввійти до реєстру імен європейських письменників, тоді як "уміщення 
поряд імен Гоголя, Гомера і Шекспіра ображає пристойність і здоро-
вий глузд..." (Т.6. —С.422). Нині самоочевидною є поверховість чтива 
від Жорж Санд, а до творчості Гоголя зростає глибинний інтерес у 
багатьох країнах світу. 

Поезія Гельдерліна, Тютчева, проза М.Булгакова, А.Платонова, 
багатьох інших майстрів знайшли належне визнання далеко не одразу. 
Чи не найбільше подібних прикладів — в українській літературі, особ-
ливо у найдраматичнішому для її талантів XX столітті ("неокласики", 
В.Підмогильний, Г.Косинка, В.Стус, І.Калинець, І.Світличний, М.Во-
робйов, Т.Мельничук, літератори діаспори, чимало інших митців, вне-
сок яких у літературний процес ще тривалий час з'ясовуватиметься, 
звільняючись і від завищених оцінок, що прийшли на зміну замовчу-
ванню). А паралельно визначаються справжнє місце й роль піднесених 
на високі п'єдестали виробників соціологічно-кон'юнктурної продукції. 

Отже, літературний процес постає у взаємозв'язку худож-
нього творення та сприймання (рецепції), а також функціонуван-
ня різнорідних явищ у своєму часі й співвідносно з попе-
реднім і наступним культурно-історичним контекстом. Його 
вивчення важливе ще й тому, що видатні митці вступають у 
творчий полілог не лише з визнаними попередниками, а й з 
авторами другорядними, з масовою літературою. Саме з огля-
ду на неодновимірність взаємозв'язку власне творчих та ре-
цепційних і функціональних чинників літпроцесу він зумовлюєть- 

413 



ся як внутрішньолітературними, так і загальнокультурними, 
естетичними, соціопсихологічними, історичними та іншими 
факторами, що відіграють важливу роль у виникненні й ево-

люції тих чи тих явищ словесного мистецтва. 
У різних літературах, історичних епохах творення, спри-

йняття й функціонування художнього слова відбувається далеко 
не- однаково. І все ж є й певні типологічно подібні ознаки, що 
дає підстави дослідникам вести мову про, справді, найзагальніші 
закономірності літературного процесу; про взаємопроникнення 

в ньому національного і загальнолюдського; про неоднорідне, 
однак виразно окреслене явище світової літератури та його 
еволюцію; про непрості, неодновимірні, однак необхідні для 
осмислення етапів літературного процесу проблеми його пе-
ріодизації, віднесення письменників до певних художніх на-
прямів, течій, угруповань, шкіл тощо. 

Другим (окрім поступу) "фетишем" мистецької критики Анто-
нич вважав поняття напрямів. їх назви "видумують здебільша критики, 
щоб таким дешевим способом облегшити собі завдання, повкладати 
митців до готових шухляд і мати святий спокій, або другорядні митці, 
щоб звернути увагу на себе і на свою нецікаву творчість. Якусь призна-
ну величину беруть за майстра — та й усе в порядку. Хай собі, але 
фетиш напрямів шкідливий для молодих і некритичних початків (або й 
непочатківців), бо викликає дурійку епігонства. П а м ' я т а й м о ,  що 
мистецтво творять митці ( о д и н и ц і ) ,  а не н а п р я м и .  
Пікассо знаменитий маляр, але має на собі аж чотири наліпки. Вийміть 
його з шухляд ізмів!" (Національне мистецтво. — С.234). 

Багато в чому погоджуючись із цими полемічними твердженнями 
(автор назвав їх "єретичними думками"), особливо щодо першорядної 
ролі генія, таланту в творенні нової художньої якості, а також щодо 
недоцільності фетишизації понять поступу та напрямів у мистецтві, все 
ж мусимо визнати, що ці "єретичні думки" були викликані саме пере-
більшенням ролі названих понять і, відповідно, природним прагнен-
ням мистецтвознавця (а насамперед — геніального поета) чинити опір 
механістичному перенесенню природничих понять на духовну сферу та 
"шухлядній" зрівнялівці в підході до різномасштабних явищ. 

Тим часом об'єктивна потреба в їх науковій систематизації також 
існує, як і потреба вкладати митців до "шухляд", розіставляти їх по 
"поличках" історичних періодів, художніх напрямів, течій, шкіл, угрупо-
вань тощо. Звичайно, це призводить до неминучих спрощень, але й дає 
змогу в разі потреби "вийняти" митця з певної, відомої вже нам "шух-
ляди" чи "полиці" й розглядати його творчість індивідуально, спросто-
вуючи підтверджуючи, поглиблюючи, увиразнюючи і т.д. попередні 
"наліпки". Інакше ми мали б величезну і, можливо, прекрасну гору 
найрізноманітніших виробів книжкової продукції та закладеної в ній 
"художньої інформації" всіх часів, народів, жанрів, стилів, у якій годі 
було б розібратися і навести бодай поверховий "лад", що даватиме 

414 



змогу вирізняти на загальному тлі першорядні величини. Та й початків-
цям це може не лише заважати, а й допомагати. Наприклад, позбавля-
тись епігонства і шукати власне стильове обличчя не навпромацки, не 
в орієнтації на окремі взірці, а в осягненні всієї сукупності попередніх 
здобутків. Це не виключає вибіркового підходу та особистих уподобань, 
а навпаки, сприяє їм, але вже не на рівні простого наслідування. 

Одним із потужних рушіїв тут є взаємодія традицій і но-
вацій, канонів і деканонізації, що оновлює й переформовує 
постійно змінне і змінно постійне в своїх найзагальніших рисах 

мистецтво. Тобто, і про розвиток, поступ у ньому можна вес-
ти мову, — хоча б як про розвиток традицій; не обов'язково в 
безпосередній наступності, зате з неодмінними новаціями. 
Так, навряд чи можна заперечити нетрадиційність, неконічність, 
неприйняття попередніх формозмістових шаблонів у нашій поезії 60-х 
років XX ст. Це знаходило й художню "маніфестацію": Криши, 

ламай, 
трощи стереотипи! 

Вони кричать, пручаються, — ламай! 
Хоч давня звичка з профілем 

Ксантипли* благає, 
плаче, просить: "Не займай!" 

Відкинь її в м'яку дрімоту спалень. 
Вона тобі нелюба. Ти болиш. Гори. 
Щезай в пожежах самоспалень, В 
гірких руїнах власних попелищ! 

Обвуглюйся. З дияволом грай в теніс. 
Згори на попіл в думах і літах. Хай 
вилітає не той самий фенікс, А зовсім 
інший, неймовірний птах! 

Вірш надруковано у збірці Ліни Костенко "Неповторність" (1980), 
що з'явилася по довгому вимушеному мовчанні. Можна помітити тут 
своєрідний діалог із подібними образами-символами І.Драча зі зб. "Со-
нячний фенікс" (1978) та "Американський зошит" (1980). Це було ніби 
поверненням на новому етапі творчої еволюції до зманіфестованого на 
її початку кредо: 

Художнику — немає скутих норм. Він — 
норма сам, він сам в своєму стилі... У цей 
столітній і стобальний шторм Я кидаюсь в 
буремні гори-хвилі. 

І.Драч. Пролог до поеми (авторське визначення — "симфонія") 
"Смерть Шевченка " (1961) 

Але одна справа — маніфести, інша — їхнє художнє втілення. 
Своєрідним поетичним "трактатом" із психології творчості можна на- 

* Дружина Сократа. Тут — символ обмеженості, закостенілості. 

415 



звати вірш "Чому ти, серце, все болиш частіш?..", де образ птиці-фенікса 
переростає в символ спопеління творчістю і нових її зароджень. Ця ж 
символіка - у назві збірки "Вогонь з попелу" (1995), де переважає вже 
напрацьована традиція. Тобто, за всієї незвичності, неканонічності для 
свого часу поетики шістдесятників (М.Вінграновського, І.Драча, Ліни 
Костенко, В.Стуса, І.Калинця та ін.), саме ця нетрадиційність і дикту-
валася потребою розвитку кращих традицій вітчизняної літератури — 
від І.Вишенського, Л.Барановича, Г.Сковороди, Т.Шевченка, Лесі Ук-
раїнки, поетів "розстріляного відродження", "неокласиків" Б.-І.Ан-
тонича, П.Тичини, М.Бажана, В.Мисика, А.Малишка та ін. 
Осмислюючи цю закономірність, сорокалітній І.Драч у розмові з 

німецьким україністом П.Кірхнером зізнався: "...його високість Досвід 

підказує, що традиція — це величезний основний материк творчості, 

збільшенню якого сприяє новаторство. Те, що нам залишається і 

залишиться нашим нащадкам, - це традиція. Але не можна продовжувати 

традицію без новаторства. Традиція без новаторства - це епігонство..."1. 

Новаторство ж без традиції взагалі неможливе, оскільки тоді 
не було б отого материка, від якого воно відштовхується, 
кидаючись у "столітній і стобальний шторм", аби згодом при-
ростити до нього у вигляді традиції вже й власні "буремні 
гори-хвилі". Тим паче, що й материк традиції не є раз і 
назавжди застиглим: при кожному новому прочитанні (есте-
тичній актуалізації) можемо знайти на ньому художні скарби, 
струми та хвилі глибокої духовної напруги. 

Проблеми типологізації мистецьких 

феноменів 

Отже, є літературний процес, що не завше дорівнює літе-
ратурному поступу, а якщо дорівнює, то саме тоді, коли за-
гальний масив художніх традицій прирощується новаціями 
наступних мистецьких поколінь і окремих творчих особис-
тостей. Це відбувається і в межах національних літератур, і в 

' Драч І. Духовний меч: Літ.-критич. статті та есе. — К., 1983. — 
С.310. Назва цієї книжки свідомо запозичена у Л.Барановича (зрештою, 
"меч духовний" — один із символів барокової літератури аж до 
Г. Сковороди), як і назва книжки поезії "До джерел " апелює і до латинського 
першоджерела, і до "неокласика" М.Зерова; як і "Протуберанці серця є 
буквальним відродженням метафори Теодора Орисіо, загалом 
футурокосмізму нашої поезії 20-х років. 

416 



світовому масштабі, причому в обох випадках має безліч ню-
ансів. 

Так, прирощення питомої (іманентної) традиції в нашій літера-
турі надзвичайно утруднювалося зовнішніми причинами, які впродовж 
століть гальмували її розвій, переривали тяглість, штовхали на шлях 
самоповторень, відроджень, поновлень зв'язків між мистецькими по-
коліннями та епохами тощо. З другого боку, спротив несприятливим 
обставинам дав у найвищих виявах низку постатей, котрими могла б 
пишатися будь-яка культура світу. Своєю чергою, світовий літпроцес 
не є механічною сумою національних здобутків, бо деякі з них не одразу 
стають його надбанням (як і наші —через ті ж таки причини), а деякі й 
не можуть поки що ними стати — внаслідок природної нерівномір-
ності розвитку духовної сфери (чи навіть ширше — ноосфери) в різних 
регіонах планети. 

І є в цьому літературному процесі мистецькі феномени з їх 

неповторністю, непердбачуваністю, невміщуваністю в про-

крустові ложа "скутих норм" і канонів. А тим часом літерату-

рознавча думка намагається і їх класифікувати, систематизу-

вати, "повкладати до готових шухляд". 

Тобто, маємо ще одну опозицію: мистецька неповтор-

ність літературних явищ, творчих індивідуальностей — і ти-

пологія психологічного мислення-відчуття, художнього бачен-

ня та його текстуальної реалізації. Інакше кажучи, за всієї 

своєрідності мистецьких явищ (і в діа-, і в синхронному аспек-

тах), вони все ж таки надаються до найзагальнішої типологі-

зації, систематизації. З тими неодмінними застереженнями, 

що така типологізація вимагає свідомого абстрагування від 

багатьох індивідуальних особливостей (тоді як саме в духовній 

сфері вони — надзвичайно важливі), і що це лиш перше на-

ближення до мистецьких феноменів. 

Узагальнення, виведення певних закономірностей, ти-

пологізація — одна з основних функцій поетики, теорії літе-

ратури ще від часів зародження. Звідси — методологічна й 

термінологічна багатоваріантність і навіть плутанина у вико-

ристанні таких понять і категорій, як стиль, метод, напрям, 

течія, школа, тип творчості (усі — з означеннями художній, 

мистецький, творчий або скорочено), тип художнього (мис-

тецького) мислення, естетична свідомість тощо. 

Визначень стилю стільки, скільки його дослідників. На 

думку одного з них, це не повинно бентежити, адже значення 

слова "стиль" нібито "таке ж зрозуміле і для всіх однакове,  

 AM 
417 



-  г -=.=--_ ґґ= - si 

SB 

■ lUlHh.    J 
»■■■-*■■«**■—-■■ 

як значення найпростіших слів: вікно або двері. А визначати 
по-різному можна що завгодно..."1. Справді, можна й вікно 
визначити як двері (приміром — для світла), а двері — як вікно 
(у світ), але то будуть образні уподібнення. У мистецьких 
текстах можливі й інші найрізноманітніші асоціації (ще раз 
пригадаймо загадку, якою оперує О.Потебня, чи верлібр І.Калинця про 
"вікони" — с.151 і 282 підручника). 

Наукові ж тлумачення стилю — різні у мистецтво-, мово-
та літературознавців. Серед останніх також: "...одні більше 
тяжіють до мистецтвознавчого розуміння стилю як категорії 
естетичної, як системи принципів і закономірностей органі-
зації художньої структури творів і цілих напрямів та течій, 
інші ж більш схильні до філологічного розуміння стилю як 
категорії передусім мовної, як принципів і форм використан-
ня мови в художній літературі, організації її зображувально-
виражальних засобів і можливостей"2. 

Прагнучи поєднати крайні позиції, Д.Наливайко 
трактує стиль як "формотворче начало, певний внутрішній 
закон художньої творчості, що визначає ритм і композицію, 
характер образотворчості й інтонацію, всю складність 
"художньої мови" творів, котра, як відомо, не зводиться до 
мовно-стилістичних засобів, а включає й "надмовні" елементи. 
Проявляється він як на рівні окремого твору, так і на рівні 
творчості митця і цілих течій та напрямів, — в останніх, зро-
зуміло, не з такою чіткістю і послідовністю" (С.8). На думку 
дослідника, стиль — "категорія насамперед художньо-есте-
тична", напрям — онтологічна, а метод, як "головний нерв" 
напряму, — гносеологічна й аксіологічна" (СІ 1 — 13). 

Останні твердження потребують, як видається, додатко-
вого осмислення. Якщо метод — категорія гносеологічна (пізна-
вальна) й аксіологічна (оцінна), то він не конче повинен бути 
"головним нервом" напряму. Бодай тому, що мистецтво 
загалом і мистецтво слова зокрема мають власні "нерви", які 
відрізняють їх від філософії, соціології, інших виявів людського 
раціо. Інша справа — наука (в тому числі — мистецтво- та 

' Чичерин А.В. Очерки по истории русского литературного стиля. — At., 
1977. - С. 5. 

2 Наливайко Д.С. Стиль напряму й індивідуальні стилі в реалістичній 
літературі XIX ст.// Індивідуальні стилі українських письменників XIX — 
початку XX ст.: 36. наук, праць. — К., 1987. — С.4. Далі посилання в 

418 



літературознавство), котра послуговується певними метода-
ми (цєЗобої; — шлях дослідження, спосіб пізнання): аналізу, син-
тезу, прогнозу. Що ж до художньої літератури, то поняття 
методу (навіть із додатковими означеннями "художній", "твор-
чий", "мистецький") видається тут якщо не зовсім зайвим, 
то принаймні не головним і не нервом. Радше це розумовий 
підхід до художнього творення, котрий, як ми вже не раз пере-
конувалися, далеко не завжди дає бажані результати, оскіль-
ки ні художня форма ніколи не буває пасивною щодо змісту, 
ні художній зміст не дорівнює наперед визначеному розумо-
вому абстракту. 

Ще у статті "Звичайне наслідування природи, манера, стиль" (1789) 
Й.-В.Ґете говорив про "власний метод", "власну мову", але не в термі-
нологічному значенні, а контекстуально — в наближенні до вживання 
слова "манера". А її, своєю чергою, вважав чимось середнім поміж 
"звичайним наслідуванням і стилем": "Тоді як звичайне наслідування 
ґрунтується на спокійному бутті й лагідній теперішності, а манера осягає 
предмет жвавою і обдарованою душею, стиль спирається на найглибші 
підвалини пізнання, на суть речей, наскільки ми взагалі спроможні їх 
збагнути у зримих і відчутних образах"1. 

Як бачимо, в основі розмежування — міметична теорія поход-
ження й суті мистецтва і просвітницька віра у знання. Втім, Гете не 
категоричний у судженнях щодо людської спромоги пізнати суть речей 
— "наскільки ми взагалі спроможні...", — тобто, лишає простір і для 
існування речі в собі. 

У російському виданні 1937 (!) року саме це місце досить уміло, 
за рахунок мовно-стилістичних нюансів перекладу\ "підправлено" в дусі 
всеосяжної пізнаваності світу: стиль "покоится на глубочайших твер-
дынях познания, на самом существе вещей, ПОСКОЛЬКУ нам дано его 
распознавать в зримых и осязаемых образах"2. 

І далі цим сфальсифікованим перекладом оперують у хрестома-
тіях, підручниках, інших виданнях уже як "класичним розумінням сти-
лю". Саме так цитує щойно наведене місце і В.Кожинов у академічно-
му збірнику праць, присвячених стилю. А від себе додає: "Іншими 
словами, стиль — це, в остаточному підсумку, щонайглибша суть тво-
ру, але суть, яка схоплюється, впізнається у художній реальності, яку 
ми безпосередньо сприймаємо, у самій формі твору. Форма розуміється 
при цьому, природно, не як горезвісна система художніх засобів або 
прийомів, а як цілковито змістовна форма"3. Знову ледь помітне пере-
смикування: йдеться вже не про "суть речей" первинної природи, осяг- 

' feme Й.-В. Поезія і правда. — К., — 1982. — С.211. Підкреслення наше. 
1 ГетеЙ.-В. Собр. соч. В. 13 т. — ТЛО. — М., 1937. — С 401. Підкреслення 
наше. 
3 Кожинов В.В. Введение//Смена литературных стилей: На материале 
русской литературы XIX — XX веков. — М., 1974. — С.4. 

419 



—  : ■ - . . ' ;  =  

w»: 

нення яких, за Ґете, сприяє появі стилю. Тобто, не "іншими словами", 
а тим самим словом "суть" В.Кожинов... підмінює суть, говорячи вже 
про "суть твору", а насправді — про його зміст, упізнаваний через 
форму. Простіше кажучи, ставиться знак рівності між стилем і змістом 
твору. Щоправда, цей знак вуалюється фразою "в остаточному підсум-
ку" та ритуальним вживанням постулату про діалектику змісту і форми. 
А останній відмовляється у праві бути навіть "горезвісною системою 
художніх засобів". Саме тому вона й "горезвісна", що теж здогматизо-
вана у пошуках "суті", а її давно б пора реабілітувати, оскільки вона 
значно ближча до суті поняття "стиль". 

Походить воно від назви заструганої палички (ахиХос,), 
якою писали на покритих воском табличках. Коли треба було 
виправити похибку, написане згладжували другим, тупим 
кінцем. З'явилась порада частіше обертати стилос, тобто пра-
вити написане. І це вже — переносне розуміння стилю як 
способу організації форми, художнього почерку письменника, 

згодом — і певних літературних угруповань, шкіл, течій, на-

прямів; ще ширше — мистецьких та культурних епох (зокрема 

в архітектурі — візантійський, романський, готичний, бароко-

вий, гуцульський та інші стилі). 
Говорячи про індивідуальні художні стилі, часто цитують новола-

тинське прислів'я "Стиль — це людина", яке приписують Бюффонові, 
що його спопуляризував. І.Качуровський зазначає, що під стилем "тут 
слід розуміти спосіб одягатися, манери поводження, простоту або ви-
шуканість лексики" (Основи аналЬи<...>. — СІ). Вдало добирає і німець-
кий відповідник цього прислів'я: "Kleid macht Leute" (буквально — 
"Одяг робить людей"), а от російський варіант, навпаки — з віддаленням 
од суті: "По одежке протягивай ножки...". Тут більше підходила б перша 
частина приказки "Встречают по одежке...". Або ж "Видно пана по 
халявах" (хоч з'являється і небажана гумористична конотація). А коли 
мати на увазі ще й Франкову "одежу слова", то спроби пов'язати 
визначення індивідуального стилю з наведеним новолатинським при-
слів'ям будуть не такими вже й "анекдотичними", як видалось 
І. Качуровському. 

Тобто, стиль — це конкретна модифікація загальних законів 

поетики, її ресурсів, чинників насамперед художньої форми — в 

індивідуалізованій чи стандартизованій "одежі слова". 
Варто з'ясувати "стосунки" стилю і манери. Тут знову маємо справу 

з типовою історією конкуренції термінів. 
До німців слово "стиль" прийшло, напевне, через французьке 

посередництво. 
Так, Геґель цитує французькою мовою вжиту Бюффоном фразу 

— як "відомий французький афоризм". Німецьке die Manier означає 

420 



манеру (манери), переважно порядні, чемні, але от прикметник manier-
lich вживається і в негативному значенні ("манірний"). Негація особ-
ливо посилюється при здвоєнні прикметників: zierlich —"витончений", 
"граціозний"; а от у поєднанні "цірліх-манірліх", поширеному і на 
західних теренах України, —  тільки зневажливо. 

У німців запозичив класицистичну теорію "трьох штилів" М.Ло-
моносов. Переборюючи класицистичну регламентацію, Ґете подає "зви-
чайне наслідування" як "переддвер'я" стилю, а манеру — як середину 
між наслідуванням і стилем (але без негативної оцінки як манірності, а 
навпаки — пов'язуючи з палкою і діяльною індивідуальністю). 

Гегель вдається до нової регламентації, проводячи різку грань поміж 
"голою манерою" та оригінальністю. "Справжню оригіналь -
ність" (стиль) митця він вбачає у копіюванні предмета, а дурну, химерну 
своєрідність (манеру) — у фіксації випадкових, не посутніх думок, у свавіль-
ному відхиленні від істини, субстанції, суті, "розумної дійсності", зако-
номірності, ідеалу та інших суто розумових абстракцій. Виходячи з міме-
тичного розуміння мистецтва, він вважає, що воно взагалі усуває випад-
ковість не лише змісту, а й зовнішньої форми і вимагає від митця, щоб він 
позбувався випадкових та особистих суб'єктивних особливостей: "Отже, 
хоч оригінальність у мистецтві поглинає будь-яку випадкову особливість, 
вона робить це для того, щоб митець міг цілком іти за імпульсом і злетом 
свого генію, свого натхнення, пройнятого виключно зображуваним пред-
метом, і щоб замість примхи пустої сваволі він міг втілити свою справжню 
самобутність у предметі, створеному ним згідно з істиною. Не мати ніякої 
манери — ось у чому полягала в усі часи єдино велика манера, і лише в 
цьому розумінні ми можемо назвати оригінальними Гомера, Софокла, 
Рафаеля, Шекспіра" (Эстетика. — T.I. — С.ЗО9). 

Через ряд послідовно проведених силогізмів Гегель оголошує най-
вищим виявом оригінальності... її відсутність. Причому якщо починав 
він із розрізнення стилю і манери, то під кінець наведеної цитати про 
стиль уже забуто, а ефектний парадокс, окрім своєї авторитарно-уні-
версальної категоричності, засвідчує ще й те, що "єдино велика мане-
ра" тут уже мислиться синонімом високого стилю. До цього підводить 
уся логіка категоричних тверджень від імені абсолютної істини. Ми-
тець має відмовитись від власної оригінальності для злету свого ж ге-
нію, свого натхнення (а їх безапеляційно, через кому спрямовують лише 
на зображуваний предмет, між яким і створеним "згідно з істиною" 
мистецьким "предметом" ставиться знак рівності). Митець при цьому 
ніби розчиняється, зникає у створеному. 

Естетичні погляди Гегеля тривалий час перебувати поза крити-
кою і правити за цитатник» а нині відбулося їх "зняття", причому зовсім 
не діалектичне, та й узагалі не наукове. Тим часом об'єктивна потреба 
осмислити положення, які так довго видавалися фундаментально не-
порушними, існує бодай тому, що обійти чи відмахнутись од проблеми 
аж ніяк не означає її зняти. До того ж варто чіткіше усвідомлювати 
джерела поширених і досі концепцій (наразі — стилю), автори яких 
уже ніби й не декларують зв'язку з гегелівською естетикою.  

421 



Отже, стиль, за Геґелем, — категорія насамперед змістова, хоча 
не велено вдаватися до "відсебеньок" і в "зовнішній формі". Він є тоді, 
коли його не помітно. Засвідчити це мусять Гомер, Софокл, Рафаель, 
Шекспір (В.Кожинов додає сюди Пушкіна і Достоєвського). А тим ча-
сом саме стилю в цих митців більш ніж досить. Він — у наявності 
власного мистецького почерку, ^зарегламентованої творчої манери. Цей 
термін якраз і варто вживати щодо індивідуального стилю (або ж 
ідіостилю), на відміну од стилю загального (течії, напряму, епохи: тут 
"манера" суто мовно не підходить). 

Не йдемо й за І.Франком, який, вживаючи терміни стиль і манера, 
надавав другому кількох значень, по суті синонімічних із першим, і одного 
з негативним відтінком — недостатньої індивідуальної виразності стилю 
письменника'. Не приймаємо цього відтінку тому, що його немає в загаль-
номовному вжитку. Що ж до манери як стильового надміру, то на її озна-
чення є спеціальні терміни класичної філології (плеоназм, амліфікація). 

Доцільно зберегти і те раціональне зерно, що міститься в гегелів-
ських словосполуках "дурна (гола, порожня) манера", себто розрізняти 
стиль і стильову манірність, яка, справді, не приносить художніх здо-
бутків. Проте незрідка у визначенні цієї манірності критики можуть і 
помилятися: в історії літератури чимало новацій зустрічалося сучасни-
ками принаймні насторожено, щоб згодом стати стилістичними 
традиціями, навіть набридливими штампами. 

Д.Наливайко стверджує, що надто широке розуміння 
стилю робить непотрібними "інші історико-типологічні ка-
тегорії, зокрема метод і напрям" (С.9). Ми також, з інших 
міркувань, прийшли до висновку, що поняття методу є для 
мистецтва якщо не зайвим, то принаймні не "головним нер-
вом" напряму. 

Певне заперечення викликає те, що категорію напряму 
вчений схарактеризував лише у філософських вимірах — як 
онтологічну. 

Тут швидше можна приєднатися до висновку О.Соколова 
про те, що напрям — категорія літературного процесу, основна 
форма стильової єдності2. Це — суто зовнішня історико-типо-
логічна спільність літературних явищ, зумовлена подібністю 
духовних, історичних індивідуально- та соціально-психологіч-
них чинників естетичної еволюції. Виникнення напряму в твор-
чій практиці, його розвиток, теоретичне обґрунтування, по-
ступове завмирання і можливе наступне відродження в нових 

' Див.: Скупейко Л.І. Індивідуальний стиль письменника в інтерпретації 
І.Франка (історико-типологічний аспект)//Індивідуальні стилі<...>. — 
С.68. 

2 Соколов А.Н. Теория стиля. — М., 1968. — С 77-78. 

A l l  



якостях зумовлюються повторюваністю найзагальніших 
закономірностей психологічного мислення-відчуття та худож-
нього бачення, їх словесної реалізації. 

Літературна течія — вужча (в межах напряму) спорід-
неність творчих принципів на основі схожих естетичних за-
сад. Літературні угруповання, школи — об'єднання найближ-
чих творчих однодумців, що декларують теоретичні підвалини 
своєї спільноти, обстоюють їх у дискусіях і суперництві з опо-
нентами, прихильниками інших естетичних поглядів як у син-
хронному (угруповання), так і в діахронному (школа) аспектах. А 
от самі естетичні програми, принципи, системи їх — категорії 
поетики. 

Отже, категорію методу ми більше переадресовуємо сфері науки, 
категорію напряму (а також течії, школи тощо) пов'язуємо не так із 
філософськими, як з історико-літературними характеристиками, а кате-
горію стилю співвідносимо зі сферою поетики, тобто як літературної 
теорії, так і практики. Бо саме це — її питома сфера. 

Тут потрібен невеликий ескурс у минуле. Давньогрецькі промовці, 
оратори, називалися риторами. Звідси — назва науки про мистецтво 
красномовства. Риторика* (рт]торікг)) з'явилася пізніше від поетики й 
орієнтувалася на складання промов на суді та в парламенті; у Серед-
ньовіччі — листів і проповідей; у добу Відродження і класицизму сто-
сувалася вже будь-якої прози. Поява прозових літературних жанрів, що 
не цуралися гри уяви, фантастичних фабул (англійська назва 
белетристики — fiction), відкинула античне уявлення, згідно з яким 
поезія має справу лише з вигадкою, а проза — з достеменністю. Своєю 
чергою, це привело до стирання чіткої межі поміж поетикою і ритори-
кою. Зрештою, ядро риторики — вчення про добір слів, їх поєднання 
(милозвучність, ритмічну організацію), тропи, фігури — під назвою 
стилістики влилося у поетику. Отож стилістика — іманентно літера-
турна (і відповідно — поетикальна) галузка, що постала на базі ритори-
ки. Ця остання від часів Києво-Могилянської академії і аж до XIX ст. 
була в нас, поряд із поетикою, частиною гуманітарної освіти. 

Суспільна ієрархія дисциплін, що склалася за радянських часів, 
поставила методологію на перше місце, відсунувши на задній план, 
зокрема, стилістику. Вольовим порядком утвердилося поняття мето-
ду, що дало змогу організаційно об'єднати письменників різних сти-
льових уподобань у спільне річище. Поняття напряму — теж певною 
мірою з тієї-таки об'єднавчо-дороговказної настанови. І навіть у ви-
значеннях індивідуальних стилів нинішня літературознавча думка най-
частіше рухається від загального до окремого, шляхом дедукції, аніж 
навпаки {індукція). 

Певна річ, і у визначеннях, і в розумінні стилю природні-
ше йти від окремого до загального. Третій розділ цього підруч- 

За латиновзорованою транскрипцією — реторика. 

423 



ника присвячено поетиці (отже — й стилістиці) окремого твору. 
Визначення стилю в цьому вужчому розумінні передує розгляду 
чинників художньої форми (див. с 164). Очевидно, з синтезу мікро-
поетик основних творів письменника постає уявлення про його 
індивідуальний стиль. У взаємодії — свідомих і позасвідомих 
перегуках, відштовхуванні, запозиченнях, суперництві тощо — 
формуються стилі угруповань, шкіл, течій, напрямів, епох та їх 
естетичні системи. 

Індивідуальні стилі не є незмінними і закостенілими: вони 
еволюціонують, причому не обов'язково в напрямі вдоскона-
лення й поступу (стиль ранніх і пізніх П.Тичини, Б.-
І.Антонича, М.Гоголя, І.Франка, Л.Толстого та ін.) — тут 
багато нюансів і особливостей. 

Стилістика — предмет досліджень як мово-, так і літера-
турознавців. У лінгвостилістиці переважає думка, що стильова 
єдність має надіндивідуальне походження і насамперед завдяки 
добору та комбінуванню випробуваних у певних стилістичних 
функціях мовних ресурсів. Аналіз цих компонентів та їх поєднань 
і приводить, на думку мовознавців, до з'ясування особливостей 
індивідуальних стилів. Літературний мовний стиль для мовознав-
ства — тільки один із функціональних стилів, оскільки воно охоп-
лює і багато інших аспектів мови. Зі свого боку, літературознавча 
стилістика залучає до аналізу не лише мову і, відповідно, мовний 
стиль, а й тропіку, ритміку, метрику, фоніку, композицію, жанри 
тощо. На цій підставі деякі вчені різко розмежовують дві дис-
ципліни. 

Однак, незважаючи на відмінності, навіть завдяки їм, існує 
потреба взаємодоповнень: літературознавець звертає увагу на 
лінгвістично з'ясовані способи функціонування мови у художньо-
му творі, а лінгвіст — на естетичні функції мови літературного 
тексту. їх спільна основа — у єдності слова-образу. 

За слушним зауваженням Д.Наливайка, надто широке 
розуміння стилю "спрацьовує" при вивченні ранніх етапів 
розвитку літератури. Додамо, що при ближчому розгляді на-
віть ці ранні етапи втрачають свою стильову монолітність.  

Так, "монументальний" (за Д.Чижевським і Д.Лихачовим) стиль 
давньоруської літератури виявляється не таким уже й зводжуваним до 
"спільного знаменника", якщо порівняти, скажімо, лист Володимира 
Мономаха до Олега Святославича з його ж "Повчанням" (різні жанри 
— різні стильові особливості) чи, тим, паче, з творами інших авторів. 

Початок "Слова о полку Ігоревім" є першою з відомих нам есте-
тичних декларацій відмінності авторського індивідуального стилю від 
"співу" попередника.  Щоправда, цю декларацію навряд чи вдалося 

424 



практично втілити, однак уже сама заява про недотримання Боянової 
манери багато важить для руйнування стильового моноліту. 

Л.Махновець і С.Пушик, незалежно один від одного і різними шля-
хами дійшли висновку, що автором "Слова..." був князь Володимир Яро-
славич. їхні версії визнано найпереконливішими з багатьох1. Отож ніби 
можна було б назвати ім'я одного з найперших у нашій писемності авто-
ра яскравого індивідуального стилю, однак є кілька міркувань, які не дають 
достатніх підстав це зробити. Слідом за В.Чивиліхіним обидва дослідники 
вважають безперечним те, що автором поеми неодмінно мав бути князь, 
оскільки лиш він міг звертатися до своїх слухачів-князів, як до рівних: 
"братіє". Але ж це могло бути загалом звертання до рівних во Христі, 
яким автор підкреслював свою належність до християнства на відміну од 
Бояна. І якщо це так, то всі наступні логічні докази виявляться побудова-
ними на крихкому підмурівку. Що ж до вживання "галицизмів" у "Слові...", 
то саме цей регіон зберіг чимало особливостей давньоукраїнської мови, 
котрі тепер сприймаються як діалектизми. 

Тож не називаючи, на жаль, імені Автора, спробуймо з'ясувати 
його стильові "стосунки" з попередником. Як видається, взявши нову 
фабулу ("по былинам сего времени"), Автор розробляє її у близькій до 
Боянової манері. Звертаючись до "соловія старого часу", він каже: аби 
ти ці походи ощебетав, то співав би так: "Не буря соколів занесла через 
поля широкії — стадами звірі біжать до Дону великого". Або так: "Коні 
іржуть за Сулою — дзвенить слава у Києві; труби трублять в Новгороді 
— стоять стяги у Путивлі"*. І далі — сам провадить у цій манері, не 
тільки зовні її наслідуючи (про що нам достеменно судити не випадає), 
а й творячи ту ж таки міфопоетичну образну систему. 

"Слово..." несе на собі відбиток яскравої творчої інди-
відуальності порівняно з імперсональністю (не лише щодо ав-
тора, а й щодо персонажів) "Велесової книги". Дихотомія інди-
відуальності/імперсональності в нових і нових видозмінах 
дожила й донині (індивідуалізм/колективізм, феноменологія/ 
типологія, ідіостиль/"стиль доби"тощо). 

Згадаймо також відому з давньоіндійських поетик сти-
льову опозицію дхвані (дзвін, натяк, навіювання) — цітра (кар-
тинка, ясність). Згодом подібна опозиція зринає у протисто-
янні стилів азіанізму/аттикізму, бароко/класицизму, модерніз-
му/традиціоналізму (або конкретніше: футуризму/неокласициз-
му), герметизму/кларизму тощо. 

1 Див.: Мишанич О. Крізь віки: Літ.-критич. та історіографіч. статті й 
дослідження. - К., 1996. - С195-199. 

* Підкреслюючи ритміку "Слова... ", подаю ці уривки у дослівному 
перенесенні в сучасну мову, з урахуванням слушної кон'єктури (прояснення) 
С.Пушика: "галици " — звірі, а не "галки ". 

425 



Певне абстрагування від багатьох нюансів, зосередження уваги 
на провідних і стабільних рисах {домінантах і константах) відбувається 
як щодо індивідуальних, так і щодо загальних стилів. Причому цей прин-
цип літературознавчої "колективізації" відомий не лише нашій, а всій 
світовій науці про літературу. 

Особливості "доісторичної доби", "доби монументального сти-
лю", "доби орнаментального стилю", "літератури 14-15 віків", "рене-
сансу та реформації", "бароко", "класицизму", "романтики", "біде-
маєру" та "натуральної школи" в Україні докладно висвітлено у праці 
Д.Чижевського "Історія української літератури", яка має бути настільною 
при вивченні не лише жанрового руху, а й літературного процесу загалом. 

Чи не найзагальніший (а відтак — і найвразливіший) із 
типологічних підходів до мистецьких феноменів — поділ на типи 
художньої творчості. 

Ще Ф.Шіллер у статті "Про наївну і сентиментальну 
поезію" (1794-1796) говорив про існування двох видів худож-
ньої творчості: "...у стані природної простоти, де людина діє 
ще одночасно всіма своїми силами як гармонійна єдність, де, 
таким чином, цілість її природи повністю виражає себе у 
дійсності, — там стають поетами через максимально повне 
наслідування реального світу, а тут, у стані культури, де згадана 
вище гармонійна взаємодія всієї людської природи є тільки 
ідеєю, поетом буде той, хто підносить дійсність до ідеалу, або 
— і це зводиться до того ж самого зображує ідеал" '. "Наївний" 
митець лише наслідує дійсність, не виказуючи свого суб'єк-
тивного до неї ставлення; "сентиментальний" (тобто, суб'єк-
тивно-почуттєвий) дотримується двох родів сприймання — 
сатиричного (дійсність як предмет антипатії) чи елегійного (ідеал 
як предмет симпатії). 

Характеризуючи своєрідність митців, що належать до 
різних видів {типів) творчості, Шіллер також називав пер-
ших реалістами, других — ідеалістами. Очевидно, сюди сягає 
корінням концепція реалізму/антиреалізму (або нереалізму) як 
основної типологічної опозиції в літературному процесі, загалом 
в історії світового мистецтва. На думку її прихильників, ре-
алізм, зародившись у первісному мистецтві, проходить низ-
кою метаморфоз через усі епохи, вдосконалюючись та уріз-
номанітнюючись на цьому шляху. Що ж до нереалістичних 
течій і напрямів, то вони, в ліпшому разі, відтінюють досяг- 

' Вступ до літературознавства: Хрестоматія/Упор. Н.І.Бернадська. — 
К., 1995. — С.бО. Курсив наш. 

426 



нення реалізму. Спрощеність і одновимірність цієї концепції 
нині очевидна. 

Близькі до неї і міркування Л .Тимофеева, який вважав реалізм і 
романтизм не лише історично конкретними художніми методами (па-
м'ятаємо, що ми взагалі поставили під сумнів доцільність застосування 
категорії методу до мистецтва), а й типами творчості, що виступають 
у різні епохи, визначаючи характер та особливості літпроцесу, оскільки 
в них проявляються загальні особливості "образного відображення 
життя". Застарілість останньої формули теж очевидна. А плюсом ти-
мофєєвської концепції є те, що "антиреалістичний" (романтичний) тип 
творчості принаймні не має в ній негації. 

Три типи творчості — реалістичний, романтичний і класицистичний 
— виділяють Б.Мейлах та Д.Наливайко. На місце класицистичного С.При- 
годій ставить сенсуалістичний (суб'єктивний), поєднуючи його в тріаду з 
міметичним (реалістичним) та ідеальним (романтичним). Очевидно, можливі 
й інші розмежування та найменування типів творчості, до яких, певна 
річ, не зводиться все розмаїття художнього творення. 

Адже й за Аристотелем мімесис не означає простої життє-
подібності; Платон же говорив про мистецтво як "тінь ті-
ней", а в середньовічній художній культурі центральним було 
"ненаслідувальне наслідування" ("аміметон мімеа")1; отож 
міметичний тип творчості при глибшому розгляді можна та-
кож розкладати — принаймні на підтипи. Тобто прив'язувати 
реалістичний тип творчості лише до мімесису — теж спро-
щення, як і романтичний — лише до ідеалізму (одна справа — 
у шіллерівському розумінні, інша — в сучасному). 

І все ж у самій ідеї типів творчості є свої плюси: це дає змогу 
співвідносити особливості певного стилю (отже — й людини) і з психо-
логічною типологією мислення-відчуття та художнього бачення, і з най-
загальнішими філософськими підвалинами, і з мистецькими виявами гри-
змагання, "діонисійського" й "аполлонічного " типів творчості тощо. За 
всієї розмаїтості людських індивідів, вони надаються до типологізації 
відповідно до особливостей темпераментів, характерів, асоціативних 
здібностей тощо. Відтворюючись із покоління в покоління, ці особли-
вості лишаються досить консервативними, принаймні протягом осяж-
ної історії людини мистецької. Від її інтровертності (зверненості в себе) 
чи екстравертності (назовні), інших психічних чинників залежать і 
особливості перебігу творчого акту (вибуховість чи пригальмованість, 
переважання участі "верхньої" чи "нижньої" свідомості, за Франком; 
ступеня участі підсвідомого, за Фройдом, тощо). 

У різні епохи, залежно від панівних настроїв, рівня за-
гальної естетичної культури, здатності генерувати нові художні 
ідеї чи лише трансформувати вже відкрите, людина мистецька 

' Див.: Ігнатенко М.А. Генезис сучасного художнього мислення. —К., 1986. 
- С114-166. 

All 



може виявляти себе то в "буденній і твердій" іпостасі, тій, що 
кладе в основу діяльності (зокрема, творчої) земний досвід, 
"промацувані" реалії, позитивістську філософію чи, ширше, 
матеріалізм (від "стихійного" до "діалектичного"); то в іпостасі 
піднесено-ідеальній, романтизованій, в основі якої — ін-
туїтивістський тип світовідчуття; то в прагненні поєднати 
полюси в гармонійне "третє" чи взагалі вийти за межі тріадич-
ного мистецького "я". Наскільки їй це вдається, в яких стилях, 
напрямах, течіях і в які епохи наближається вона до гармонії 
чи дисгармонії зі своєю земною суттю та небесними 
прозріннями? Відповіді можуть бути найрізноманітніші. Одна 
з них видається більш-менш стабільною: у творчості геніїв, 
що позначають віхи мистецького шляху людства. Хоча вже 
щодо персоналій — сперечаються. 

Можна по-різному називати типологічні полюси. Напри-
клад, за типами світорозуміння і світовідчуття — позитивіст-
ський/інтуїтивістський (або ще загальніше — матеріалістич-
ний/ідеалістичний), — але то було б педалювання лише мисли-
тельної функції мистецтва, тоді як щодо нього можлива й 
опозиція пізнавальність/розважальність. Очевидно, можна 
говорити і про дихотомію міметичності/сенсуалістичності, — 
з тими застереженнями, що міметичний тип творчості об-
межуємо життєподібністю, зображувальністю, а сенсуалістич-
ний — чуттєвістю, виражальністю. Ще одна (і теж не всеохоп-
на) пара — реалістичний/романтичний типи творчості. До неї 
наша літературознавча думка найбільш призвичаєна, надто ж 
стосовно художніх явищ XIX і, певною мірою, XX ст. 

Отже, якщо мати на увазі не метод і не напрям, а тип 
творчості (міметичний, відображу вальний, реалістичний), то він, 
справді, розвивається від античності до сучасності: цілковито 
відірватися від конкретних реалій поки що не вдавалося жод-
ному визначному митцеві. Завдяки цьому типові творчості 
навіть у міфах, казках, легендах постають побутові, культові, 
географічні, психологічні, етнокультурні та інші прикмети 
епох. Античні автори надавали більш-менш конкретної часо-
просторової "прив'язки" як легендарним сюжетам, так і опи-
сам своїх повсякденних клопотів. 

Гесіод у "Роботах і днях" вельми реалістично описує працю зем-
лероба; житейську актуальність зберігають і деякі його побутові пора-
ди, висловлені за вісім століть до нашої ери: 

В дім свій дружину введи, як дійдеш підхожого віку; До 
тридцяти не спіши, та й за тридцять не дуже затягуй: 

428 



Років у тридцять женитись — ото є пора щонайліпша. Хай 
наречена дозріє, пошлюбтесь на п'ятому році. Дівку за 
жінку бери: їй легше прищепиш смиренність. Взяти 
старайся із тих, що з тобою живуть по сусідству, Все 
доладу обдивись, щоб на посміх сусідам не датись. 
Ліпшого в світі оцім не буває за жінку хорошу, Та не буває 
й страшнішого в нім за погану дружину, Жадібну й ласу. 
Така доведе й найміцнішого мужа, Висушить гірш од 
вогню й зажене передчасно у старість. 

Вияви реалістичного типу творчості можна знайти в літе-

ратурі всіх наступних епох — Середньовіччя (наприклад, у жанрах 

фабльо, шванків, фацецій, у вертепних інтермедіях тощо); 

Відродження (у творчості ранніх гуманістів — Петрарки, 

Боккаччо, Чосера з їх побутовою конкретикою та героями-

гедоністами; представників зрілого Ренесансу — Сервантеса, 

Рабле, Шекспіра з їх цілісними характерами, розкриттям 

динаміки людського почуття, психологічним драматизмом, 

багатством реалістичних мотивацій); Просвітництва (Лессінґ, 

Дідро, Мерсьє, Філдінг, Бомарше, Діккенс); нарешті — в період 

найбільшого розквіту цього типу творчості, у літературі XIX 

ст., з якою пов'язують остаточне формування реалізму як напряму. 
Д.Наливайко виділяє такі типологічні риси реалізмуXIXст.: втілення 

діалектичного зв'язку між закономірно-загальним та індивідуально-
особливим, звільнення від канонічності, перевага індивідуальних стилів 
над "спільними", моністичність художнього мислення світу (і, 
відповідно, відмова од поділу стилю на "високий" і "низький" залежно 
від сфер зображення, а також від розмежування явищ на "естетичні" й 
неестетичні"), пізнавальна настанова (зв'язки з природознавством, 
історією, соціологією, психологією), аналітичний підхід до дійсності, 
перенесення центру ваги на соціальну сферу, "деміургічна позиція" 
автора, перевага епічного начала, "романізація" жанрів та драматиза-
ція роману, поява "синтетичних індивідуальних стилів, які поєднували 
реалістичні й романтичні елементи", психологізація "індуктивного" чи 
"індивідуалізуючого" типу, протилежна "типологізуючому" психологізму 
попередніх епох, а також психологізація всієї атмосфери твору, його 
предметно-емоційного світу (портрет, інтер'єр, пейзаж тощо), дифе-
ренційованість словесно-художнього вираження. Ці константи худож-
ньої системи класичного реалізму існують не канонічно, не над індиві-
дуальними стилями, а всередині їх, зумовлюючи віднесення індивідуаль-
них стилів до певних течій у реалізмі — соціально-побутової (Марко 
Вовчок, А.Свидницький, І.Нечуй-Левицький), просвітницької (М.Дра-
гоманов, М.Павлик, Б.Грінченко, Н.Кобринська), соціально-психологічної 
(Панас Мирний, І.Франко, І.Карпенко-Карий), філософсько-психологічної 
(І.Франко) — див.: Індивідуальні стияі<...>. — С. 14-42. 

За недавніми схемами, найвищими виявами реалістич-
ного типу творчості були у XIX ст. "критичний реалізм", а в 

429 



XX — "соціалістичний реалізм". Але ще під кінець XIX ст. 
існував і натуралізм, раніше трактований як літературний на-
прям, що став плодом деградуючої буржуазної культури. Оче-
видно, це все ж таки найортодоксальніше породження реаліс-
тичного типу творчості, одна з крайніх течій реалізму як на-
пряму, її представники (зокрема теоретик і практик Е.Золя) 
виходили з філософії позитивізму, відкидали будь-яке вуалю-
вання дійсності й доводили міметичний принцип її відтво-
рення до рівня "фотознімків з натури", в тому числі біологіч-
ної натури людини. 

На початку XX ст. цей тип творчості існував у так зва-
ному неореалізмі, зринав і в соцреалимі (як усупереч, так і 
завдяки керівним ідеологічним настановам). Нічого дивного 
тут немає: одна справа — соціологія, інша — психологія твор-
чості, ще інша — її стильова реалізація. Усі ці площини пере-
тинаються в людині мистецькій, але по-різному і з 
неоднаковими художніми наслідками. 

У літературі світовій XX ст. проходить під знаком мо-
дернізму, однак це не означає скасування реалістичного типу 
мислення-відчуття та художнього бачення, яке знаходить свій 
вияв і в "магічному реалізмі" Г.-Г.Маркеса, і в панорамному 
художньому світі У.Фолкнера, як і Е.-М.Ремарка, Е.Гемінґ-
вея та багатьох інших видатних прозаїків з досить відмінними 
індивідуальними стильовими манерами. 

Слід зазначити й те, що художня мова як один із найважливіших 
чинників стилю не завжди є, а власне, й не обов'язково має бути яки-
мось монолітом у тексті, надто ж прозовому. Особливо це стосується 
епічних полотен, мовне втілення яких здебільшого вирішується у ви-
гляді мозаїчної картини. Якщо у ліриці, почасти малій прозі та ще менше 
у драмі цілісний твір або група творів можуть мати мовну завершеність 
(єдність, цілість) завдяки особистому стилю автора, то у великому епіч-
ному жанрі (роман, роман-епопея) до його структури входять і стиліс-
тичні компоненти, лише частково продиктовані авторською мовно-сти-
льовою манерою. Вони потрібні швидше для передачі зображуваного 
матеріалу чи характеру або своєрідності особи оповідача. Великі епічні 
твори здебільшого поліфонічні, вони дістають свою стилістичну єдність 
переважно не завдяки наскрізному авторському мовному стилю, а за-
вдяки авторському зведенню до контрапункту різних голосів (у тому 
числі й мовно-стильових). 

І, навпаки, буває, що твір, написаний у співавторстві (напри-
клад, романи Ільфа й Петрова), становить собою стилістичний моноліт. 
Єдине мовно-стилістичне ціле роману "Хіба ревуть воли, як ясла повні?" 
забезпечується образом оповідача, витвореним братами Рудченками при 
загальному редагуванні твору Іваном Біликом. А проте розділи, напи- 

430 



сані ним самим ("Новий вік", "Старе — та поновлене"), попри мовну 
й побутову спільність із розділами Панаса Мирного, вирізняються рівнем 
соціального узагальнення. 

Реалістичний тип творчості ще до решти не вичерпав і 
навряд чи вичерпає всі свої можливості, оскільки в його 
підґрунті — один із полюсів психологічної типології людини 
мистецької. 

Те ж саме сказати й про другий полюс, за яким поки що 
лишаємо також традиційну назву — романтичний. Текстуальну 
реалізацію і цього типу психологічного мислення-відчуття та 
художнього бачення можна простежити від давнини до 
сучасності, причому незрідка — у творчості одних і тих самих 
письменників, оскільки найбільші величини якраз і синте-
зують у своїй художній практиці обидва полюси, досягаючи 
"третього" (Шекспір, Ґете, Шевченко). Окрім того, форма не 
буває пасивною і теж по-своєму впливає на тяжіння того чи 
того твору до певного "полюсу": проза все ж таки частіше 
навертає на реалістичні, поезія — на романтичні засади. Не 
як закономірність, а як тенденція. 

Тенденції романтичного типу творчості почали фокусува-
тися ще у сентименталізмі, художньому напрямі, що став пред-
течею романтизму як напряму, котрий утвердився наприкінці 
XVIII ст. та в першій половині XIX. Йому передував (ще без-
посередніше) преромантизм, а на початку XX ст., майже пара-
лельно з неореалізмом, постав неоромантизм. Довгий час точи-
лися теоретичні суперечки, чи можливий романтизм як течія 
всередині соцреалізму, тоді як практично цей тип творчості 
пробивався крізь ті суперечки і  приписи (Ю.Яновський, 
О .Довженко, О.Гончар, М.Стельмах). До того ж, у нашій літе-
ратурі це було одним з істотних виявів (можливо —не най-
кращих у теперішньому світі) українського менталітету: 
мрійливість, кордоцентризм (сприймання довкілля насампе-
ред через серце), сентиментальність, розлад між ідеалом і 
дійсністю. 

Найзагальніші стильові константи романтизму, за Д.Чижевським 
і Д.Наливайком, — вільна форма, розкута композиція, присутність ав-
тора і всеохопна стихія ліризму, уривчаста, підвладна емоційним імпуль-
сам розповідь, змінний ритм, "кольоровий" епітет, що виносить на 
передній план малярський, а не оцінний момент, тяжіння не до гар-
монії, а до глибоких контрастів, підвищена емоційність вислову тощо. 

Не вкладаються в жоден із полюсів класицизм та соцре-

алізм — за певної спорідненості між собою. 

431 



Нормативність класицизму (правило "трьох єдностей", не-
одмінність перемоги обов'язку над почуттям у головного героя, підпо-
рядкування мистецтва зміцненню абсолютизму в соціальній сфері, поділ 
жанрів на "високі" й "низькі" тощо) спричинилася до його заперечень 
сентименталістами й романтиками та утворення відповідних напрямів і 
стилів. 

Французький класицизм XVII ст. має своїм світоглядним підґрун-
тям картезіанство, себто ідеалістичний тип мислення, — і з цього погляду 
нібито більше мав би тяжіти до романтичного полюсу. А на стильовому 
рівні це — концентрична й замкнута форма, об'єктивація зображення, 
логічно мотивоване розгортання оповіді, перевага раціо в обра-
зотворенні й усій художній структурі, риторичність інтонаційно-екс-
пресивного ладу, — і з цього погляду відчувається силове поле реаліс-
тичного полюсу. Отже, ще раз переконуємося, що світоглядні критерії, 
філософське підґрунтя в мистецтві не мають прямої та визначальної дії. 

Український класицизм, за твердженням М.Наєнка, мав переваж-
но класицистичну (здебільшого — наслідувальну) стилістику (у Котля-
ревського — ще й бурклескова, що йде і від бароко, у Квітки-Основ'я-
ненка — сентименталістська), а за змістом це вже був передроман-
тизм1. Тобто, в нас також у сфері змісту гору бере романичне, а у сфері 
форми — реалістичне тяжіння класицизму. 

Нормативність соцреалізму (намагання підпорядкувати мистец-
тво соціальній сфері, зміцненню тоталітаризму, внутрішньо суперечли-
ва вимога "правдивого, конкретно-історичного відображення дійсності 
в її революційному розвитку") призвела до його занепаду. Якщо навіть 
не брати до уваги політичних, ідеологічних та інших позалітературних 
настанов і впливів, соцреалізм, попри свою назву, більше тяжіє до 
жаданого (ідеалу), ніж до дійсного, отож — і до романтичного типу 
творчості. Знову ж таки — у сфері змісту, тоді як формально сповіду-
вався реалізм, поступово розмиваючись до "реалізму як відкритої сис-
теми" та "реалізму без берегів". 

Один із дослідників українського бароко, А.Макаров, 
стверджує, що цей стиль певною мірою взаємонакладається з 
романтизмом, хоч їх не варто й ототожнювати, бо відмінності 
теж є. Зокрема, естетичні2. Стиль бароко розглядають або як 
циклічно повторювану в історії мистецтва фазу (Г.Вельфлін, 
Д.Чижевський), або як явище, історично обмежене XVII— 
XVIII ст. (ДЛихачов, О.Морозов). Кожна з позицій має вагомі 
аргументи на свою користь, витворюючи ще одну пару в за-
гальній опозиції феноменології/типології. Справді, цілковито 

' Див.: Наєнко М.К. Дмитро  Чижевський і його  "Історія української 
літератури "//Чижевський Д. Історія української літератури. — С. 12. 

2 Див.: Макаров А. Світло українського Бароко. — А"., 1994. — С.269. 432 



повторюватися жоден стиль не може, однак найхарактерніші 
його риси все ж таки зринають у творчості нових поколінь. 

До барокових стильових домінант відносять антиномічність, потяг 
до гіпербол, антитез, алегоричність, символізм, емблематичність, мону-
ментальність, поєднання фантастики з реальністю, мотиви швидко-
плинності часу, марності земного життя, світу-лабіринту і світу-театру, 
Хаосу, космізму і всеосяжності буття тощо. 

Українське бароко ("високе" і "низове") найвиразніше 
окреслилось у XVII—XVIII ст. А в XIX воно знаходить вияв у 
залишках вертепної драми, у творчості І.Котляревського, В.Гого-
ля, П.Гулака-Артемовського; від середини 40-х років під його 
впливом перебуває М.Гоголь; у XX ст. воно певною мірою дотичне 
до творчості символістів, авангардистів, сюрреалістів та 
експресіоністів. Ціла течія в нашій літературі 20-х років діста-
ла назву "необароко" (П.Тичина, М.Бажан, Є.Плужник, 
М.Хвильовий, ОДовженко). Щоправда, цей перелік, як і багато 
інших, може засвідчити й велику відмінність індивідуальних 
стильових манер та їх еволюцію. У 60-ті роки деякі барокові риси 
проступають у міфопоетиці І.Драча, гротесковості В.Стуса, 
"химерній" прозі О.Ільченка, В.Шевчука, П.Загребельного, 
Є.Гуцала, ВДрозда; у 80-ті й пізніші — у відродженні фігурної та 
паліндромної поезії, традицій бурлеску, балагану, буфонади, травестії, 

пародіювання у творчості різних літературних гуртів тощо. Так 
через ланцюжок еволюційних видозмін бароко єднається і з 
модерном. 

Модернізм (від фр. moderne — новітній, сучасний) — склад-
не естетико-філософське явище в літературі та загалом 

мистецтві XX ст.,  продиктоване постійним пошуком нових 

виражальних можливостей, запереченням попередніх набутків, 

надто ж їх епігонського повторювання у творчості сучасників.  
Вважається, що, пройшовши стадії декадентства й авангардизму, 

модернізм як естетична система постає з 20-х років, маючи своїм 
філософським підґрунтям ідеї Ф.Ніцше, А.Бергсона, Е.Гуссерля, 
З.Фройда, К.Юнґа, згодом — екзистенціалізму М.Гайдеґґера та ін. 
Видатні представники зарубіжного модернізму — Дж. Джойс, Ф.Кафка, 
В.Вулф, Т.С.Еліот, Е.Павнд, М.Пруст, А.Камю, Е.Йонеско, С.Беккет, 
Ж.-П.Сартр. На змістовому рівні їх творчість об'єднує відчуття кризи 
гуманістичних цінностей, ізоляції людини, абсурдності кожного 
індивідуального існування, як і загалом дійсності, проблема вибору між 
добром і злом, життям і смертю, спрага нового гуманізму, пошуків за 
втраченим часом і гармонією тощо. На рівні художньої форми — внутрі-
шній монолог, "потік свідомості", асоціативний монтаж, перетин пам'яті 
й миттєвого переживання в оповідному часі, тенденція до ускладненої 
метафоричності, переважання верлібру в поезії, різноманітні гібридні 
утворення в генериці та ін. 

433 



У вітчизняному літературознавстві під терміном модер-
нізм часто об'єднують майже всі "некласичні" течії, почина-
ючи навіть з імпресіонізму, хоч він і постав ще у XIX ст., однак 
у нашій літературі розгорнувся пізніше; а також експресіонізм, 
символізм, сюрреалізм, футуризм, інші, в тому числі й можливі 
майбутні -ізми (з додатками нео- та пост-). У такому тракту-
ванні модернізм асоціюється з кожною наступною більш-менш 
потужною хвилею новацій, що опонує традиціоналізмові. 

Дослідниця українського модернізму С.Павличко виділяє 
такі риси його теоретичного дискурсу*: західництво, сучас-
ність, інтелектуалізм, антинародництво, індивідуалізм, 
фемінізм, зняття культурних табу, зокрема у сфері сексуаль-
ності, деканонізація формалізму в критиці й інтерес до фор-
мального "боку" твору, екзистенціалізм, ірраціоналізм1. За всього 
маніфестованого інтересу до форми, це — змістові параметри. 
Саме тому пошуки модерності в нашій літературі, перейшовши 
кількома хвилями, поки що не сягали мистецької завершеності. 
Як і внаслідок несприятливих зовнішніх обставин2. Зрештою, 
навіть за умови повноцінної мистецької реалізації, модерністські 
шукання улягають одній з основних закономірностей 
літературного процесу — боротьбі/взаємодії традицій і новацій. 

Існує думка, що по найвищому піднесенні будь-який 
стиль зазнає, як мінімум, двох опозиційних реакцій: консер-
вуючої {пост-) і руйнівної, заперечної (авангард). У різні часи 
та в різних літературах це може давати неоднакові наслідки. 
Так, лос/иреакцією на бароко став стиль рококо, що запозичив 
чимало рис попередника; аванґардовою реакцією — класицизм, 
який принципово заперечив Хаос та ірраціоналізм бароко, 
"непрозорість" його форм3. 

Відповідно до цієї концепції постмодернізм немовби 
утривалює "вік" модернізмові, тоді як неоавангардизм — скорочує. 

Однак є й твердження, згідно з яким постмодернізм цілко-
вито заперечує модернізм. 

* Тут — самовизначення. 
'Див.: Павличко С. Дискурс модернізму в українській літературі. — К., 
1997. - С.9 -26. 
2 Див. також тези доповідей Т.Гундорової, В.Мельника, Н.Шумило, 
М.Ільницького, присвячених українському модернізму/'/III Міжнародний 
конгрес україністів. Харків, 26-29 серпня 1996. —К., 1996. — С.420-457. 
1 Див.: Окара А. Естетика "Нового бароко" та сучасний літературний 
контекст//Критерії естетичної вартості художнього тексту: Міжвуз. 
наук.конфер., 22-24 вересня 1996p.— Львів, 1996. — С.56-58. 

434 



І.Хассан розписує цю опозицію на низку дрібніших: форма 
закрита/відкрита; мета/гра; план/випадок; майстерність/вичерпаність; 
ієрархія/анархія; завершена работа/перформанс; творення/руйнація; 
центрування/дисперсія; жанр (межі)/текст (інтертекстуальність); коріння 
(глибина)/ризома (поверхня); метафізика/іронія; визначеність/невизна-
ченність; трансцедентність/іманентність1. 

Перші з наведеннях (знову ж таки — змістових) домі-
нант нібито належить модернізмові, другі — постмодернізмові. 
Здається, з не меншими підставами їх можна віднести й до 
самого лише модернізму, адже він не є таким однобоким, а 
полюсується і всередині себе. Втім, то не лише його власні 
противенства, а й перейняті від попередників через їх діалек-
тичне заперечення та нарощування нових мистецьких якостей, 
серед яких найголовніша — художність. А вона вимагає 
постійної еволюції форми. 

Попри історичну плинність уявлень про художність і її 
критерії, згармонізована формозмістова єдність лишається од-
нією з найтривкіших підвалин, що вирізняють мистецькі здо-
бутки на тлі минущих фактів літературного процесу. 

Нині митець має у своїй палітрі широкий спектр усіх 
апробованих раніше барв, невичерпні можливості їх поєднань, 
пошуку й вибору оптимальних вирішень відповідно до інди-
відуальних феноменологічних і типологічних особливостей, 
потреб самовираження, осягнення, дедалі гнучкішого володін-
ня формою для означення-осягнення-переживання-творення 
новостарого змісту і світу. 

'Див.: Харчук Р. Постмодернізм// Смолоскип України. — 1996. — № 9. — 
С 2,4. 

435 



ПРЕДМЕТНИЙ ПОКАЖЧИК 

Абецедарій — 405 
Абстрактне/конкретне — 265 
Абстракціонізм — 193 
Авангардизм — 433, 434 
Авторський відступ — 183 
Авторське слово — 184—185, 225, 

307 Автохтонне (пряме, 
безобразне, 

номінативне) значення — див.: 
денотація/'конотація 

Адаптація — див.: 
міжлітературна взаємодія 

Адекватність перекладу — див.: 
переклад художній 

Азіанізм — 286, 300, 318, 425 
Акварель (жанровий різновид 

лірики) — 77, 270 Акростих — 
320, 385, 406 Аксіологія — 157, 
245, 418 Аксіоматизація 
(структуральна) — 

80, 86, 119, 131, 182 Акт (дія 
драми) — 123, 179 Акт 
мистецької творчості — 19, 

44 - 47, 62, 217, 413, 414 
Актуалізація — 210, 289, 416,58 
Акцентовик — 360, 363 — 365 
^Алегорія (троп) — 28, 263—265, 288 
Алегоризм — 90—97, 108, 134, 

153, 160, 193, 288, 433 
Алітерація - 190, 219, 297, 301, 

310-311, 314, 316, 410 Алюзія 
— 180, 223, 288, 316 
Амбівалентність — 162, 287, 314 
Ампліфікація (кумуляція) — 296, 

298, 303, 422 
Амфіболія — 287 — 289, 298 
Амфібрахій — 318, 338, 340, 343, 

345 - 348, 350, 353-355, 371 
Амфімакр - 318, 338, 340, 346, 

348, 371 
Анаграма -275, 313, 325, 327 
Анадиплозис (епаналепсис, 

спіраль) - 272, 284, 295, 298 
Анакруза - 343 — 345, 346, 348, 

352, 354, 355, 365, 371 
Анаколуф — 262, 279-280, 297, 298 
Анапа/синтез — 7, 8 60, 61, 68, 118, 

140, 142, 164, 165, 173, 205, 
210, 409-410, 418 Анамнез ис 

— 142 Анапест — 318, 338, 340, 
343, 

345 — 350, 353-356, 359, 363, 
371, 372 

Анастрофа — 273, 297 
Анафора — 271, 273, 297 
Андронім — 215, 216 
Анімізм — 34 
Аномінація — 274, 297, 298 (див. 

також: етимологізація, 
поліптот[он], традукція, 
парегмен[он]) Анекдот — 84, 

89 Антибакхій — 318, 338, 340, 
346 Антигерой — 53 
Антиметабола, антиметатеза — 

285—287, 288, 298 
Антиномія — 142 Антиспаст 
— 318, 338 Антистрофа — 
379 Антитеза — 223, 260, 
261, 

284-287, 297, 298,315, 316, 433 
Антоніми — 222, 261, 284, 287 
Антропоморфізм — 33, 42, 240, 

251, 312, 374 
Антропоніми — 215, 232—233 
Аплікація — 292, 293-295, 299, 396 
Апокриза (внутрішній діалог) — 

297 - 299 Апокриф — 83 
Аполлонічна/діонисійська первини 

- 46, 427 
Аполог — див.: байка 
Апологізм — 299 
Апорія (дубітація, сумнів) — 297, 298 
Апосіопеза — 296 — 298, 300 
Апофазія — 298 Апоф[т]егма — 
289—291 Арго - 211, 212, 233-
234 Арзис, тезис — див.: ікт, 

міжіктовий інтервал Аруз 
(аруд) - 318-319 Архаїзми — 222, 
224—227 Археографія — 11 
Архетекст - 209, 222, 289, 292, 

294, 318, 335 Архівознавство — 
11 Архітектоніка — 182 
Архітектура — 11, 135, 182 
Асимільовані запозичення — див.: 

іншомовні запозичення 
Асиндетон — 278, 296 
Асонанс — 190, 219, 297, 301, 

310—311, 314, 315, 410 
Асоціативність — 44, 69, 73, 95, 

144, 213, 277, 219, 222, 244, 
251, 252, 274, 279, 280-282, 
378, 418, 427, 434 

436 



Астроніми — 215 Атанакласис — 
298 Аттикізм — 286, 425 
Афоризми - 180, 288-292, 299, 381 

Багатоголосся — 80 
Байка — 83, 89—97, 126—128, 

165, 175, 180 
Бакхій - 318, 338, 340, 346 
Балаган - 106, 123, 433 Балада 
- 126- 127, 172, 180, 

203, 362, 367 Бачення 
мистецьке — 69, 122, 

417, 423, 427, 430, 431 
Безпафосність — 158 
Безфабульність — 188 
Бароко (доба) — 257, 385 
Бароко (стиль) — 195, 265, 266, 

275, 276, 300, 306, 401, 425, 
432—433 Бібліографія 

— 10 Бібліотекознавство 
— 11 "Білий" вірш — 
див.: 

неримований 
Бінарна опозиція (біном, контрарна 
пара) — 67—68, 74, 78, 81, 140, 

162, 182, 210, 269, 278, 279, 
286, 302, 313, 314, 325, 327, 
366, 370, 410, 416, 425, 426, 

432, 435 Біологізм — 25 Буриме 
— 405 Бурлеск — 13, 114, 123, 
334—336, 

368, 432, 433 
Буфонада — 123, 433 

Варваризми — див.: іншомовні 
запозичення 

Варіація (мотиву) — 172 Велика, 
середня, мала форми — 
див.: різновиди Вербальна магія — 
316, 378 Верлібр - 144, 186, 189, 
215, 307, 315, 316, 351, 352, 
370-379, 

418, 434 
BepcfemJ — див.: віршорядок 
Версифікація — див.: віршування 
Вертеп - 108, 123, 196, 235, 433 
Веснянка, гаївка — 210, 366, 368 
Вид літературний — 22, 56, 

63—67, 73, 82, 83, 88, 89, 96, 
123, 125, 129, 130, 152, 410, 412 

Вид мистецтва — 27—29, 33—38, 
42, 57, 41, 62, 68, 77, 79, 135, 
163, 172, 412 

Видовий різновид — див.: різновид 
Видовище — 102 
Вираження/зображення — 58, 59, 

62, 69, 70, 79, 80, 147, 148, 
182, 185, 199, 200, 217, 218, 
222, 240, 243, 245, 246, 249, 
266, 428, 432 

Високе (піднесене)/низьке (нице) 
- 156, 163, 429 

Вистава (спектакль) — 68, 99, 
102, 123, 131 Відеокліп — 35, 

206 Відображення — 109—110 
Візуальна поезія — 267, 276, 322, 
329, 433 
Внутрішнє/зовнішнє — 60, 65, 69, 
80, 82, 86, 100, 118, 124, 129, 131, 
142, 154, 163, 178, 179, 182, 194, 
200, 265, 270, 475 Внутрішній 
монолог — 80, 433 "Внутрішня 
форма"/"зовнішня форма " і 
значення слова (за О. Потебнею) 
— 6, 39, 140, 182, 222, 252 
Вірш (твір) - 76-77, 89, 129, 
144, 145, 152, 153, 161, 180, 266, 
278, 312, 315, 316, 319— 320, 
330, 334, 340, 343, 345-347, 351, 
356, 358, 372, 379— 381, 391, 392, 
395, 399, 402, 410 Вірш[ована 
мова] — див.: поезія Віршорядок 
(рядок, верс/ет], стих, метроряд) 
— 146, 179, 180, 190, 223, 268, 
270-274, 278, 287, 292, 294, 308, 
310, 311, 315, 316, 319-320, 329, 
330, 332, 334, 335, 339, 340, 351-
354, 356, 358-360, 362-365, 
368, 369, 377, 379-409 
Віршознавство — 316, 317, 379 
Віршування — 68,130, 190, 316—410 

— мелодійне — 317 
— метричне (античне) — 317— 
318, 329, 333, 338, 342, 367 
— аруз (аруд) — 318—319 
— силабічне — 319, 329—337, 
346, 361, 366, 369, 383, 398, 409 
— силабо-тонічне — 319, 329, 
335- 336, 357-360, 362-367, 
370, 371, 375, 383, 390, 392, 
395, 398, 409 
— довільне силабо-тонічне — 
345, 347, 351-355, 370, 371 
— межисистемні форми (павзник, 
тактовик) — 357—361, 365, 409 

437 



— тонічне — 333, 357, 360, 
361, 362-369, 383 
— фольклорне — 310, 333, 360— 
365, 366-370, 371, 410 
(говірне — 367, речитативне — 
367—368, пісенне — 368—369) 
— декламаційно-тонічне — 369— 
370 
— верлібр - 370—379, 382— 
384, 390, 408 

Віршувальна різнорозмірність — 
345, 347, 351-356, 358, 359 

Віршувальні константа, 
домінанта, тенденція — 307, 
320—322, 331, 332, 334, 339-
341 

Вісник — 100 
Водевіль — 111, 123 
Вставний епізод (новела тощо,) — 

182, 185-186, 200, 202, 207 
Вульгаризми (дисфемізми) — 212, 

234—236, 239, 257, 258, 295 
Вчинок — 116, 200 

Гармонійне/дисгармонійне — 57, 
102, 155, 188, 207, 308, 401, 431 

Гедонізм — 62, 188 Гекзаметр — 
318, 392, 393 Генерика — 56, 65—
68, 128, 147, 

410, 434 
Гемінація (редублікація) — 297 
Гендіадис — 298 Генологія — 22, 
56, 65 — 68, 78, 

84, 147, 292, 399 Геральдика — 
266 Герменевтика — 12—13, 151 
Герметизм/кларизм — 425 
Герметичність — 251, 256 Герой - 
51 — 53,  79,  86,   115, 

118, 140, 156, 157, 165, 178, 184 
Гідроніми — 216 Гімн - 34, 76 
Гіпалага — 298 Гіпербатон — див.: 
інверсія Гіпербола - 250, 262-263, 
268, 

288, 296, 433 Гістерологія — 
299 Глосолялія — 228 Гнома - 289- 
290, 291 Гносеологія — 43, 157, 
240, 418 Гомеотелевтон 
(гомоіотелевтон) 

— 296, 298 
Гомойарктон — 296, 298 
Голосіння — 368, 370, 371 

Гра - 28—29, 51, 62, 119, 328, 
427, 435 

Градація — 63, 260, 280—283, '    
295, 297, 298 Графіка — 34, 35, 
36, 62, 266 Гротеск, 28, 93, 112, 
133, 148, 

159, 175, 263, 316, 433 Гумор 
- 109, 111, 113, 144, 157, 

196, 235, 368 Гумореска 
— 79, 89, 90, 336 

Дактиль - 318, 338-340, 343, 
.745-348, 350, 353, 355, 358, 
365, 37] Дегресія — 165 

Дедукція/індукція — 423 Декаданс 
— 433 Декорації — 102, 106, 130 
Демонологія — 130, 134, 231 
Денотація/конотація (прямий/ 

переносний сенс) — 69, 202, 
213-218, 222, 223, 240. 241, 
247, 250 - 251, 263, 288, 301, 
410 Деталь художня, 

деталізація 
предметна — 164, 182, 192, 
200-205, 217, 241 

Джерелознавство — 11 
Дисоціація (розподібнення 

структуральне) — 76, 182 
Диєреза — 297 Дизайн — 35, 36 
Димінутив — 295 Дипірихій — 
318, 339 Диподія — 318 Дискурс 
— 182, 209—211, 292, 

293, 294 
Дисоціація — 76, 182 Диспондей 
— 318 Дихорей — 338, 339 Диямб 
— 338 Дифузія жанрів — 59 
Дізнавання (за Аристотелем) — 181 
Довільний (вольний,) вірш — див.: 

віршування, довільне силабо- 
тонічне Домінанта — 65, 116, 

125, 128, 
426, 433, 435 Дольник — 

див.: віршування, 
межсистемні форми (павзник) 

Драма (рід) - 46, 52, 57, 89, 
60-68, 79, 81, 99-124, 129-131, 
161, 165, 169, 172, 173, 175, 178, 
179, 197, 199,201,430,433 

438 



Драма (жанр) та її різновиди — 
101, 115-119, 121, 123, 124, 
129, 130, 147, 157, 158, 162, 
292 

Драматична первина 
(драматичність, драматизм) - 
64, 65, 70, 81-83, 124-126, 
131, 132, 133, 158, 159, 294 

Драматичний етюд — див.: етюд 
Драматургія — 46, 56, 65, 68, 107, 

118, 216 
Дуалізм — 139, 140 
Дума - 83, 126, 127, 147, 195, 

368, 371 
Духовні вірші — 368 
"Дхвані"/"цітра" — 74, 75, 425 

Евристика — 11 
Евфемізм - 257-258, 276, 316 
Евфонія - 176, 179, 297 301, 302, 

308—316, 358, 359, 410 
Евфуїзм — 257 Ейдологія — див.: 
ідея Екзистенціалізм — 12, 163, 
171, 

433, 434 
Екранізація — 133, 135 
Ексод - 175 
Експозиція — 174, 176, 177 
Експресія — 249; див. також: 

вираження/зображення 
Експресіонізм — 187, 433, 434 
Елегія - 72, 74, 76, 77, 392-393, 

426 Елементи 
комедії (за 

М.Довгалевським) — 109 
Елементи трагедії (за 

Аристотелем) — 102, 140, 165 
Елементи    (чинники,    стадії 
розгортання) сюжету — 104, 109, 

163, 174-181 
Елемент/структура — 208 
Еліпсіис] — 278, 282, 296-298 
ЕтСЛема - 265 - 267, 433 
Емоційна тональність — див.: 

тональність Емфаза -263, 
284, 296, 304, 307, 

308, 363, 364 Енантіосемія — 
287 Енжамбман — 268, 380 
Еолійські ліричні розміри — 317 
Епанадиплозис (енкатенація, 

підхоплення) — 272, 298 
Епаналепсис — див.: анадиплозис 
Епанастрофа — 272, 273, 288, 

297, 298 

Епанафора — 298 
Епанод — 298 
Епанортоза — 297, 298 
Епексеґеза (експлікація) — 297, 299 
Епігонство — 414, 416, 293 
Епіграма — 72, 74, 76, 180, 392 
Епіграф - 172, 176, 294, 381 
Епізевксис — 273, 298 
Епізод - 100, 171, 175, 207, 271 
Епілог - 174, 175, 176, 179, 223 
Епітафія — 76, 180 
Епітет - 17, 42, 173, 195, 214, 

241, 242, 246-251, 284, 298, 
431 

Епіталама — 72, 76 Епітрит — 
318 Епіфонема — 298 Епімона - 
271-272, 297 Епіфора 
(антистрофа, конверсія) 

- 271, 273, 297, 298 
Епічна первина (епічність) — 64, 

65, 70, 79, 57—83, 99-101, 
124, 125, 131, 132, 158, 159, 
249, 277 

Епод — 379 
Епо-драма ("драма для читання") 

- 82, 85, 125, 131-132 
Епопея — 60, 61, 79, 80, 83, 371 
Епос - 34, 35, 56, 57, 59-65, 68, 

69, 77, 79-98, 100, 102, 123, 
125, 126-128, 147, 157, 158, 
159, 161, 162, 169, 172-174, 
178, 179, 199, 201, 206, 262, 429 

Епоха (мистецька, культурна) — 
420 
Еруптивність творчого акту — 

44, 46, 217, 378 
Естетика - 8, 13, 22, 72, 113, 

156, 178, 240, 275, 287, 328, 
400, 413, 414, 417, 424, 427, 433 

Естетична зарядженість тексту 
- 213-215, 217, 222, 260 

Етика — 8, 32, 33 
Етимон — 39, 126, 275 
Етимологія — 39, 40, 147, 176, 

215, 218, 219, 236, 240, 262, 342 
Етимологія "народна" 

(псевдоетимологізація) — 221, 
233, 236, 257, 273, 274 

Етимологізація художня 
(псевдоетимологізація) — 

218-221, 273, 274 
Етимологізація (figura etymologica) 

-273-274, 298, 300, 302 
Етнологія — 8, 36 

439 



Етопея — 299 
Етранжизми — див.: іншомовні 

запозичення Етюд - 
70, 77, 129, 130 

Жанр - 22, 39, 59, 63-65, 68, 72, 
74—78, 82—85, 87-90, 96, 97, 
101-132, 134, 135, 138, 147, 
152, 157, 159, 161, 165, 166, 
172, 176, 178, 180, 198, 206, 
262, 292, 293, 295, 392, 393, 
410, 414, 423, 424, 426, 429, 
432, 235 

Жанровий різновид — див.: 
різновид 

Жест — ПО 
Живопис — 34—36, 38, 62, 165 

Забавлянка — 310, 314, 346, 367 
Зав'язка - 109, 174, 177 Загадка 
— 89, 159, 367, 383 
Загальне/окреме — 140, 217 
Заголовок — 265 Засоби 
наслідування 

(за Аристотелем) — 57, 62, 69 
Засоби поетичні — 138, 158, 294 
Заклинання — 367 Закличка — 367 
Зачин — 183 
Замовляння — 43, 367, 370 
Звуконаслідування — 301, 311—312, 

315, 316, 367, 410 Звукопис — 
190, 311—312, 314, 410 Зевгма 
(ярмо) — 297, 298 Знак - 40, 43, 
161, 215, 264, 373 Значення — 
328, 396, 397 Зміст/форма — див.: 
формозміст "Зовніперебування " — 
131 

Ідеал естетичний — 28, 140, 
154—155, 162, 426 

Ідеалістичне/матеріалістичне — 149 
Ідеологія — 157 
Ідея - 119, 129, 140, 142, 148, 149 
Ідея мистецька (художня, 
артистична; ідейний зміст) — 18, 

27, 44, 129, 139, 140-145, 
148—156, 160, 161, 171, 183, 
186, 190, 203, 284, 288, 309, 
410, 413, 428 

Ідилія — 72, 76, 163, 223, 270 
Ізоколон — 295, 298 
Ізосилабізм — 329 
Ізотонізм — 363, 364 
Ізохронізм — 363, 364 

Ієрархізація — 182, 369 
Іконіка — див.: образність 
Ікт, міжіктовий інтервал — 

339, 340, 341-344, 358, 359, 
363, 364, 367 

Імена власні/загальні — 215—217, 243 
Імена нейтральні/промовисті — 

121, 216 
Імітація метрики 

(силабо-тонічна) — 319, 393 
Імперсональне/персональне 
(індивідуально-авторське) — 52, 
70, 128, 152, 185, 230, 244, 265, 
290-295, 308, 368, 425 
Імпрекація — 295 Імпресіонізм — 
118, 187, 434 Імпровізація з 
приводу — 377 Інакомовність — 
95—97, 

263-264, 288 Інвектива — 
77 Інверсія — 283—284, 288, 
296, 

 ---     297, 298 
Індивідуальне/суспільне — 49, 86, 

196, 208, 429, 434 Інсценізація 
— 131 Інтенція — 156 Інтервал — 
381, 391 Інтер'єр - 182, 199, 201, 
202, 

205, 429 Інтермедія 
(інтерлюдія) — 123, 

368, 429 Інтерпретація 
(герменевтична) — 

12-13, 93, 142, 151, 154, 264, 
288 Інтертекстуальність — 67, 

152, 
153, 205, 264, 288, 292 

Інтонація — 287, 302, 303, 
305-306, 364, 365, 370, 377, 380 

Інтрига — 112, 116, 123, 128, 178 
Інтуїтивізм/позитивізм — 46, 82, 

154, 167, 426—428, 430 
Інфантилізми — 228, 239 
Іншомовні запозичення — 215, 

236-239, 314 Іонік — 318 
Іпостаса — 338, 339, 340, 344, 

346, 348, 352, 371 Іронія 
(тональність) — 175, 185, -*   226, 
258—260, 263, 270, 287, 

293, 296, 302, 372, 401, 435 
Іронія (троп) — 241, 248, 250, 

258—260 
Істинність/фальшивість — 154, 156 
Історизми — див.: архаїзми 
Історична пісня — 126, 127 

440 



Історіографія літературознавча 
- 22 

Історія — 8, 36 

Каденція/антикаденція — 380 
Казка - 61, 80, 83, 166, 167, 428 
Какемфатон — 298 Какофонія - 
302, 309-314, 316, 

358, 410 
Каламбур - 226, 321, 328 
Канонічний текст — див.: 

текстологія 
Канцеляризмы — 226, 280 
Канцона — 76 
Карнавальність (карнавалізація) 
— 51, 162; див. також: гра 
Каталектика, акаталектика, 

гіперкаталектика — 339 — 
341, 346—350, 352, 355, 356 

Катарсис — 103—104, 119, 178 
Катафора — 298 Катахреза — 
261, 262, 403, 404 Катрен — 358, 
359, 382, 

384-385, 387, 388, 390, 396 
Кінодраматургія — 132—136 
Кінознавство — 8,132 
Кіномистецтво — 35, 36, 38, 61, 

62, 68, 83, 114, 132-136, 163 
Кіносценарій і його різновиди — 

132-136, 152 Кінцівка - 179-
180, 83, 194, 

223, 259, 298, 316, 380 
Клавзула - 320, 321-324, 330, 

340, 341, 346, 347, 349, 379, 
380, 385, 386, 389, 393, 402, 
407, 408, 410 Класицизм - 

103, 106, 138, 163, 
275, 287, 425, 427, 432, 434 

Класицистичний тип творчості 
- 4 2 7  Класичні/некласичні 

віршувальні 
розміри — 350, 364 Ключовий 

образ — 201, 205, 410 "Кліше"- 
167, 168, 249, 276 Код - 40, 67 
Кода — 403-404, 406-408 
Коефіцієнт прозорості (фонічної) 

- 308, 309 
Колаж - 181, 185, 206, 292, 295; 

див. також: міжлітературна 
взаємодія, інтертекстуальність 

Колізія/конфлікт — 82, 100, 102, 
105, 115, 118, 119, 121, 147, 
161-163, 174, 177-179, 181, 
308, 410 

Коломийка — 329, 361, 367', 
393-395 Коломийковий дистих 

(строфа) — 
392-395 Коломийковий стих 

(розмір) — 
329, 333, 334, 361, 364, 367, 
395, 409 

Коліно - 333, 334, 364, 367, 395 
Колон - 329, 331, 332-335, 349, 

350, 353, 364, 367, 386, 394, 395 
Комедія - 34, 57, 58, 60, 101, 

104, 105—115, 119, 122-124, 
130, 159, 198 

Комічне - 106, 113, 122, 226 
Компаративістика — 9, 10, 18, 

138, 166 Компенсація 
перекладацька — 

див.: переклад художній 
Компіляція — 295 Композиція — 
82, 114, 118, 153, 

162, 164, 165, 169, 176, 177, 
181-207, 269, 286, 294, 410, 422 

Кон 'єктура — 425 Кондублікація 
— 271, 297 Константа - 128, 301, 
426, 429, 431 Контекст -14,71, 
152, 162, 

218, 222, 223, 225, 238, 241, 
246, 247, 259, 277, 284, 287- 
289, 294, 299, 311, 381 

Контрапункт — 80 Котурни 
— 106 

Легенда — 61, 428 
"Лезедрама" — див.: епо-драма 
Лейксапрен — 272 
Лейма - 358 
Лепмічний вірш — див.: павзник 
Лінгвістика (мовознавство) — 7, 

18, 25, 39, 208, 215, 222, 301, 
418, 424 

Ліпограма — 312—315, 405 
Лірика - 34, 52, 56—65, 69-78, 

79, 81-83, 100, 125-128, 129, 
131, 147, 152, 158, 159, 161, 
162, 172, 174, 180, 183, 201, 
206, 245, 383, 399, 407, 430 

Лірична прозова мініатюра — 74, 129 
Лірична первина (ліричне, ліризм, 

ліричність) — 64, 81, 83, 99, 
100, 101, 112, 124-128, 132, 
158, 159, 249, 431 Ліричний 

відступ — 182—185, 200 Ліричний 
герой — 42, 45, 79, 125, 

161, 184, 188, 200, 205, 219, 
226, 245, 270 

441 



Ліричний оповідач — 125 Ліро-
драма - 82, 101, 119, 125, 

129—132, 198, 203 Ліро-
епос — 65, 77, 82, 89, 

125-129, 188, 198, 203 
Літературна критика — 9 
Літературний процес — 22, 68, 

72, 83, 412—414, 422, 426, 
427, 434, 435 

Літопис — 263, 268 
Літота — 263, 268 
Лічилка — 310, 346, 367 
Логаед — 318 

Магістрам — 397, 402 Магія — 
34 Мадригал — 76 Макаронічна 
мова — 238 Максима — 17, 290—
291 Малярство — 27, 35, 39, 57, 
62, 

195, 295 Мандрівні сюжети 
(фабули) — 

див.: сюжет, фабула 
"Манія " — 46 Мандри 
(подорожі) — 98 Маньєризм 
— 266 "Маркована " лексика 
— 222, 

224-239, 410 Маска — 105, 
108, 196 Матроніми — 215 
"Масова література"— 134,413 
Мегаметафора — 268 Медитація 
— 161, 282 Межирід— 82, 85, 
101, 119, 129, 

130, 409 
Мезостих — 406 Мейозис — 268, 
288 Мелодія - 39, 62, 168, 303, 
304, 

310, 336, 366 Мелодика 
(художньої мови) — 

303-306, 308, 364, 367 
Мелодрама - 114-116, 123 
Мемуари — 98, 199 
Метабазис (гіпостазис, 

транспозиція, еналаґа, 
іммутація) — 278, 299—300 

Метаґоґе — 252 Металепсис — 
298 Метатеза — 298 Метамова 
— 69 Метафора — 214, 241—243, 

250-254, 261, 262, 264, 266, 
268, 296 Метафоричність — 

75, 202, 246, 

249-251, 434 
Метод - 417—419, 423, 427 
Метр - 57, 69, 317, 319, 320, 

322, 333, 338-340, 343, 347, 
348, 350, 356, 358, 359, 361, 
380, 382, 385, 410 Метрика 

— 164, 182, 316-318, 
331, 341, 349, 368, 370, 410, 424 

Метрична плюривалентність 
(багатовимірність) — 356, 
357, 364, 394 Мистецтво — 1, 

24—38, 56, 57, 
62-63, 67, 95, 103, 106, 109- 
111, 125, 132, 138, 143, 145, 
154, 155, 159, 168, 174, 266, 
289, 305, 414, 418, 428, 433, 
435 Мистецтвознавство — 8, 

24, 25 
68, 412, 414, 418 Мистецька 

епоха (доба) — 417 Мистецьке 
покоління — 417 Міжвидова 
мистецька форма — 

132-135 Міжлітературна 
взаємодія — 19, 

292, 293 Мімесис — 52, 57—
59, 62, 157, 

165, 426, 427, 430 Міф- 20, 
30, 42, 102, 112, 113, 

165, 174, 245, 428 Міфологія 
— 166—168, 265 Міфологічна 
школа — 166 Міфопоетика — 24, 
75, 130, 185, 

240, 241, 425, 433 Мова та її 
функціональні стилі — 

7, 8, 208—214, 224, 230—232, 
243, 244, 269, 276, 304-306, 
308, 311, 347, 373, 418 Мова 

художня — 7, 58, 100, 102, 
104, 118, 153, 164, 182, 205, 

212-410, 430 Мовлення — 208—
211, 304 Модель слова — 39 
Модернізм — 69, 78, 80, 116, 147, 
149, 185, 187, 193, 203, 282, 371, 
373, 375, 425, 430, 433-435 
Молитва — 83 Монолог — 100 
Монофонія — 81 Монострофа — 
391, 392 Монтаж — 159, 181, 
206, 434 Мора (хронос протос) — 
317, 333, 

342, 344, 359, 361, 363, 367 
Музи — 34 Музика — 27, 34—38, 
62, 102, 

442 



109, 135, 147, 167, 172, 293, 
305, 366 

Музикознавство — 80, 167, 172 
Музичний вимір віршування — 

359, 364 
Мультиплікація — 35 

Наджанрові утворення — 77 
Напівверс - 329, 331, 346, 362, 

364, 365 Напрям літературний 
— 46, 116, 

148, 157, 164, 265, 414, 417, 418, 
420-424, 428-430, 431, 432 

Нарація — див.: оповідь Нарис 
художній — 46, 97—99, 

199, 207 Народне 
віршування — див.: 

віршування фольклорне 
Натуралізм — 430 Необароко - 
276, 294, 433 Неологізми - 222, 
227-231, 249, 

299, 321 
Неонатуралізм — 118 Неореалізм 
— 430—431 Неоромантизм — і 
16, 1І9, 431 Неримований 
віршорядок (вірш, 

строфа) - 193, 383, 396, 399 
Нерівнострофічні вірші — 385, 389 
Новації/традиції — 293, 413, 414, 

416, 417, 422, 425, 434 Новела 
- 84-85, 128, 133, 169, 

198, 199, 202, 207, 232 
Новелістика — 85, 128, 178 
Ном - 57 

Об'єктивне/суб'єктивне — 60, 65, 
70, 79, 81, 125, 128, 138, 145, 
432 

Образ, образність, образ/поняття 
- 29-34, 38, 40-45, 48-50, 
62, 70, 73,93, 139, 149, 151, 
154, 155, 161, 163, 166, 168, 
172, 174, 187 192, 204, 210, 
213, 214, 217, 218, 252, 264, 
282-284, 289, 294, 374, 410 

Образ автора — 52, 183, 185 
Образна аналогія — див.: 

міжлітературна взаємодія 
Образок — 85, 130 
Образ оповідача — 65, 80, 125, 

184, 196, 200, 206, 431 
Образ читача — 54, 219 
Обрамлення — 206—207 
Обряд — 61 
Обставини — 44, 49, 105, 112, 

116, 127, 147, 162, 163, 178 
Ода — 72, 74, ,79 Одивнення — 
127, 153, 298, 299 
Означник/означуване — 140, 149, 

171, 252 Означення логічне — 
250—251, 

262, 263 
Оказіоналізми — див.: неологізми 
Оксиморон — 154, 260—262, 284, 

297, 404 
Ономатоп[о]ея — 297, 311, 314, 410 
Омісія (пертеріція, фігура 
замовчування) — 296, 299 
Омографи — 226 Омоніми — 222, 
287, 298 Опис - 70, 182, 192, 200, 
201, 307 Оповідання — 60, 80, 83, 
84—86, 

128, 129, 159, 160, 207, 244 
Оповідка — 84, 169 Оповідність 
— 125, 127 Оповідь - 70, 74, 79, 
80, 85, 102, 

124, 126, 128, 165, 174, 179, 
182, 185, 200, 219, 434 Орація 

— 334 Оригінал — 19—22, 279 
Орнамент — 62 Ороніми — 216 
Основний (канонічний) текст — 

див.: текстологія 

Павза - 260, 303—307, 320, 329, 
357-359, 365, 375 Павзник - 

357-360, 362—364, 367 
Паліндром ("рак літеральний ) — 

274, 276, 278, 381, 405, 433 
Паліндромон — 274, 381 
Палеографія — 11 Панегірик — 76, 
266 Пантеїзм - 33, 42, 187, 188, 
240, 

251 Пантоміма — 34, 37, 
62, 135, 

366, 367 
Панфілософізм — 48, 301 Парабола 
— див.: притча 
Парадигматика/синтагматика — 

66-68, 88 Парадокс — 142, 
200, 284, 288, 

290-292, 293, 297, 299 
Паралелізм — 268—270, 286—288, 

296-298, 303 
Парафраз[а] — 292—293 
Парегменон — 298 
Паремія — 289 
Парентеза — 297, 298 

443 



Парехеза — див.: етимологізація 
Пароніми — 274 
Пародія — 76, 90, 113, 180, 287, 

292, 293, 302, 368, 433 
Парономазія (паронімія, 
паронімічна атракція — 294, 
297, 298, 301-302 Пастораль — 
76, 305 Патетика — 156, 159, 
160, 297 Патроніми — 215 
Пафос — 56, 65, 75, 76, 82, 134, 
147, 156-158, 161, 163, 260, 410 
Пеан — 76 
Пейзаж — 72, 174, 179, 182, 

186-195, 200-202, 205, 217, 
219, 246, 265, 270, 303, 374, 
420 

Пентаметр — 392, 394 
Пептон — 355—356 Пеон — 
318, 338, 339, 352, 

355-356, 390 Перевертень — 
274 Перевтілення — 69 
Передмова — 175, 207 Переднє 
слово — 174, 176 
Передромантизм (преромантизм) 

- 370, 431, 432 Переказ 
— 165 Переклад художній — 
18—22 Перекладення — див.: 

міжлітературна взаємодія 
Перекладознавство — 18—22 
Переносність — див.: денотація/ 

конотація Переспів — 336 
Перипетія — 50, 87, 102, 174, 

177-178 Пермісія — 200 
Персоніфікація — 28, 62, 252 
Персонаж — 45, 46, 52, 53, 61, 

65, 80, 87, 100, 105, 107-109, 
111, 112, 115, 116, 118, 175— 
179, 183, 184, 195, 199-202, 
225-226, 231, 246, 252, 265, 307 

П'єса- 100, 112, 117, 118, 147 
Піввірш (півстих) — див.: 

напівверс Підрядник — 279 
Підсвідоме — 46 Підтекст — 170, 
194, 213, 222, 

223, 302, Післямова — 175 
Післяісторія — 174, 176 Пірихій 
— 318, 338—340, 344, 

345, 352, 356 

Пісня - 34, 61, 70, 71, 74, 76, 79, 
81,83, 101, 123, 126, 127, 135, 
172, 265, 333, 346, 368 

Плагіат — 295 
Плеоназм — 262, 283, 298, 422 
Повість — 83, 85—87, 93, 124, 

129, 132, 133, 147, 176, 178, 
179, 189, 199 

Повчання — 80 
Подія — 60, 80, 82, 83, 100, 102, 

124, 129, 162, 163, 165, 169, 
174, 178, 179, 215-216, 246, 
262, 431 

Подробиця художня — 201—204, 
223, 434 

Поезія — 43, 46, 56, 58—59 64-
66, 68, 74, 76, 78, 81, 85, 86, 
90, 92, 101, 102, 125-127, 
130, 153, 161, 172, 206, 222, 
232, 233, 264, 266, 282, 300, 
302, 307, 309, 310, 314-410, 
413, 423 

Поема та її різновиди — 64, 76, 
83, 97, 104, 119, 124—126, 
128-132, 173, 183, 203, 248, 
386, 407, 415 Поетика — 22, 

56, 106, 108, 133 
136, 138—140, 146, 165, 182, 
191, 192, 262, 283, 292, 300, 
302, 316, 318, 335, 346, 379, 
417, 423, 424 

Позатекстуальні зв'язки — 71 
Позафабульні чинники композиції 

- 175, 181-206 
Позиція носія викладу — 65, 80, 124 
Полілог — 100, 129, 293, 294, 413 
Поліптот[он] — 271, 298 
Полісемія — 95, 208, 210, 62, 264, 

287, 298 
Полісиндетон — 277, 295, 296, 298 
ІҐоліфонш. — 80, 81, 185, 430 
Порівнння — 214, 241—246, 250, 

316 Портрет — 182, 
188, 192, 

195-202, 203, 217, 246, 265, 429 
Постпозиція — 176—177, 179 
Постструктуралізм — 12, 182 
Правило альтернансу — 400, 407 
Правило "трьох єдностей"— 104 

115 Предмети (об'єкти) 
наслідування 

(за Аристотелем) — 57 
Презумпція (прокаталепсис) — 299 
Приказка — 180, 289, 292, 310 

324, 367 

444 



Примовка — 367 
Прислів'я — 289, 292, 310 
Притча, притчевість — 80, 83, 

90-97, 128, 153, 288, 291, 384 
Прізвиська — 216, 233—234 
Проблематика] художня — 146, 

148, 152, 173, 410 
Прогноз - 9, 142 
Проза - 46, 56, 58, 59, 61, 64— 

66, 72, 74, 76, 78, 80, 82, 83, 
85, 86, 90, 92, 101, 102, 115, 
123, 124, 125, 128, 129, 131, 
153, 161, 162, 172, 189, 197, 
206, 222, 232, 233, 246, 249, 
271, 295, 300, 303, 307, 316, 
366, 368, 376-378,413,423, 
430, 431 

Прозивалка — 346, 367 
Прозіопесис — 299 
Прозопопея — 252 
Пролог — 109, 174-175, 407 
Просвітництво — 101, 108, 116 
Просодія — 303, 305—306, 336, 

338, 339, 342, 356, 364 
Протагоніст — 107 
Протеївський вірш — 273 
Прототекст — 294 
Прототип — 53, 108, 128, 199 
Професіоналами — 233, 238 
Псальма — 76, 335 
Псевдонім — 215 
Психоаналіз — 12, 24, 25, 82 
Психоестетика — 43 
Психолінгвістика — 43 
Психологізм — 195, 200, 205, 280, 

281, 282, 429 
Психологія творчості — 13,18, 

44, 240, 430, 431 
Пуантіа] - 281, 298 

Райошник — 368, 372, 382 
Раціоналізм/ірраціоналізм — 46, 

145, 435 
Реальне/ірреальне — 200, 206, 222 
Реалізм - 49, 53, 116, 147, 149, 

178, 187, 222, 249, 426, 429 
Реалістичний (міметичний) тип 

творчості — 203, 426—432 
Релятивізм — 122 Ремарка - 100, 
197, 200, 304, 305 Ремінісценія — 
19, 292—293, 299, 

316 Репліка — 99, 100, 176, 
179, 225, 

304, 305 Ретардація — 174, 
181, 296, 299 

Рефрен - 180, 271, 272, 297, 298 
Рецепція - 36, 138, 413, 414 
Реципієнт — 36, 171, 378 
Речення - 210, 268, 271, 307 
Речитатив — 83, 130 
Рима, її різновиди, функції — 135, 

296, 297, 302, 314, 321-328, 
372, 379, 380, 382, 385, 389, 
393-394, 405 

Ритм - 39, 57, 62, 69, 71, 73, 83, 
102, 182, 260, 289, 292, 294, 
297, 303, 305-308, 313, 316, 
317, 320, 321, 328, 329, 340, 
341, 343, 368, 369, 371, 377, 
431 

Ритміка — 164, 182, 316 
Ритмічні варіації — 317—319, 

331, 334, 335, 339-344, 346, 
349, 350, 352-355, 382, 388 

Ритмоваріаційні склади — 
331-333, 336 

Риторика - 200, 282, 286, 292, 
300, 423 

Риторичність — 158, 432 
Риторичне заперечення — 283, 

284, 288, 303 
Риторичне запитання 
(інтерроґація, еротема) — 136, 

193, 282, 297, 303, 394, 396 
Риторичне звертання (апострофа) 

- 282, 295, 297, 298, 315 
Риточне ствердження — 283, 

284, 288 
Риторичний вигук (екскламація, 

екфонесис) — 136, 297, 299 
Рід літературний — 22, 56, 57, 

59-65, 67, 69, 70, 73-75, 77, 
79, 80-82, 88, 96, 99, 110, 
119, 123-125, 128, 140, 147, 
152, 158, 159, 172, 176, 206, 
410, 411 

Різновид- 56, 63, 68,  75-78, 89, 
96, 101, 119, 121, 122, 123, 
124, 129-131, 135, 152, 159, 
176, 184, 203, 399, 410 

Родове ядро — 125 
Родові різновиди — див.: різновид 
Розвиток (розгортання) дії — 

109, 174, 177, 179—181 
Розв'язка та її типи — 109, 174, 

179-181 
Розділ — 176 
Розмір віршувальний — 57, 69, 

318, 330, 331, 333, 339—343, 
345-347, 352, 358, 359, 362, 

445 



363, 379, 385, 386, 410 
Розповідач — 183 Розповідь — 
165 Розумове світоглядництво 
(за 

Б.-ІЛнтоничем) — 45—49, 141, 
145, 150, 154, 156, 157, 419 

Рококо — 434 Роман і його 
жанрові різновиди — 

63, 64, 68, 80, 83, 85—89, 93, 
131, 132, 147, 172, 176, 178, 
199, 207, 429, 430 Романс — 

76, 126, 172 Романтизм — 59, 78, 
116, 126, 

157, 187, 194, 195, 262, 263, 
265, 287, 301, 431 

Романтичний тип творчості — 
72, 148, 152, 426-421, 429, 
431, 432 

Сарказм — 160, 161, 258—260, 294 
Сатира - 65, 75, 76, 106, 112, 

113, 157, 159, 226, 235, 263, 424 
Сатурнійське віршування — 317 
Семантика — див.: значення 
Семіметафора — 251—253 
Семіологія, семіотика — 12, 14, 

40, 42, 67, 182, 373 
Сенсуалістичний тип творчості 

— 427, 428 Сентенція — 179, 
264, 289—291, 

298, 299 Сентименталізм — 
148, 157, 195, 

196,431, 432 
Сильне/слабке місце — див.: 

ікт/міжіктовий інтервал 
Символ - 90, 93, 133, 201-205, 

216, 220, 264—265, 267, 308, 415 
Символізація — 119, 13, 173, 200, 

207, 207, 310, 318 Символізм — 
78, 112, 116, 187, 

37], 433, 434 Симілікаденція — 
295, 298 Симплока (комплексія, 
сплетіння, 

охоплення) — ПЪ, 298 
Симфонія ('як літературний 

жанр) — 77 Синекдоха - 204, 
241, 255-256, 

261, 296 Синкретизм — 8,33, 34, 
37, 38,  61, 

62, 68, 126, 168, 242, 250,  256 
Синоніми — 222, 237, 238, 277, 283 
Синонімія (підкріплення з 

синонімічними варіаціями) — 
277, 295, 296, 298 

Синойкіоса — 296 

Системність — 138 Ситуації — 
див.: обставини Скандування — 
320 Скоромовка — 314, 367 
Скульптура — 27, 34—36, 38, 39, 

135, 265 
Сленг — 212 
Слова самостійні/допоміжні — 215 
Словогра — 190, 228 Слово-образ 
— 6, 39, 42—43, 217, 

219, 424 Слов 'янізми 
(старослов 'янізми, 

церковнослов'янізми) — див.: 
архаїзми Сміх — 109, 111, 

113, 119, 160, 
235, 334 

Сміхова культура — 159 Сонет - 
135, 193, 245, 397-406 
Соціолект - 233, 237, 279, 280 
Соціологія — 12, 24, 25, 36, 47, 

88, 111, 157, 418, 429, 430 
Соціологізм — 301 Соціопсихологія 
— 414 Соцреалізм — 114, 148, 
430—433 Спектакль — див.: 
вистава Спів — 35, 36, 83, 102, 
305 Спондей - 318, 338, 340 
Способи наслідування  (за 

Аристотелем) — 57 Способи 
римування — 323, 327, 

334, 335, 347, 368, 369, 
382-389, 393, 398, 402-410 

Станса — 76 
Старина (билина) — 83, 367 
Стилізація - 19, 185, 265, 269,292 
Стилістика — 7, 14, 96, 109, 

136, 214, 226, 282, 292, 297, 
410, 419, 423, 424, 430, 432 

Стиль — 8, 17, 44, 71, 109, 135, 
156, 164, 185, 222, 275, 294, 
296-297, 306, 334, 414, 417-
428, 432-434 

Стиль доби (за Д.Чижевським) - 
425, 426 

Стиль індивідуальний (ідіостиль, 
стильова манера) — 276, 296— 

297, 301, 413, 415, 418-430, 433 
Стих — див.: віршорядок 
Стопа - 318, 336, 338-342, 

347, 349, 350, 358, 359, 361, 
363, 364, 367, 396, 401, 402, 404 

Строфа - 146, 180, 190, 259, 
271, 272, 287, 288, 294, 309, 
311-313, 340, 343, 344, 347, 
352, 358, 379—409 

446 



Строфіка — 164, 298, 316, 328, 
379-410 

Строфи прості — 380—392 
Строфи канонізовані — 180, 

392-409 
Строфожанр — 180 
Строфотворчість — 190, 388 
Структурні моделі-схеми — 66, 

74,81,97, 124, 210, 211, 253, 
254, 290, 314, 325 Сугестія - 

73, 74, 315, 328, 370 Суміжні 
змістоформи — \ 24— 135 
Сумірність — 317, 329, 338 
Сутність/явище — 142 
Схема цілісного аналізу 

поетичного твору — 410 
Сцена — 44, 100, 110, 130, 134, 

207, 245 Сценічність — 100, 
112, 121, 131, 

132 Сюжет - 60, 61, 65, 75, 
82, 87, 

104, 114, 118, 126, 147, 162, 
164, 165-175, 182, 188, 190, 
196, 200, 206, 207, 288, 410 

Сюрреалізм — 433, 444 

Табу - 256-257 Тавтограма — 
310—315, 405 Тавтологія — 43, 
53, 156, 276 Такт - 305, 307, 
317, 329, 360- 

361, 367 Тактовик - 359-361, 
362, 263, 

364, 367 Тактометричні виміри 
віршування 

- 359, 364 Танець художній 
— 57, 62, 123, 

135, 305, 366 Театральне 
мистецтво — 34—38, 

62, 99, 100, 111, 114, 135, 163 
Театрознавство — 8 Теза — 
антитеза—синтез — 193, 

398—399, 403 Текст - 6, 14, 
17, 18, 38, 52, 67, 

68, 70, 71, 131, 135, 138, 140, 
141, 152, 153 - 155, 162, 164, 
172, 176, 178, 180, 213, 214, 
223, 264, 269, 295, 377, 378, 
424, 425 

Текстологія — 9, 10, 14, 18 
Тексторядок - 322, 352, 375, 377, 

393, 395 
"Текстура" — 162 Телемистеитво 
— 35—38, 63, 68, 

83, 135, 163 

Телестих — 404 
Тема — 50, 60, 64, 69, 71, 72, 83, 

88, 116, 122, 128, 130, 146, 
147—148, 152, 162, 168, 172, 
173, 174, 176, 194, 225, 271, 
294, 410 

Тёмпоритм — 304, 306, 307, 362, 
367 Тенденція, тенденційність 

— 75, 
89, 121, 147, 155-156 

Теоніми — 215 
Теорія драми — 104, 118 Теорія 
літератури — 9, 14, 22, 

56, 138, 412, 417, 423 Теорія 
літературної критики — 10 
Тетраметр — 318 Техне - 26, 27, 
138, 350 Течія літературна — 
148, 265, 

414, 417, 420, 422, 423, 424, 
428, 429, 430, 434 Тип - 53, 

122, 149 Тип художньої 
творчості — 417, 

426-432 Типологія 
/феноменологія — 12, 

24-33, 138, 157, 182, 185, 
295, 301, 414, 416-435 

Тмесис — 298 
Тон - 303-305, 387 Тональність 
(емоційна) — 64, 65, 70, 75, 76, 
82, 110, 124, 125, 

128, 152, 157, 158-161, 259- 
260, 277, 294, 303, 307, 410 

Тонічна система віршування — 
130, 307 

Топоніми — 215, 232 
Тотемізм — 34 Травестія — 
19, 292, 334, 433 Трагедія — 
34, 57, 58, 60, 

100-105, 114, 115, 117, 118, 
119, 122, 123, 124, 130, 131, 157 

Трагікомедія — 114, 119—122, 
123, 129, 134, 161 Трагічне - 

106, 122, 126, 156, 157 Трагіфарс 
— 122 Традукція — 296 
Трансплантація — див.: 

міжлітературна взаємодія 
Трансфігурація — 190, 395 
Трибрахій — 318 Триметр — 
318, 346 Триндичка — 367 
Триптих — 77, 397 Тріолет 
— 180 

447 



Троп і його види - 6, 201, 202, 
240-268, 288, 300, 301, 410, 424 

Угруповання — 379, 414, 420, 
423, 424 Умовність — 52 

Умовність театральна — 101 
Уособлення — 252 
Уподібнення/розподібнення — 269 

Фабула — 89, 92-97, 106, 109, 
112, 127, 128, 134, 147, 162, 
165, 169-172, 174, 177, 179, 
182, 185, 207, 232, 423, 425 

Фабльо — 169, 429 
Фантасмагорія — 206 
Фантастика — 147, 148, 433 
Фарс — 107, 169 
Фацеція — 169, 429 
Феєрія - 119, 130 
Фетишизм — 34 
Фіглік — 169 
Фігури стилістичні (риторичні 

поетичні), їх класифікації — 
136, 214, 262, 268-301, 410 

Філософія — 8, 24, 39, 48, 139, 
400, 418, 423, 427, 432, 433 

Фоніка — 17, 301—317, 369 
Фоиоритм — 304 
Фольклор - 69, 71, 126, 127, 152, 

166, 169, 172, 185, 187, 196, 
210, 224, 235, 241, 243, 248- 
249, 262, 265, 268, 269, 276, 
289, 305, 314, 358, 362, 366- 
369, 370, 37Я, 381-384, 409 

Фольклористика — 8, 39, 172, 219 
Формозміст — 6, 27, 39, 29, 66, 68, 

70, 82, 96, ПО, 119, 124, 130, 
138, 139-147, 149, 152-155, 161, 
162, 164, 169, 170, 171, 173, 
181, 187, 190, 200, 208, 212, 
234, 270, 274, 288, 293, 294, 
312, 313, 325, 328, 331, 347, 
353, 364, 387, 398, 399, 410, 
412, 419, 420, 424, 431-435 

Фразема — 268, 277, 279, 302, 
303, 306, 264 

Фрашка — 169 
Функціонування літературних 

явищ — 413, 414, 424 
Футуризм — 69, 229, 230, 310, 

369, 425, 434 

Характери — 49, 102, 105, 109, 
111, 115, 116, 122, 147, 148, 
163, 171, 178, 196 

Характеротворення — 87 Chema 
kat' arsin kai thesin — 298 Хіазм - 
285-287, 288, 297, 298 Холостий 
рядок (сирота) — 

див.: неримований Хор - 61, 99, 
102, 175 Хорей (трохей) — 318, 
335, 338, 

340, 341, 342, 343-345, 352, 
356, 363, 390, 394 

Хореографія — 35, 36, 38 
Хоріямб — 318, 338 Хорова 
лірика — 72 Хрія - 290-
291 Хронотоп 
(часопростір) — 

49-51, 80, 87, 100, 131, 140, 
166, 174, 176, 181, 185, 230, 282 

Художнє мислення-відчуття — 
82, 217 

Художнє фото — 35, 36 
Художній світ — 51, 52, 80, 87, 

100, 128, 131, 140, 141, 144, 
152, 156, 172, 181, 182, 185, 
202, 205, 430 Художність - 

138, 158, 175, 190, 
243,275, 276, 400, 413, 435 

Цезура - 313, 318, 320, 329, 330, 
331, 334, 336, 341, 342, 346, 
348, 349, 350, 358, 366, 382 

Центон (кентон) — 294 - 295, 405 
Цикл - 77, 85, 129, 207, 297, 372, 

399 
Цитація — 19, 292 
Цирк - 35, 36 
Цілість (формозмістова єдність) 

— 67, 138, 153, 154, 172, 182, 
284, 410 

Частина — 176, 179 
Читання художнє — 36 
Читач — 36 

Шарж - 180 
Шванк - 169, 429 
Шкіц - 85 
Школа літературна — 46, 149, 

414, 420, 423 Шлока (сльока) 
— 331 Шоу - 68 "Штука для 
штуки " — 29, 36 

Ямб - 318, 338, 339, 340, 341, 
342, 343, 344, 345, 351, 352, 
359, 363, 396, 401, 402, 404, 
406, 407. 

448 


