Суттєво відмінну від платонівської позицію стосовно мистецтва займає Арістотель, який визнає його цінність для духовного вдосконалення людини (теорія катарсису), а літературні роди виділяє за способом наслідування природі. 
Можна виділити найбільш концептуально значущі арістотелівські положення, пов’язані із визначенням природи трагедії:
1. висвітлюючи питання генезису трагедії, Арістотель вказує на її виникнення із заспіву дифірамбу та сатирівської гри;
1. порівнюючи трагедію із комедією, автор „Поетики” відзначає, що перша показує людей кращими, ніж вони є насправді, а друга – гіршими; 
1.  „трагедія зазвичай намагається вміститися в коло одного дня або виходить за нього лише трохи; епопея ж часом не обмежена, у тім і різниця”;
1. серед основних вимог до дійових осіб трагедії вказано також, що вони мають бути шляхетними, проте не ідеальними;
1. головне у трагедії – дія;
1. фабула трагедії обов’язково повинна будуватися на перипетіях (peripetei)* і пізнаваннях (змінах від незнання до знання). 
Особливу увагу слід звернути також на її розвиток у стародавньому Римі і, зокрема, на „Послання до Пізонів” / „Науку поезії” Квінта Горація Флакка. У цій нормативній поетиці, побудованій як звернення до представників близького до літератури аристократичного сімейства, автор  виділяє серед найбільш пріоритетних вимог до художнього твору – ясність і простоту, домірність і гармонійність. Мета поета – дарувати радість, наставляти і хвилювати; її він має переслідувати у всіх жанрах, але з особливою силою – в трагедії. 
Окремо серед римських авторів слід виділити граматика Елія Доната, фрагмент „Про комедію і трагедію” якого у подальшому суттєво впливав на теоретико-літературну думку аж до ХVІІ ст. 
2.2.Теоретико-літературні ідеї середньовіччя і Відродження.
Продовжуючи екскурс у минуле, зазначимо, що за часів середньовіччя відбувається певне послаблення (порівняно із античністю) цікавості до проблем поетики, обумовлене „залежністю” естетики від релігії, однак аж ніяк не її повне зникнення. Так, зокрема, у „Молодшій Едді” Сноррі Стурлусона міститься інформація про поетичні образи, кенінги, хейті, подані зразки поезії різних розмірів, визначені основні особливості поетичної творчості скальдів. Більшість середньовічних праць, які дійшли до наших часів, пов’язані саме з мовними засобами виразності та питаннями версифікації. Беді Достоповажному належить трактат з метрики, заслуга дослідження тропів та фігур у Біблії; кінець ХІІ – початок ХІІІ ст. відзначені появою трактатів з віршування, риторики і поетики, написаних французькими, англійськими, німецькими авторами.  
Саме латинське середньовіччя створює на основі античного спадку цілісну структуру теоретико-літературного мислення. Показовими у цьому плані є підручники поетики „Наука віршування” Матвія Вандомського (1175 р.), „Нова поетика” Гальфреда Вінсальвського (пр. 1208-1213 рр.), „Наука віршування” Гервасія Мельклейського (пр. 1213-1216 рр.), „Паризька поетика” Іоанна Гарландського (пр. 1220-1235 рр.), „Лабіринт” Еберхарда Німецького (пр. 1250 р.), де основна увага приділяється законам віршування, ритміці, характеристиці різноманітних тропів і фігур, „величного”, „звичайного” та „середнього” стилів.
Також автори латинських поетик здійснюють спроби класифікації літератури за родовим і жанровим показниками.
Досвід середньовічної поезії узагальнює Данте („Про народне красномовство”), який характеризує літературні жанри та стилі (високий стиль має бути притаманний трагедії, низький – комедії), поетичну техніку (поетика канцони). 
В епоху Ренесансу в Італії відбувається нове „відкриття” „Поетики” Арістотеля: починають з’являтися численні переклади і перевидання із різноманітними коментарями (Джанбаттісто Чинтіо „Про мистецтво поезії”, Франческо Патриці „Поетика”, Джан Джанджорджо Тріссіно „Поетика”, Лодовіко Кастельветро „Поетика” тощо). Більшість продовжувачів справи Арістотеля відстоюють погляд на мистецтво як на творче наслідування природи, пропагандують жанрову та стильову ієрархію, порівнюють трагедію із комедією.
За часів Відродження інтерпретовані італійськими гуманістами принципи арістотелівської поетики набувають також популярності й у Франції. Юлій Цезар (Жюль Сезар) Скалігер (Джуліо Бордоні) обґрунтовує закон „трьох єдностей”, непорушність якого надалі затверджують класицисти, продовжує традицію співставлення трагедії з комедією.
Значущим надбанням цієї доби є створення французькими гуманістами (представниками „Плеяди”) перших літературних маніфестів: „Захист і уславлення французької мови” Жоашена дю Белле, „Коротка поетика” П'єра Ронсара. Поети вимагають оновлення сучасної національної літератури.
Автором першої англійської поетики традиційно вважають Філіпа Сідні („Захист поезії”), який, орієнтуючись на Арістотеля і його коментаторів, відстоює необхідність збереження правила трьох єдностей, жанрової та стильової ієрархії, порівнює трагедію і комедію. Також автор трактату розглядає жанри трагікомедії, пасторалі, елегії, звеличує англійську мову и розкриває неосяжні перспективи її розвитку, характеризує дві форми віршування: античну (засновану на довготі складів) та сучасну (засновану на кількості складів з урахуванням наголосу і рими).
[bookmark: _GoBack]! Про розвиток англійської теорії літератури доби Відродження докладно дивись
•	Торкут Н. М. Специфіка становлення й розвитку літературно-критичної традиції на теренах англійського Ренесансу / Н. М. Торкут // Ренесансні студії. – 2000. – Вип. 4. – С. 46 - 64.
Німеччина із літературними теоріями Ренесансу знайомиться доволі пізно (у ХVІІ ст.), а що стосується Іспанії, то тут у к. ХVІ ст. найбільш актуальними є питання, пов’язані із вимогами до національного театру. Так, приміром, один з перших теоретиків та авторів іспанської драматургії, Торрес Наарро, визначив єдине найменування усіх жанрів національного театру – комедія (п’єса, для якої характерне поєднання видатних та веселих подій).  Значущими у цьому плані є також праці  Хуана де ла Куеви („Поетичний зразок”) та Лопе де Веги („Про нове мистецтво писати комедії у наш час”). Перший вимагає для іспанської драми поєднання трагічного із комічним, гострої інтриги, звернення до минулого і сучасності, другий виступає проти сліпого наслідування античності, поділу жанрів на високі і низькі, правила трьох єдностей, теж вказуючи на доцільність сполучення комічного із трагічним, відповідності вимогам життя і нового часу.
