


БУКОВИНСЬКИЙ ЦЕНТР ГУМАНІТАРНИХ ДОСЛІДЖ ЕНЬ

ЛЕКСИКОН

ЗАГАЛЬНОГО
ТА

ПОРІВНЯЛЬНОГО

ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВА

ЗОАОТ)
АМТАЙРМ

Чернівці
2 0 0 1



Б Б К : 8 3 .  О 
Л 4 3

Л 4 3  Лексикон загального та порівняльного літературознавства. -  
Чернівці: Золоті литаври, 2 0 0 1 .  -  6 3 6  с.

Керівник проекту: Анатолій Волков.

За редакцією: ,  ̂ ^
д.ф.н. Анатолія Волкова (голова), 
к.ф.н. Олександра Бойченка, 
к.ф.н. !горя Зварича, 
д.ф.н. Бориса іванюка, 
к.ф.н. Петра Рихла

Рецензенти:
член-кор^ НАН України Дмитро Наливайко, 
д.ф.н. Микола Ігнатеико

Це видання здійснено за  підтримкою М іжнародного фонду
"В ідр одж ен н я"

iSBN 966-7577-88-0

О Буковинський центр гуманітарних досліджень, 2001  
О Укладачі-редактори, автори, 200 1  
О Видавництво "Золоті литаври", 2001



'Лексикон загального та порівняльного літературознавства" є першою 
спробою створення масштабного довідкового видання, яке містить статті як 
суто термінологічного, так і загальнотеоретичного характеру, шо підсумовують 
тривалий історичний розвиток літературознавчої компаративістики. При 
підготовні "Лексикону" авторський колектив та упорядники спиралися на 
позитивний досвід укладання літературознавчих словників у багатьох 
слов'янських та західноєвропейських країнах. Велика увага приділяється в 
"Лексиконі" українській літературі, її взаємозв'язкам з іншими національними 

літературами світу, проблемам її інтеграції в європейський літературний та 
загальнокультурний контекст.

"Lexicon of Genera! and Comparative Literary Criticism" is the first attempt 
at creating an inciusive reference edition, containing both purely terminological 
entries and articles of genera! theoretical character, which generalize an extensive 
historical development of comparative literary criticism. In preparing the "Lexicon" 
the editorial staff availed themselves of the positive compiling experience of literary 
criticism dictionaries in many Slavic and Western European countries. The 
"Lexicon" features Ukrainian literature, its ties with other national literatures of 
the world, and the problems of its integration into Europe's literary and cultural 
context.

"Lexikon der allgemeinen und vergleichenden Literaturwissenschaft" stellt 
den ersten Versuch eines breit angelegten komparatistischen Nachschlagewerkes 
dar, welches Artikel sowohl terminologischen als auch allgemeintheoretischen 
C harakters enthalt, die eine dauernde historische Entwicklung der 
literaturwissenschaftlichen Komparatistik verallgemeinern. Bei der Vorbereitung 
des "Lexikons" stiitzten sich das Autorenkollektiv und die Herausgeber auf die 
positive Erfahrung der Ausarbeitung literaturwissenschaftlicher Lexika in vielen 
slawischen und westeuropaischen Landern. GroBe Aufmerksamkeit wird im 
"Lexikon" der ukrainischen Literatur geschenkt, ihrer Beziehungen zu den anderen 
nationalen Literaturen der Welt, den Problemen ihrer Integrierung in den 
europaischen literarischen und allgemeinkulturellen Kontext.

Le "Lexicon" presente la premiere tentative de creer un ouvrage de reference 
serieux contenant des articles theoriques et speciaux sur l histoire de la litterature 
mondiale. Le "Lexicon" generalise une longue evolution historique des etudes 
comparees des literatures. Les auteurs de l'ouvrage se basaient sur l'experience 
de la creation des dictionnaires pareils dans des pays slaves et occidentaux. Le 
"Lexicon" est surtout oriente aux rapports et liens de la litterature ukrainienne 
avec celles d'autres pays du monde. Les auteurs se sont proposes comme but de 
demontrer l'integration de la litterature ukrainienne dans le contexte culturel et 
litteraire europeen.

з





ПЕРЕДМОВА

Л абораторія порівняльного літературознавства каф едри теорії 
та  іст о р ії  с в іт о в о ї  л ітер ату р и  Ч е р н ів е ц ь к о го  н а ц іо н а л ь н о го  
університету ім. Юрія Федьковича в співдружності з іншими науковими 
закладами України склала "Лексикон загального та порівняльного 
л ітер атур озн авства". Він містить понад 8 0 0  словникових статей  
(обсягом  від 1 0  д о  3 0 0  рядків), значна частина яких відсутня в 
літературознавчих довідниках подібного типу і вперше вводиться в 
науковий обіг. "Л ексикон" містить статті, які охоплю ю ть основні 
питання та терм ін ологію  тео р ети ч н о го  і к ом п ар ати вісти ч н ого  
літературознавства та фольклористики. Зроблена сп роба звести на 
сучасній основі літературознавчу термінологію, надати їй системного  
хар ак тер у . У  кожній статті дається  термінологічне визначення, 
тлумачення терміна в синхронічному (сучасний стан) і в діахронічному 
аспекті (історія розвитку відповідної літературознавчої категорії та її 
терм інологізації). Вміш ено статті з істор ії л ітератур озн авч ої та  
фольклористичної науки від давнини до найсучасніших наукових шкіл. 
Зваж ен о на теоретико-літературознавчий досвід  народів С ходу. 
В ідобр аж ен о специфічні для української та інших слов'янськи х  
літератур, близькосхідних та далекосхідних літератур явища, а  також  
паралітературні поняття. Увагу приділено термінам, які вживаються 
в сучасній зарубіжній науці. Представлені терміни та поняття, які 
безпосередньо торкаються явиш контактної взаємодії та типологічних 
збігів у царині красного письменства.

Діапазон жанрових явиш, відображених у словнику, охоплює як 
західні, так і східні літератури, в ньому широко представлені фольклорні 
жанри. Приділено увагу національно своєрідним жанрам української

5



літератури (дума, думка, колядка, співомовка тошо) та інших слов'янських 
літератур. Відображ ені паралітературні жанри та ж анрові явища. 
В р а х о в а н о  явищ а релігійної л ітератури . Т ак ож  вміш ено статті 
теоретичної жанрології.

П оряд з традиційною термінологією введено багато авторських 
термінів або  термінів призабутих. Вміщено статті, присвячені поняттям, 
які до цього часу або тільки побіжно відображалися у виданнях подібного 
типу, або  й взагалі були відсутніми. Витлумачено терміни й поняття із 
суміж них наук: релігієзнавства, ф іл ософ ії, п си хол огії, естетики, 
м и стец твозн авства, лінгвістики, п ер ек л адозн авства, етнології та  
фольклористики.

В  Україні словник подібного типу створений вперше. Він не має 
аналогів у вітчизняному та зарубіжному літературознавстві, доповнює 
існуючі літературознавчі словники та енциклопедичні видання.

Редакція

б



СПИСОК СКОРОЧЕНЬ

австр . австрійський епіч. епічний
автор . авторський естет. естетичний
asL азійський естон. естонський
аэерб. азербайджанський етич. етичний
акал. академік (з прізвищем) европ. європейський
албан албанський ЄГИП. єгипетський
амер. американський ж . журнал (з назвою)
англ. англійський ж анр. жанровий
ант. античний заг. загальний
араб. арабський зб . збірка, збірник
аф р. африканський звук. звуковий
балк. балканський ЗОВНІ зовнішній
балт. балтійський Зх. Захід
б ел ы . бельгійський зх . західний
бібл. біблійний ін. інший
білор. білоруський інл. індійський
бл. близько (з цифрою) інліан. індіанський
Бл. Сх. Близький Схід ін-т інститут
болт. болгарський ірл. ірландський
вел. великий ісл. ісландський
ВНП. випуск ісп. іспанський
візант. візантійський іст. історичний
вірм. вірменський італ. італійський
вірш . віршований і т^л. і так лалі
внугр. внутрішній і т ій. і таке інше
гебр. гебрейський і тлт. і тому подібне
гол. головна, головний кавк . кавказький
голланл. голландський казах . казахський
гр граф карпат. карпатський
грел. грецький кат. католицький
груз. грузинський кельт. кельтський
гумор. гумористичний київ. київський
га а газета киргиза киргизький
герм. германський кит. китайський
лавн. давній кін. кінець
Дал. Сх. Далекий Схід клас^ класичний
лан. данський кн. князь; книга
лив. дивись коміч. комічний
лрам. драматичний кор. корейський
/ДЖОН. духовний крнт. критичний

7



культ. культурний
лат. латинський
латне. латиський
лит. литовський
лімги. лінгвістичний
лір. ліричний
літ. літературний
л-ра література

мал. малий
метр. метричний
мист. мистецький
ммет-во мистецтво
міжмар. міжнародний
міф ол. міфологічний
м ов. мовний
момт. монгольський
муз. музичний
мусульман. мусульманський
напр. наприклад
нац. національний
нідерл. нідерландський
нім. німецький
нон. новий
норв. норвезький
окр. окремий
перс. перський

Південь
лд. південний
пл.-зх. південно-західний
мл^сх. південно-східний
Ям. Північ
пн. північний
мн.-зх. північно-західний
пн^сх. північно-східний
поет. поетичний
пол. половина
політ. політичний
ПОЛЬ. польський
пор. порівняй
порівн. порівняльний
порт. португальський
поч. початок
правосл. православний
Прованс. провансальський
проз. прозовий
проф . професор (з прізвищем)
пенхол. психологічний
р рік

реаліст. реалістичний
рел. релігійний
рим. римський
ритм. ритмічний
ром. романський
романт. романтичний
р ос. російський
рр. роки
рум. румунський
рус. руський
сатир. сатиричний
сн. святий

світ. світовий
сент. сентиментальний

сер. середина, середній
сер-віч. середньовічний
Серяіччя Середньовіччя
серб. сербський
сканл. скандинавський
словам. словацький
словен. словенський
слов ям. слов'янський
сон. соціальний
ст. старий; сторіччя
етил із стилізований
етил. стилістичний
сусп. суспільний
сусп тво суспільство
суч. сучасний
Сх. Схід
сх. східний

т. том, томи
гал ж. таджицький
тат. татарський
тв. твір, твори
твор. творчий
т.з. точка зору

т.зв. так званий
т.ч. таким чином
театр. театральний
теор. теоретичний
типол. типологічний
трат. трагічний
трал. традиційний
тур. турецький
ТУР* туркменський
тюрк. тюркський
утор. угорський
узб. узбецький
укр. український
ун^г університет

фамт. фантастичний
філол. філологічний
філос. філософський
фін. фінський
фольклор. фольклорний
фольклорист. фольклористичний
<фрами. французький
хорв. хорватський
хряст. християнський
хулож. художній
неитр. центральний
нерк. церковний
чес. чеський
швами. швайиарський
швед. шведський -
шотл. шотландський
ялом. японський

8



АБОЛІЦІОНІСТСЬКА ЛІТЕРАТУРА

АБОЛІЦІОНІСТСЬКА ЛІТЕРАТУРА —
течія в л-рі та публіцистиці США, ідейно пов'язана 
з аболіціонізмом (від англ, a bo fish — скасувати, 
відмінити) — впливовим сусп.-політ. рухом 1-ої 
пол. Х!Х ст., шо ставив завдання негайного 
скасування рабовласництва в країні та боротьби 
проти расизму, дискримінації та сегрегації 
чорношкірих. Він зіграв значну ролю як у 
створенні та діяльності т.зв. "підземної залізниці", 
так і у формуванні сусп. думки напередодні та 
протягом Громадянської війни у США. 
Набираючи з 1820-х рр. заг-наи. масштабів, цей 
рух розгортається насамперед в пн. вільних від 
рабства штатах, зокрема, в Нов. Англії. Його гол. 
осередками стають міста Бостон, Філадельфія, 
Нью-Йорк. 1 8 3 3  створюється Амер. аболі­
ціоністське товариство. У широкому сенсі слова 
можна говорити про аболіціоністський пафос 
творчості майже всіх помітних на той час 
літераторів-північан, тоді як південці захищали 
рабовласництво, шо лежало у підґрунті всього 
економічного, сой. та культ, життя регіону. З сер. 
1840-х рр. антирабовласницькі ноти лунають У 
промовах метрів амер. трансценденталізму 
Г.Д.Торо (1817-1862) та Р.У.Емерсона (1803- 
1882), органічно входячи до їхньої концепції 
громадянської непокори. Ця проблематика 
посідає значне місце у доробку відомих поетів 
доби У.К.Брайанта (1794-1878), який підтримував 
аболіціоністів у редагованій ним впродовж 
півстоліття нью-йоркській газеті " ІВН ІН Ґ Пост"; 
Г .В .Лонгф елло (1 8 0 7 -1 8 8 2 ) , зокрема у 
знаменитому циклі "Поезії про рабство" (1842); 
Дж.Лоуелла (1819-1891); В.Вїтмена (1819-1892) 
з його універсально-"космічним" демократизмом. 
Для деяких представників красного письменства 
та журналістики аболіціонізм став справою всього 
життя, невіддільною від їхньої творчості. 
Переглядаються застарілі уявлення про цей рух, 
зокрема, про л-ру, шо створювалася в його межах. 
Якшо раніше негри — як вільні, та і раби, — 
вважалися скоріш об'єктом прикладення 
доброчинних зусиль білих північан, то відомі 
сьогодні документальні матеріали свідчать про 
величезну ролю чорних американців в боротьбі 
за визволення свого народу від рабства, шо 
велася, серед ін., й словом. Поряд з "білими" 
виданнями, публікувалася значна кількість негр, 
газет (перша, "ФрідомДжорнал", почала виходити 
в Нью-Йорку 1827). Аболіціоністські погляди були 
вперше чітко сформульовані в памфлеті негра 
Д.Уокера "Заклик до кольорових громадян світу", 
виданому в Бостоні в 1829 та структуровайому 
за зразком Конституції США. Крім того, очевидні 
зв'язки аболіціонізму з ін. передовими рухами — 
як інтелектуально-філос. (трансценденталізм), так 
і громадськими (боротьба за жіночу емансипацію). 
Якшо аболіціонізм білих часто спирався на амер. 
морально-рел. традиції, втілені, зокрема, в 
квакерстві та унітаріанстві, то чорні йшли від 
реальності рабства, навіть коли користувалися 
конвенційними літ. формами. Величезна заслуга

у пропагуванні ідей аболіціонізму та згуртуванні 
навколо них широкого кола літераторів належить 
публіцисту У.Д.Ґаррісону (1 8 0 5 -1 9 7 9 ); газета 
"Діберейтор", шо він її видавав у 1831-65  рр., 
стала гол. трибуною руху. Його соратниками були 
видатний промовець У.Ф іліпс (1 8 1 1 -1 8 8 4 ) , 
проповідник та оратор Т .Паркер (1810-1860), 
авторка однієї з перших книжок, спрямованих 
проти рабовласництва, Д.М.Чайлд (1802-1880), 
колишній раб, шо став пресвітеріанським 
священиком, Г .Г .Гарет (1 8 1 5 -1 8 8 2 ). Всі сили 
справі аболіціонізму віддавав один з його лідерів, 
поет Дж.Г.Віттіер (1807-1892). Багато з його 
яскраво публіцистичних, просякнутих 
громадянським почуттям тв. увійшли до зб. Толоси 
свободи" (1846). Поетичну грань аболіціонізму 
представляли негри Е.П.Раджерс (1818-1893), 
Дж.М.Уїтфілд (1822 -1871 ), Дж.Вашон (1824- 
1 8 7 8 ), Д ж .М .Симпсон (1 8 2 0 -1 8 7 6 )  та ін. 
Визначною лекторкою була одна з чорних 
письменниць Ф .Е .Гарпер (1 8 2 5 -1 9 1 1 ) , яка 
присвятила значну частину життя антира- 
бовласницькій діяльності. V галузі аболіціоністської 
прози широко відома Г.Бічер-Стоу (1811-1896), як 
авторка популярного роману "Хатинка дядька 
Тома" (1852), шо, за висловом Емерсона, "обійшов 
весь світ". Зважаючи на феноменальний успіх тв. 
та його ролю в зміні ставлення багатьох північан 
до рабовласництва, А.Лінкольн назвав авторку 
"маленькою жінкою, що розв'язала велику війну". 
Рабство засуджується в романі з морально-христ. 
позицій, що спричинило надалі суперечливе 
ставлення до нього афро-амер. культ, спільноти. 
Більш реалістично зображує причини та наслідки 
цього "суто амер. феномену" Р.Хіллрет (1807- 
1865) у повісті "Раб, або Нотатки Арчі Мура" 
(1836), пізніше переробленій у роман "Білий раб, 
або Нотатки втікача" (1 8 5 2 ). Паралельно з 
розкриттям ідей аболіціонізму у трад. жанрах 
публіцистики, поезії та прози відбувається 
становлення оригінального жанру, шо стоїть біля 
витоків афро-амер. л-ри. — оповідок рабів (stave 
narratives).

Наталя Висомька

АВАНГАРДИЗМ (від франц. avantgarde — 
передовий загін), — комплекс явиш у мист-ві 1-ої 
третини XX ст., якому притаманне прагнення до 
радикального оновлення змістовних та 
формальних принципів творчості, і як наслідок, 
відмова від канонів мист-ва епох, шо передували 
йому. Авангардистські тенденції виявились у мист- 
ві Зх. Європи, США, Росії, Лат. Америки, хоча в 
кожному регіоні мали свої специфічні най. 
особливості (напр., рос. А. поч. ст.). А. проявився 
у цілій низці течій та шкіл (фовізм, кубізм, 
футуризм, абстракціонізм, дадаїзм, сюрреалізм, 
експресіонізм, конструктивізм, імажизм) — 
торкнувся різних иарин мист-ва (малярство, 
скульптура, архітектура, л-ра, музика, кіно).

Термін А. шодо л-ри вперше був використаний 
1845 Г.Д.Лаверланом, який у роботі "Про місію

9



АВАНГАРДИЗМ

мист-ва та роль художника" відводив творцеві 
авангардну" ролю. Лосі остаточно не з'ясовано 

співвідношення понять А — модернізм. Одні 
дослідники використовують їх як адекватні, ін. — 
чітко розрізняють ні поняття, ше ін. включають А. 
до модернізму. ширшого поняття. 
Найобгрунтованішим є погляд, згідно з яким А. 
зветься хулож. явише 1-ої третини XX ст.

Поява А. була зумовлена низкою іст.-політ.. 
філос. і сон.-культ, причин. З іст.-політ. погляду, 
найбільші соп. зміни у світі на поч. XX ст.. шо 
виникли під впливом соціалістичних та 
комуністичних теорій, в підгрунті яких лежала ідея 
докорінної перебудови світу, і як її реальний прояв 
— рос. революиія 1 9 1 7  р ., спричинили й 
аналогічні прагнення до перетворення мист-ва. Ло 
речі, саме Росія. Україна, Білорусь дали світові 
видатних теретиків і практиків А. (В.Кандінський, 
К. Малевич. М Шагал. В.Татлін, В.Маяковськйй. 
М Ларіонов. О Гончарова. П .Ф ілонов.
О. Архипенко Е.Ворхол та ін ). З ін.боку вел. вплив 
на авнгардистів мала f світова війна, яка зумовила 
їхнс трагічне світовідчуття.

З сси.-культ. погляду, кардинальні зміни в науці 
(теорія відносності, квантова теорія, розщеплення 
атомного ядра), техпіиі та побуті (нові засоби 
пересування та зв язку), прискорений темп і 
напруженість життя вимагали адекватного 
відображення в мист-ві.

У ф ілос. та психол. аспектах теорії 
А.Шопенгауера. Ф.Иіише, А.Бергсона. К.Маркса. 
З Фройла. К.Г.Юнга суттєво змінили погляд на 
природу, суп-исть і призначення людини, а також 
ролю та функції мист-ва в сусп-ві. Ці теорії 
парадоксально сполучалися в маніфестах 
авангардистів. У зв'язку з иим слід відзначити, т о  
А. став не тільки естет, феноменом, але й значною 
мірою був політ, ангажований. Анархізм, 
підкреслена антибуржуазність авангардистів, їх 
прагнення до епатажу, скандалу, шоку, "сюрпризу" 
об єднали митців, які пізніше опинились у різних 
політ, таборах (Ф Марінетті примкнув до 
Б.М уссоліпі, Е .Паунд всіляко вихваляв італ. 
фашизм. Г.Бенн був лояльний до А.Птлера. 
Л. Арагон. Елюар. А.Зегерс. П.-Р.Бехер, В.Незвал 
стали комуністами).

В естет, плані найближчими попередниками 
авангардистів були т.зв. прокляті поети XIX ст. — 
Ш.Бодлер, Ж.Лотреамон, А Рембо. П .Верлен, 
О Вайлл. а також маляри-імпресіоністи, надто 
П.Сезанн, який вважається попередником усього 
авангардистського образотвор. мист-ва. Глибокі 
коріння злучають А. із творчістю І. Босха, умовним 
cep-віч. мист-вом, рос. іконографією, первісним 
негр, мист-вом.

Основним естет, принципом А. стала відмова 
від т.зв. трад. мист-ва. що розвивалось з доби 
Відродження до кін. XIX ст., в якому домінували 
засади наслідування природи, відображення 
дійсності й більш-менш виражена моральна ідея. 
Це виявилось у навмисній формотворчості, 
нежиттєподібності. епатажі (хеппенінги дадаїстів),

у відмові від усталених норм етики й естетики, 
відвертому аморалізмі (в л-рі це яскравіше 
виявилось у творчості Л.Селіна. А.Бретона. 
А.Мілдера). На думку авангардистів, мист-во 
повинно перестати бути чимось допоміжним 
стосовно дійсності, "засоб ом " на зразок 
фотографії та нов. моральним євангелієм. воно 
повинно перетворитись у самодостатню цінність. 
На думку нім теоретика К.Філлера, "мист-во аж 
ніяк не покликане проникати у низьку дійсність, 
яка є дійсністю всіх людей, а також не володіє 
сумнівним покликанням рятувати людей від 
дійсності, спускаючись із казкового царства. Якшо 
здавна сперечаються між собою за право виражати 
сутність худож. діяльності два принципи: 
наслідування та перетворення дійсності, то. 
думається, розв язання цієї суперечки можливе 
лише завдяки висуванню на їх місце третього 
принципу — утворення нов. дійсності інакше 
кажучи, в А. переважають умовні форми, в яких 
несхожість з життям набуває самодостатнього 
характеру. Символи та іномовлення стають 
самопінними, а мист-во перетворю ється на 
міфотворчість. Так Дж.Джойс в Уліссі прагне 
створити всеосяжний міф про людину XX ст. В 
зв'язку з цим виникає, на перший погляд 
неймовірна, думка про спорідненість, точніше, 
типол. подібність А. і т.зв. соижаджстичмого 
рза/пзму бо його представники також ніяк не 
відтворювали існуючу реальність, а створювали 
нові міфи. Але на відміну від соціалістичного 
реалізму. А. був мист-вом елітарним і чесним. Якщо 
абсграі*уватмся від зови, галасливості деяких його 
представників, мав серйозну мету — піти далі трад. 
мист-ва. Крайні художники та письменники А 
прагнули проникнути в глибинні, непізнані та 
неусвідомлені сфери буття. Так само як наука 
розклала атом, так хуложники-абстракціоністи 
намагалися зобразити на своїх полотнах первні 
Всесвіту, виділити чистий колір і чисту форму 
(П.Монлріан, Канлінський). Так само, як теорія 
відносності А.Ейнштейна заперечила зови, ясність 
та простоту ньютонівської механіки, так і 
хуложники-кубісти (П.Пікассо. Ж.Брак) відходили 
від видимої реальності, показували її не такою, 
якою ми її "бачимо ', а такою, якою ми її "знаємо 
(звідси накладання простору) Письменники А , 
зокрема сюрреалісти, намагались проникнути в 
"потаємну" реальність, відкрити, так би мовити, 
вимір нашого буття, відобразити світ снів, марень, 
видінь, прозрінь, інакше кажучи, світ підсвідомості 
(вплив ідей Фройда). З ін. боку, авангардисти 
прагнули відтворити нов. ритм життя, стрімку 
урбанізацію і технізацію сусп-ва (Ґ.Аполлінер, 
Ф./Іеже, Ф ілонов, футуристи). Важливим 
досягненням авангардистів стало своєрідне 
втілення в їхніх тв. жаху, трагічності існування 
людини XX ст., її відчуженості, абсурдності буття, 
прибитості тоталітарно-бюрократичною системою, 
бездушною технічною цивілізацією. Цей аспект 
особливо характерний для малярства нім. 
експресіонізму, картин Пікассо ("Герніка"), С.Далі

10



АВАНГАРДИЗМ

( Передчуття громадянської війни"), притч 
Ф. Кафки і А.Платонова, романів Д.Г.Доуренса.

Нові теми та проблеми примусили шукати й 
відповідні засоби висловлення. V малярстві 
революцію здійснили кубісти, а довели її до 
логічного завершення абстракціоністи, які 
створили т зв. нефігуративне мист-во, цілком 
відмовились від трад. способів відображення 
дійсності. Ін. шляхом пішли художники 
сюрреалісти, які сполучали майже фотографічну 
натуралістичність мазка з фантастичністю, 
фантасмагоричністю і навіть кошмарністю сюжетів 
своїх картин.

У л-рі сформувався принцип мозаїчності, колажу, 
монтажу, багато в чому зобов'язаний 
кінематографічній техніці (Аполлінер, Дж. Дос 
Пассос). Сюрреалісти ввели поняття "автоматичного 
письма", сенс якого полягає у спробах відокремити 
творч. процес віл контролю розуму. У тому ж 
напрямкові йшли пошуки творців потоку сн ідомостж 
(М. Пруст, Джойс, В .Вулф), які прагнули відтворити 
засобами л-ри складний процес асоціативного 
мислення, репродукувати роботу механізмів пам'яті. 
Певною мірою подібні прийоми Далі в малярстві, 
Кафки в л-pi, Л.Бунюеля в кінематографі,
І.Стравінського і А.Шьонберга в музиці, для яких 
характерне прагнення до поєднання такого, шо не 
поєднується, до злучення раціонального та інтуїтивно- 
підсвідомого. відмова від закономірних логічних 
зв'язків, від законів трад. Муз гармонії, від клас. літ. 
канонів, від трад розуміння сюжету, композиції, 
характеру персонажу.

У поезії авангардистські тенденції 
найяскравіше проявились в Аполлінера. 
Д.Арагона. П.Елюара, Бенна. Маяковського, 
В.Хлебнікова, Незвала та ін. Поезії притаманна 
незвична епатуюча метафоризація (Аполлінер: 
ірреальне шампанське піниться, наче равлик або 

як мозок поета ). гра значеннями, образами, 
звуками, багаторазове повторення, прагнення 
вілокремити звукову форманту вірша від 
змістовної, виділити чисту музику вірша, знайти 
графічну форму вірша, адекватну змістові 
(калліграми Аполлінера). Логічною була відмова від 
трад. розміру, рими, ритму, розділових знаків.

В основних тенденціях А. був явишєм наднац.. 
космополітичним, про шо свідчить інтернаи. склад 
його гол. представників (французи А.Матісс та 
А.Бретон, іспанці, точніше — каталонці Пікассо і 
Далі, поляк Аполлінер, румун Т.Пара, австрієць 
О.Кокошка, чех Ф .Купка та Незвал, німці 
Е Д .Кірхнер та Е.Нольде. голландець Монлріаи. 
норвежець Е.Мунк, італієць Марінетті. росіяни 
Канлінський і Філонов. українець Архипенко та 
Ворхол. мексиканці Х.Рівера та Д Сікейрос, євреї 
Шагал та Малевич). Духов, батьківщиною для 
більшості з них був Париж, де сформувалась 
переважна частина авангардистських течій. 
Німеччина була центром експрессіонізму. Італія — 
футуризму. Рос. мист-во 1-ої чверті XX ст. зробило 
значний внесок у розвиток А. Рос. художники та 
театр, оформлювані. які згуртувались навколо

товариства "Світ мистецтв ("Мир искусств") 
оновили в дусі А. мист-во театр, декорацій та 
книжкових ілюстрацій (О.Бенуа, Д. Бакст, О.Сомов). 
Даріонов і Гончарова були творцями однієї з течій 
в абстрактному малярстві —  лучізму Малевич 
започаткував супрематизм. Загальновизнаним 
теоретиком абстракціонізму був Канлінський. 
О .Екстер і Татлін були засновниками 
конструктивізму, який проявився у різних сферах, 
архітектурі, дизайні, мист-ві плаката, оформленні 
вуличних процесій та майданів. V поезії А. 
проявився у творчості символістів (В .Брюсов. 
К.Бальмонт, І.Анненський, Вяч. Іванов, О Блок.
A . Бєлий), акмеїстів (М.Гумільов, А.Ахматова, 
О.Мандельштам), кубо- та егофутурисгів (Хлєбніков. 
брати Бурлюки, Маяковський). імажиністів 
(С.Єсєнін. А.Марієнгоф). В укр. поезії в 20-х рр. 
існували авагард. групи Аснанфуг" і Авангард 
(В.Поліщук, О.Девала, Г.Чернов, В.Ярина), які 
орієнтувались на стиль "конструктивного динамізму' 
індустріальної доби. У Польщі в міжвоєнні роки 
функціонувала група "Краківських авангардистів". 
які проголосили гасло місго-маса-машина , відмову 
від "стихійності" лірики на користь 
раціоналістичного конструктивізму метафоризації 
(Ю.Пшибось, Т.Пейпер).-У чес. л-рі в сер. 20-х рр 
була висунута авангардистська програма поетизму 
яка передбачала розділ сфер революи. боротьби 
та вільної пролет, поезії (Незвал). Серед авторів 
'Збірника молодої словацької л-ри" (1924) були 
помітні відгуки футуризму, експресіонізму та ін. 
авангардистських течій Я.Смрек. Я.Грушевський. 
Т.Гашпар). Група літераторів Угорщини, близьких 
до зх-європ. А., згуртувалась навколо часопису 
"Ніпат": "Захід" (Е.Алі. М.Бабич. А.Тоот. Ж.Моріц, 
Д.Сабо). Розлога течія нім. експресіонізму в 10-20 
рр. об'єднала літ. групи "активістів . неопатетиків. 
футуристів, абстракціоністів (Ф.Вепекінд, Г.Кайзер, 
Е.Толлер, Г.Гайм, П.Пех. Й.Бехер). Не отримавши 
широко розвитку в Румунії, європ. А. сприяв 
формальним пошукам Т Аргєзі, Д .Благи. 
Й.Мінулеску.

За межами європ. континенту А. зробив певний 
вплив на л-ру США (Паунд. Г.Стайн, Дос-Пассос.
B. Фолкнер, Е.Гемінгвей). А втім. А. в США не був 
органічним явищем, всі його представники 
пройшли паризьку школу і сприйняли 
авангардистські новації досить крит. В Дат. 
Америці А. проявився в основному в поезії, 
найяскравішими його представниками були 
В.У йдобро, П .Неруда (Чілі). Х .Д .Борхес 
(Аргентина). Своєрідно відбились авангардистські 
тенденції в Мексиці, поєднавшись з традиціями 
індіан. культури в монументальних панно і фресках 
Рівери та Сікейроса

Мист-во А. складне і суперечливе, воно містить 
у собі продуктивні пошуки нов. хулож форм і 
бачення сьіту Серед його експериментів є невдалі 
"одноднівки", данина швидкоплинній моді, але 
залишається й те, шо визначило нові імпульси в 
культурі нашого часу.

Микола Нефьолов, Юрій Попов

11



АВАТАРА

АВАТАРА — від санскритського аватара — 
сходження неба на землю.

1. Одне з численних втілень язичницьких богів 
в Індії, зокрема, бога Вішну.

2. V переносному розумінні — перетворення, 
зміна, частіше на гірше. В л-рі використовується в 
ньому значенні, напр., у Дж.Н.Г.Байрона, сатир, 
памфлет "ірландська аватара ' (1821).

Семем Абрамович

АВЕСТА (від QLuostBg —  основа), тобто. 
'Книга основ ", — пам'ятка давн-іран. л-ри, 
свяшенна книга зороастрійіиів, послідовників 
Заратуштри, котрий виступив як великий 
реформатор мазлаїзму, найдавн. політеїстчної 
релігії іранців, і підніс культ Агура-Мазди як 
втілення чистого добра. Це дає підставу Іран, 
вченим, починаючи з епохи суфізму, твердити про 
споконвічний монотеїзм іранців. Навпаки, певні 
європ дослідники ладні протиставляти арійський" 
монотеїзм А. Біблії. Реальна ж основа вчення 
Заратуштри та тексту А. свідчить про те. шо Агура- 
Мазла мислиться невід'ємним від свого двійника, 
лихого Ангроманью. Не більш нагадує рівновагу 
Вішну й Шиви в індуїзмі або універсальну сх. 
модель "янь-інь", ніж справжній монотеїзм, хоча 
людина має бути на боці світозарного Агура- 
Мазди. Найдавн. міфол. моменти А. складаються, 
очевидно, ше за часів індоєвроп. спільноти. 
Зокрема, міфологія А. паралельна до інд. Вед, але 
світ А. є тут немов віддзеркалення: в індуїзмі деві 
— добрі божества, а в А. деви злі; навпаки, ашури 
(агури) — добрі у іранців й злі у індусів (асури). Це 
свідчить про духовне розмежування в лавн- 
арійському світі, на яке й спирався Заратуштра в 
своїй рел. реформі. За гіпотезою С.Наливайка, 
згадана єдиний раз в А. "Земля Агури" є, можливо, 
Пн. П ричорномор'я, осередок первісних 
арійських вірувань, які згодом розвинуться в інло- 
іран. теогонію. На думку дослідника назва 
"Україна" свідчитьпро обрання саме "ведичного", 
а не "авестійського" напрямку, бо свідчить про 
ашурський культ кривизни (укр. Крив-, 
санскритське Вакр ), засвідчений численними 
топонімами, шо досить спірно. Разом з тим. саме 
Агура (Ахура, Ашура)-Мазда починає мислитися у 
іранців як інтегральне начало. Але світ 
політеїстичних божеств, так само, як і архаїчне 
вшанування природи.

Структура А. нагадує структуру будь-якої 
свяшенної кн. В основі її лежать написані нібито 
самим Заратуштрою гати (від gafto — пісня), 
молитви, які очевидно, виголошувалися 
речитативом й мають силабічну структуру. Це була 
комбінація віршів і прози, шо обгрунтовували рел. 
проповідь (прозові фрагменти втрачено). Подібні 
структури властиві архаїчній поезії взагалі (пор. 
бібл. Книгу Йова). Гати утворюють основу Ясни, 
кн. молитов, яка разом з кн. Венлилад ("Кодекс 
проти левів") та Вісперел ("Книга про всі виші 
істоти) лягла в основу першої редакції А. Ця 
кодифікація є власне "требник", зібрання молитов

для культової мети, причому центром культу було 
споживання моляшими п'янкої хаоми, загалом 
засуджене Заратуштрою (пор. санскр. "сома", укр. 
"хміль"). Дві ж останні кн. є викладом дидактично- 
правових норм. Цей комплекс написано 
"авестійською" (давн-іран.) мовою. Він належить 
до доби Аршакілів (1-Ш ст. н.е.). Невідомо точно, коли 
жив Заратуштра (з IX по VI ст. до н.е ), але тут відбито 
реалії Давн. Ірану 1-ої пол. І тис. до н.е. Закономірне 
й формування "требника" навколо заратуштрових 
гат — однотипно утворилися буддійський канон 
(навколо положень, проголошених Буддою) та 
комплекс Нов. Завіту (центр якого — записи "логій " 
— повчань Ісуса). Друга редакція з перекладом на 
сер-перс. (пехлевійську) мову відбулася за Сасанідів 
(Ш-VH ст. н.е.) й мала на меті не богослужебні, а 
наук.-пізнавальні цілі. За зороастрійським міфом, А. 
продиктовано пророкові самим Агура-Маздою, шо 
відбито в формі діалогів. Та друга редакція містить 
"коментаторський" момент — зенд (т.зв. Авеста і 
Зенл); тут текст організовано з метою кращого 
вивчення й залам ятовування, й це показує процес 
поступової "гуманізації " А. Очевидно, найдавніші 
фрагменти А. виникли пізніше, ніж інд. Ригведа. 
тобто після VII ст. н.е., й несуть в собі вже Іран 
колорит. Тут зустрічаються відгомони 
найархаїчніших мотивів арійської міфології, виклади 
нов. міфів, елементи героїчного епосу Давн. Ірану. 
Зокрема тут є поняття про стихії світла й пітьми 
(пор. бібл. відділення світла від темряви), уявлення 
про Землю-Мати й Небо-Батька (пор. грец. шлюб 
між Ураном та Геєю). Дослідники відзначають в А. 
чимало тропів та риторичних фігур й елементи 
віршування. Нар.-поет, струмінь свідчить, шо на 
основі А. мали б виникнути різні літ. роди та ВИДИ: 

бо, стиль відзначається пластичністю образу й 
тяжінням до жанровості (напр., опис бога 
Вертрагни, шо постає то у вигляді "вепра, Котрий 
кидається уперед, з гострими зубами, Мужнього, з 
гострими іклами"; або ж хвалу "водам, шо витікають 
з джерела... які подібні до вагітних матерів та дійних 
корів"). Але цього не сталося, бо дві редакції А. 
остаточно перетворили пам'ятку на лидактично-рел. 
кодекс. А навала арабів-мусульман у VII ст., яка 
зруйнувала й текст пам'ятки, вже постражлалий за 
Александра Македонського (збереглися самі 
уламки), і давн-іран. культ, традицію взагалі, 
спричинилася до того, шо нова Іран, поезія виникає 
вже на базі мусульман, ментальності. Сьогодні 
шанують А. як свяшенну кн. лише нечисленні герби 
в Ірані та парси в Індії. В III ст. н.е. віл вчення А. 
відділилася єресь маніхеїв з власним літ. каноном.

А. відбиває конкретно-іст. ідеал епохи 
патріархального сусп-ва, шо тільки-но перейшло 
від кочів'я до землеробства (лихий Ангроманью — 
бог зими, хвороби й кочів'я). Поняття Доброго 
Бога нерозривно пов'язане з добробутом, з ситим, 
забезпеченим життям. "Славословити Агура-Мазлу 
і давати корм худобі — це ми вважаємо 
найважливішим", "Хто сіє хліб — той сіє пра­
ведність". В описі багатого дому на першому місці 
пойменовано худобу й собаку, а потім дружину й

12



АВТОРИЗАЦІЯ

дитину. Людина тут ше має риси "культ, героя", 
вона гідна опису лише як богатир або вождь. 
Перша людина Йїма була скотарем (пор. бібл. 
Авеля), вона отримала від бога Мітри золотого 
бодця й позолочений батіг, й, одночасно врятувала 
світ від великого потопу, причина якого, проте, 
не гнів Неба, а танення снігів у степу (Йїма 
огороджує свого роду "крааль", шо нагадує бібл. 
ковчег). Він же вчиняє перший гріх, поласувавши 
яловичиною (мотив табу на їжу є паралель Біблії, 
а табу саме на яловичину свідчить про духовний 
зв язок з Індією або й. ширше, з усім регіоном 
Середземномор'я, де повсюди шанувався бик, 
втілення родючих сил). Другий герой такого типу
— Керсасп, який воює з драконами (мотив 
солярного міфу, бо ж дракон є уособлення хмари) 
й вчиняє перший гріх з жінкою (пор. 
месопотамський епос про Гільгамеша та бібл. 
історію гріхопадіння). Космогонія ж А. близька 
своєю 'загадковістю до інд. міфів ("В першу еру 
богів з He-і снуючого існуюче народилося. Тоді 
згодом частини світу народилися, вийшовши з 
Роженипі. (тої, у котрої ноги витягнено, як при 
родах у людини").

Елементи ассиро-вавилонської, єгип. та грец. 
культури в А., асимільовано й перероблено часом 
до невпізнаності (напр.. юнак відгадує загадки 
чарівника, шо вказує на "сюжет Сфінкса").

Греи. світ, шо ознайомився з вченням 
Заратуштри в добу греко-перс. війн, погано уявляв, 
з чим має справу, напр. перс, слово "маг" (жрець) 
стало означати чаклуна, хоча зороастризм суворо 
забороняє чаклунство. Месопотамська астрологія 
була сприйнята греками як перс, досвід. Грекам 
ми завдячуємо й перекрученням імен А. (Зороастр
— Заратуштра, ОрмузА — Агура —  Мазда, Аріман
— Ангроманью).

Важливо відзначити, шо А. мала увійти в 
свідомість давн. юдеїв, які після вавілон. полону 
опинилися в складі перс, імперії, після перемоги 
персів над Вавілоном. Якшо згадати, шо перша 
кодифікація бібл. канону відбувається за Езпри (V 
ст. до н.е.), можна припустити якшо не вплив 
зороастризму на ю деїв, то полеміку з його 
положеннями (зокрема ігнорування персони та 
ієрархії злих демонів у Біблії).

Особлива тема — зв'язок уявлень, котрі 
відбилися в А., з слов'ян, світом: адже від скіфів 
до нас прийшли не лише "дивъ", шо "кличе въръху 
древа" ("Слово о полку Ігоревім"), але й самі 
ключові слова релігії "Бог" (від "бхага"; звідси ж 
компексслів "багатий", "багатирі та "диявол" (від 
"лев"). Численні приклади запозичень з Іран, 
джерел визначали дослідники й у давн. укр. 
фольклорі (хмара-змій і т.п).

В Європі А. стала відома з XViH ст. завдяки 
перекладу дю Перрона франц. мовою. З тих пір 
кн. широко вивчалася, існують численні переклади 
А. на європ мови. З кін. ХІХ ст. спостерігається 
своєрідна міфологізація А., котру часом 
використовують у річиші модернізму як 
обґрунтування антихрист, поривань. Ф.Ніпше,

проголосивши "смерть Б ога", вкладає свою 
проповідь індивідуалізму в уста Заратуштри. 
абстрагуючись від реальної аксіології пам'ятки. 
Ц ікаво, шо в Совєтському Сою зі, де було 
дифамовано ім'я Іран, пророка (саме завдяки 
Ніпше), Заратуштра часом згадується як 
уособлення доброчинності, як аналог Христа 
(напр.. у "Дванадцяти стільцях" І.ільфа та 
Є.Петрова: "Дав би тобі у рило, але Заратуштра 
не дозволяє"). В останні роки в Україні й, почасти, 
за кордоном спостерігається нова міфологізація А., 
яку проголошено органічною частиною укр. культ, 
спадщини (Л.Силенко, С.Плачинда та ін ).

Семем Абрамович

АВТОЛОГІЯ (від rpeu. autos — сам і /ogos — 
слово) — вживання слова в його власному прямому 
значенні, переважно в реаліст, поезії. Чисто 
автологічний текст — досить рідкісне явище. Як 
клас, взірець наводять поезію Т.Шевченка "Садок 
вишневий кодо хати". Протилежність А. — 
мета/югія

Анатолій Волков

АВТОШМ —  (від грец. autos — сам і onyma
—  ім'я) — справжній ан тр оп ом ім  автора в 
протилежність вигаданому — псевдоніму. Жан 
Батист Поклен — Мольєр, Француа Марі Аруе — 
Вольтер, Фрідріх Ріхтер — Жан Поль, Фрідріх 
Леопольд барон фон Гарденберг —Новаліс, Анрі 
Бейль — Стендаль, Самюель Клеменс — Марк 
Твен, Алеканлр Гловацький — Болеслав Прус, 
Габріела Корвін-П іотровська — Габріела 
Запольська, Олексій Максимович Пешков — 
Максим Ґорький, Ілля Арнольдович Файнзільберґ
— Ільф, Євгеній Петрович Катаев — Євгеній 
Петров, Іван Домініковіч Лупевич — Янка Купала, 
Костянтин Михайлович Міцкевич — Якуб Колас, 
Кандрад Кандратович Атрахович —  Кандрат 
Крапива. Іржи Вахсман — Іржи Восковець.

А. поширене явище в історії укр. л-ри: Освальд 
Бургардт — Юрій Клен (Гордій Явір), Марія 
Олександрівна Вілінська (Маркович) — Марко 
Вовчок, Павло Михайлович Губенко —  Остап 
Вишня, Ілля Шльомович Гуревич —  Леонід 
Соломонович Первомайський, Олександр 
Іванович Канлиба —  Олександр Олесь. Олег 
Іванович Кандиба — Олег Ольжич (Олег Лелека), 
Григорій Федорович Квітка —  Грииько Квітка- 
Основ'яненко, Іван Дмитрович Ковтун — Юрій 
Вухналь, Лариса Петрівна Косач (Квітка) — Леся 
Українка, Івац Леонтійович Мойся — Іван Ле, Іван 
Якович Рудченко — Іван Білик, Панас Якович 
Рудченко — Панас Мирний, Іван Юрійович 
Семенюк — Марко Черемшина, Микола 
Григорович Фітільов — Микола Хвильовий, Василь 
Михайлович Губенко — Василь Чечвянський.

Анатолій Волков

АВТОРИЗАЦІЯ (від франц. autonser — 
дозволяти) — вираз згоди автора на п ер еклад  
або п е р е р о б к у  (здебільш ого для театру

13



АВТОРСЬКА ВКАЗІВКА

чи екрану) його тв. ін. особою, затвердження 
тексту автором. А. с свідченням пріоритету 
авторизованого тексту перед ін. перекладами або 
переробками.

Анатолій Волков

АВТОРСЬКА ВКАЗІВКА — засіб 
авторського оыткрведення рецепції — пряме 
свідчення про першоджерело тв. й про характер 
змін, шо виникли в процесі рецепції. А.в., як 
правило, передують текстові тв. В передмові до 
казки Капріччіо в манері Калдо Принцеса 
Брамбілла" Е.Т  А .Гофман "уклінно просить 
прихильного читача ... не випускати з уваги самої 
основи всього тв.— фант.-гротескних аркушів 
Калло, також і того, що музикант вимагає від 
капріччіо'. Б.Нушич пише про вплив гоголівського 
Ревізора" на його сатир, комедії 80-х рр. XIX ст.: 
Народний депутат'. "Протекція", "Підозріла 

особа" О.М.Толстой свідчить про запозмчеммя 
теми своєї драми "Бунт машин" з драми К. Чапека 

R .U .R '. або поль. письменник /І.Кручковський 
про запозичення теми, фабули, гол. героя драми 
Смерть губернатора" (1961) з оповідання рос. 

письменника /1.Андреева Губернатор" (1906). 
Часом автори роблять такі вказівки в інтерв'ю, 
листах, спогадах тощо.

Анатолій Волков

А ВТО РСЬК Е ПІДКРЕСЛЕННЯ —
звернення читацької уваги на факт рецепції та 
характер змін, що виникли в процесі твор. 
засвоєння першоджерела письменником- 
реципієнтом. Засобами А.п. бувають прямі 
автор ськ і вказівки на першоджерело, 
заголовки жанрові підзаголовки епіграфи 
присвяти літ цитування та авторські примітки

Анатолій Волков

АВТОРСЬКІ ПРИМІТКИ — позахудож. 
інформація, яку. нЗ думку автора, потрібно дати 
читачеві для алекватного сприйняття тв.. не 
включаючи в текст, але архітектонічно виділивши 
(словничок, примітки під текстом, В  КІНЦІ тв.). 
М.Гоголь додав до "Вечорів на хуторі біля 
Пиканьки" від імені оповідача Рудого Панька 
словничок з сімдесяти чотирьох укр. слів, шо були 
незрозумілі рос. читачеві. Клас, прикладами А.п., 
шо вказують на образні аналоги, є примітка 
А.Міцкевича до сонету Могила Потоиької" з 
вказівкою  на "Бахчисарайський фонтан" 
О.Пушкіна та примітка Пушкіна до "Мідяного 
вершника" Ця примітка є не лише автор, 
свідченням про образно-тематичний перегук 
пушкінської поеми з поезією Міпкевича 

Олєшкевич", але й підкресленням худож. 
відмінності романт. опису петербурзької повені в 
Міцкевича та реаліст, у Пушкіна.

Анатолій Волков

АГІОГРАФІЯ (від грец. agios — святий і grafo 
— пишу) — жанр cep -віч. л-ри. який був

присвячений опису життя численних св. церк. 
календаря й був масовок? літературою Сер- 
віччя, адсорбувавши численні фольклор моменти.

Див. Житіє.
Семен Абрамович

АГАДА — (Гаґала) — власне, частина 
Талмуду. За жанр, складом це зб. притч, байок 
та афоризмів, які виникли в раббіністському 
середовиші Сер-віччя з усних пояснень зб. рел. 
законів й приписів юдаїзму (Галаха. И ст. н.е.). А.
— це, власне, поет, мініатюри в прозі, які ввібрали 
в себе й іст. факт, і документ, і енергію поет, гімну, 
й коментарі до Танаху (Ст. Завіту). Суто нар., 
побутова за походженням, А. дуже невимушена 
щодо форми: еп ос, лірика та діалог тут 
неподільно злиті. За змістом А. буває на грані єресі 
та апокрифу: бібл. авторитетам і, часом, Самому 
Творцеві до вуст вкладено надзвичайно сміливі, 
ледь не задирливі формулювання. Вільна гра 
символічними паралелями, збереження живого 
подиху реальності й водночас, зв'язаність із кодом 
сюжетів БібліУ робить А. яскравою пам 'яткою сер- 
віч. гебр. словесності.

Д ухов-етил, корені А. можна простежити в 
писаннях Соломона та хакамів і соф ерів 
Єрусалимського Храму, котрі в сер. 1 тис. до н е. 
об'єднали свої творіння як частину Ст. Завіту під 
егідою імені Соломона Премудрого в книгах Притч 
("хакам" — мудрець, "хокма " —  мудрість, поняття, 
дуже популярні в євр. культурі: пор. також араб, 
"хакам" — мудрець: в євр. рел. громаді рабину 

допомагає саме "хахам", який вільно інтерпретує 
Ст. Завіт; звідси популярне в наш час слово хохма
— анекдот, зміст якого важливий з політ, чи 
морального погляду, але викладений в 
задерикуватій іронічній формі).

А. є також безпосереднім джерелом гебр. 
фольклору та л-ри більш пізніх часів Так. в 
традиціях А. написано " Пісню над піснями" 
Шолом-Алейхема: тут історію юнацького кохання 
автора, пережитого в маленькому укр місті 
Переяславі, трактовано "з гумором стосовно до 
бібл. зразка, але одночасно вона високопоет. — 
наче на картині М.Шагала закохані летять над 
миршавим пейзажем містечка. Збирачами та 
інтерпретаторами сюжетів А. виступали, члени 
юдаїстської секти хасидів. Відбиток стилістики А. 
можна спостерігати в " Книзі розважальних та 
повчальних історій" cep-віч. христ. єпископа 
Григорія Іоана Абуль-Фараджа Бар-Ебрея (тобто 
"сина єврея"), який в VI ст. створив низку чудових 

тв. араб, мовою, що виразно наслідують А. Традиції 
А. широко використовуються, так видатний євр 
мислитель XX ст. М.Бубер, котрий дбайливо 
збирав такого роду фольклор, сюжети, шо. 
очевидно, відповідало його вільнолумству.

Сечен Абрамович

АҐІТП'ЄСА — п'єса, в якій увага публіки 
приверталася до певної сои. чи політ, ситуації, 
пропагувалися певні соц.. ідеологічні й політ.

14



АДАПТАЦІЯ

питання. Як жанр А. оформилась у 20-тих рр. XX 
ст. і тісно пов'язана з політ, театром, театром 
агітпропа.

А. генетично пов'язана з єзуїтським театром 
бароко, аутосакраментальним ісп. театром-тошо. 
Хоча первні агітації Й пропаганди в драм. тв. 
зустрічалися ше раніше — починаючи з часів 
Арістотеля.

А. радикальна у намаганні слугувати політ, 
інструментом ідеології, яка або знаходиться в 
опозиції до влади (США, Німеччина), або прямо 
пропагується владою (СРСР 1920-х рр ). В А., як 
правило, виражена ліва ідеологія: критика 
панування буржуазії, поширення марксизму, 
побудова нов. сусп-ва. Текст є лише засобом 
активізації політ, свідомості глядача, його 
посилюють максимально ясні драматургійні й 
сценічні прийоми та засоби (написи, плакати, 
кінокадри тошо). Сюжетним матеріалом переважно 
є обробки вже готових сюжєт-tB, їх монтаж, огляд 
інформаційних повідомлень, яким надана 
драматургійна форма. Проте саме зв'язок А. з 
політ, дійсністю переводить її з худож., естет, 
площини в ідеологічну, соціологічну площину.

За своїм надзавданням" до А. близькі деякі 
тв. театру маяковсько-брехгівської течії, "Мухи" 
Ж.П.Сартра. "Стан обдоги" А.Камю та ін.

Андрій Блгмзмюк

АДАПТАЦІЯ (від лат. adapfere — 
пристосувати — різновид переробки.

1. Пристосування тв. до потреб реципієнта, 
на якого він не був розрахований, зокрема на 
непідготованого читача, не знайомого з культ, 
традицією першотв. А. полягає в переповіданні 
складного за формою, проблематикою, стилем, 
архітектон ікою , архаїчною мовою тв. з 
обминанням або скороченням окр. місць. Можливі 
вставні пояснення незрозумілих образів і ситуацій. 
Значних змін зазнають формальні, надто етил., 
складники. А. може адресуватися як дорослим, так 
і дітям. Від мети, орієнтації, адресата залежить міра, 
рівень, масштаб, фундаментальність змін у процесі 
А. Алаптатор по-своєму сприймає тв., що є 
об ектом А., може переакцентувати в ньому деякі 
моменти, але лише в рамках, заданих самим 
першотв.. не викривдяючи його змісту, основних 
ідей. А. літ. текстів вимагає від адаптатора 
неабиякої майстерності, тонкого естет, чуття, 
доброї обізнаності із творчістю письменника, тв. 
якого адаптується, збереження особливостей його 
індивідуального стилю і т.п.

Широко відомі високохудож. переповідання 
клас, текстів, створені нім. письменниками, 
започатковані А. ант. м іф ів нім. романтиком 
Ґ.Швабом 'Перекази класичної стародавності" 
(1838-40). В новітній літ-pi слід згадати А. німців 
Ф.Фюмана ("Пісня про Шбелунгів", "Райнеке- 
Дис"), С.ґермдіна ("Аргонавти"), Г. де Бройна 
("Трістан та Ізольда "), В.Гайлучека ("Дивні пригоди 
Парціфадя"), Й.Новотного ("Кудруна") та ін. інд. 
літ.-знавець Нандлал Д. Датт переповів англ.

прозою казк.-героїчну поему ст-давн. Індії 
"Рамаяна". Укр. переклад цієї А. здійснила
H. Калачевська (1959). Сильна традиція А. в Чехії 
починається зі "Старовинних переказів чеського 
народу" (1894) А.Ірасека. За гітлерівської окупації 
Чехії І.Ольбрахт (1889-1952) створив три КН. А.: 
"Біблійні історії" — 1939, "Зі старих літописів" — 
1940, "Про мудреця Бідпая та його звіряток" — 
1941 (зб.. видана дише 1947 . містила варіації 
сорока однієї п р и тч і зі славнозвісної інд.

П ан ч атан тр и  ) Мета Одьбрахта не 
обмежувалася просто адаптуванням: сенс 
перероблених міфів, оповідей, притч він наближав 
до сусп.-політ, проблем того часу. 1975  вийшли 
"Празькі легенди Ф .Д ангера, 1 9 8 0  — 
"Метаморфози кохання" (за Овілієм) В.Аллбвої. В 
укр. л-рі. А.-переказ cep-віч. нім. тваринного 
епосу з елементами онаціональнення залишив
I. Франко ("Лис Микита"). Як А. можна розглядати 
кн. М.Бідика "Золотий Ра: Геродотові історії у 
вільному переказі" скорочений переказ роману 
Ф .Рабле "Гаргантюа і Пантаґрюель" І.Сидоренко 
тощо. Дані переповідання є А. видатних пам'яток 
л-ри минулих епох — міф ів героїчного епосу 
пнпарськнх романів, які в автентичній формі 
важкодоступні суч. читачеві. Примітизованою 
формою А. в суч. л-рі Зх. є комікс.

А. для дітей освячена традицією й часто є 
доконечною. Тв. переповідається в пристосованому 
для дитячого сприйняття вигляді. Скорочуються 
нецікаві для мал. читача складні філос.. описові місця, 
автор, відступи та розміркування.Такими є 
розраховані на сприйняття школярів різні версії 
"Біблії для дітей", А. багатьма мовами "Дон Кіхота", 
"Гулдівера", "Робінзона Крузо". Дише в Україні між 
1891 і 1906 було надруковано чотири А. роману 
Д.Дефо. Перша з них — "переказ" Б.Грінченка 
"Робінзон. Оповідання про те. як один чоловік по 
чужих краях мандрував і як він сам на острові серед 
моря жив". Прекрасні А. укр. мовою міфології та 
епосу здійснила для дітей К. Гловацька: " Міфи лавньої 
Греції", Томерова Іліала", "Гомерова Одіссея ; давн- 
рус. пам'ятки — В.Близнець: "Повість минулих літ" 
(1981). В А. для дітей скорочуються й місця 
еротичного, грубо натуралістичного, "жорстокого" 
змісту (напр., автоадаптації "Гіперболоїда інженера 
Ґаріна" і "Петра Першого" О.М.Толсгого).

Можливі додаткові пояснення в самому тексті 
чи в примітках, введення важливих змістово- 
композиційних складників (нещаслива розв язка в 
"Червоній Шапочці" Ш.Перро і варіанти щасливої 
розв'язки в її переробках).

2. Пристосування літ. тв. до вимог або потреб 
ін. мисг-ва. переважно надання проз. тв. чи поезії 
драм, форми для потреб театру, кіно, радіо, 
телебачення тошо. Такі А. можуть здійснюватись 
самим автором або адаптатором. Як правило, А. 
виникає в результаті "репертуарного голоду", 
дефіциту літ. матеріалу для суч. засобів комунікації 
та масової інформації.

Лив Екранізація, й*сценівка Сценарій 
Анато/тій Волков, Петро Рихло

15



АДАПТОВАНИЙ ТЕКСТ

АДАПТОВАНИЙ ТЕКСТ (адаптоване 
видання) — спрощений, пристосований для 
сприйняття малопідготовленим читачем текст літ. 
тв. Найчастіше адаптуються тексти класиків л-ри 
та нар. казки для тих, хто вивчає іноземну мову. 
Полегшення сприйняття досягається скороченням, 
спрощенням синтаксичних конструкцій, 
зменшенням лексичного запасу, заміною слів і 
словесних зворотів. Можливі вставні пояснення окр. 
слів, словосполучень, образів і ситуацій. Адаптація 
вимагає бездоганного володіння мов. засобами, щоб 
зберегти етил, своєрідність автора.

Адаптація тексту можлива і без перекладу. Так, 
/1.Толстой сам адаптував "Війну і мир" для 
простого люду і дітей. У цій редакції з канонічного 
тексту було зокрема вилучено фрагменти тексту 
іноземними мовами, спрощено філос. роздуми 
автора та героїв роману-епопеї.

Див Адаптація
Анатолія Волков

АДЕКВАТНИЙ ПЕРЕКЛАД передбачає 
максимальний рівень еквівалентності, не припускає 
порушень літ. мови і худож. структури оригіналу, 
тобто відтворює єдність його змісту та форми 
засобами ін. мови Деякі переклалознавиі 
пропонують використовувати замість терміна А.п 
терміни точний переклад, повноцінний 
переклад, вірний переклад, маючи на увазі 
вичерпну передачу змісту першотв. й повноцінну 
функиіонально-стил. йому відповідність.

Валерія /Іавремов

АЕД (від rpeu. aoidos —  співець) —  давн-грец. 
виконавець епіч. пісень на службі царів або громад. 
Бували також мандрівні А. Співали А. під власний 
муз супровід на формінкз(с)і, лірі чи кіфарі. Крім 
епіч. співів. А. займалися віщуванням. Вони були 
виразниками понадіндивідуального світовідчуття. 
В Одіссеї" А. згадуються поряд з майстрами- 
ремісниками, шо засвідчує професійний статус А.:

Ти ХОЧ t ЛНЗГ'ОГО ролу, гд зло говорив. Анлною.
Хго б це чужинців шукав, шоб ло себе запрошуялги в госіі.
Крім хіба тільки таких, шо лля ліла бувають потрібні. —
Чи норожбитів. чи тестів, а чи лікарів віл хвороби.
Чи гненярів божественних, шоб ралість приносили співом. —
Скрізь по безкрай? землі лля смертних вони є жалані' (XVM).
В Одіссеї' наведено й імена двох А.: Демідок 

і Фелій. Розквіт мист-ва А. припадає на VIII-VII ст. 
до н.е. На межі VII і VI ст. до н е. відбулося 
відокремлення поезії віл музики. На зміну А. 
прийшли рапсоди.

А. — типові давні синкретичні носії фольклору 
в широкому розумінні цього терміну. Типол. подібні 
виконавці існували в більшості народів, на Сх. — 
аж до XX ст. включно.

Див Алин, Ашуг, Бард, Джаигарчі, (рчі, 
Манасчі, Трувер, Шаір

Анатолія Волков

АЗІАШЗМ (від грец. osianos, лат. asianus) — 
стильова течія в давн-rpeu. і лат. рнторин: та

красному письменстві, шо виникла у III ст. до н.е. на 
теренах Мал. Азії (Карія. Ділія, Мізія, Фрігія) в рамках 
геддеижзму на противагу клас, риториці. 
Засновником А. вважають Гагезіаша з Магнезії в Лілії. 
А. прагнув створення виразного нар. мов. стилю. 
На царині лексики — словесна орнаментальність, 
насичення тексту незвичними нешоленними 
словами (н еологізм ам и  та вар вар и зм ам и ) 
Синтаксично: стислі речення при одночасному 
нагромадженні вишуканих фігур і тропів. А. — стиль 
проз тв., який водночас користувався притаманними 
віршеві засобами, до того не вживаними в прозі: звук, 
інструментовка, асонанси, рими. Вел. вагу мав 
прийом контрасту на різних структурних рівнях: 
антоніми, антитези тощо аж до руйнації гармонії 
форми та змісту. В II ст. до н.е. А. поширюється в 
рим. риториці від ораторства вищого рівня: Гай 
Гракхус (153-121 до н.е.), Люиініус Крас (140-91 доне.), 
уштель Иіиерона, Ґортезіус Горталюс (114-15 до н е ), 
старший сучасник Ціцерона. якого він спершу 
наслідував. їхні промови студіювали пізніші стилісти 
та граматики. А. стає звичним і у шкільному 
декламуванні. За античності А. сприймався як 
наслідування первнів сх. культури — ие був чи не 
перший прояв фідоорібнталізму в Європі. Звідси і 
сам термін А., шо його запровадив Ціцерон. Крім 
того, він виділив два різновиди А.: сентенційний стиль 
(короткі, антитетично побудовані, гостро акцентовані 
речення) та пишномовний стиль (багатослівний, 
патетично напружений). V л-рі найвидатнішим 
репрезентантом А. був драматург і філософ Сенека, 
шо його стиль звано срібною латиною. А. впливав 
на пізньоаттичну прозу, на естетику та патетику Сер- 
віччя. Відродження, найбільше — бароко; він 
прищепився в церк., налто православ. красномовстві 
та письменстві.

Як заперечення А. в І ст. постає явище пуризму 
— аггікізм

Анатолія Волков

АЙРЕН — мал. жанр вірм. поезії: 
п'ятналцятисклаловий цезурований чотиривірш з 
моноримою (інколи складається з кількох 
чотиривіршів). Змістовно й формально А. 
закорінений у фольклорі, у творчості ашугів. В л- 
рі відомий з X ст. в Григора Нарекапі. Найвищим 
досягненням жанру є А., шо їх традиція приписує 
варпегу Наапету Кучакові (XVI ст.). З поетів XX 
ст. А. творили В.Лавтян, С.Капутикян, Н.Сагінян. 
А. бувають любовні, філос., морально-повчальні. 
Особливу тематичну частину складають блукацькі 
пісні (гаріба) Використовуючи бібл. та трал, бл- 
сх. мотиви. А. визначаються стислістю, 
філософічністю, психол. точністю. Основний сенс 
міститься в останньому рядкові. А. вважають 
функціональним відповідником європ. сонету.

Анатолія Волков

АЙТИС (від казах, айту —  розповідати) —  трал, 
змагання, поет, турнір з елементами нар. драми 
казах, акинів. Учасник такого турніру зветься 
айтиг. У старовину А. відбувалися в урочистій



АКМЕЇЗМ

обстановці, айтиги надягали пишнобарвне 
убрання. Тепер урочистість зменшилась, але А. 
зберігає видовишний характер. Виконання 
супроводжується рухами (домбра підноситься над 
головою, окручується навколо тулуба), виразними 
жестами та мімікою. Участь у А. вимагає знання 
трал, поезії. Так, пісня айтига має складатися з 
двадцяти чотирьох чотиривіршів: шість строф — 
вихваляння орудника свята, три — двох сусідок 
айтига, шість —  речей і худоби, далі три гумор, 
строфи, п'ять — виспівували кохання. Заключна 
строфа має являти анациклічний вірш, тобто такий, 
який можна продекламувати з поч. до кін: й 
навпаки, не змінюючи порядку слів. Ін. вид А.: один 
айтиг кидає поет, виклик, другий його приймає, 
експромтом відповідає. Це вимагає швидкої 
реакції. Постає своєрідний пісенно-лрам. діалог. 
А. може бути змаганням між визнаними митями, 
між початківцями, між чоловіком і жінкою, між 
двома дівчатами. Часто А. є засобом трал, 
родового протистояння: вихваляння свого, — 
приниження ін. роду. А. міг полягяти й в 
обмінюванні віршованими загадками. Типол. А. 
нагадує кельт, ейстеддфордн, змагання нім. 
міннезінгерін і майстерзінґерів

Анатолій Волков

АКАФЇСТ (букв. rpeu. akathisfos hymnos — 
гімн, який співають не сидячи) — у богослужінні 
похвальний гімн на честь Богородиці та святих. 
Тяжіє до метр., синтаксичного та композиційного 
упорядкування. Зразком А. був пам'ятник візант 
л-ри невідомого автора (приписується поетові VI 
ст. Роману Солодкоспівцеві) "Акафіст Пресвятій 
Богородиці". Він складається з зачину (кукуля), 12 
вел. строф (жосів) та 12 мал. (кондаків), шо 
строго змінювали одна одну; при цьому кожна з 
них починалася з чергової літери греи. алфавіту 
(всього 24). Уявлення про цей А. дають такі 
фрагменти.

ІкосІ
Ангел найстаріший з неба посланий був вітати 

Богородицю - Радуйся. І враз з безтілесним словом 
бачучи Тебе, Господи, здивувався й стояв, бо через 
Тебе прокляття зникне.

Кондак І
Тобі, Провідниці войовничій, ми слуги Твої 

пісню перемоги співаємо, вряговані-ж з біди пісні 
вдячнії приносимо, Богородице, а Ти, шо маєш 
силу переможну від усяких бід визволяй нас, шоб 
виголошувати Тобі. Радуйся, Мати Божа, Діво 
Пренепорочна.

О собливою прикметою цього тв. була 
надзвичайна забарвленість звук, інструментовкою 
та етил, прикрасами, перш за все, похвальними 
епітетами (хайретізмами), шо вони, зокрема як 
рефрен (тропар), завершували всі ікоси; 
композиційне значення мали й повтори ("хваліть 
Господа"), шо вінчали кондаки та розділяли ікоси 
на субстрофи.

Уваж алося, шо складати А. гідні лише 
найдостойніші люди. Тому, напр., у опівіданні

А.Чехова "Святої ночі" ченці засуджують свого 
співбрата, шо пише власні А. —  "через горлоші".

Борис іваннж

АКИН — у Казахстані та Киргизстані, а також 
у Хакасії — нар. синкретичний митець, поет- 
імпровізатор, композитор-мелодист, співець- 
виконавеиь речитативом власних тв. у супроводі 
домбри чи кобзи. Мист-во А. —  типовий приклад 
поєднання традиції з імпровізацією Саме 
імпровізаційністю А. різниться від жірші. Крім 
виконання власних пісенних тв., А. майстерно 
переповідають і переробляють нар. поеми, казки, 
легенди, епос. Мисг-во А. вимагає професійної 
підготовки, володіння скарбами нар. творчості та 
мови, артистичності (міміка, жести, виразність 
мовлення), а також міцної пам'яті та 
спостережливості. Своєрідною формою перевірки 
майстерності А. є айтис. Тв. А. зберігаються в 
пам'яті авторів або поширюються шляхом усно- 
фольклор. побутування. Перші записи їхніх пісень 
зроблено казах, і рос. вченими лише в сер. XIX ст. 
існують неформальні школи А. (майстер і учні). За 
жанр, репертуаром серед А. можна розрізнити 
епіків, ліро-епіків, ліриків, майстрів імпровізації на 
задану тему. В трал, формах А. відгукувалися на 
сьогодення. Зміст пісень А. різноманітний. У них 
вихваляли ханів, беїв, оспівували минувшину, 
патріархально-феодальний устрій, стверджували 
ідеї ісламу; з ін. боку —  поетизували нар. героїв, 
викривали соц. негаразди. В кочівництва та 
неписьменності мист-во А. було вагомим чинником 
підтримання нац. традицій і, навіть, етнічного 
самоототожнення. В нар. пам'яті збереглися імена 
лише небагатьох А. минулого. Хронологічно 
першим з них у Казахстані був Бухар-Жірау 
Калкаманов (1693-1784). За совєтських часів А., 
подібно до всіх митців цього періоду, часто 
оспівували партію, Сталіна тощо, але кращі А. 
створювали й високохулож ширі тв. (напр., 
"Ленінградці, діти мої" казах. А. Джамбула 
Джабаєва, 1846-1945). Залишаються популярними 
А. й у наш час.

Типод. з А. споріднені такі носії професійного 
чи напівпрофеайного трал.-імпровізаційного мист- 
ва, як ашуг, бард, вагант, гусан, жонглер, 
кобзар, мансгерзінгер, шпільман.

Анатолій Волков

АКМЕЇЗМ — (від грец. а к т е  — виший ступінь 
чого-небудь, вершина) —  течія в рос. поезії. 
Викристадізуванню А. передувала стаття 
М.Кузміна "Про прекрасну ясність" (ж. "Аполлон", 
1910, N- 4), де було задекларовано засади т.зв. 
кларизму. Безпосередніми теоретиками та 
засновниками А. стали М .Ґумільов та 
С.Городецький. їхня стаття в ж. "Аполлон" (1913, 
№ 1) становила хулож. маніфест цієї течії. А. мав 
організаційну структуру —  "Uex поетів" (1911-14, 
1921-23), своєрідну поет, студію, шо П очолював 
"метр" Ґумільов. Друкованими органами А. були 

ж. "Аполлон", альманах "Uex поетів". Первісно

17



АЛАНКАРА

ло "Цеху поетів" вхолили Гумільов, Городеиький,
A. Ахматова, М.Зенкевич, О.Кузьміна-Караваєва,
О.Мандельштам, В.Н арбут. Згодом ло А. 
прилучилися Г.Адамович, Г .Іванов, Кузмін, 
М .Лозинський, І.О лоєвц ева, М.Оиуп,
B . Рожлественський, Б.Саловськой, Л. Столица. 
Впливу поетики А. зазнали Ґ  Шенгелі, М.Тихонов, 
Е.Багрииький. А. — один з найяскравіших 
феноменів Срібного віку —  був, разом з усім 
величезним піднесенням рос. мист-ва поч. XX 
ст. — придушений Жовтневою революцією. 1921 
Гумідьова розстріляла ЧК. Організація розпалася, 
шляхи акмеїстів розійшлися. Найвизначніші після 
Гумільова поети — Ахматова, Мандельштам — 
зайняли позицію внутр. еміграції. Кузьміна- 
К араваєва, Ґ .Іван о в, Адамович, Одоевцева 
емігрували. Городеиький і т.зв. ліві акмеїсти 
Зенкевич і Нарбуг перетворилися на другорядних 
типово совєтських поетів.

П опередником А. був І.Анненський. А. 
визнавав "своїм  батьком" символізм, але 
воднораз заперечував худож. систему символізму: 
його принципової недомовленості, містичності, 
езотеричності. А. еволюціонував від символістської 
тьмяності до оспівування "р еч овості", 
предметності. Від символу до конкретності, 
гострого відчуття явиш природи, культури, образів 
реалій. Було проголошено худож. боротьбу: "За 
цей світ, що звучить, має барви і форми, вагу і час, 
за нашу планету Земля". З цим пов'язана друга 
назва А. — аламізм —  (від вірша Городеиького 
"Алам") утвердження природного безп о­
середнього, незіпсованого, ясного погляду на 
життя. Зображення реальних предметів 
поєднувалося з прагненням до клас, ясності, до 
того, шо Кузмін називав кларизмом. Таким засадам 
відповідала мова, наближена до повсякденної 
інтелігентної, але концентрована, лаконічна, без 
неломовленостей або натяків. Націленістю на 
зображення предметності світу пояснюється 
переважання іменників над дієсловами та 
прикметниками. Засвоївши досягнення символістів 
у версифікації, напр., дольник, верлібр, А. 
назагал перейшов від "муз. вірша" символістів до 
говірного, шо був ідеально придатним для 
матеріальної образності, зображення 
навколишнього світу, а також для вагомої в А. 
екзотичної тематики. Для А. поет —  не пророк, а 
майстер-ремісник. Афористично висловив естет, 
кредо А. Мандельштам: "Красота не прихоть 
полубога, а хишный глазомер простого столяра". 
Такою настановою пояснюється назва об'єднання 
акм еїстів "Ц ех поетів" на кшталт сер-віч. 
ремісничих цехів.

Щодо тематичного репертуару А. був досить 
різноманітний. Ґумільов — афр. екзотика, природа 
та звірі, волюнтаристський культ сильної людини 
— мореплавця, мисливця, воїна. Зенкевич —  ідеї 
натурфілософії, відтак образи лоіст. життя Землі, 
допотопні потвори. Нарбут —  побут, 
сковородинсько-гогодівські ремінісценції*. 
А хматова —  психологія глибокої любові,

переживання. Окремо слід зазначити своєрідний 
культ С.-Петербургу в поезії А.

Вілкилаючи та заперечуючи твор. настанови 
попередників: символізму, а ще більшою мірою 
реалізму, А. сполучав неоклас. та неоромант. 
тенденції. Він спирався на багаті й різноманітні 
традиції, синтезуючи та оновлюючи їх: 1) рос. 
поезії Золотого віку: О.Пушкіна, Є.Баратинського, 
М.Лермонтова, Ф .Тютчева; 2) класицизму й 
культури XVIII ст.; 3) фольклору та міфології як 
най. рос. (Городеиький, А хматова), так і 
екзотичних, в т.ч. первісних народів (Ґумільов); 4) 
античності (Кузмін, Мандельштам). Взагалі А. 
властиве знання та твор. засвоєння зх-європ. мист- 
ва, насамперед набутку Відродження, XVIII ст., 
доби романтизму.

А. об'єднував поетів вельми високого культ, 
рівня та глибоких не лише суто літ., але й літ- 
знавчих зацікавлень. (Найширші культ, обрії — в 
Гумільова). Акмеїсти займалися критикою 
(Гумільов), літ-знавством (Ахматова, Мандельштам, 
Рожлественський). Ці висока культурність і 
розробленість поет, техніки відбилася в тому, що 
акмеїсти були першорядними перекладачами світ, 
поезії: Ґумільов, А хматова, Горолеиький, 
Зенкевич, а Лозинський взагалі став одним з 
кращих перекладачів післяреволюційного часу.

В рос. малярстві спорідненим з А. явищем був 
"Світ мистецтва", зокрема, в естетизації XVIIJ ст. 
(О.Бенуа, К.Сомов, Є.Лансере, /1.Бакст).

В укр. поезії за багатьма параметрами А. 
відповідає поезія неокласиків. Ло поет, набутку 
Гумільова й Ахматовоі зверталися М. Вороний, 
Є.Маданюк, О.Ольжич (переклади, присвяти, 
образні аналоги)

Анатолій Волков

АЛАНКАРА — категорія давн-інл. поетики, 
якою обіймається система "прикрашеного" слова, 
точніше слова, котре вже саме по собі є 
"прикрасою". Лавн-інд. вчені нараховували від 4- 
х до 112  типів словесних прикрас (трактати 
"Натьяшастра" та "Кав яланкара ").

Семен Абрамович

АЛЕГОРІЯ (від грец. al/egona від ai/os — 
інакший, agoreo —  говорю) —  один з видів 
іномовлення, вираження абстрактного об'єкта 
(поняття) через конкретний образ. А. часто 
залічуються до групи метафоричних тропів, 
оскільки вона заснована по суті на внутр. 
порівнянні, коли одне явище зображується і 
характеризується через ін. Однак А. відрізняється 
від споріднених з нею тропів тим, шо в ній наявна 
конкретна символіка і логічний акт 
перетлумачення, відсутній, напр., в метафорі. За 
допомогою персоніфікації А. трансформує 
ідеальне в матеріальне, абстрактно-умоглядне в 
образно-емпіричне, (Правосуддя як жінка з 
зав'язаними очима та терезами в руках, любов у 
вигляді ант. бога кохання Купідона-Ерота-Амура, 
смерть як скелет з косою тощо). В  А., на думку

18



АЛЕКСАЦДМЙСЬКА КУЛЬТУРА

Й .В .Гьоте, митець для втілення "заг. шукає 
особливе". На відміну віл символу, А. не просто 
"означає" явище, яке мається на увазі, а фактично 
"є" ним. Якшо у символі втілюється одиничне, крізь 
яке проглядає абстрактне, то А. свідомо зображує 
заг. і абстрактне в одиничному. А. однозначна, в 
той час як символ відзначається багатозначністю. 
Через свою  олномірність А. певною мірою 
обмежена у виражальних можливостях. Небезпека 
алегоричного мист-ва полягає в надмірному 
раціоналізмі, сухому моралізаторстві, особливо в 
дидактичній л-рі. На А. заснований шерег літ. 
жанрів байка, притча, аполог, парабола, 
мораліте. Тісно пов'язана А. також з міфом, 
емблемою, знаком. Але А. може стати основою 
будь-якого жанру в тих випадках, коли предметом 
поет, творчості стають абстрактні поняття і 
відношення (сой., політ., рел., філос., етич.). 
Розрізняють т.зв. "чисту" і "змішану" А. В останній 
окр. слова зберігають номінативне значення і 
полегшують розшифрування ("слова-ключі").

А. виникла з розкладом культової міфології й 
своїм корінням сягає алегоричного тлумачення ст- 
давн. міфів, напр., в творчості греи. поета Алкея, 
в "Амурі і П сіхеі" Апулея, але особливо у 
"Психомахії" Пруденція (біля 400), де зображено 
боротьбу доброчесності та гріховності за душу 
людини. В Сер-віччі А. зустрічається в любовній 
лірииі трубадурів і міннезінтіерів, в дидактичній 
літ-pi, духов, драмах (містерії*, міраклі), в "Романі 
про Лиса", "Романі про Троянду" де Дорріса та 
Ж. де Мена, "Видінні Петра-орача" В.Денгленда, 
в "Трістані та ІзольдҐ Ґотфріда Страсбурзького 
(любовна А.), в "Кораблі дурнів" С.Бранта 
(гротескна А ), в сатирах епохи Реформації та рел. 
воєн в Німеччині. Франції, Англії та ін. європ. 
країнах. Високим зразком А. є "Божественна 
комедія" Данте Адіг'єрі, незрідка послугувались 
цим прийомом представники Відродження — 
Ф.Рабле ("Гаргантюа і Пантагрюель"), Е.Спенсер 
("Королева фей"), Еразм з Роттердаму, Г.Сакс, 
М.Рей та ін. Алегоричне переосмислення образів 
ант. міфології знаходимо в класицизмі 
Найбільшого, після Сер-віччя, поширення набуває
А. в добу бароко (Кальдерон де ла Барка, 
Лж.Беньян, А.Ф.Донн, А.Ґріфіус, М.Опіц, Ф. фон 
Логау, Х .Ґрім мельсгаузен). Обґрунтування 
барочної А. намагалися дати теоретики бароко 
Тезауро, Б.Ґрасіан. V своїй пізній творчості до А. 
звертається Ґьоте ("Ф ауст", 2-а част.). V 
романтизмі А. зустрічається як символ таємничого 
("блакитна квітка" Ф.Новаліса) або втілення 
загрозливих сил (поезія Л.Тіка, "Мармурова квітка" 
Й. фон Айхенлорфа). Світоглядні А. наявні в 
творчості Р .Вагнера ("Перстень Нібелунгів"), в 
лірииі символістів (Лотреамон, А.Рембо). А. 
притаманна також неором антизм ові та 
експ ресіон ізм ові як форма вираження 
неймовірного, містично-фант. ("П ер Ґюнт" 
Ґ.Ібсена, "Гра марень", "Соната привидів"
А.Стріндберга, "Пробудження весни" 
Ф.Велекінда). Реаліст, л-рі також не чужа А. Вона

з'являється там, де розкривається абстрактне 
значення зображуваних конкретних фактів і 
взаємовідносин (сон Анни Кареніної або сон П'єра 
Безухова у Л.Толстого, сад Парадіз в "Злочині 
абата Муре" Е.Зодя). "Острів пінгвінів" А.Франса 
—  філос.-алегоричний роман, персонажі якого — 
пінгвіни —  символізують людські лінощі, тупість, 
лицемірство. Алегорична образність лежить в 
основі роману К.Чапека "Війна з саламандрами".

А. часто використовували і з цензурних 
міркувань (казки М.Садтикова-Шедріна).

В  укр. д-рі алегоричними образами пронизана 
полемічна літ ра, дпкїдьна драма XVH-XVHI ст., 
тв. Г. Сковороди (трактати, "Басні Харьковские"),
і.Котляревського ("Енеїда"), байки П .Гулака 
Артемовського, Є.Гребінки, С.Руланського, 
Л.Глібова. Ло А. звертались Т. Шевченко, І.Франко, 
Леся Українка та ін. Алегоричними є назви 
багатьох тв.: "Хіба ревуть воли, як ясла повні?" 
Панаса Мирного та Івана Білика, "Прапороносці"
О.Гончара, "Правда і кривда" М Стельмаха тошо.
А., шо зросли на фольклор, грунті, органічно 
вплітаються у т .зв . укр. химерний роман 
(О.Ільченко, В.Земляк та ін ).

Петро РЬпмо

А ЛЕКСА Н Д РІЙ СЬКА  КУ ЛЬТУ РА  —
культура, яка складається за Птолемеїв в епоху 
твддіиізму на терені Александрії Єгипетської (IV 
І ст. до н.е.), але була відома всій території, шо її 
колись обійняла імперія Александра 
Македонського. На тлі руйнування споконвічних 
цінностей як греи., так і ізольованих культур Сх. 
(вавілонської, єгип., почасти гебр. тошо) 
утворюється культ синкретичності Зливаються 
божества й міфології, розцвітає мист-во перекладу 
й філол. культура, закладаються основи літ. 
критики, створюються знамениті Алексанлрійська 
бібліотека й Музей, в яких вел. увагу надають 
вивчанню текстів  завдяки чому закладаються 
основи філол. методу й текстології В лоні А.к. 
чи не вперше в такому масштабі утверджується 
культ старовинного, й, поруч з ним, гостре відчуття 
літ.-мист. новаторства. Ант. та аз. традиції 
стильових рішень збагачують одна одну. Виникає 
розуміння нац. стидку. Створюється "вчена", 
"цитатна" поезія, й рафінована витонченість її 
манери, переобтяженість культ, асоціаціями вільно 
сполучається з потягом до відтворення 
безпосереднього переживання й "грубої" 
повсякденності. Відшліфувалося поняття 
стилізації* під трал, або загадом "чужий" стиль. 
До вел. звершень цієї епохи слід залічити створення 
т.зв. Сегггуагінти, грец. перекладу Ст. Завіту, шо 
зрушило стіну нерозуміння між Сх. і Зх. в сфері 
культури й визначило багато в чому шляхи 
проникнення християнства й бібл.-євангельських 
сюжетів у гелліністичну свідомість. Саме в рамках
А.к. вперше спостерігається прагнення до 
створення синтетичної, всесвітньої культури, до 
взаємозбагачення мист.-культ, традицій  
різноманітних народів та їхньої інтеграції — при

19



АЛЕКСАНДР!ЙСЬКИЙ В!РШ

пильному вивченні й порівн. аналізі цінностей і 
формальних особливостей кожної з них.

Найвилатніші письменники, шо виразили смаки 
греи. культ, верхівки — Антімах, Філіт, Асклепіад, 
Каллімах. Аполлоній, Теокріт, Герод та ін. і 
започаткували тип "вченого" поета, який 
цікавиться рідкісними міфол.-літ. сюжетами або 
дидактичними тв. Виникають гра архаїзмами та 
"фігурні вірші" у вигляді жертовника, сокири тощо. 
Поети полюбляли малі жанри: елегію, епіграмму 
тощо, сполучаючи витонченість форми з 
підкресленим натуралізмом образу та побутовим 
колоритом. Теокрит створив нов. жанр —  ідилію 
(переважно буколічну), започаткувавши цілий 
напрямок світ. л-ри.

В Александра розгорнулася пізньоант. рел.- 
філос. думка, шо прагнула синкретизації й синтезу 
(напр., божество Серапіса, яке мало синкретизувати 
Зевса, Озіриса та Ягве). Широко розгорнули 
діяльність піфагорейці та платонізм. Сформувався 
найдавн. літ-знавчий метод екзегези (аналізу 
символічного підтексту тв.) у Філона 
Александрійського. За часів раннього християнства 
й панування Візантії складається перша школа 
богослов'я , яка прагне використати досвід 
поганської ф ілософ ії для створення христ. 
апологетики. За переказом, засновником її 
виступив євангеліст Марк, якого наслідували видатні 
патристи: Климент та Ориген. Вони трактували Св. 
письмо з т.з платонізму; напр. — тіло є темниця 
душі; звідси й виникнення ченецтва. Виникло 
навчання катихизму. Звідси ідеї християнства 
поширювалися на Сх. та Африку (сирійці, єгип. 
копти та ефіопи). Розвинулося вчення гностиків й 
знайдено їхні численні апокрифи. Александрійські 
бібліотека та Музей, навколо яких складалася 
справжня академія, гинуть спершу 391 в борінні 
християн та язичників; те, шо виникло на їхній 
основі, загинуло вдруге й остаточно під час арабо- 
мусульман. навали 640.

Традиції А.к. проте не занепадають. Впродовж 
Сер-віччя ними живиться (в християнизованому 
варіанті) весь візант.-правое, регіон. Йдеться не тільки 
про суто богословсько-філос. л-ру, але й про худож. 
явища. Так, форма "фігурного вірша" активно 
використовується cep-віч. поетами, у т.ч. укр. і рос. 
(напр., творчість С.Полоиького); це доживає аж до 
часів модерну XX ст. (каліграми Ґ.Аполлінера,
І.Б.Антонича, /1.Кондратенка, А.Вознесенського та 
ін.). Для О.Вайлда А.к. була батьківщиною вільної 
літ. думки, місцем виникнення літ. критики, (пор. з 
трал, поглядом, шо остання виникає лише у Франції 
часів Д.Дідро). В  XX  ст. традиції А.к. стали 
відправною точкою для вишуканих стилізацій 
М.Кузміна ("Александрійські пісні"), в яких 
сполучення натуралізму та поет, невимушеності, літ. 
вченості та духов, свободи є прямим відлунням А.к.

Семен Абрамович

АЛЕКСАНДМЙСЬКИЙ В!РШ — у емлзбо 
тонші —  6-стоповий цезурований (після 3 стопи) 
ямб з суміжною римою.

Назва походить від ст-франи. поеми про 
Александра М акедонського (X!! с т ) ,  яка 
спричинила появу А.в. у франи. силабїп!, в якій 
він визначався як 12-складовик з парною римою 
та цезурами після 6-го складу і перед римованими 
словами. А.в. набув найбільшого розповсюдження 
в добу класицизму і використовувався у багатьох 
жанрах —  елегії, сатирі, посланні, трагедії, 
еп осі та ін. П роіснував до XX  ст. як у 
перекладацькій, так і в оригінальній творчості 
(напр., "Олександрійські вірші" М.Рильського, 
М.Зерова):

Як ніжна праосінь, ти йдеш моїми снами;
Мов китиці калин, рожевієш устами,

Очима темними, мов вереснева ніч.
Округлістю тьмяних алябастрових пліч 

Ти невідступно скрізь з моїми почуттями.

(М.Зеров)

Борис іванюя

АЛКЕЄВА СТРОФА — ант. строфа, названа 
за іменем давн-грец. поета Алкея (бл. 600  р. до 
н .е). Найпоширеніший її варіант містить т.зв. 
Алкеєві вірші, а саме: два одинадцятискладнки 
(одну каталектичну ямбічну і одну каталектичну 
дактилічно-трохеїчну триподію), один 
дев'ятискладник (гіперкаталектичний ямбічний 
диметр) і один десятискладник (акаталектична 
тетраподія з двох дактилів і двох трохеїв):

Сказати дешо хочу тобі одній,

Але, як тільки глянеш на мене ти, —

Уста мої змикає сором,

Перед тобою стою безмовний 
(Алкей. "До Сапфо". Пер. А.Соломорм).

Поряд з Сапф ічною  стр оф ою , А с
найчастіше вживалась Горацієм, тому її зрідка 
називають "гораціанською строфою" . Ант. критики 
підкреслювали її "велич, стислість, і 
солодкозвучність, поєднану з могутністю". 
Г.К'ябрера, П.Роллі, Лж.Фантоні відродили її в 
Італії, в Німеччині до неї зверталися Ф.Ґ.Клопшток, 
Л.Х.Г.Гьольті, Й.К.Ф.Ґьольдерлін, А. фон Платен, 
в Англії — А.Теннісон, А.Ч.Суїнберн. В Росії А с. 
імітував В .Брюсов ("Наслідування Горація"), в 
Україні її оригінально використав В.Самійленко:

Єсть вічність, кажуть, душі безсмертнії 

Вмирать не можуть, ні руйнуватися,

Але по смерті мусять жити,
Можуть лізмагм блаженство райське 

("Україні. 11")
Петро Рихло

АЛКМАНОВА або АРХІЛОХОВА СТРОФА
названа за іменами грец. поетів Алкмана і Архілоха 
(VI! ст. до н.е.), чотирядкова строфа з чергуванням 
гекзам етра і т .зв. Алкманового вірша — 
одинадпятискладника, усіченого чотиристопового 
дактиля. В рим. л-рі до неї звертались Горацій, 
Сенека:

Звів з цього світу й мене, іллірійською хвилею вкривши,

Нот, Оріона західного вісник.

Ти ж, мореплавче, прошу не вагайся піском тим летючим

20



АЛЬБА

Кост) мої непохоеані вкрити
(Гораиій. Д о Архгга". Пер А.Соломори)

Петро Рихло

АЛОНІМ — (rpeu. aftos —  інший і оп уто— ім'я) 
або гетеранім — різновид псевдоніма, підписання 
тв. неавтор. ім'ям, але чиїмось чужим справжнім ім 'ям. 
Причини використання А. бувають луже різні.

1 А — засіб містифікамЯ
2. А. спосіб боротьби проти несприятливих 

цензурних умов. Так, коли відомому рос. літ-знавиеві 
М.Вахті ну совєтська влада заборонила друкуватися, 
він умовив учнів поставити свої підписи під його 
монографіями: В.М.Волошинов —  "Марксизм і 
філософія мови" (1 9 2 4 ), П .М .Медведев — 
"Формальний метод у літературознавстві" (1928).

3. А. як свідчення захвату ін. письменником, 
або ілейно-худож. близкості. Так, нім. романтик 
Гофман взяв собі ім'я Амадей через схиляння 
перед генієм Амадея Моиарта. Чілієиь Нефтаді 
Рікардо Рейес Басуальто під враженням 
"Малосгранських оповідань" чес. письменника Яна 
Нерули використав чес. прізвише і ісп. 
антропонім і створив А., яким підписував тв. 
впродовж усього життя — Пабло Неруда. Угор, 
поет Дьюла Ійєш, перебуваючи під впливом 
В.Маяковського, підписав низку ранніх віршів 
прізвищем рос. поета. Отже, А. може бути 
свідченням міжнап. літ. взаємин.

Анатолій Волхов

АДОХРОНІЗМ —  слово, яке не належить до 
основного словникового фонду мови даного часу 
через застарілість (а р х а їзм , істор и зм ) або 
новоутвореність (неологізм).

Анатолій Волхов

АЛХІМІЧНИЙ МІФ — термін культуролога 
В .Рабиновича, шо розглядає алхімічний феномен 
як репрезентативний образ культури Сер-віччя, 
центральне поняття алхімії — поняття 
"філософський камінь", котрий мислиться як 
матеріальне втілення ідеї можливості перетворення 
природи речей. Основний комплекс ідей А.м. в 
Європі йде від гностиків, які започаткували думку 
про недосконалість реального світу. Згодом А.м. 
адсорбував ідею христ. вчення про можливість 
перетворення хліба й вина на тіло й кров Христові, 
людського в божественне тошо, хоча одночасно 
інтенсивно розвивав поганське езотеричне знання, 
яке прийнято було пов'язувати з міфічним 
Гермесом Трисмегістом. А.м. функціонує в рамках 

потаємної , о к у л ь тн о ї л ітер атур и  Ідеї та 
мотиви А.м. спостерігаються і в худож. творчості 
нов. часу (В.Ш експір, Й .В .Ґьо те , В .Гю го, 
П.Меріме, А.Франс, Г.Веллз, Г.Честертон, Т.Манн, 
Г .Гарсія М аркес, О.Пушкін, М .Гоголь, 
ВЖуковський, В.Брюсов, Ф.Сологуб, М.Булгаков, 
Г.Квітка-Основ'яненко, П.Куліш та ін ). Численні 
інтерпретації А.м. мають місце в суч. науковій 
фантастки і та масовій  літературі.

Семен Абрамович

АЛЮЗІЯ (від дат. ailudere —  гратися з ким 
небуль, жартувати, посилатися) — різновид 
запозичення: відображення чогось без автор, 
посилання чи ін. засобів автор сь к ого  
підкреслення — звичайно короткий, ніби 
випадковий, але насправді потрібний натяк на 
певну обставину, ситуацію, подробицю, людину, 
образ А. розрахована на те, шо читач помітить і 
сприйме її в зіставленні з першоджерелом і 
належним чином зрозуміє сенс уживання. В цьому 
відмінність від ремінісценції, з якою А. часто 
плутають.

За джерелами А. бувають ант.-міфол. ("Авгієві 
стайні", "Політ Ікара"), ст-завітні ("Безодні небесні 
розкрилися", "Всесвітній потоп"), новозавітні ("Сіль 
землі", "Поцілунок Юли"), іст. ("Ганнібалова 
клятва", "Сорок віків дивляться на вас"), політ. - 
публіцистичні ("Чорна сотня", "Кухарчині діти"), 
літ. ("Останній з могікан", "Вічний революціонер").

А. мають місце на різних мікро- і макрорівнях 
худож. структури. Так, рядок з "Євгенія Онєгіна": 
"Вреден Север для меня" містив ситуаційну А. (яку, 
розуміли тогочасні читачі), на те, шо автора роману 
було вислано з Петербургу на Пд. В поезії 
вживається А. на рівнях ритму, рими, строфи. На 
А. може бути побудований образ-персонаж (Che/ 
Sa/omander у "Війні з саламандрами" (1936) 
К.Чапека — А. на Б.Муссоліні та А.Гітлера). 
Значущий антропонім троп Лейтенант Чорних 
Капорів Іоанна Дарк (англ, dark — темна) у драмі 
Б .Брехта "Свята Іоанна Воєн " містить 
недвозначний натяк на Жанну л'Арк. По суті А. 
— позатекстове явише, тому вона може 
охоплювати творчість в цілому: "Людська комедія" 
О. де Бальзака, "Небожественна комедія" поль. 
романтика З.Красіньського — А. на поему Данте 
Аліг'єрі "Бож ественна комедія", "П отоп" 
Г.Сенкевича — на Біблію .

А. — спосіб і свідоцтво вміщення даного тв. у 
певній традиції, а також позитивного чи 
негативного до неї ставлення. Тому міжліт. А. 
можливі, якщо чужомов. тв. став частиною нац - 
літ. процесу, або загальновідомий читачам у 
перекладі. З огляду на це міжліт. А. є свідченням 
засвоєння чужонаи. матеріалу культурою- 
реиипієнтом.

Анатолій Волхов

АЛЬБА (Прованс, afba —  світанок, ранкова 
зоря) —  жанр сер віч лимарської лірики 
Вранішня пісня, яка змальовує ніжно-болісне 
розставання закоханих на світанні, після таємного 
любовного побачення. Виникла й сформувалася 
в Провансі, на пд. Франції, в 1-й пол. XII ст. в 
середовиші Прованс, трубадурів (Гіраут де 
Борнейль та ін.). В Німеччині як 7bge.y/ied (пісня 
дня) складала репертуар міммезімгеріи (Дітмар 
фон Айст, Вольфрам фон Ешенбах). Як правило, 
в А. зображувалася типова ситуація: нічна зустріч 
лицаря і шляхетної дами (дружини сеньйора) в саду 
або в покоях замку переривається настанням 
світанку, який звістують природні явища

21



АМЕРИКАНСЬКА ШКОДА

(пурпурова вранішня зоря, свіжий порив вітру, спів 
пташок) або згук ріжка з вежі замку чи пісня друга, 
який стоїть на чатах і попереджає про те, що час 
розставання настав. В А. переважає діалогічна 
форма (чергування строфічних реплік, взаємних 
скарг лицаря і дами), хоча зрідка зустрічається й 
монологічні А ., що містять скаргу одного з 
закоханих. А. найчастіше писалися ямбічними 
стопами і моноримною строфою з заключним 
рефреном, в якому повторювалося слово А. На 
переломі лицарської і бю ргерської лірики 
(м айстерзанг) тематика А. стає об'єктом 
пародіювання, коли її типові сцени переносяться 
в бю ргерську або в селянську обстановку 
(Штейнмар). Відгомін А. зустрічається в нов. європ. 
л-рі (сиена на балконі в трагедії В.Шекспіра "Ромео 
і Джульетта"), де вона сприяє поглибленому 
психол. зображенню любовного почуття. А. 
захоплювався О Пушкін, високо оцінюючи її поет, 
техніку, зокрема віртуозну риму. "Альба співана 
колись на Вербну" входить до поет, циклу 
Г.Аполлінера "Пісня нелюбого".

Петро Рихло

АМЕРИКАНСЬКА ШКОЛА порівн. літ 
знавсгва — наук, напрям, ню склався в США в 2-ій 
пол. XIX сг. Передісторією А.ш. є 1920-30 р.р., коли 
стала відчутною обмеженість кдас. компа­
ративістики, шо була репрезентована т.зв 
французькою школою Виникало криг ставлення 
до її теор. настанов та до конкретних досліджень, що 
в них ці настанови уречевлювалися, до 
європоцентризму, самообмежування колом основних 
л-р європ регіону, до майже виключно досліджування 
казусів впливів на матеріалі цих л-р. Ставало 
очевидною потреба розширити рамки досліджень, 
знайти засадничо нов. методологічний підхід.

Поштовхом до оновлення компаративістики 
став позаліт. і позаліт-знавчий чинник, як це 
неодноразово мало місце в історії науки. 
Поширення фашистсько-нацистських режимів і 
поч. 2 -о ї світ, війни спричинили численну 
еміграцію європ. інтелектуалів у безпечну Америку. 
На противагу Європі в Америці було визнавано 
отримані в ін. країнах наук, ступені. Відсутність 
нац. упередженості до науковців з ін. країн сприяло 
тому, шо європ. компаративісти незабаром в 
багатьох амер. ун-тах розпочали викладання 
порівн. літ-знавства. Спершу це були вчені, які 
працювали в річиші франц школи. Вихідці з 
Європи принесли з собою знання л-р своїх країн: 
чех Р.Веллек, німець Х.Френц, італійці Р.Полжіолі, 
Дж. Орсіні, поляк З.К.Фокжовський, росіянин 
Г.Струве, швайцарці В .Ф рілеріх і Ф .Ж ост. 
Почалися пошуки нов. підходу, увиразнювалося 
протистояння клас, компаративістиці. Постала 
доконечність теор. обґрунтування цього підходу. 
Адже фактично складався той напрям, що згодом 
дістав назву А.ш. Це відбулося 19 5 8  на 2-ому 
конгресі новоствореної Міжнар. асоціації порівн. 
літ-знавства, що відбувся в ун-ті Пн. Кароліни, де 
зібралися відомі дослідники не лише з США, але й

з Ст. континенту. Трал, компаративізм був гостро 
критикований в доповіді Веллека "Криза порівн. 
літ-знавства": "Штучна демаркація предмету і 
методики, механічна концепція джерел і впливів, 
мотивація, що грунтується на культ націоналізмові, 
яким би ліберальним він не був —  ось симптоми 
дави, кризи порівн. літ-знавства".

На відміну від французької школи А.ш. основну 
увагу приділяє не конкретним казусам міжнаи. 
реиепиій, але встановленню інтернац. заг. 
закономірностей літ. процесу, наднац. категоріям, 
таким як жанри, форми, геми, стилі, течії У 
наш час А.ш. є чи не найвагомішим напрямом у зх. 
компаративістиці. З позицій цієї школи друкуються 
впливові міжнар. журнали, відбуваються наук, 
конгреси.

Анатолій Волков

АНАБАЗИС (АНАБАСИС) —  (від грец. 
anabasis — сходження) — назва кн. Ксенофонта 
про похід загону греи. воїнів їтід керівництвом Кіра 
Молодшого вглиб Перського царства ("вверх") та 
їх повернення ("вниз") до Чорного моря в 400-399  
рр. до н е. "Анабазисом Александра" назвав працю 
про Перс, похід Александра Македонського 
видатний грец. історик Арріан Фдавій (II ст. н е ).

У наш час слово А. вживається для позначення 
військового походу вглиб вражої території. Так, 
чес. письменник Р.Мелек свою "Легіонерську 
пенталогію" — никл романів, де шлях чехословац. 
легіонів від перших боїв з австр. військами біля 
Зборова і Бахмача почерез Росію, коли легіонери 
воювали на боці білих, аж до Тихого океану 
зображ ено в героїзованому дусі — назвав 
"Анабазисом" (1921-27). У "Пригодах бравого 
вояка Ш вейка" Я .Гашека назва розділу 
"Булейовицький анабазис Швейка", навпаки, має 
іронічний сенс.

Анатолій Волков, Юрій Попов

АНАКРЕОНТИКА (АНАКРЕОНТИЧНА 
ПОЕЗ!Я) —* грец. апакгеопйа, лат. anacreontea — 
вид лір. поезії, шо пронизана епікурейськими 
мотивами і оспівує молодість, кохання, чуттєві 
насолоди, вино, жінок, радощі життя. Назва 
походить віл імені давн-грец. лірика Анакреон(т)а 
з Теосу (VI ст. до н.е.). Тв. Анакреонта збереглися 
лише в уривках, до нас дійшла зб. еротично- 
фривольних віршів "Анакреонтика", написаних у 
стилі й дусі Анакреона в александрійську й пізніші 
епохи. Вперше видана французом А.Етьєном 1554 
вона містила 60  пісень різних авторів, які були 
оприлюднені анонімної Д о XIX ст. ці пісні 
вважалися автентичними тв. Анакреона. Насправді 
ж найдавн. з них належать до І ст. н. е. Ін. виникли 
ше пізніше. Зб. "Анакреонтика", як і фрагменти 
тв. самого Анакреона, а також лір. вірші рим. 
поетів Катула, Горація ("Carpe diem!"), Овілія стали 
основою наслідувань в європ. л-рах і виникнення 
т.зв. анакреонтичної поезії, шо відзначається 
світлими настроями, радісним світовідчуттям, 
незрілка вільнодумними ідеями. А. зображує

22



АНДЕГРАУНД

умовний світ, близький до п астор ал і з її 
неодмінною атрибутикою —  пастушими 
костюмами, трал, іменами і ситуаціями з ант. 
міфології (Афроліта-Венера, Ерот-Амур, Вакх- 
Бахус) на фоні ідилічного краєвиду з полями, 
луками, струмками, лісами і гротами. Основний тон 
цієї культивованої поезії ніжно-кокетливий, 
вишуканий, гедоністичний, млосно-томливий. 
Ґраціозна легкість і гнучкість мови відкрили нові 
можливості для версифікації та образного втілення. 
Емоційна наснага А. справила відчутний вплив на 
формування сентименталізму. Поєднання 
сповненої еротичних ремінісденмй, легковажної 
грайливості артистично загостреної до афоризмів, 
та ясної, логічної, майже симетричної формальної 
побудови — одна з гол. зовн. ознак А., шо не 
виражає справжніх почуттів, пережитого, а 
зводиться до стилізованої літ. гри поет, фантазії. 
Особливого поширення набула А. в європ. л-рах 
доби Відродження і Просвітництва. Щедру данину 
віддали їй cep-віч. ваганти ґоліарди, італ. поет 
Т.Тассо, франи. поети Ф.Війон та поети 'Плеяди" 
(П. де Ронсар, Ж. лю Белле та ін.). Відчутні імпульси 
дістала вона від малярства рококо (Дж.Батто, 
/1.Фрагонар, Ф.Буше). У зв'язку із захопленням 
філософією Епікура та П .Ґассенді А. стала 
надзвичайно популярною у франц. л-рі (Ґ.Шольо, 
Ж.Ґрессе, Ж.Шаплен, Вольтер, А Щеньє, Е.Парні, 
Беранже, Г.Ґотьє, А.Реньєта ін.). Вплив франц. А.п. 
відчутний в Англії (М.Прайєр, Е.Уоллер, Дж.Гей), 
Шотландії (Р.Бьорнс), Німеччини (Й.Ґлейм, Й.П.Уи, 
Й.Н.Гети. Ф.Гагедорн, Ґ.Е.Лессінг, Й.Г.Якобі, 
/1.Х.Ґ Гельті, Ф.Шіллер, Й.В.Гьоте, Е.Мьоріке, 
А.Платен, Г.Мюллер та ін ), Швеції (К.М.Бельман), 
Польщі (Я.Кохановськии, Ш.Зіморович, З.Морштин, 
А.Нарушевич, Я.Князьнін, С.Трембеиький, 
А.Міикевич —  "Пісня філаретів"), Чехії (В.Там, 
А.Я.Пухмайер, В.Неєдли, Ш.Гневковськии), Румунії 
(Костаке Конакі). Болгарії (Пенчо Славейков). В 
Росії до А. зверталися Д.Кантемір, М.Ломоносов, 
О.Сумароков, В.Тредіаковський, М.Херасков, 
Ґ.Державін. К. Батюшков, М.ГнєдичД .Давидов 
А.Дельвіг, М.Язиков. А. справила значний вплив на 
О.Пушкіна, який перекладав А.п. і написав низку 
віршів в дусі Анакреона ("Вакхічна пісня", "Фіал 
Анакреона", "Бог веселий винограду", 
"Наслідування Анакреона ).

В  Україні відгомони А. можна зустріти у XIX 
ст. в піснях Ю.Федьковича ("Як засядьмо, браття, 
коло чари..."), С.Руданського ("Хлопиі-молодці, 
пийте, гуляйте..."), у XX ст. в поезії М.Вороного 
(цикл "A m oroso"), О .О леся ("Чари ночі", 
"Сміються, плачуть солов'ї..." та ін.), А.Кримського 

(зб. "Пальмове гілля", де традиції А. схрещувалися 
з бл-сх. мотивами) та ін.

У молодих л-рах, скованих догмами 
класицизму, А. відіграла свого часу прогресивну 
ролю, демократизуючи поезію, наближаючи П до 
реального життя, природності і простоти.

Типол. подібне явише в сх. л-рах — творчість 
Гафіза, Рудакі. Омара Хайяма.

Петро Рихло

АНАХРОНІЗМ (від греи. апз —  вгору й 
chronos — час) — явише "перекручення" худож. 
та іст. часу в красному письменстві або риторичних 
жанрах. А. може свідчити або про помилку в 
зображенні подій даного часу чи епохи, або про 
свідому артистичну гру даною обставиною; в ін. 
випадку А. виступає як худож. прийом: такі А. у
В.Ш експіра або "античний" антураж в тв. 
класииистів тошо; це типові культ.-іст. А ., 
віднесення подій минулого або майбутнього до 
моменту оповіді й т.п. Такі А. виникають через 
недостатню обізнаність авторів в історії або через 
надмірне прагнення до сгилізадН ; часом вони 
свідчать про повну чужорідність автора даній 
тралили. Інколи А. такого типу фіксують цілий 
етап життя вел. спільноти. Так, перетворення 
"половців" у сюжетах билин Київ, циклу на 
"татар" свідчить про узагальнення всього "степу" 

в його багатовіковому протистоянні Україні-Русі. 
Культ.-іст. А. часом стають засобом свідомого 
"виправлення" історії (напр., опора М.Булгакова 
на cep-віч. єресі та Ж Е.Ренана в змалюванні 
"справжньої" історії Христа.

Часом такий А. є виразом "автор, голосу" 
(монолог Пімена в "Борисі Ґодунові"). Можна 
також говорити про етил. А., які належить не до 
сфери ментальності, а лише до худож. форми. Так, 
активна консервація архаїчних жанр.-стильових 
структур може стати формантою стилю впродовж 
вел. проміжку часу. Стиль монументальних написів 
шумерських царів визначає на тисячоліття стиль 
подібних написів у Ассиро-Вавідонії й навіть Ст- 
давн. Ірані. Або лат. поезія раннього Сер-віччя, 
активно освоюючи ознаки греи.-рим. поезії, 
пристосовує останню до виразу нов., 
"варварських" цінностей епохи християнства й 
феодалізму. Не — продуктивний контактний 
зв'язок. Навіть коли ми маємо справу з пародією 
на подібні стабільні структури, це здатне дати 
живий поштовх літ. формі. "Енеіда" 
І.Котляревського є пародія на класицизм, але укр. 
словесність у такий спосіб надолужує штучно відтяті 
у XVIH сг. можливості освоєння канону класицизму. 
Свідома гра А. починається широко в часи 
романтиків й, згодом, модерністів та 
постмодерністів, які їх наслідують, шо 
супроводжується розвитком суб'єктивних та 
іронічних моментів.

Семем Абрамович

АНДЕГРАУНД (від англ, underground — 
підземелля, підпілля; цікавою видається версія, 
згідно з якою цей термін походить від англізованого 
варіанту нім. andergrund ін. грунт, ін. основа). 
Можливий синонім — "контркультура*. 
Специфічний дискурс (або субдискурс) в мист-ві, 
котрий вваж ає всі легітимовані (а отже, 
комерціалізовані) дискурси мист-ва ренегатськими, 
западими у кіч. Адепти А. створюють власні 
ієрархії цінностей, якісними знаками яких є 
"відвертість", "опозиційність", "щ ирість", 
"підпілля", "справжність". А. іноді вважають етич.

23



АНЕКДОТ

інерцією авангарду, залишком авангардних 
зародкових дискурсів. Дискурс А. в мист-ві з'явився 
у вигляді рок-л-ри у 60-ті роки, пізніше 
літандеґраунл в модифікаціях, синтезованих на 
основі елементів поп-аргу, був включений у 
постмолерністський-дискурс. В Україні 60-80-х рр. 
літандеграунл існував здебільшого в ареалі рос-мов. 
креаиії.

Володимир б^мхіяеа

АНЕКДОТ (rpeu. aneKcfoto^ — небачений, 
невиданий) —  коротка, усна оповідь гумор, або 
сатир, характеру з несподіваною й дотепною 
розв'язкою. В основі А. звичайно покладений 
неординарний, потішний і повчальний випадок, 
який суперечить трад. уявленням про життєві 
явища. Значна частина А. генетично пов'язана з 
новелістичними (побутовими) сатир.-гумор, 
казками, сюжети яких широко розповсюджені у 
фольклорі багатьох народів. До найбільш древніх, 
відомих дослідникам, нар. А. належать кит. і інд. 
сатир.-гумор, мініатюри (4-3 ст. до н.е,). Ант. 
історики Плутарх (46-127) і Светоній (70-140) часто 
зверталися до А. для відтворення атмосфери 
приватного життя певної іст. особистості.

Вперше термін А. був використаний у Візантії 
до 'Таєм ничої історії (анекдоту) Прокопія 
Кесарійського" (550), в якій автор висміює порядки 
при дворі імператора Юстиніана. В сер. віки і 
майже до епохи раннього Відродження (період 
розквіту міст) у Франції до А. відносили фабліо 
(франи. /аЬЛап, від лат. /abula — історія, 
оповідання, байка) -  невел. анонімні сатир, і гумор, 
тв.. шо зображують найрізноманітніші аспекти 
повсякденного, в основному міського життя. 
Фабліо мали вел. вплив не тільки на франи. л-ру, 
але й на письменство сусідніх з Францією країн: 
зокрема, від фабліо пішли фацецп і новели в 
Італії (італ. /асесіа —  жарт, дотеп) і шванкн (нім. 
Schmanlc — жарт) в Німеччині. Завдяки численним 
літ. розробкам, писемним перекладам і переказам, 
а також публікаціям (П.Альфонсо, П.Браччолінні 
-  в Італії та ін.) фабліо, фацеції і шванки стали 
широко відомими в багатьох європ. країнах. 
Основні їх анекдотичні образи та ситуації 
одержали ніби друге життя в новелі доби 
Відродження ("Кентерберійські оповідання" 
Лж. Чосера, "Декамерон" Дж.Боккаччо), в романі 
Ф.Рабле "Гаргантюа і Пантагрюель", а пізніше в 
комедіях Ж.Б.Мольєра, байках Ж. де Лафонтена, 
І.Крилова, новелах А.Чехова.

В 1-ій пол. XVII ст. в Росії та в Україні з'явились 
перекладені фаиеиії, що прийшли із Польщі під 
назвою "фаиеиія" чи "жарт". Звичайно в Росії 
фацеиіями називали вірш, тексти, підписи під 
лубочними картинками. Тематично вони були дуже 
близьки до зх-європ., франи., італ., нім. 
анекдотичних оповідей (хоча за формою були 
більш лаконічними), в яких висміювались 
нерозторопний селянин, непостійність жінок, 
сластолю бство і лицемірство окр. 
священнослужителів і т.д.

На основі А. з'явилися нові жанри, як напр., 
поль. фрашки, укр. співомовки. До А. часто 
зверталися укр. письменники Г.Квітка- 
Основ'яненко, С.Рупанський, І.Франко, Остап 
Вишня, С. Олійник та ін.

У фольклорі багатьох народів Європи і Азії А. 
групуються навколо окр. коміч. персонажів, напр.: 
Ходжа (Молла) Насреддін у народів Сх. (тюрк., 
араб., кавк ), а також у балк. нар. анекдотичній 
традиції (у сербів, хорватів, македонців, болгар, 
албанців, румунів), Ахмет Ахай (у кримських татар), 
Тіль Уленшпігель (у німців), пошехонці (у росіян). 
Хитромудрий Петер і габровці (у болгар), Пекалё 
Тиндале (у румунів), Пил-Чугі (у вірменів), Нгуєн 
Куін (у в'єтнамців) і т.д.

Універсальні сюжети нар. А. (естон. дослідники 
зафіксували більше 1000 таких сюжетів) посідають 
визначне місце в кожному най. репертуарі (див. 
покажчики сюжетів усної прози за системою 
Аарне-Томпсона). Мобільність жанру, його 
відкритість для сприйняття будь-яких життєвих 
явиш і реалій сприяє синхронізації і надто активній 
взаємодії типол. і контактних явиш. Цілком 
зрозуміло, що в більшості випадків не сюжетна 
схема і не імена персонажів (навіть при їх 
спільності) визначають зональну і най. специфіку 
А. Щодо цього можуть бути показовими тільки окр. 
мотиви, місцеві реалії, локальна атмосфера, етил, 
деталі, зв'язок з най. традиціями, звичаями, ін. 
жанрами усно-поет. творчості (прислів'я, 
приказки, загадки побутові казки, легенди і 
т.д ). Ті ж самі А. часто зустрічаються у сусідніх 
народів, напр., в українців, росіян, білорусів, пд. 
слов'ян, румунів і т.д. Для виявлення типол. 
паралелей, міграційних явиш і специфічних 
особливостей нац. репертуарів нар. А. (як трал., 
так і суч.) необхідний досить детальний системно- 
порівн. аналіз різномов. матеріалу при врахуванні 
всіх жанр., тематичних, етил, та ін. особливостей 
текстів.

Григорій Бостан

АНТИН!ПЛ!СТИЧНИЙ РОМАН — жанр 
явище в рос. л-рі сер. XIX ст. В коло тв., шо 
об'єднані цією жанр, назвою , входять 
"Скаламучене море" О.Писемського, "Нікуди" 
М.Лескова, "Кривавий пуф" В.Крестовського, 
"Сучасна ідилія" та "Віяння" В. Авенаріуса, "Злочин 
і кара" ФЛостоєвського та ін., полемічний пафос 
яких спрямований проти ідеології нігілізму, що 
набула найбільшого розголосу в "Біблії" нов. 
покоління 60-х рр. —  романі М.Чернишевського 
"Що робити?" (1863).

Як нігілістичний роман, так і його жанр, 
опонент є симптоматичним продовженням 
перехідної лоби в суч. історії, коли, за висловом 
Л .Т олстого, "все перекинулося і тільки-но 
вкладається", тобто коли усталені зв'язки людини 
з навколишнім світом руйнуються. Відчужена від 
них особа опиняється в ситуації вимушеного 
вибору ціннісних орієнтирів та екзистенційної 
поведінки. Колізія вибору передбачає три

24



АНТИШГМНСТИЧНИЙ РОМАН

стратегічні відповіді на питання "шо робити?": або 
зберігати прихильність до минулого, шо минає, або 
пристосуватися до суч. мінливої дійсності, або, 
нарешті, стати прибічником майбутнього. Шодо 
граничних варіантів вибору, то обидва вони містять 
в собі тенденцію до ідеалізації своїх часових 
пристрастей, шо призводить — відповідно — до 
міфологізації минулого (сон Обломова з роману 
І Гончарова Обломов ) та утопізаиії майбутнього 
(четвертий сон Віри Павлівни з роману 
Чернишевського "Що робити?"). Саме з позицій 
цих протилежних за своїм змістом ідеалів і 
здійснюється взаємна критика традиціоналістів та 
нігілістів шодо діагностування суч. їм історії 
перехідної доби та її ймовірних наслідків.

Ця умовна схема, підкреслюючи певні типол. 
ознаки літ тв. 60-х рр. ХЇХ ст., лише "в першому 
наближенні" впорядковує тогочасну літ. практику. 
Зокрема, жанр, поняття нігілістичний роман 
зводить до спільного знаменника" тв., різноманітні 
за тематичними розробками, жанр.-компози­
ційними особливостями, ідейними акцентами тощо. 
Напр., на противагу апологетичному ставленню 
Чернишевського до своїх, споріднених авторові за 
походженням, долею, світосприйманням і т. д.. 
героїв [.Тургенев ("Батьки і діти") зберігає 
споглядальну позицію щодо іст. постаті нігіліста, 
внаслідок чого в читача виникає подвійна реакція 
на гол. героя — Базарова, шо відбилося в полеміці 
між літ. критиками Л Писаревим та 
М.Антоновичем після першої публікації роману 
(1862). Нігілізм в романі Лескова "Нікуди" набуває 
досить виразних рис памфлетного зображення. В 

Обриві" Гончарова образ нігіліста Марка 
Волохова. незважаючи на пасивістичний х-р 
худож. темпераменту письменника, не спромігся 
уникнути дешо карикатурного зниження і т.л.

Особливу вагу як предмет кореспондування 
романів мала висунута Чернишевським етич. 
концепція, заснована на засадах "розумного 
егоїзм у", або "розумних вигод", за якими 
намагаються жити нові люди" — герої "Що 
робити?". Це спричинило підвищену діалогічність 
літ процесу. З тою чи ін. мірою опосередкованості 
в обговоренні проблем, пов'язаних з етич 
засадами екзистенційної поведінки та нормами 
життєвої моралі взяли участь усі визначні тв. 2-ої 
мол. XtX ст.. навіть якщо вони з хронологічних 
причин і не могли бути безпосереднім відгуком на 
роман Чернишевського (напр., "Батьки і діти" 
Тургенева). Найгрунтовніше дослідження нігілізму 
пов'язане з ім'ям Достоєвського, романи якого, 
починаючи з "Записок із підпілля" (1864), не 
обмежувалися тематичним висвітленням цієї 
ідеологічної течії, але й містили крит. пафос, 
підживлений вічною етикою Євангелія і 
спрямований проти нігілізму та його логічного 
породження — соціалізму, іст. наслідки яких мають, 
на думку письменника, деструктивний вплив на 
людську особистість, шо дало підставу вважати 
деякі романи, насамперед, "Злочин j кара" та 
"Біси". романами-попередженнями.

При усвідомленні жанр, визначення А р треба 
зважати на те, шо його крит. пафос був націлений 
проти перебільшення значення розуму, особливо 
в його просвітницькій змістовності, тобто як 
універсального інструменту пізнання та тлумачення 
персоналістичних проявів людської 
життєдіяльності, що приводило до спростування 
діалектики душі" (Чернишевський), до профанації 

людських взаємостосунків, до позитивістичного 
ігнорування ірраціональних імпульсів ' внутр. 
людини" (М.Бахтін) тошо. Основним об єктом крит. 
пафосу А р. знов-таки став тв. Чернишевського. 
гол. герої якого за допомогою розумової рефлексії 
намагалися сконструювати своє життя, зокрема, 
розв'язати трал, конфлікт любовного трикутника.

Роман Чернишевського лише спровокував 
актуалізацію досить усталеної антирозумової 
тенденції, шо притаманна рос. нац. свідомості 
взагалі з її постійним потягом до інтуїтивної 
"філософії життя". Невипадково розум гол героя 
Злочину і кари Раскольникова, протиставлений 

рел. вірі Соні Мармеладової, призводить його до 
морального банкрутства та карного злочину; 
невипадково дух війська", в який вірить Кутузов 
("Війна і мир" /І.Толстого) спричинив моральну 
перемогу рос. армії над військами Наполеона, 
генералітет якого зі всією розумовою старанністю 
розробив план бойових дій і т.л.

Критика розуму спрацьовує не тільки в ідейній, 
але й у жанр, та композиційній концепції актини 
гмістичного тв. інтелектуальному за своїм жанр, 
характером роману Чернишевського /І. Толстой 
протиставляє роман-спопею з властивою йому 
стихійною довірою до життя, шо є світоглядною 
основою цього жанру. На противагу розумовій 
підготовці героями Чернишевського з характерною 
для його твор. мислення розумовою 
парадоксальністю будуються на випадковостях 
(часто фатальних), і ця сюжетна непередбаченість 
у романах Достоєвського поряд з ін. ознаками 
дозволила кваліфікувати їх як романи-трагелп 
(Л. Гроссман).

Нарешті, слід розглядати А р. у контексті 
слов'яноф ільської симпатії до сх. та 
неприйнятності зх. способу життя та мислення, 
який на той час був синонімом буржуазного 
(невипадково антигерой із "Злочину і кари" /Іужин 
з повагою ставиться до "нов. теорій" — натяк на 
нігілістів, — справедливо вбачаючи в них 
можливість обгрунтування своїх буржуазних мети, 
моралі та поведінки). Культивовані нов. формацією 
шестидесятників такі складові життєдіяльності 
людини, як розум, праця, життєва ініціатива, 
практична водя тошо, с характерними для зх 
людини на відміну від сх. споглядального 
характеру. Показовим стає "сонне" життя гол. 
героя роману "Обломов", яке треба вважати 
полемічною відмовою від позитивної відповіді на 
висунуте історією питання "шо робити?", а також 
алюзією щасливих ледарів з рос. нар. казок, шо 
надає романові поряд з ін. жанр, прикметами (сон 
Обломова) певної міфол. забарвленності.

25



АНТИТЕЗА

У цілому, А.р. набув жанр, самостійності 
завдяки низці чинників як суто ситуативних, так і 
наскрізних, трансіст. Вони зумовили відносну 
подібність проблемно-тематичної та ідейної 
структури тв., об єднаних цим жанр, поняттям. їх 
можна розглядати як єдиний метароман, 
покликаний усвідомити визначальну парадигму 
най. історії Росії.

Борис Тванюк

АНТИТЕЗА — (rpeu. an tith es is  — 
протиставлення) —  етил, фігура зіставлення двох 
опозиційних (протилежних) образів, понять, думок. 
У ораторському мист-ві та красному письменстві 
А. здійснюється через зіткнення слів антонімів 
словосполучень, сегментів речення, словесних 
м ікрообразів. які подібні у формальному 
відношенні, але протилежні за змістом. А. надто 
поширена в певні літ.-іст. періоди (Сер в  Ічня 
бароко класицизм романтизм); притаманна 
деяким строго унормованим вірш.-жанр, формам 
(аденсандрінсьннн вірш , сон ет, еп ігр ам а, 
мадригал); властива авторам ораторського типу; 
М.Лютер, І.Вишенський, ієромонах Віталій, 
Ґ.Е .Л ессінг. Ф.Шіллер, К.Уєйський, В.Гю го, 
М.Лєрмонтов, Г.Гайне, Т.Шевченко, Ф.Ніцше, 
ГФранко. Леся Українка. В.Маяковський та ін., а 
також поетам філос. складу: Й.В.Гьоте, Ф .Тютчев, 
Б.-І.Антонич, В.Свідзинський. Л.Первомайський. 
Напр.-.

В и сокі ло неба е сходи
глибокі безвісті тьми. (Б.-І.Антонич). 

або
Червоне — то любов,
А чорне —  то журба. (Л.Павличко).
2. А. —  спосіб архітектоніки ("Записки кота 

Мура" Е.Т А.Гофмана) або групування героїв, 
починаючи з міфів і фольклору-. Бог і Диявол, Каїн 
і Авель, дочка і пасербниия. брати — позитивний 
і негативний (в казках), Євгеній Онєгін і Ленський, 
Ольга і Тетяна та ін.. А. може бути закладена в 
основу автор, задуму ( Ідіот" Ф.Достоєвського) або 
й віддзеркалена в заголовку тв.: "Підступність і 
кохання" Шіллера, "Принці жебрак" Марка Твена.

Анатолій Волков

АНТИУТОГНЯ какотопія (від греи, какое — 
поганий і топос — місце), дистонія (від грец. дис 
— не, "топос" — місце: погане, непридатне місце), 
контрутопія, негативна утопія, роман- 
поперелження — іст. модифікації утопіі* як 
метажанру

За визначенням С.Лема, "антиутопія — тв., 
шо являє собою  демонстрацію страху та 
виродження спроб удосконалити сусп-во " 
Ю .Кагарлицький пов'язує появу А. з 
усвідомленням іст. прогресу: "антиутопія — це 
крит. розгляд прогресу, тому вона і не змогла 
з'явитись раніше, ніж сформулювалась ідея 
прогресу, раніше XVII ст.".

V найширшому розумінні А. завжди полемічна 
шодо статичної утопії, є її діалектичним

запереченням та динамічним корективом. Якшо 
утопія за означенням та автор, задумом в більшості 
— позитивний прогноз, то А. має на думці 
песимістичний, або, щонайменше, альтернативний 
погляд на майбутнє. П ікавою є еволюція 
антиугопічних поглядів. 1-й етап — контрутопія — 
полеміка з тою чи ін. утопією, ін. утопічна 
конструкція, зовсім не обов'язково негативна. Так. 
'Утопія" Т.Мора — це прихована полеміка з 

ієрархічною і кастовою Державою" та "Законами" 
Платона. У свою чергу Ф .Б екон  в "Новій 
Атлантилі" полемізує з ідеалом Мора. Алегорична 
сатира Б.М анлевіля "Байка про бджіл, або 
Часткові вади — загальна користь' (1 7 1 4 ) 
побудована як антитеза суворо регламентованим 
утопіям Мора і Т.Кампанелли. Патріархально-сер- 
віч. утопія В.М орріса "Вісті нізвідки" (1891) 
протиставлена міш ансько-речовому світові 
майбутнього в романі Е.Белламі "Погляд назад".

II- й етап — негативна утопія (какотопія. 
дистопія) — обов'язково містить елементи критики, 
розвінчування того чи ін. утопічного постулату, 
застерігає від однозначно оптимістичного 
сприйняття ідеї прогресу, викриває "тіньові" 
сторони утопічного ідеалу, шо на перший погляд 
видаються безперечними перевагами, але криють 
в собі елементи сой. і психол небезпеки. До 
негативних утопій можна залічити "Левіафана" 
Т .Гоббса, 3-ю і 4-у частини "Мандрів Гуллівера" 
Дж.Свіфта. "Записки з підпілля". "Сон смішної 
людини" та "Бісів" Ф.Достоєвського. "Замах на 
міражі" В.Тендрякова.

III- й етап — власне А ., принципове 
заперечення самої ідеї утопії, повне неприйняття 
будь-якої насильницької зміни сусп-ва за 
попередньо продуманим планом. Такий різновид 
А. набуває особливої ваги в XX ст., коли були 
здійснені спроби втілення тоталітарних утопій в 
життя, чи то комуністичного, чи то фашистського 
тлумачення. Найвідоміші А. XX ст. ("Ми" 
Є.Замятіна, "Чудовий, новий світ" О.Л.Г.Гакслі, 
"Ферма звірів". "19 8 4 " Дж.Оруела) є воднораз 

антитоталітарними сатирами, позаяк є гротескними 
відображеннями реально існуючих структур, а не 
полеміку з утопічними побудовами. Зазнає критики 
не тільки "явний" тоталітаризм, але й небезпечні 
тенденції до уніфікації та соц. конформізму в сусп- 
вах зх. демократій ("Машина часу" Г.Дж.Веллза. 
"У нас це неможливо" С.Льюїса, "451 градус за 
Фаренгейтом" Р.Брелбері, "1985" А.Берджесса). 
У зв'язку з небезпекою атомної та екологічної 
катастроф виникає типол. наближений до А. 
роман-поперелження ("Кінь червоний, або Людські 
наміри" Е.Тріоле, "Мальвіль" Р.Мерля).

Зі слов'ян, л-р найбільш репрезентована А. 
різних жанрів у чес. і рос. л-рах 1920-80  рр.: 
"R .U .R ." і "Ф абрика Абсолюту" К.Чапека. 
"П ромислове виробництво доброчинності" 
Ї.Гауссмана, "Блаженний вік" Ї.Марека, "Чевенгур" 
А.Платонова, Година бика" І.Єфремова, "Москва 
2042" В .Войновича.

Юрій Попов

26



АНТИЧНА /НТЕРАТУРА

АНТИЧНА ЛГГЕРАТУРА (франи. antique віл 
лат. anfiquus — давн., ст-давн.) — л-ра культ, 
ареалу басейну Середземномор'я доби 
рабовласницької формації, шо включає в себе 
словесну творчість Ст-давн. Греції та Риму 
протягом понад тисячолітнього періоду, 
починаючи з VIII ст. до н.е , коли з'являються перші 
писемні пам ятки грец. л-ри ("Іліала", "Одіссея") і 
до V ст. н.е. — часу падіння Зх. Рим. імперії (476). 
Термін античність" виник на поч. XVIII ст. у 
Франції і означав спочатку всякий худож.-мист. 
об'єкт ст-давн. епох, шо належав до ранніх іст. 
періодів культури (Бл. Сх.. Індії, Китаю). Однак, в 
силу виняткового значення для розвитку європ. 
цивілізації саме греко-рим. культ, спадщини, даний 
термін почали трактувати вужче — як сукупність 
культ досягнень клас, ст-давності, тобто л-ри і мист- 
ва Геллади і Риму. Особливу ролю відігравала грец. 
міфологія Її сю ж ети мотиви образи  
пронизують repo Учини епос і хорову лірику 
трагедію, александрійську поезію, греи. роман, 
лір . епіч та драм. тв. представників рим. л-ри. З 
появою християнства грец. міфологія втрачає 
сакральне значення, проте продовжує живити 
європ. мист-во і л-ру до наших часів як невичерпна 
скарбниця сюжетно-образного матеріалу. Поняття 
література, шо лежить в основі ант. писемності, 
було значно ширшим, ніж суч. значення цього 
слова: воно містило в собі всі форми писемності 
— історію, філософію, різногалузеві науки. За 
винятком роману, який був представлений в А.л.. 
але не дістав чіткого жанр, оформлення. А.л. 
створила всі осн. види і жанри, а також величезну 
кількість поет, структур, форм, метрів європ. л-р.

У відповідності з періодизацією давн-грец 
історії, л-ра поділяється на такі періоди:

І. Архаїчний (VIII-V ст. ло н.е ): героїчний епос 
(Гомер), дидактичний епос (Гесіод), кіклічні поеми, 
гомерівські гімни, коміч. ("Маргіт") і пародійні 
ГБатрахоміомахія") поеми: декламаційна (елегія, 
ямби: Солон, Каллін. Тіртей, Мімнерм, Архілох, 
Гіппонакт. Сімонід Семоргський, Феогнід), пісенна, 
або мелічна поезія (сольна: Алкей, Сапфо. 
Стесіхор. Анакреонт, Івік: хорова: Алкман, Сімонід 
Кеоський, Вакхілід, Піндар); байка (Езоп): наук, і 
філос. проза (Піфагор. Геракліт. Ф алес, 
Анаксімандр).

Н. Аттичний, або клас. (V-IV ст. до н.е ): 
трагедія (Есхіл. Софокл. Евріпід), "ст-давня" 
аттична комедія (Арістофан), іст. (Геродот. 
Фукілід, Ксенофонт), ораторська проза (/Іісій, 
Ісократ. Демосф ен), філос. проза (Платон. 
Арістотель).

НІ. f елліністичний (IV-I СТ. ДО Н . е . ) :  "нова" 
аттична комедія (Менандр), александрійська поезія 
(ідилія, епіграма: Феокріт, Каллімах), епос 
(Аполлоній Родоський), сатира (Меніпп).

IV. Римський (I-IV ст. н.е.)-. наук, проза (Полібій. 
Діодор Сіиілійський. Діонісій Галікарнаський, 
Страбон, Иосиф Флавін, Аппіан, Павсаній. Діоген 
Даерцій, Посідоній). філософія і біографія 
(Плутарх), сатир, діалог (Дукіан), грец. роман

(Харитон, Ахілл Татій, Донг. Геліолор) 3  часів 
Відродження рим. л-ру прийнято ділити на 
періоди, шо відповідають етапам розвитку лат. 
мови ("архаїчна", "класична", або "золота", 
"срібна" і "пізня" латина).

І. Архаїчний (2 4 0  -  81  рр. до н .е.. від 
перекладу Дівієм Андроником "Одіссеї — до поч 
літ. діяльності Щцерона): трагедія (Дівій Андроник, 
Невій, Енній, Пакувій, Акцій), комедія (Пдавт, 
Теренцій), епос (Дівій Андроник. Невій. Енній), 
сатира (Дуцілій), історіографія (Катон Старший).

П. Золотий вік рим. л-ри: а) Золотий вік рим. 
прози (81 -  31 рр. до н.е. — від Піцсрона до 
Августа): ораторська (Ціиерон). іст. (Пезар, 
Саллюстій. Корнелій Непот), наук. (Варрон) проза, 
поезія неотериків (Катулл), філос. епос (Дукрецій). 
б) Золотий вік рим. поезії(31 р. до н.е. -  14 р. н.е. 
— епоха Августа): елегія (Галл, Тібулл, Проперцій, 
Овілій), буколіка (Вергілій), дидактичний (Вергідій. 
Овілій). героїчний (Вергілій), міфол. (Овілій) епос: 
сатира, ода, послання (Горацій). історіографія (Тит 
Дівій).

III. Срібний вік (14 -  117 рр.н.е. — від смерті 
Августа до смерті Траяна): іст (Дукан), героїчний 
(Стаиій. Сілій Італік). міфол. (Валерій Флакк). 
дидактичний (Манілій) епос; трагедія (Сенека), 
байка (Федр), сатира (Персій. Ювенал), епіграма 
(Мариіал), історіографія (Таціт). риторика  
(Квінтіліан. Пліній молодший), біографія (Светоній). 
роман (Петроній. Апулей).

IV. Період занепаду (117 -  4 7 6  рр.н.е. — від 
смерті Траяна до падіння Зх. Рим. імперії): поезія 
(Авсоній. Кдавдіан), епос (Рутілій Иамаціан). 
ораторська (Сіммах), філос. (Амміан Марцелін. 
Боецій) проза; педагогіка (Кассіодор): христ. л-ра 
(Тертуліан. Мінуниій Фелікс, Кіпріан. Дактанцій, 
Єронім, Августин, Венанцій Фортунат. Пруленцій). 
юриспруденція (Корпус громадянського права 
Юстії ііана).

V всесвітньо-іст аспекті історія AVI. не може 
розглядатися у відриві від більш ранніх і пізніших 
дотичних до неї ст-давн. культур (пунічна, гебр.. 
арамейська, а згодом — сирійська, коптська і 
ефіопська, вірм., груз ), бо вони впливали на греко- 
рим. л-ру або ж самі зазнавали такого впливу. Як 
єдність А.л. не осягнута ше Й СЬОГОДНІ: грец. і рим. 
л-ри трал, розглядаються окремо, незважаючи на 
те. шо вони розвивалися впродовж віків у тісному 
взаємозв'язку. З розпадом ант. сусп формації і 
втратою державності лінії розвитку обилвох л-р 
розділилися: продовжувачем грец. л-ри стала 
візантійська література і новогрец. л-ра. рим. 
cep -віч. лат. (починаючи з Відродж ення і 
гуманізму — новолат.) л-ра. Освоєння ант 
спадщини відбувалося в різні епохи і в різних 
народів по-різному — наївпо-некрит. в простих 
переказах тв. А.л. або глибоко усвідомлено у 
високохулож. перекладах. Запозичення з А.л. 
піддавались критиці як втрата нац. самобутності 
або ж захищалось як спільна культ, спадщина Зх. 
Свідома рецепція А.л. сягає від раннього Сер-віччя 
до сучасності і має декілька різнопланових аспектів:

27



АНТИЧНА ЛЧЕРАТУРА

1 Використання образов, мотивів і сюжетів в
трал, або ж переосмисленому тлумаченні. 2. 
Запозичення і перенесення в нові умови ант. 
структурних і форм. літ. елементів. 3 .Полеміка з 
лухов. світом античності, що протиставлявся 
християнству як нов. світоглядній, філос. та етич. 
системі, а також соп.-політ, та естет, постулатам 
нов. часу.

Після паління Риму і розповсюдження 
християнства А.л. продовжує життя спочатку в 
переписах і глосаріях монастирських шкіл раннього 
Сер-віччя, перекладах і переспівах. Лат. мова 
зберігає офіційний статус, нею пишуться хропіли 
про діяння варварських королів, закони і право 
герм, племен (т.зв. варварські "правди"). Сер-віч. 
педагогіка звертається до текстів А.л., вдаючись 
до їх коментування, переказів, компіляцій. 
Зразками для христ. риторики слугують тв. 
П іиерона. Незаперечним авторитетом 
користується християнин до Христа" Вергілій 
(завдяки месіаністичному тлумаченню 4-ої еклоги 
'Буколік"). Стил. відточені оди, сатири і послання 
Горапія впливають на вироблення канонів поет, 
майстерності. А.л. з її чуттєвістю, емпіричним 
світосприйманням протиставляється христ. аскезі. 
Тв. Овідія, Плавта, Теренція, сповнені життєдайної 
сили і оптимізму, таємно переписуються і 
поширюються серед освічених людей. 
Найінтенсивніше займались А.л. у придворній 
академії ф ранкського короля Карла Вел. 
(Каролінґське відродження, VII! ст), а також 
при дворі герм, імператорів Оттона І і Оттона II 
(Оттоншське відродження, X ст.). Сер віч лат 
л-ра успадкувала від А.л. вел. кількість прийомів і 
жанрів, які наповнюються нов. змістом. Так. 
Ейнхард у "Життєписі Карла Великого" спирався 
на біографії Светонія, анонімний автор поеми 
"Валтарій" — на "Енеїду" Вергілія, Гросвіта 
Гандерсгаймська у житійних драмах —  на 

серйозні" комедії Теренція. В лимарських 
ром анах ант. циклу воскресають герої ант. 
міфології та історії, подвиги яких оспівуються і в 
сер-віч. л-рі слов'ян, народів.

Творчість трубадурів м^ннез<игерія і 
вагантів спирається на любовну поезію Овідія 
(напр., кансони Бернарта де Вентадорна або 
фривольно-вільнодумні вірші Архіпіїти). Багата лат. 
л-ра Сер-віччя своєю появою завдячує А.л. 
Протягом ХІІ-ХІІІ ст. Зх ЄвроКа "дозріла" до 
сприйняття ант. науки і філософії. Поряд з 
Евклідом і Архімедом з араб, перекладів були 
перетлумачені на лат. мову Платон та Арістотель, 
а їхні філос. системи стали основою схоластичної 
теології Томи Аквінського. Але христ. духівництво 
заперечує авторитет ант. філософії: ант. штудії 
монахів були підпорядковані теологічним 
завданням, так шо тв. ант. авторів доходять до 
читача лише у фрагментах.

^Незважаючи на багатогранність зв'язків, 
контакти раннього Сер-віччя з А.л. мали 
спорадичний характер. Справжня реабілітація 
античності почалася в добу Відродження, сама

назва якої програмно втілила нов. етап глибокого 
осягнення ант. культури в умовах розкладу 
феодально-клерикальної системи і зародження 
капіталістичних відносин. Воно характеризується 
надзвичайно активною рецепцією античності у 
різних сферах діяльності — архітектурі, малярстві, 
різьбярстві, в філософії та естетиці, моралі та 
політиці, науці та педагогіиіг^рЯкщо в 
Каролінгському відродженні плекали переважно 
формальні елементи античності, надто рим. 
дидактичну спадщину, якщо сер-віч. схоластику не 
можна уявити без ант. філософії і риторики, то в 
добу Відродження сприйняття А.л. засноване на 
виробленні нов. ідеалу людини — ідеалу гуманної, 
всебічно розвинутої особистості. Ренесанс, біля 
джерел якого стоять італ. гуманісти, розширив межі 
рецепції античності за рахунок грец. ст-давності. 
Гуманісти наново відкрили клас, періоди л-ри і 
мист-ва Греції та Риму і подолали вироблену христ. 
церквою сер-Йіч. картину світу. Поряд із 
здійсненими вже в Сер-віччі перекладами лат. 
авторів з'явилися переклади грец. л-ри. Італ. 
гуманісти (П.Браччоліні та ін.) віднайшли в 
монастирських бібліотеках багато тв. ант. авторів 
і дали їм нове життя. Данте Аліг'єрі і Ф .Петрарка 
пишуть низку тв. лат. мовою. Дж.Боккаччо, окрім 
лат., опановує і грец. мову. В поемі Данте 
"Бож ественна комедія" з'являю ться Гомер, 
Гораиій, Овідій, Лукан, міфол. герої — Одіссей, 
Дідона, Еней, а вождем в потойбічному світі 
виступає поет Вергілій, співець рим. цезаризму, 
який символізує ідею Рим. імперії. Античність для 
Петрарки — духов, вітчизна, в своїх лат. трактатах 
він відтворює життєписи видатних діячів ("Про 
знаменитих мужів"), його лат. еклоги, поема 
"Африка", за яку він був увінчаний лаврами на 
Капітолії, написані в наслідування Вергілію, а 
поема "Тріумфи" підказана любовними елегіями 
Овідія. Лат. тв. Боккаччо засвідчують глибоку 
обізнаність з А.л. різних епох — від міфол. 
космогоній до Плутарха і Светонія. Його "Амето ' 
відроджує традиції ант. ідиліУ, поеми "Філострато" 
і "Т езеїда" засновані на міфол. сюжетах, а 
"Д екам ерон", також насичений ант. 
ремініслемміями і мотивами, в свою чергу став 
джерелом для багатьох поетів. "Енеїда" Вергілія 
була взірцем для епіч. поем Л.А ріосто 
("Несамовитий Роланд") і Т.Тассо ("Звільнений 
Єрусалим"). Пастораль Тассо "Амінта" немислима 
без традиції, закладеної Вергілієм, Теокрітом, 
Лонгом.

Імпульси, шо йшли з Італії, незабаром були 
сприйняті в ін. європ. країнах. У Франції 
прекрасними знавцями А.л. були Маргарита 
Наваррська, Ф .Рабле, М. де Монтень, у тв. яких 
знайдено немало ант. образів, ремінісиенцій, 
а/тюзій. Для перенесення форм А.л. на франц 
най. ґрунт багато зробили П. де Ронсар'і поети 
"Плеяди". В Іспанії традиції А.л. були підхоплені 
М. де Сервантесом та Лопе де Вега, в Португалії 
— Л.Камоенсом, "Лузіади" якого написані під 
впливом "Одіссеї" та "Енеїди", а "Амфітріон"

28



АНТИЧНА ЛҐГЕРАТУРА

використовує сюжет однойменної комедії Плавта, 
ідеями ант. авторів проникнуті тв. нім. гуманістів 
У. фон Гуттена, Г.Райхліна, Й.Сакса. Ними 
надихався у своїй багатогранній лат. творчості 
енциклопедист Еразм з Роттердаму. Англ. Ренесанс 
поставив античність у центр уваги, щоб виховувати 
за ант. взірцем нову людину. Моральна 
проблематика домінує в поемі Лж.Чосера "Троїл і 
Крессіда", створеній на основі троянського циклу 
міфів. Т.Мор в "Утопії" змальовує образ ідеальної 
держави, приєднуючая до ідей Платона. Ант. 
міфологія та історія дає теми й сюжети драматургам 
англ. Відродження. Свого апогею, як змістовно, 
так і формально, англ, ренесансна л-ра досягла у 
тв. Шекспіра, який у ран. поемах і особливо в 
драматургії щедро запозичує сюжети і образи ант. 
міфології, історії та л-ри.

Палких прихильників знайшла А.л. в XVII ст. 
серед представників франи. класицизму, які 
проголосили її зразком для наслідування і прагнули 
"змагатися" з ант. поетами. В боротьбі за 
централізацію країни і зміцнення королівської 
влади франи. класицисти висували запозичену 
ними з античності ідею громадянськості, 
звертаючись переважно до традиційних сюжетів 
та образів рим. л-ри та історії. Класицисти 
розробляли різні жанри, успадковані ними від А.л.: 
героїчну оду. байку, моралізаторську прозу, 
трагедію, комедію, епіч. поему. На поетологічних 
трактатах Арістотеля та Горація заснована 
нормативна поетика теоретика франи. класииизму 
Н.Буало ("Поетичне мистецтво"). На формальних 
і сюжетних ант. зразках виросла висока 
класицистична трагедія П. де Корнеля і Ж.Расіна. 
Продовжувачем традицій ант. байки виступив Ж. 
де Лафонтен. Кн. Ж.Лабрюйєра "Характери" 
розвиває психол. дидактику греи. мораліста 
Ф еоф раста. Ж .Б.М ольєр незрідка запозичує 
сюжети і художні прийоми для комедій у рим. 
комедіографів Плавта і Терениія, переважно 
орієнтуючись на техніку останнього. В трагедіях 
Ж.Ротру "Вмираючий Геракл" та "Антігона", 
написаних в руслі класицистичного методу, 
появились водночас барочні тенденції. Роман 
Ф енелона "Пригоди Телемака" немовби 
продовжує сюжетно Гомера, але й розгортає 
оригінальну політ, програму. Знаменна і літ. 
полеміка, яка виникла у Франції в кін. XVII ст. під 
назвою "Суперечка про древніх і нових" і 
засвідчила кризу класицистичного методу. 
Противником естетики класицизму ше раніше 
виступив П.Скаррон, який у бурлескних віршах і 
транестіях пародіював преиіозну л-ру, різко 
знижуючи образи ант. богів та героїв.

У зв'язку з ідеологічною підготовкою революції 
у XVIII ст. на перший план вийшли такі сторони 
античності, як її політ, та громадянський зміст. Пе 
стосується насамперед трагедій Вольтера ("Бруг", 
"Смерть Пезаря") та В.Адьф'єрі ("Аганемнон". 
"Брут І". "БрутII"). Представникипросвітнинького 
класицизму намагаються наслідувати форми А.л.: 
"Генріала" Вольтера була спробою відтворити

героїчний епос ст-лавності, в "Полі і Віргінії" Б.де 
Сен-П єра або "Пасторалях" А.Поупа зображено 
зворушливу ідилію на зразок ант. буколіки, 
переклади Поупом гомерівських поем мали на меті 
пристосувати грец. епіку до вимог естетики 
класицизму, теорія мццамсьжоУдрамм Д.Дідро і 
Ґ .Є .Л ессін га  сф ормувалась під впливом 
"сльозливої" комедії Терениія. Прокидається 
зацікавлення рим. правом, ораторською  
спадшиною Піцерона, який стає кумиром 
республіканців, біографіями Плутарха, 
історіографією Таціта й Тіта Лівія. Лешо в ін 
напрямку розвивався яаймарсщий класицизм 
у Німеччині, серцевиною якого було освоєння 
естет, досвіду Геллали (Й.Вінкельман, Й.В.Ґьоте. 
Ф.Шілдер).

В рос. класицизмі, що розвивався піл 
безпосереднім впливом зх.-європ. класицистичної 
л-ри, античність відігравала значно меншу ролю, 
ніж у Франції або Німеччині, переважала наи.-іст. 
тематика. Однак і для рос. класицистів А.л. 
виконувала функцію взірця при становленні літ. 
форм і жанрів вірш, сатири (А.Кантемір), оди 
(В.Треліаковський, М.Ломоносов, Г.Державін). 
байки (І.Хемніцер), героїчної поеми ("Телемахіла" 
Тредіаковського). Низку сюжетів з ант. міфології 
втілила рос. класицистична трагедія.

XIX ст. з його тверезим конкретно-іст. підходом 
та всебічним дослідженням античності поклало 
край її нормативній абсолютизації (відкриття 
геллммзму Й.Лройзеном. обгрунтування грец. 
міфології як відображення боротьби матріархату і 
патріархату Л.Бахофеном, роботи з історії ант. 
світу Т .Моммзена, Е.Курціуса та ін ). Ставлення 
романтизму до А.л. змінюється з розвитком цього 
напряму: якшо на ранніх етапах романтики 
захоплюються античністю, то вже на поч XIX ст. 
спостерігається гостре неприйняття її ідей і форм. 
Однак успадкування романтиками ант. тяжіння 
класицистів носило цілком органічний характер, 
незважаючи на полярність їхніх худож.-естет, 
принципів, бо обидва напрями були ідеалізуючими. 
Т.зв. романт. геллінізм, шо висунув теоретиків 
Ф.Шлегеля і Ф.В.Шеллінга, орієнтувався на греи. 
архаїку, її розкованість і волелюбність. В  Геллалі 
романтики шукали вже не нормативне, а орфічне. 
стихійне (І.Х.Ф.Гьольдерлін, Ґ. фон Кдяйст. 
Ф.Ґрільпарцер, А.М.Шеньє, М.Шедлі та ін.) 
Образи, форми і жанри А.л. використовують 
Г.Гайне, А.Платен, А.Г.Еленшлегер. А.Міикевич, 
Ф.П реш ерн, Д ж .Л еопарді, М.Емінеску,
В.Ж уковський, О.Пушкін, П .Вяземський, 
К.Баттошков, М.Лєрмонтов, Ф.Тютчев, О.Фет. У 
Ф ранції нов. етап захоплення античністю 
пов'язаний з діяльністю "парнасців" (Ш.Леконт де 
Ліль, А.Сюллі-Прюдом, Ж.М. де Ередіа та ін.). 
Відмовившись від романт. бунту, "парнасці" 
культивують вишукані літ. форми, звертаючись до 
образного арсеналу А.л. Ще романтики почали 
розрізняти в античності дві лінії еволюції, 
діонісійську і аполлонічну. В роботі "Народження 
трагедії з духу музики" Ф.Ніише розвиває ідею про

29



АНТИЧНА ЛІТЕРАТУРА

існування двох типів культури — діонісійської, 
оргаїстично-буйної. що відображає стихійність і 
трагізм життя, і аполлонічпої. споглялально- 
врівноваж еної. шо відзначається ясністю, 
гармонійністю і контролюється тверезим розумом. 
Неоромантики і символісти (С.М алларме. 
Е.Верхарн. А Г. фон Гофмансталь. Р.М.Рільке. 
С Георге. С.Пшибишевський. С.Виспяньський, 
Я.Врхліиький, К.Бальмонт, Вяч.Іванов, В.Брюсов,
О .Блок. ГАнненський. М.Волошин та ін ), 
сповідуючи культ абсолютної краси, схилялися до 
аполлонізму". відточуючи майстерність на строгій, 

ясній формі А.л.. вдаючись до філос. узагальнень. 
В експресіонізмі, навпаки, домінує "діонісійство", 
екстатично-ексцентричне начало Більшою мірою 
це стосується поезії, хоча й у драматургії 
експресіоністи охоче звертались до античності 
(В Газенклевер. Г.К айзер. Ф .Верф ель; 
Ф.Ведекінд). В XX ст. міфол. сюжети й образи 
втілюються досить інтенсивно, зокрема, в 
авангардистській та модерністській прозі та 
драматургії (Дж.Джойс. Ж.Ануй, Ж .П .Сартр, 
А Камю. Ж Кокто. Ж .Ж іролу, Ю.О Ніл, 
Ф Дюрренматт). Налзвичай активне освоєння ант. 
спадщини на всіх рівнях — тематичному, 
образному, формальному, асоціативному — 
характерне і для поезії XX ст. (Ґ.Аполлінер. 
П.Елюар, В.Б.Єйтс, Т.С.Еліот, Г.Бенн, Й.Р.Бехер, 
Г Маурер, Е.Арендт, С.Гермлін, Я Ріиос. /ГСтафф, 
Ю Т увім , К І.Ґалчиньський. М .Бенюк, 
Дж.Келінеску, А.Ахматова. О.Мандельштам, 
М.Кузмін. В .Ходасевич, М. Цветаева, В.Луговськой, 
Б.Пастернак, М.Заболонький. А.Тарковський).

Твор контакти л-ри XX ст. з ант спадщиною у 
найрізноманітніших проявах — як сюжет, й образні 
запозичення, переробки, переосмислення, 
асоціації, ремінісценції, алюзії, травести* пароли, 
формальні наслідування і т.д. — так інтенсивні й 
багатогранні, шо майже не піддаються ніяким 
описам, а всілякі спроби їх систематизації чи 
класифікації мають досить умовний характер.

За іст. свідченнями, перші відомості про А.л. 
з являються в Україні ше в Київ. Русі. Джерелами 
їх поширення були візант. та болг. рукописні кн .

Хроніка сирійця Іоана Малали містила 
найважлившіі перипетії греп. міфів. "Хроніка" 
ченця Ґеорпя Амартола лавала моральну оцінку 
пантеону олімпійців 3 окр. легендами і міфами 
ст-давм. геллінів знайомили також "Шестолнев 
іоана Екзарха. Ізборники" Святослава. Пізніші 
імпульси йшли з Італії. Юрій Дрогобич, видатний 
вчений, шо мав прямі контакти з італ. 
Відродженням (ректор Болонського ун-ту 1481-82). 
творець "вченолатинської поезії", сміливо вволить 
в кн. Прогностична оцінка поточного 1483 року" 
міфод. образи, він першим з українців застосовує 
ант. строфіку (елегійний дистих). Павло Русин, 
викладач ант. словесності у Краківському ун-ті. 
видавець ант. авторів, прищеплював укр. л-рі ідеї 
гуманізму. У зб. Пісні Павла Русина з Кросна" 
(1509) зустрічаються А/тямаяова Алкеева. 
Сапфічна Асклепіалова строфи такі жанри

як елегія, ода, епіграма, імена персонажів ант 
міфол Юпітера і Иерери, Аполлона і Вакха, Ахілла 
і Гектора, Енея і Дідони. Ясона і Мелеї, ант. поетів 
Катулла, Верґілія, Овідія, Тібулла, Проперція, 
Стаиія, Валерія Максима та ін.

Вел. ролю в рецепції А.л. в XVI-XVH ст 
відіграли тогочасні школи (Острозька Академія. 
Шкода Львівського братства, Києво-Могилянська 
академія та ін ), в яких вивчали давн.-грец. і лат. 
мови, в оригіналі читали і коментували ант. авторів 
Численні піітики й риторики виникали під впливом 
трактатів Арістотеля, Горація, Піцерона. Д-ра укр. 
бароко шедро використовує міфічні образи як 
символи, алегорії, емблеми — в компліментарних 
віршах (на герб, на клейнол), "ляментах", плачах, 
тренах, епіч. поемах — латино мов. "Роксоланія" 
(1 5 8 4 ) С.Кльоновича. Поезія Герасима 
Смотрииького, Андрія Римші. Даврентія Зизанія. 
Христофора Філарета, Дем'яна Наливайка, 
Мелетія Смотрицького, Касіяна Саковича, 
Софронія Почаського, Феофана Прокоповича 
рієнтована на ант. зразки, проникнута міфол. 
образами й ремінісиенціями, демонструє глибоку 
начитаність в А.л. Вел. вплив мала А.л. на 
Г .Сковороду: "Басни Харьковскія" тісно
примикають до традиції ант. байки: трактати, 
фабули, притчі сповнені міфол.-іст. мотивів та 
образів і часто написані в дусі платонівських 
діалогів ("Наркіс. Разглагол о том-, узнай себе"). 
Сковороді належить низка тв. лат. мовою, ним 
зроблені переклади і переспіви Езопа, Горація, 
Овідія та ін. ант. поетів, тлумачення фрагментів з 
Плутарха, Вергілія, Терениія.

У XVIII -  1-Й пол. XIX ст. засвоєння А.л. 
відбувається шляхом травестуван н я, 
пародіювання видатних пам'яток ант. епохи. 
Зразком слугує "Енеїла" [.Котляревського, яка 
бурлескно відтворила основні перипетії 
однойменної поеми Вергілія. або 
"Жабомишолраківка" К. Думитрашка — переспів 
анонімної греп. поеми "Батрахоміомахія", що 
пародіювала гомерівський епос. При цьому 
спостерігається тенденція до онапіональнення 
ант. тв., надання їм суто укр. рис: переклали та 
переспіви П.Гулака-Артемовського ( Гараськові 
оли"), П.Нішинського (гомерівські гімни, Антігона" 
Софокла), С.Руланського (українізована "Іліала"). 
З романтиків до арсеналу ант. міфології та історії 
звертаються також М. Костомаров (вірші "Еллада". 
Давнина", іст. драма Елліни Тавриди"). П.Куліш 

(вірші "Гомер та Шекспір", "Титани", переспіви 
балад ґьоте і Шіллера на ант. тематику — 
"Корінховська молода княгиня". "Грецькі боги" 
оповідання "О рися", засноване на епізоді з 
"Одіссеї". Античність органічно увійшла у життя і 
творчість Т.Шевченка. Худож. спадщина поета 
рясніє іменами політ, діячів (Август. Нерон), 
філософів (Сократ, Геракліт). поетів (Гомер. Есхіл, 
Вергілій, Горацій, Овілій) ант. світу. До нього він 
звертається у повісті "Художник", поемі "Неофіти" 
Величний символ нескоренності духу втілено в 
образі Прометея ("Кавказ"). Активно розробляють

ЗО



АНТИЧНІ РОЗМІРИ

жанр ант.байки такі поети, як Д.Боровиковський. 
Є.Гребінка, Д.Глібов, Олена Пчілка, Руданський. 
!. Франкові належать поеми '3  Плутархового 
Життя Солона", Геракл і Евандер". Ант. образи 

і ремінісценції розсипані також у ліриці та філос. 
тв. Франка. Прагнучи збагатити укр. л-ру світ, 
образами, долучити ії до європ. культури, Леся 
Українка створила низку поезій і драм, заснованих 
на ант сюжетно-образному матеріалі 
("Сафо", Н іобея'. "Орфеєве чудо", 'Чфігенія в 
Тавріді". "Кассандра" та ін). Через усю творчість 
поетеси проходить прометеївський мотив. До ант. 
жанрів, метрів незрідка вдається В.Самійленко 
(пикли Елегії", "Ямби", поема "Герострат"). Він 
переклав також першу пісню "Іліали". Особливо 
щедру данину віддали їй поети неокласики, які 
відроджували ант. форми, теми й образи, 
інтенсивно перекладали ант. поетів. Напр., 
М.Зеров культивує алексанярійські вірші і 
елегійні дистихи, створює ЦИКЛИ сопегія "Мотиви 
"О д іссеї', Образи віків",( "Хірон", "Тесей", 
Навсікая". "Вергілій" та ін.). перекладає Лукреція, 

Катулла. Вергілія, Гораиія, Тібулла, Пропериія, 
Овідія, Стаиія, Лукана. Ювенала, Марціала, 
Авзонія, Клавдіана, Пенталія та ін. М.Рильський 
пише навіяні А.л. поезії "Прометей", "Сафо — до 
Афродіти', "Як Одіссей, натомлений блуканням". 
Анхізів син, вклонившися богині. . , "У теплі дні 

збирання винограду..." Формальна викінченість 
поезії неокласиків, строга лаконічність вислову, 
лексичне розмаїття, пластичність образів вел. 
мірою пояснюються їх "ант. штудіями". До ант. 
метрики звертаються Рильський (логаеди), 
П.Тичина (гекзаметр, пеон). Прекрасні статуї 
олімпійців стали символом гуманності і культури в 
поемі М.Бажана "Боги Еллади". Образи ант. 
міфології зустрічаються в поезії Д.Первомайського 
( Прозерпіна"), А.Малишко (поема "Прометей"),
і.Драча ("Прометеївська балада", "Жінка і море", 
"Монолог Афродіти"), Л.Костенко "(Скіфська 
Одіссея ). Д.Павличка ("Дедал та Ікар", 
Рембрандтова "Даная"), а літ. та іст. персонажі 

знайшли втілення в прозі Ю.Мушкетика ("Суд над 
С енекою ", 'Смерть С ократа"); П.Мисника 
( Ціцеронові лаври"), В.Шевчука ("Навчитель 
істини"), В.Чемериса ("Скандал в імператорському 
сімействі"), Є.Шморгуна ("Дорога до Іліона"). На 
матеріалі історії заснований роман 1.Немировича 
"Син раба".

З грец. міфологією знайомлять кн. 
К.Глованької "Міфи давньої Греції", "Крилатий 
кінь' І.Козовика та О.Пономаріва "Словник ант. 
міфології (1989), наук.-популярні кн. А. Содомори 
"Ж ива античність " (1983), Г.Підлісної "Світ 
античної літератури" (1989), довідник ГЛісового 
"Ант. світ у термінах, іменах і назвах" (1988), 
Н.Корж і Ф.Луцької "!з скарбниці ант. мудрості" 
(1988). Вийшли переклади "Іліади" й "Одіссеї" 
Гомера, Історії" Геродота, трагедій Есхіда і 
Софокла, комедій Арістофана, "Порівняльні 
життєписи" Плутарха, "Відлюдник" Менандра, 

Енеїла Вергілія, тв. Гораиія, "Метаморфози"

Овідія, "Про природу речей" Дукреиія, зб. Ант. 
література: Хрестоматія" (за ред. О.Білеиького). 
"Давньогрецька трагедія", антологн ант новели 
"Ламоклів меч" та ант. поезії "Золоте руно". Серед 
перекладачів А.л. — В.Щурат, Зеров, Б.Тен. 
А.Білецький, М.Білик, В.Маслюк, В.Свілзінський.
A. Содомора, Ф.Самоненко, Й.Кобів, Г.Кочур,
B. Дитвинов, Ю.Иимбалюк та ін. Проблеми А.л. в 
Україні досліджували Г. Шульц, ГОгоновський, 
Ф .С лю саренко, І .Ф ранко, М.Д рагоманов. 
О.Біленький, А.Білецький, М.Білик. В.Пашенко. 
М.Чубач, Н.Сахарний, Ю.Шанін та ін.

Див Античні розміри, Античні строфи, 
Античні сюжети.

Петро Рйхло

АНТИЧНІ РОЗМІРИ — вірш розміри шо 
були розроблені в греи. та лат. поезії в період з 
VIII ст. до н.е. до VI ст. н е. А.р. побудовані на 
квантитативному принципі віршування (метр, 
система) і виділяли стопи як найменші елементи 
вірша. Основну ролю відігравала кількість х 
склалів. Але ант. стопи фіксували не тільки число, 
але й співвідношення довгих і коротких. Довгий 
склад, який прийнято схематично позначати 
знаком (—), повинен був звучати вдвічі довше, ніж 
короткий, шо позначається в знаком (И) і дорівнює 
одній морі. Якщо він дорівнює 1. то співвідношення 
виражається як 1:2. Звідси випливає, що ямби і 
трохеї в мові були триморними, дактилі і спондєї
— чотириморними. При імітації в суч.. у т.ч. 
слов'ян., мовах, де склади не розрізняють за 
короткістю і довготою, а за наголошеністю чи 
ненаголошеністю, адекватне відтворення ант. 
віршування неможливе і мас умовний характер. 
Тому в т.зв. перекладах розміром оригіналу ритм, 
сильні долі (арсис) передаються наголошеними 
складами, а ритм, слабкі долі (тесис) — 
ненаголошеними. Бо змінилася і природа тактів 
ямби і трохеї зараз є двотактними, а дактилі — 
тритактними. Труднощів при такому 
переакцентуванні завдає спондей, оскільки він 
може бути в деяких випадках двотактним, а в ін.— 
тритактним (напр., в гекзаметрі). Поєднання двох 
стоп називають диподією, трьох — триподією. 
чотирьох — тетраподією. Дводольною стопою в 
був тільки піррихій, введений в метрику пізніше, 
шо являє собою заміну довгого дводольного складу 
двома короткими (ИИ).

Найважливіші стопи ант. віршування: триморні
— ямб, трохей, або хорей; трибрахій; чотириморні
— дактиль, амфібрахій, анапест, спондей, 
дипіррихій або прокелевзматик; п'ятиморні — 
пеони, бакхій, кретик або амфімакр, антибакхій 
або палімбакхій; шестиморні —  модос або тримакр, 
іоник низхідний або вед.; іоник висхідний або мал., 
антиспаст (ямбохорей), хоріямб; семиморні — 
епітрики; восьмиморні — диспондей І ДОХМІЙ. Шоб 
уникати монотонності, яка могла з'являтися при 
безкінечному чергуванні довгих і коротких, 
вдавалися до таких засобів: 1. Довгота могла 
замінюватись двома короткими, а інколи й одним

31



АНТИЧНІ СТРОФИ

коротким складом. 2. У певних місцях вірш ділився 
тим, шо там закінчувалось слово. Ці розділення 
звались цезурами і були переважно не в кінці стопи, 
а в середині. 3. Остання стопа часто бувала 
незавершеною. Такі вірші звуться каталектичними 
(kata/exts —  усічення в кінці стопи або вірша). 4. 
Склад міг бути як коротким, так і довгим (sy/faba 
anceps — подвійний склад). — До основних ант. 
розмірів належать гек зам етр  (шестистоповий 
дактиль з рухомою цезурою), пентаметр 
(п'ятистоповий дактиль, зустрічається лише в 
поєднанні з гекзаметром, утворюючи т.зв. 
елегійний дистих), гендекасилабус (hene^a — 
одинадцять, syHabe — склад: одинадиятискладник; 
зустрічається як фалекейський вірш або в 
Адхеєяій та Салфічмій строф ах), холіямб 
(кульгавий ямб), сенар (лат. senarius — 
шестискладник. тобто триметр), септенар (лат. 
septenoriL/s — семисклалник, тетраметр, шо має 
7 .5  стоп — останній трохей усічений), октонар (лат. 
ohrtonar — восьмискладник, ямбічний аката- 
лектичний тетраметр) та ін. В ант. л-рі поширені 
були й усталені вірш, розміри: Алонічний вірш, 
Алкманів вірш, Анакреонгів вірш, Арісгофанів 
вірш, Архілохів вірш, Пппомактів вірш, гліконічний 
вірш, Пріапічний вірш, Фалекеі'в вірш, Ферекрагів 
вірш.

Починаючи з HMV ст. н.е. європ. віршування 
пішло шляхом переходу від квантитативного до 
квалітативного (силабічного, силабо-тонічного, 
тонічного) віршування. Уявити, "почути" реальне 
звучання ант. віршів суч. європейцеві майже 
неможливо. Але попри це вплив ант. метрики на 
розробку систем європ. віршування величезний. 
Майже всі існуючі сьогодні назви вірш, розмірів 
нов. європ. л-ри (ямб, хорей, піррихій, дактиль, 
амфібрахій, анапест та ін .) запозичено з античності. 
Упродовж багатьох століть в різних країнах 
Європи, особливо в добу Відродж ення, 
класицизму і бароко, робилися спроби засвоєння 
і пристосування А.р. до умов і потреб нац. літ-р. 
Теор. обгрунтування засади ант. поетики у світлі 
розвитку нов. європ. систем віршування дістали в 
Трактатах Опіиа, Ф осса — в Німеччині, 
М.Смотрицького, М.Яовгалевського —  в Україні.

Петро Рихло

АНТИЧНІ СТРОФИ — строфи, утворені з 
логаедичних віршів, переважно катрени або 
дистихи, позбавлені рими, шо періодично 
повторюються в тій же метр, структурі та 
послідовності. В давн-грец. л-рі виділяли Алкееву, 
Саттфічну, А скдепіалову, Адкманову  
(Архілохову) сгрофм, т.зв. елегійний дистих та 
ін., шо відрізнялися особливостями метр, будови. 
Цю систему строф відродив у рим. поезії Горацій, 
однак і в нов. європ поетів вона зустрічається як в 
оригінальних віршах, які незрілка є стилізаціями 
ант. лірики: так і в перекладах, шо є спробами її 
силабо-тонічної імітації.

Петро Рихло

АНТИЧНІ СЮЖЕТИ — сюжети запозичені 
з ант. міфології, історії та л-ри, шо набули 
широкого розповсюдження в д-рі нов. часу і 
складають вед. частку традиційних сюжетів. За 
запропонованою А.Волковим класификацією ("До 
теорії традиційних сюжетів", 1973), їх можна також 
поділити на сюжети міфол. (Амфітріон, Андромаха, 
Антігона, аргонавти, Гелена, Геракл, Іфіґенія, 
Кассандра, Медея, Ніоба, Одіссей, Орфей, 
Прометей, Троянська війна, Федра тощо); іст. 
(Александр, Юлій Цезар, Спартак, Катіліна, Катон, 
брати Гракхи. Ганнібал, Клеопатра, Нерон, 
Сапфо, Сократ); легендарного (Геро і Деандр, 
Гораиії і Куріації, Дукреиія, Стратоніка, Віргінія) 
та літ. (напр., "Дісістрата" Арістофана або 
"Менехми" Плавта) генези. У відомій кн. нім. 
дослідниці Е.Ф ренцель "Сюжети світової 
літератури: Словник літературно-історичних 
зрізів", шо містить статті про понал 300  сюжетів, 
приблизно п'ята частина всіх сюжетів (понад 60) 
належить А.с. На А.с. побудовані грец. та рим. 
епіч. поеми ("Іліала", "О діссея" Гомера, 
"Аргонавтика" Аполлонія Родоського, "Енеїда" 
Вергілія, "Метаморфози" Овілія), трагедй* (Есхіл, 
Софокл, Еврипід, Сенека), історична проза 
(Плутарх, Тит Дівій, Корнелій Тацит, Светоній), 
деякі форми лірики й мал. епіки (гомерівські 
гімни, алексанлрійська поезія, "Героїди" Овілія) 
— словом, переважна більшість тв. ант. л-ри, а 
також образотвор. мист-ва.

У Сер-віччі А.с. в поєлнанні з куртуазними 
ідеалами були своєрідно переосмислені в 
лицарських ром анах ант циклу — про 
Александра та Енея, про Фіви і Трою, шо знайшло 
відбиток у творчості таких авторів, як Крєтьєн де 
Труа, Бенуа де Сент Мор, Ґвідо де Колумна, Гайнріх 
фон Фельдеке. Лицарські романи на ант. сюжети 
проникли й у слов'ян, землі, напр., чес. вірш. 
"Алексанлреїда" (поч. XIV ст ), болг., серб., поль., 
білор. версії анонімних повістей "Троянська 
притча", "Александрія" (кін. XIV ст.). Вже в ХІ-ХП 
ст. через Візантію А.с. досягають Русі. Так, перекази 
популярних грец. міфів містилися в рукописній кн. 
домонг. періоду " Повість про Варлаама та 
Йосафа", в "Еллінському літописці" тошо.

Нові можливості широкого функціонування 
А.с. відкрила доба Відродження, одним з гол. 
естет, завдань якої було освоєння ант. культ, 
спадщини. В лат. трактатах Ф .Петрарка переказує 
біограф ії прославлених римлян — від 
легендарного Ромула ло Ц езаря, а також 
Александра Македонського і Ганнібада ("Про 
знаменитих мужів"), а Дж.Бокаччо демонструє 
обізнаність з А.с. не тільки в трактатах ("Про 
генеалогію богів", "Про знаменитих жінок", "Про 
фатальну долю знаменитих мужів"), але й у поемах 
("Філострато", "Тезеїла"). Д ж .Чосер створює 
поему на гомерівський сюжет ("Троїл і Крессіла"), 
сюжети ант. драматургів використовують Г.Сакс 
("Цариця — вбивця Клітемнестра", "Вірна дружина 
Алкеста", "Нешасна цариця Іокаста"), X .Марло 
("Трагедія Дідони, цариці Карф агенської"),

32



АНТИЧН! СЮЖЕТИ

Б.Л ж онсон ("Зм ова Катіліни"), Камоенс 
("Амф ітріон"). Рання "Комедія помилок"
В.Шекспіра є своєрідною парафразою комедії 
Плавта "Близнята" ("Менехми"), а рим. трагедії 
("Юлій Цезар", "Антоній і Клеопатра", "Коріолан") 
засновані на життєписах Плутарха. Ант. сюжети 
втілює Шекспір в трагедіях "Перікл", "Троїл і 
Крессіла", "Тимон Афінський", поемах "Венера і 
Адоніс", "Лукреиія". У сх-європ. л-рах доби 
Відродження також пробуджується інтерес до А с. 
Першою чес. друкованою кн. стала "Троянська 
хроніка" (1470) —  переказ подій, викладених у 
гомерівських поемах. На сюжеті троянського никлу 
міфів заснована драма поль. поета 
Я.Кохановського "Відрядження грецьких послів". 
Перший визначний утор, драматург П.Борнемісса 
переклав "Електру" Софокла, загостривши 
патріотичне спрямування п'єси та надавши їй угор. 
колориту. Значною мірою саме шляхом засвоєння 
ант. спадку пішла дубровнииька ліра XV-XVH ст., 
надто драматургія: п астор ал і І.Гундулича 
"Аріадна", "Ґалатея", "Ліана", "Клеопатра" та ін., 
драми Ю.Пальмотича "Ахіллес", "Едіп" та ін., п'єса 
М.Ветрановича "Орфей і Еврідіка". У давн-рус. л- 
рі XVI ст. стають популярними оригінальні версії 
історії Троянської війни ("Повість про сотворения 
та полонення троянське", "Книга Троя"), шо 
ґрунтуються на колізіях роману сицилійця Ґвідо де 
Колумна "Історія зруйнування Трої".

Звертаючись переважно до сюжетів рим. л-ри 
та історії, франц. класицисти XVII ст. висували на 
перший план запозичену з античності ідею 
громадянськості. В  трагедіях П. де Корнеля 
("Медея", "Гораиій", "Пінна", "Смерть Помпея", 
"Едіп") і Ж.Расіна ("Андромаха", "Британия", 
"Федра", "Іфігенія") оживають герої давн-грец. л- 
ри та рим. історії, які уособлюють непримиримий 
дуалізм почуття і громадського обов'язку. 
Езопівські сюжети дістали нове життя під пером 
Ж. де Лафонтена, а комедії Плавта "Мізантроп" і 
"Амфітріон" були блискуче перероблені 
ЖБ.Мольєром. Травестійно-бурлескні версії А.с. 
лав у поемах, розбиваючи водночас догмати 
класицизму, П.Скаррон ("Тіфон, або Гігантоманія" 
і особливо "Перелицьований Вергілій").

Активно освоюються А.с й ідеологами європ. 
П росвітництва, які в образах діячів 
демократичної Греції та республіканського Риму 
намагалися втілити ідеї боротьби проти 
абсолютизму і тиранії ("Бруг", "Смерть Пезаря" 
Вольтера; "Агамемнон", "Брут І", "Брут II"
В.Альф єрі). Шоправда, для ваймарсьного  
класицизму в Німеччині гол. ролю відігравали не 
політ., а естет, моменти. Нім. просвітителів вабила 
передусім клас. Греція. На перший план вони 
ставили морально прекрасну особистість, яка би 
втілювала заг-людські ідеали ("Прометей", "Іфігенія 
в Тавриді" Й.В.Гьоте; "Боги Греції", "Кассандра ", 
"Мессінська наречена " Ф.Шіллера). Ряд сюжетів з 
ант. міфології знайшли втілення і в рос. класицизмі 
("Телемахіда", "Лаодемія" В.Тредіаковського, 
"Лемоф онт" М.Л омоносова, "Андромаха"

П.Катеніна, "Лідона" Я.Княжніна, Еліп-цар"
O . Грузіниєва, "Антігона" В.Капніста, "Едіп в 
Афінах", "Поліксена" В.Озєрова, "Кривава ніч, або 
Остаточне падіння Кадмового дому" В.Нарєжного, 
езопівські сюжети в І.Хемніиера та ін ).

Одним з найбільших ентузіастів античності в 
романтизмі можна вважати Ф.Гьольдерліна, для 
якого Геллада була ретроспективною сои.-політ. 
утопією (лірика, "Гіперіон", "Смерть Емпедокла "; 
переклади з Пінлара і Софокла). Ло "романтичного 
геллінізму" примикають А.Шеньє ("Кай Ґракх"), 
Г.ф он Кляйст ("Амф ітріон", "П ентесілея"), 
Ф.Грільпарцер ("Сапфо", "Золоте руно", "Хвилі 
моря і кохання"), П.Б.Шеллі ("Едіп", "Звільнений 
П рометей"), частково також  Л ж .К ітс, 
Лж.Н.Г.Байрон.

Спорадично звертаю ться ло А .с. і 
представники крит. реалізму, використовуючи 
пізню ант., незрідка християнізовану, 
історіографію та сой. осмислену міфологію 
(Е .Ґ.Бульвер-Л іттон "Останні дні П ом пеї", 
Г.Флобер "Іродіада", А.Франс "Т аїс", Г.Ібсен 
"Цезар і галілеянин", "Катіліна", Б.Шоу "Цезар і 
Клеопатра", Г.Гауптман "Трилогія про Атрідів', 
"Лук Одіссея ", Б .П ерес Гальдос Електра ", 
"Кассандра", В .Александр! "Овідій").

Значно більшу данину віддали А .с. 
модерністичні та авангардистські течії — 
символісти (Е.Верхарн, Г. фон Гофмансталь,
P . М. Рільке, О .Г еор ге, С.Пшибишевський,
С.Виспяньський, Я.Врхліцький, К.Бальмонт, 
Вяч.Іванов, В.Брюсов, О.Блок, І.Анненськийта ін ). 
нім. експресіоністи (Г.Газенклевер "Антігона", 
Кайзер "Беллероф онт", "П ігмаліон", "Лвічі 
Амфітріон", Ф.Верфель "Троянки", Ф.Ведекінд 
"Геракл", "Скриня Панлори"). Роман ірландця 
Лж^іжойса "Улісс", заснований на гомерівській 
"Одіссеї", став еталоном модерністського роману. 
Колізії і моделі А.с. використовуються МИТЦЯМИ XX 
ст., щоб показати онтологічну безвихідь суч. 
людини, її неспроможність осягнути свою сутність 
і навколишній світ. Лана проблематика особливо 
характерна для франц. екзистенціалістів 
("Еврідіка", "Медея", "Антігона" Ж.Ануя, "Мухи" 
Ж .П .Сартра, "Калігула", "Міф про Сізіфа" 
А.Камю, "Антігона", "Орфей" Кокто, "Електра", 
"Амфітріон-38", "Троянської війни не буде" 
Ж .Ж іроду). Носієм А .с. в л-рі XX ст. стала 
переважно драма (К.Шпіттеллер, Ф.Т.Чокор, 
Ф .Лю рренматт, В .Гільдесгайм ер, Ю .О 'Н іл, 
Т.Уайдлер, А.Буеро-Вальєхо, С.Еспріу, А.Парніс, 
/І.Хморстін, П .Гакс, Г.Мюллер, С.Альошин, 
Е.Радзинський). Однак оригінальні варіанти 
рецепції А.с. з'явилися за останні десятиліття й у 
прозі. Це засновані на ант. матеріалі романи- 
біографії (Г.Брох "Смерть Верґілія", М.Юрсенар 
"Спогади Адріана", Р .Грейвз "Я, Клавдій" та 
"Божественний Клавдій", Г .Відал "Ю ліан", 
Я .Бохеньсьнпй "Бож ественний Юлій", 
Я.Парандовський "Аспазія", А.Кравчук "Нерон", 
"Перікл і А спазія", В.М утафчієва "Алківіад 
Великий", Й.Томан "Сократ", Т.Харманджиєв

33



АНТОПОПЯ

"Спартак-фракієць з племені медів", П .Бобев 
"Спартак"), або несподівані, парадоксальні 
перетлумачений міфол. сюжетів з підкреслено 
злободенною проблематикою (В.Йєнс "Заповіт 
О діссея", Г.К.Кірш "Звістка для Телемаха", 
Г.В.Гайслер "Одіссей і Пенелопа", "Оліссейі жінки", 
К.Вольф Кассандра", М Лрюон "Мемуари Зевса", 
Е.Юнсон "Прибій і береги", К.Варналіс "Щоденник 
Пенелопи", /І.Меиперхазі "Загадка Прометея").

В  Україні А с. мають глибоке і давнє коріння. 
Вони проникали на укр. землі спочатку 
опосередковано —  через Візантію і Болгарію — і 
були відомі тут ше в домонг. період ("Хроніка" 
Георгія Амартола, "Шестолнев" Іоанна Екзарха, 
ізборники" Святослава).

Зачинателі укр. Ренесансу Юрій Дрогобич та 
Павло Русин намагалися ввести А с. в широкий 
культ, обіг (XV ст.). Щедро запозичувала ант. 
сюжети і образи л-ра укр. бароко. Езопівські 
сюжети використовує в "Баснях Харьковских", а 
міфол. образи й ремінісценції* — в трактатах 
Г. Сковорода ("Наркіс. Разгдагод о том: Узнай 
себе"). Історія нов. л-ри відкривається "Енеїдою" 
і. Котляревського — бурлескно-травестійною 
поемою, створеною на сюжет поеми Вергілія. В 
такому ж дусі був здійснений пересп ів  
"Батрахоміомахії" —  пародійної поеми V! ст. до 
н е. в "Ж абомиш олраківиі" К.Думитрашка. 
Пародійну стихію підхопив П.Білеиький-Носенко 
( Горпинида, або Вхопленая Прозерпина"). Серед 
рос. тв. П.Гулака-Артемовського зустрічаємо 
трагедію на А.с. "Атрей і Фієст", а оповідання 
П.Куліша "Орися" навіяне епізодом про Навзікаю 
з 6-ї пісні "Одіссеї". В поемі Т.Шевченка "Кавказ" 
показано образ ант. богоборця з трагедії Есхіла 
"Прометей закутий", а на сюжети.ант. міфології 
та історії він створив ряд гравюр та малюнків 
("Нариісс та німфа Ехо", "Телемак на острові 
Каліпсо", "Діоген у бочці", "Мілон Кротонський" 
та ін.). Езопівські сюжети були дуже популярними 
у укр. байкарів (Д.Боровиковський, Є.Гребінка, 
Д.Глібов). Багато перекладів та переспівів А.с. 
належить І.Франкові (уривки з "Іліади", комедій 
Менандра, "Едіп-uap" Софокла), як і поеми "З 
П лутархового "Ж иття С олона", "Геракл і 
Евандер". Неодноразово зверталася до А.с. Деся 
Українка — як в поезії ("Сафо", "Ніобея"), так і в 
драм. тв. ("Орфеєве чудо", "Іфігенія в Тавриді", 
"Кассандра"). За ант. переказом написана поема
В.Самійленка "Герострат", ант. ремінісценції 
присутні в оповіданні О.Кобилянської "Ніоба".

Для популяризації А.с. зробили в 20-х рр. XX 
ст. поети-неоклаєики (М.Зеров, П.Філіпович, 
М.Рильський, М .Д рай-Хмара, Юрій Клен- 
Бургардт). Д о А .с. звертаю ться прозаїки 
Ю.Мушкетик ("Суд над С енекою ", "Смерть 
С ократа"), П.Мисник ("Ц іцеронові лаври",
В.Ш евчук ("Навчитель істини"), В .Ч емерис 
("Скандал в імператорському сімействі"), 
Е.Шморгун ("Дорога до Іліона").

Увібравши в себе споконвічні архетими  
людських діянь, прагнень, страждань і пристрастей,

А.с. завдяки своєму парадигматичному характеру 
продовжують залишатися одним з основних 
арсеналів традиційних сюжетів та образів у
суч. світ. л-рі.

Петро РЬхло

АН ТОЛОГІЯ (грец. anto/ogta від antos — 
квітка і (ego — збираю).

1. Укладене за певним принципом зібрання 
текстів, переважно мал. форми (лірика, новели, 
оповідання, сонети, балади, анекдоти, байки 
та ін ). Об'єднує, як правило, найхарактерніші, 
найсуттєвіші зразки того чи ін. літ. роду, виду, жанру 
за часовим або най. принципом і повинна 
забезпечувати, т.ч., образ часу, його ідейно-естет. 
концепцію, літ.-хулож. смаки. Першою А. була зб. 
еп іграм  сорока семи грец. поетів Мелеагра з 
Гадари (70 р. до н е.) під назвою "Вінок" 
("Stephanos"). Відомі А. Філіппа з Фессалоніки (40
р. н е., об'єднувала епіграми тринадцять поетів), 
"Antologia Latina" —  зб. віршів та епіграм від 
імператорської епохи до VI ст. н.е., вел. зібрання 
Константиноса Кеф алоса (бл. 9 2 5 ) —  т.зв. 
"Antologia Pa/afina", "Антологія Максима Плануда" 
(XIV ст., "Anto/ogia P/anudea "), зб. сентенцій 
"Anfologfon" або "Stobaios", названий за ім'ям 
укладача Іоанна із Стобоя (Македонія) та ін.

А. зустрічаються в Сер-віччі ("Carmina burana", 
"Carmina cantabrigiensia" — А. поезії вагантів). 
"Fforiiegium " Сер-віччя —  це впорядковане за 
алфавітним принципом зібрання поезії і прози ант. 
та cep-віч. авторів. А. набувають поширення в 
європ. л-рах доби романтизму як зб. нар. поезії 
("Реліквії стародавньої англійської поезії" Т.Персі, 
1865; "Чарівний ріг хлопчика" К.Брентано і К.фон 
Арніма, 1778 -1779 ; Голоси народів у піснях ' 
Й.Г.Гердера, 1807 та ін ). А. Були поширені в давн- 
рус. л-рі, де вони називались "ізборниками" або 
"цветниками" і в рос. л-рі XVIII — поч. XX ст. 
("Розовый букет, составленный из лучших цветов 
русской поэзии", 1 8 3 9 ) , "Русская муза" 
П .Якубовича (1 9 0 7 ), "П оэзия Армении с 
древнейших времен до наших дней в переводе 
русских поэтов" за рел. В.Брюсова (1916).

А. створювано й у л-рах Сх. Так, у Японії було 
традицією збирати в такі зб. танки.

З сер. XIX ст., А. з'являються в Україні: 
Антологія руська" (Львів, 1881), де вмішено тв. 

сорока двох укр. поетів — від І.Котляревського 
до І.Франка та ін. Особливо популярними стають
А. на Україні на поч. XX ст. ("Вік", "Акорди", 
"Розвага", "Українська муза", "Будні" тощо). 1924  
в Харкові вийшла перша А. укр. поетів рос. мовою 
—  "Антология украинской поэзии в русских 
п ер еводах". У совєтський час в Україні 
опубліковані А.: "Українська радянська новела" 
(1948), "Українська радянська п'єса" (т.1-5, 1949- 
55), "Антологія українського оповідання " (т.1-4, 
1960), "Антологія української поезії" (т .1 -4 ,1957; 
т. 1-6, 1984 -86 ), "Український сонет" (1976), 
"Українська байка " (1983), "Українська балада" 
(1 9 8 4 ), "Українська поезія XVI ст ." (1987 ),

34



АНТРОПОЛОГІЧНА ШКОЛА

' Українська поезія XVII ст." (1988), "Аполлонова 
лютня: Київські поети XVII-XVIH ст." (1982), три 
випуски укр. любовної лірики: "Пісні Купідона", 
"Чари кохання ", "Оріон золотий" та ін. В укр. 
перекладах видано А. чес.. словац., поль., болт., 
угор., франц. поезії, автор. А. перекладів 
Д.Павличка "Світовий сонет" (1983), А. світ, поезії 
віл античності до XX ст. ("Золоте руно", "Світанок", 
"Співець", "Передчуття", "Поклик", "Заграва", 
1972-89), поезії Африки та ін. Назагал термін А. 
не має строго окресленого змісту й часом може 
замінюватися словами "збірка", "збірник".

2 .Вірші, написані в лусі лавн. лірики, або 
перекладені з давн-грец. чи лат. мов.

Лив Анакреонтика
Петро Рихло

АНТОНМИ —  пара семантично-протилежних 
слів, або фразеологізми як словесний засіб 
створення антитези, оксюморона, парадокса
А. використовується у фольклорі: прислів'я, 
приповідка, загадка, пісня, казка, жарт; у 
публіцистиці та худож. л-рі. Приклад з прози: 
"Чорними ярами котився білий туман... в горі — 
темне, неприємне небо, долі —  холодна мокра 
земля" (М. Коцюбинський). Приклад з поезії: 

коротка — довга розлука,
Що ж мені суджено —  шастя чи мука?
(Леся Українка).
Крім власне А. (великий — малий, жити — 

вмерти) існують контекстуальні А., тобто такі, 
протилежність яких виявляється з мовленнєвої 
ситуації:

Пе був замок — попелище;
/7е сів город —  там кладбище.
(Л Боровиковський).
А. можуть уживатися в загол овку для 

підкреслення антитетичності структури Т В . :  

"Правда і поезія" Й .В.Гьоте, "Підступність і 
кохання" Ф.Шіллера, "Розкоші і злидні куртизанок"
О. де Бальзака, "Червоне і чорне" Стендаля, 
"Війна і мир" Л .Толстого, "Злочин і кара" 
Ф Лостоєвського, "Принц і жебрак" М.Твена, 
"Правда і кривда" М.Стельмаха, "Попіл і алмаз" 
Є.Анджеєвського.

Протилежність А. — синонім.
Анатолій Волков

АНТРОПОЛОГІЧНА ШКО/ГА — напрям у 
європ ., переваж но англ., етнограф ії та 
фольклористиці. Назва походить віл антропології 
— біологічної науки, шо вивчає людину, її тілесну 
природу (морфологія людини), походження 
(антропогенеза), розвиток, раси та їх  
співвідношення з етносами й націями (етнічна 
антропологія). Об'єкт дослідження— людина — 
зближує антропологію з гуманітарними науками. 
У XIX ст. в поняття антропології включали 
археологію, етнографію, психологію. В  англ омов, 
країнах дотепер вважають етнографію частиною 
антропології. (Звідси друга назва А.ш. — 
етнографічна).

На відміну від попередніх міф ологічно У та 
мі^ранінноУшкіл у фольклористиці, які склалися 
в Німеччині, А.ш. виникла в Англії. Не 
закономірно, бо в 2-й пол. XIX ст. могутня 
Британська імперія володіла колоніями в усіх 
частинах світу ("Над Британією ніколи не заходить 
сонце"), а тому існувала необхідність 
різноаспектного вивчення підкорених народів для 
потреб місіонерів, оф іцерів, урядовців. Це 
спричинило бурхливий розвиток відповідних 
досліджень у англ, ун-тах. Вивчення позаєвроп. 
етнограф о-ф ольклор. матеріалу виявило 
подібності, а інколи й збіги в творчості народів, 
шо їх  годі було пояснити —  як ие робила 
міфологічна школа —  спільністю походження та 
спільним праміфом, або —  як прибічники 
міграційної школи —  запозиченнями. Зокрема 
увагу місіонерів привернув феномен знання 
племенами, шо не мали жодних контактів з христ. 
світом, певних понять про Єдиного Бога-Твория, 
Великий потоп, створення першого чоловіка й 
першої жінки.

Шукаючи дальших шляхів розвитку 
фольклористики, А.ш. спиралася на позитивізм 
—  філос.-наукознавчий напрям, котрий виник у 
30 -х  рр. XIX ст., зокрема в працях франц. 
мислителя О.Конта (1798 -1857 ), який відкрив 
"метафізичний" підхід нім. клас, філософії, її 
намагання з'ясувати причинність феноменів 
споглядання. За Контом, наука не може й не 
повинна ставити питання "чому?", а лише "як?". 
(Звідси й термін позитивізм — франи. positiuizm, 
від лат. pozitiuum). Другим засновком був англ, 
емпіризм, у тому варіанті, шо його він дістав у 
Ґ .Спенсера (1 8 2 0 -1 9 0 3 )  як вчення про заг. 
еволюцію. Третім —  еволюційна теорія Ч Дарвіна 
(1809-82) та його послідовників А.Ф.Гакслі (1825- 
95) і Е.Геккеля (1834-1919).

Основоположник А.ш. англієць Е .Б .Тейлор 
(1882-1917) створив "теорію прогресу цивілізації". 
Згідно з цією теорією всі народи проходять 
однаково спрямовану еволюцію, подібні етапи. 
Тейлор у кн. "Первісна культура" (1871) і "Вступ 
до вивчення людини і цивілізації. Антропологія", 
(1891) на величезному фактичному матеріалі 
розглянув походження і розвиток людських рас, 
мови, побутової техніки, міфології, релігії, мист- 
ва, науки й сусп-ва й дійшов висновку, шо на всіх 
царинах духов, та матеріальної діяльності всі 
народи мають багато спільного, проходять 
однакові (чи майже однакові) ступені розвитку, а 
духов, культура на кожному етапі розвитку 
відповідає певному етапові розвитку матеріальної 
культури. На відміну віл міфол. школи, Тейлор 
твердив, шо на перших стадіях людського розвитку 
існували не цілісні системи праміфів, а окр. 
несистематизовані уявлення. Вел. уваги приділив 
Тейлор первісній магії та пов'язаним з нею 
обрядам. Причиною подібностей у культурі народів 
вважав єдині закони іст. еволюції людської 
психології. Вагоме місце посідала думка, шо 
існують подібності між феноменами культури

35



АПОКА/НПСИС

первісних народів і окр. складниками поглядів 
народів цивілізованих, надто їх відсталих верств. 
Безпосередньо словесною творчістю Тейлор мало 
займався, але його концепція значно вилинула на 
фольклористику, а відтак на літ-знавство.

На основі вчення Тейлора шотланд. учений 
Е./Іенг ( 1 8 4 4 -1 9 1 2 )  розробив теорію 
сам озародж ення сю ж етів

Третій видатний прелставникЛж.Фразер (1854- 
1941) на підставі величезного матеріалу створив 
низку фундаментальних клас, праць з порівн. 
міфології та релігієзнавства, серед них "Золота 
гілка" (1890), "Фольклор у Старому завпі" (1918). 
Обидві праці автор кілька разів переробляв, то 
збільшуючи за рахунок нов. матеріалів, то 
скорочуючи для полегшення сприйняття читачем. 
Фразер довів наявність спільності міфол. уявлень 
первісних людей, особливу увагу приділяючи магії 
та її ролі в житті первісної людини. Вчений широко 
залучав дані фольклору зокрема для висвітлення 
співвідношення іст.-достовірного і, за Фразером, 
фольклор.-міфол. в Б іб л ії шляхом зіставлення бібл. 
текстів з фольклором бл-сх. зони. А.ш. є важливим 
етапом розвитку порівн. фольклористики, а відтак 
порівн. літ-знавства. Вона випередила свій час. 
Фактично з А.ш. починається літ-знавча типологія. 
Безпосередніх представників А.ш. в слов'ян, країнах 
не було. Але акад. О.Веселовський в історичній 
поетиці незалежно від англ, вчених прийшов до 
ідеї самостійного постання фольклор, феноменів у 
різних народів.

Анатолій Волков

АНТРОПОНІМІКА літературна —  розділ літ. 
ономастики, а відтак поетики, який розглядає 
вживання назв людей (власних імен, антропонімів 
у худож. тв. Як поетика назагал, А.л. може бути 
описовою, іст. функціональною та порівн. Описова
А.л. не лише описує власні імена, що вживаються 
в літ. тв., але й розглядає їхню структуру, визначає 
чи письменник бере їх з дійсності, з заг-мов. 
антропонімічного фонду, чи вони є авторськими 
неолог ізмами

/Іюлммла Волкова

АПОКАЛІПСИС, також АПОКАЛІПТИЧНА 
Л РА, АПОКАЛ!ПТИКА( від rpeu. apoka/ypsis, 
тобто "відкритий"), — специфічний, метажанр, 
шо змальовує кінець світу, який по-різному 
формується в різних культ, світах. Психол. А. 
закорінений у факті кінця індивідуального 
існування особи і в спостереженнях за плином 
речей. Він пов'язаний з категоріями "концепція 
дійсності" та концепція людини". Через те 
Ф.Кермоде подає сьогодні "л-ру одкровення" як 
"основний приклад" худож. л-ри, котра 
намагається зв'язати минуле й майбутнє (1967). 
Формується А. ще до виникнення красного 
письменства, в сфері мйфа, рел. систем та 
архаїчної словесності, але справляє постійний 
вплив на л-ру, будучи виявом есхатологічної, 
свідомості.

Найвіломіший А. склався в юдео-христ. 
словесності, починаючи з кількох століть до Христа 
й закінчуючи І ст. н.е. Він зумовлений атмосферою 
тривоги і зневіри, що характерно для ситуації 
державно-політ. нестабільності юдейського сусп- 
ва, яке пережило розпад царства, ряд 
кровопролитних війн, окупацію та катастрофу 
вавілонського полону, громадянську, війну часів 
Макавеїв та експансію з боку Елліністичного 
оточення, вінцем якої став рим. протекторат. 
Йшлося про долю віри й культури та самого 
існування народу. Як А. визначають перш за все 
кн. Ланіїла в Ст. Завіті, а також апокрифічні кн. 
Еноха, Авраама, Петра, Павла, Марії та ін. Проте 
есхатологічного, тема, так само, як сюжетика й 
коло відповідних образів, формується чи не у всіх 
пророків, котрі підсумовують най. та світ, історію 
як "кінець часів". Незносна для ре/і. свідомості 
юдея ситуація падіння Царства і Єрусалиму, 
руйнація Соломонового Храму викликали 
прагнення піднестися з сумних реалій до 
трансцендентного погляду, аби відновити оптимізм 
і почуття логіки поступу. Тому кн. Писань з 
інтонацією "життєвої мудрості" поступаються 
слову, яке мислиться як Слово Боже. V "вел 
пророків", таких, як Ісайя, Єремія, Єзекіїль, а 
також у "мал. пророків" ми зустрічаємо образ Бога 
у славі Його, викриття невірності ізраїля Богові, 
роздуми над долею Єрусалиму й очікування нов. 
Єрусалиму. Найважливіше місце займає тема 
Машіаха, Помазаника Божого (грец. Месія), який 
стане Спасителем того народу, що складе з Богом 
Нов. завіт (тобто умову); це люди, шо визнають 
Його Закони — "вони будуть народом Моїм, а Я 
буду їхнім Б огом " (Єр.24 :7). Спаситель, який 
спричиниться до складання такого завіту, стане 
"світлом народів" (їс. 49:6). Йому суджено муки й 
смерть, аби прийняти на С ебе страждання 
людства. Після того Бог створить "нове небо й нову 
землю ", позбавлені зла (їс. 11:6-9) < "Космічність" 
погляду авторів передається через використання 
типової для давн-сх. культури емблематики й 
символіки. Таке, напр., видіння Єзекіїля, в якому 
пророк бачить Бога у сдаві й небожителів, які 
везуть Його колісницю: вони нагадують лева, орла, 
бика й людину, але "подоба тих істот була на вид 
вугілля з вогню, вони палали на вигляд 
смолоскипів... і з вогню виходила блискавка"; 
колеса екіпажу, в яких "душа тварин", —  наче з 
хризоліту, "а на головах тих істот була подоба 
небозводу, ніби грізний кришталь, розтягнений над 
їхніми головами згори" (Єз. 1 :10-22). Виразно 
виступають апокаліптичні. моменти у пророка 
Ланіїла, котрий пророкує часи переслідувань за 
Ім'я Боже, тимчасове панування "царства звіра", 
строк у "сімдесят сідмин" до часу, коли в св. місті 
буде помазаний Святий святих (Спаситель), й, 
нарешті, образ "Вітхого днями", який сидить на 
небесному престолі, убраний на біле, з білосніжним 
волоссям. Ці мотиви лягають і в основу христ. А., 
"Об'явлення св. Іоана", і, ширше, в основу 
євангельського визнання життєвого шляху Ісуса

36



АПОКАЛІПСИС

Христа як шляху Месії (хоча ст-завітні автори 
суб'єктивно могли виходити з осмислення ближчих 
до них іст.-політ, реалій). *

В Об'явленні" буквально повторюються й 
образ "Впхого днями" на престолі небесному, й 
чотири тварини з видіння Єзекіїля (сьогодні їхнє 
зображення має в "парусах" під склепінням кожний 
правосл. храм як символи 4-х євангелістів), й риси 
Христа-Жергви (агния), й образ Жінки з Немовлям, 
яку хоче поглинути Змій, "вуж ст-давн ', і видіння 
страхітливих війн та катаклізмів. Автор 

Об'явлення" (вважають, шо ним був саме той Іоан, 
котрий написав "філософське" 4-те Євангеліє) 
підкреслює свій зв'язок з пророками Ст. Завіту 
через численні ремінісценції. Разом із тим Іоанів
А. є завершенням Нов. Завіту у його співвідношенні 
зі Ст Завітом. Будучи пророчою кн., він водночас 
є відповіддю на питання, котрі пекли свідомість 
пророків ст-завітних. Більш того, цей А. є 
закінченням заг. сюжету Ст. Завіту —  історії 
повернення до Бога відпало! через власну сваволю 
людини. Саме тому Об'явлення іоанове, хоча й не 
одразу, було включено до канону (хоча згодом 
М.Лютер та реформати наважаться заперечувати 
його надиханість Духом Божим). Але й через Нов. 
Завіт проходить тема кінця світу, скороминучості 
"віку цього" (напр., М в.2 4 :1 -4 4 ). Нов. є тут 
антихрист, якого весь світ, внаслідок людського 
падіння й нечистоти, визнаватиме богом. Особливу 
ролю зіграло "Об'явлення" у формуванні ідеї 
Страшного суду й взагалі нов. концепції 
потойбічного життя. В  юдаїзмі ці питання 
залишаються невизначеними, перебуваючи на 
стадії розуміння життя після смерті як сходження 
до вічної пітьми, яка дуже нагадує присмеркове 
царство Аїда й відзначена в кн. Екклезіаста саме 
як втілення скептичних міркувань про вічність. 
Христ. А. ґрунтовно поглибив сг-завпний образ 
світу. Може виникнути враження, шо саме з 
поганської л-ри запозичує автор "Об'явлення" ідею 
Страшного суду й можливості життя вічного — 
існує, скажімо, більш давній єгип. сюжет про 
мандри душі до Озіріса й суду в його потойбічному 
царстві над нею. Цей мотив поширився й на ін. 
теренах, маючи й власний греи. розвій у вигляді 
піфагорейства та платонізму. Обстоювали ідею 
заперечення потойбічного існування салдукеї, шо 
були під впливом геллінізованого поганства.

А. був складовою частиною картини світу не 
самих лише християн у ці часи, але й секти єсеїв 
(комплекс кумранських документів). Біли Римові 
вішували й г е к з а м е т р и  сивілл-пророчииь, 
написані в річиші юлей. апокаліптики, часом з 
христ. забарвленням (!!-!П ст. н е ).

Мотиви А. завжди хвилювали христ. світ. Під 
його впливом виникло "Одкровення Метолія 
П атарського" про "невідомі народи", які 
наприкінці світу підкорять собі землі від Євфрата 
до Чорного моря (було популярне на Русі в роки 
монг. навали). Не менш популярним у слов'ян, 
правосл. світі було апокрифічно-есхатологічне 
"Ходіння Богородиці по муках", відгомін якого

зустрічається аж в XX ст. Виникали й "Питання 
Авраама про праведні душі", й тексти, що 
зображували Іоана Богослова на горах Фавор та 
Єлеонській. Особливого напруження набула тема
А. напередодні 1000-го року, коли очікувався 
кінець світу, бо ж слова іоанового "Об'явлення" 
про тисячолітнє царство праведників 
ототожнювалися з христ. ерою. Зростання сумнівів 
після цього й активізація "земних ін тересів" 
спричинилися до розвитку європ. цивілізації в нов. 
тисячолітті як "земної", технологічної і т.п. Проте 
не було нестачі у спробах прочитати символи А. 
як передбачення суч. інтерпретаторові реалій 
(антихрист мислився як Мохамед, рим. папи 
занепаду", Наполеон, більшовики та ін ). Наук, 
критика Б іб л ії продовжила цю лінію, прагнучи 
"прив'язати" моторошні пророцтва до подій 
давнини (напр., Даніїл описував крах Вавілону та 
імперії Александра Македонського, іоан —  Рим 
Нерона тошо). Проте А. з його зверненням до 
Вічності можна сприймати як харакгеризаиію будь- 
якої сучасності, шо неодноразово викликало 
пророцтва про кінець світу в сектантів (останнім 
були очікування "Білого братства" 1993). Друга 
лінія —  прагнення "конкретизувати" А., поставити 
його худож.-образні картини у зв'язок з реальною 
історією та її датами ("Центурії" Нострадамуса в 
XV! ст., автор котрих користувався астрологічним, 
підходом; з цього ж джерела походять кн. на зразок 
"Календаря Брюса " тощо). В  XX ст. опора на А. 
безперечна в жанрі антмуголЛГ та тв н аукової 
фантастики, зокрема т.зв. романів перестороги. 
Уваги заслуговує використання публіцистикою 
одного з образів А., "Зірки Полинь", що затруїть 
води земні, як Чорнобильської катастрофи 
("чорнобиль" є назвою одного з гатунків полину). 
В  сх-слов'ян. красному письменстві нов. часу 
мотиви й образи А. є сильним засобом підвищення 
експресії ("Заворушилася пустиня.

Немов з страшної домовини На той останній 
страшний суд Мерці за правдою встають"). Часом 
худож. гра вступає з ідеєю в складний діалог 
(використання сектантської думки про те, шо кожен 
померлий бачить себе на Страшному суді у 
"Воскресінні" Д.Толстого). Варто згадати спробу 

систематизації англомов. апокаліптичних тв. — 
Е.По., Дж.Едвардс та ін. з погляду історії сусп-ва, 
шо зроблено в нарисі П.Міллера "Кінець світу" 
(1964).

В  ін. культ, спільнотах А. не змальовує 
поновлення справедливості у творінні Господом 
"нового неба і нової землі "(ін. 21:1-6), як ие дано 
в Біблії. Так, в ант. світі панувало уявлення про 
циклічність коливань "доброго" й "злого" стану 
світу, в першу чергу на матеріалі міфу про 
воскресіння "рослинного" божества (Думмузі, 
Озіріс, Діоніс, Персефона, Адоніс, Бальдер та ін). 
В  давн-герм. міфології загибель Бальдера 
пов'язана з темою його антагоніста Докі, який по 
виповненні днів вступить у боротьбу проти богів- 
асів на чолі "корабля мертвих", наповненого 
чудовиськами, й світ загине в страшній пожежі

37



АПОКРИФ

("Прорицания провидиці", 1-а пісня "Елли"). В  інд. 
міфологічній п-рі одне з основних божеств 
Шива^ шо постійно руйнує все існуюче, 
зумовлюючи постійне ж оновлення світу, але тут 
немає морального критерію добра й зла. В 
ламаїстсьйому буддизмі матеріальний світ —  
"втілення зла" — безкінечний, отже безкінечне й 
число булд-рятівників, причому по закінченні ери 
нинішнього Будди-Шакямуні має прийти ера Будди 
Майгреі. До того додається ідея вел. війни сил. 
світлої Шамбгали (країни Магатм-Вчителів), яка має 
привести до перемоги "благодатного миру" на 
земЛі, про шо багато пишуть суч. окультисти. Є тут 
образи "тимчасового раю" на шляху до нірвани 
(під піклуванням Будди-Амітгаби) й, відповідно, 
буддійського, пекла. Але магаяна (ламаїзм) склалася 
в (X ст. н е . ,  не без впливу, можливо, 
есхатологічних, уявлень ін. систем, шо, зуйбвлює 
відзначену подібність ламаїстських А. до звичних 
нам ідей

Семен Абрамович

АПОКРИФ (від rpeu. opokryph — 
прихований, таємничий, фальшивий) —  термін, шо 
вживається в різних значеннях.

а) Н е, по-перш е, кн., відкинуті євр. 
кодифікаторами Ст. Завіту (т.зв. масоретська 
редакція) в П ст. н е . за часів розмежування юдаїзму 
та християнства. Прагнучи позбавитися всього "не- 
єврейського", масорети вілйинули написані грец. 
мовою (отже "недостовірні") такі кн., як послання 
Єремії, кн. Варуха, Товіта, Юдйфі, Есфірі, 
Премудрості Соломонової, Премудрості Ісуса 
Сираха, 2-у й 3-ю кн. Езри, 3 кн. Маккавейські та 
деякі уривки на зразок молитви трьох отроків або 
історії про Сусанну в кн. Даніїла. Вони були відомі 
з Септуагінти, перекладу Ст. Завіту, зробленого в 
ПМ! ст. ло н е. з гебр. оригіналу. Але Кумранські 
знахідки 1945  засвідчили, шо в ! ст. н:е. у юДаїсгів 
були в ужитку і гебр. еквіваленти цих кн., 
масоретам уже невідомі. Натомість Вульгата, лат. 
переклад Біблії, зроблений у V ст. н е. св. 
Єронімом, подає цю групу текстів як рівноправну 
частину канону. Це було узаконено Кат. Церквою 
1546, коли протестанти Вульгату відкинули й узяли 
за свій канон саме масоретСьку редакцію, хоча 
Дютерів переклад Біблії нім. мовою містив і ці кн. 
як корисні для читання". Правобл. Церква вважає 
їх за "приєднані до канонічних" ("лругоканонічні"). 
По-друге, сюди ж залічують і групу новозавітних 
текстів, шо тематично пов'язаний з Біблією, але 
не належить до визначеного Церковного канону. 
Це аграфи (неканонічні вислови'Христа), котрі 
наводяться у деяких ранньохрисТ. письменників 
(Юстин, Климент Александрійський, Тертулдіан, 
!риней таї ін.); т.з. юдео-хрисг. євангелія ("ебонітів" 
і "євреїв"); група євангелій, приписаних апостолам, 
але орієнтованих на белетристичне заповнення 
«прогалин" в оповідях канонічних євангелій Матвія, 
Марка, Дуки та Іоана: це «євангелія" від Петра, 
Якова, 1-ше від Фоми, від Ніколима, Андрія, 
Варфоломея; особливу групу становлять гностичні

євангелія, побудовані в опозиції до Ст. Завіту та 
поганської мудрості —  від Іоана, Филипа, 2-ге від 
Фоми, від Марії; т.з. "Євангеліє істини" й т.зв. 
"Грім. Досконалий розум" —  монолог Божества- 
жінки, шо нагадує Софію, Премудрість Божу. 
Виразно дотикаються сюди ж Євангелія "Пастир" 
Герми та написані у П ст. н е. Дилахе (Повчання 
апостолів), знайдені аж у XIX ст. Протестантська 
реформа на Зх. поставила в ряд неканонічних кн. 
і саме Об'явлення Іоанове або Апокаліпсис, 
причому лютерани цим і обмежилися, а реформати 
залучають сюди також апостольську історію та 
послання.

б) Езотеричні кн., приписані бібл. героям 
засновниками Каббали: від Еноха, Авраама та ін., 
які розвивають певні мотиви Св. письма, але на 
грунті халдейського світогляду, прагнучи створити 
своєрідну філософію Біблії.

в) Єретична л-ра сер. віків (творіння аріан, 
монтеністів, локетів, павлікіан, богомилів, 
вальденсів, катарів, таборитів, апостольських 
братів та ін.). Колись чисельний корпус текстів 
погано зберігся: часом йдеться лише про уривок у 
тв. церк. письменника. Цікаво, шо саме гностицизм 
ліг в основу єресі богомилів.

г) Легенди, які виникли у cep-віч. Європі 
шляхом контамінації бібл. сюжетів та образів і 
місцевого поганського фольклору або Біблії та ін. 
джерел. Відомі: візант. переробка історії з талмуду 
про Соломона й Асмодея, популярна в слов'ян. 
Світі; історія про СоЛомона й Китовраса (тобто 
кентавра); є також пн. легенди про Соломона й 
Мерліна, Соломона й Морольфа тошо. легенди про 
суд Соломонів. Є й типол. споріднений образ 
Соломона як повелителя духів у cep-віч. араб, 
казках "Тисяча н одної ночі". На цьому ґрунті 
виникає й масонський міф про Соломона, котрий 
з'єднував мудрість юдаїзму з езотеричним знаннями 
поганізму: про Хірама, шо побудував Храм 
Соломонів і т.д.

Цікаві випадки перенесення христ. сюжету в 
ін. культ, світи Це розуміння їси як найбільшого 
до Мохамеда пророка в Корані. Подібне ж 
вшанування його в писаннях караїмів, колись 
поширених по всьому Сх.; є кашмірські легенди 
про те, шо Христос уникнув хресної смерті й, 
одружившись з Марією Магдалиною, прожив довгі 
роки в Пн. Індії, де й досі показують Його гріб — 
тут шанують Його або як аватару Вішну, або як 
Іша Натха, мудреця, котрий начебто з 14 років 
вивчав йогу в Індії, а згодом прибув до Гималаїв 
повітрям після стану самадгі, в яке увійшов на 
хресті й т.п. Є тібетська версія про Ісу праведного, 
шо заснував на Тибеті добуддійську релігію "бон", 
й лише згодом дістався до Палестини, де був 
страчений, існують дві япон. легенди: одна 
приписує храмові Микураморі честь бути 
спорудженим на пам'ять про прибуття Христа до 
Японії, друга — про т^, шо біля села Сіного-мура 
поховано Христа та Його братЬ Ісукура, котрий 
начебто був розіп'ятий замість Нього; Тут є й свиток 
копії Завіту Есу-кирисуто з зіркою Давида.

38



АПОЛОГЕТИКА

А. живиться звичайно фольклор, джерелами. 
Надто не помітно, коли йдеться про давн-укр. А.; 
("Ходіння ігумена Данила до Святої Землі" й 
численні тв., шо йому наслідували). Разом з тим, 
нар. чорнокнижжя" всіх христия низова них країн 

та епох змішувало рештки поганських вірувань й 
уривки старовинної мудрості з бібл. переказами. 
На подібному грунті, доповненому тяжінням до 
екзотичного й маловідомого, виникають ідеї «Біблії 
для посвячених* та езотеричного християнства, які 
полюбляють теософи, котрі прагнуть відновити 
гностич. недовіру до Ст. Завіту й повернути 
поняттю А. його дохрист. зміст —  "кн. для 
посвячених" (Є.Блаватська. А.Безант та ін.). Адже 
з часів подолання перших ересей Ц ерква 
встановила канонічний текст Біблії й агіографічне 
коло читання. Не не гарантувало від проникнення 
апокрифічних первнів й до церк. л-ри. Таке, напр., 
Послання про земний рай Василія Каліки" (XIV 

ст ). Апокрифічні мотиви наявні у деяких ранніх 
житіях святих. В  жанр, відношенні спостерігається 
подекуди відхід від нарапії до ін. літ. структур 
(напр., "Псалтир" Соломона чи діалоги "Бесіди 
трьох святителів").

Вимушена боротися з величезною кількістю 
псевдосвяшенних кн., Церква встановлювала їхні 
індекси як заборонених до читання. Вони існували 
й на Зх. (Index Jibrorum prohibiiorum), і на Сх., 
зокрема, у Візантії та Болгарії, а також у Київ. Русі 
( Ізборник* Святослава 1073). На ній основі 
складено у XIV ст. рос. індекс, до котрого також 
включено й перечень ворожбитських книг. V 
зв'язку з заходами по «відлученню* А. від иеркв. л- 
ри встановлюється негативне значення«apokryph* 
— «фальшивий*.

У нов. час А. називають всякий недостовірний 
текст, шо викликає сумніви в його авторстві, часі, 
або місці виникнення.

Вплив А. на худож. л-ру як правило 
обмежується сферою творчості письменників, шо 
мають глибокі рел. переконання (Данте Аліг'єрі, 
який базувався на апокрифічному Одкровенні 
Павла; Дж.Мільтон, що використовува кн Еноха, 
Й.В.Гьоте, який брав за основу не лише нар. кн. 
про Фауста, але й силу езотеричної л-ри; це також 
твори Ф .Клопш тока, О.Пушкіна, М .Гоголя, 
М./Ієрмонтова, М.Булгакова та ін.). В укр. л-рі 
апокриф, мотиви наявні з княжої доби (лпголиси, 
житія, ораторська проза, подорожі); у XVII 
XVHI ст. — в проповідях, житіях, ШКІЛЬНІЙ драмі. 
У XIX ст. А. обробляв СїРуйанський («Байки світовії 
в співах*, «Байки світовії в оповідках*). З А. 
пов'язані поема І.Франка «Мойсей*, «Неофіти* Лесі 
Українки. І.Франко склав найкращу зб. укр. А. 
«Апокрифи й легенди з укр. рукописів*

2. У зх. науні термін А. уживається для 
позначення тв. непевного походження. Часто це 
літ. містифікації "Пісні Осіана" Дж. Макферсона, 
або Тузла" й «Театр Клари Ґазуль* П.Меріме.

: Сучасний літературний апокриф.
Семем Абрамович

АПОЛОГ (від грец. apoJogos — оповідання) 
— невел. проз чи вірш. тв. дидактичного змісту, у 
якому за допомогою алегоричних історій з життя 
тварин чи рослин стверджуються заг-людські 
моральні принципи та ідеї. А. —  один з найдавн. 
жанрів фольклору і худож. л-ри. Його виникнення 
пов'язане з трансформацією міфа в казку, 
зокрема, з появою казки про тварин і рослини.
A. належить до жанрів, у яких повчальна мета є 
визначальною й формується у вигляді висновку — 
фразеологізму чи сентенцій заради розкриття 
якої і викладається та чи ін. історія. Незавершеність 
сюжету і схематизм образів дає можливість 
багаторазового їх використання і переосмислення, 
тому вони постачають світ, л-рі "мандрівні сюжети".

А. як жанр споріднений з байкою (фабулою), 
але різниться від неї більшою неконкретністю 
образів. Він є по суті нерозвиненою худож. 
структурою, перехідною формою в еволюції 
жанрів.

М.Зеров розширював розуміння А. на низку 
жанрів. Він залічує байку, байку-приказку і притчу 
до "трьох гатунків апологічної л-ри". При цьому 
вчений виділяв основні риси "апол огічного роду*, 
такі, як його «учительний* характер, «практичне* 
застосування (якась спочатку неясна думка 
пояснюється за допомогою прикладу), однозначну 
«інакомовність* («семантичну двоплановість*).

Поява А. пов'язана зі ст. сх. і давн-греи. л-рами. 
Найширше він представлений у санскритській 
пам'ятці "Л ан ч аган тр а" (111-1V ст.). А. 
"інкрустувалися" в дуже популярні за Сер-віччя у 
Візантії та Дави. Русі повісті "Варлаам і Йоасаф", 
"Про Акіра Премудрого" та ін. Із зх.-європ. 
письменників, шо звергалися до цього жанру, треба 
згадати португальця Р.Мело (1608-66), автора 
"Діалогічних апологів". V рос. поезії XVIII — поч. 
XIX ст А. називали коротку байку, останній рядок 
якої був мораллю у формі стислого резюме (напр.,
І.Дмитрієв "Деревие"). Проз; А. зустрічаються у
B . Одоєрського ("Історія про півня, кішку та жабу"). 
Найближчими до А. в укр. л-рі є байки-приказки 
П .Гулака-А ртемовського і прибаютки 
Л.Боровиковського. Сюжети давн. А. використав
І.Франко у проз зб. казок «Коли ше звірі говорили* 
(1899). Треба відзначити, шо А. належить до 
непродуктивних жанрів. Однак, окремі його зразки 
можна зустріти і в л-рі XX ст., напр., проз тв. рум. 
письменника М.Садовяну "Східний аполог" (1919).

Юрій Клим юк

АПОЛОГЕТИКА — публіцистика, яка 
виникла з практики ант. юридичної апології*, але 
була присвячена вже не самообороні особистості 
в сфері судового красномовства, а обстоюванню 
нов. для ант. сусп-ва бібл. істин. Поч. А. — тв. 
Йосифа Флавія або Арістобула, шо покликані 
відкрити очі скептичному шодо всього 
"варварського" рим. світові на релігію Ягве 
(толерантний щодо чужих богів, Рим не міг 
зрозуміти "нематеріального Б о га" ю деїв і 
висміював цю ідею памфлетними прийомами: "в

39



АПОЛОГІЯ

Єрусалимському Храмі вклоняються ослячій 
голові" тощо). З виникненям і поширенням 
християнства А. стала публіцистичною зброєю 
адептів нов. релігії. П очаток цієї течії 
спостерігається на грунті а л е к с а м р ій с ь н о ї  
культури  саме в Александра, де було ще в 
дохрист. часи створено грец. переклад Ст. Завіту
—  Септуагінту й обгрунтовано метод її 
екзегетичного тлумачення (юдейський вчений 
Філон Александрійський). Виникнення христ. А. 
прийнято пов'язувати з апостолом Марком, справу 
якого в Александра продовжили Пантен, Оріген, 
Іракл, Діонісій, Ділім, Климент Александрійський; 
особливе місце в формуванні христ. А. належить 
Тертулліану, що обгрунтував примат "віри серця" 
і заперечив диктат логіки, що матиме самі серйозні 
наслідки для подальшого літ. пошуку. Апологети 
мобілізували широкий матеріал, який був 
покликаний заперечити язичницькі цінності — Від 
критики нар. вірувань до витончених ідей греи. 
філос. прози. А. ставила також на меті пояснити, 
Шо нова релігія не є "аморальною", як це твердили 
її опоненти. Протягом 11-У ст. апологетам* було 
обґрунтовано основні догматичні положення нов. 
духов, системи, які згодом розвине патристика і 
які стануть джерелом ідейності для л-ри христ. Сер- 
віччя й, значною мірою, пізніших епох.

Семей Абрамович

АПОЛОГІЯ —  самозахист звинувачуваного в 
давн-греи. суді, який потребував підготованого 
заздалегідь тексту. Забезпечували створення такого 
тексту мудреиі-софісти, які спеціалізувалися на 
даній справі (логографи). Наро/вкений в сфері 
юридичного красномовства, жанр став вживатися 
і в філос. прозі (напр., А. Сократа у Платона). 
Жанр А. мав також потенції худож. узагальнення
— неларемно в Апулея, майстра психол. 
вмотивувань, виступають поруч "Апологія" як така, 
в якій автор в публіцистичній формі захитається 
від звинувачень в чаклунстві, й написані від першої 
особи "М етаморф ози", містико-авантюрний 
роман, в якому саме чаклунські чари є рушієм 
сюжету. Як риторична проза, А. давала можливості 
змалювання побуту й повсякденних характерів. Це 
становило паралель пошуку ант. романа, який 
власне й народився з лона А. Проте жанр А. мав 
розвій на грунті риторики — в апологетиці — 
ранньохрист. публіцистиці, шо ставила за мету 
захист істин нов. релігії.

Семен Абрамович

А П О Ф (Т)ЕГМ А  (грец. apophfhegm a віл 
ap op hth en gom ai —  виголошую) —  один з 
афористичних жанрів, вислів, який належить або 
приписуєтся певній іст. особі. А. супроводжується 
викладом біографічного епізоду з життя суб'єкту 
висловлю вання, але на відміну від х р і ї  
самодостатньою за своїм характером, незалежною 
віл обставин свого походження; крім того, А. 
відрізняються від хрії виключно високим змістом 
та виразною настановою на повчання, шо зближує

її з сентенцією та максимою, хоча останні нє 
обтяжені описом конкретної ситуації свого 
виникнення.

Жанр, стиль А. не регламентований, він може 
бути ясним або, навпаки, інакомовним, що надає
А., на думку Арістотеля ("Риторика"), вишуканості.

Як жанр А. набула сво єї змістовності в 
античності, насамперед, етико-філос. 
прагматичною цілеспрямованістю на формування 
в людині принципів життєвої поведінки. Разом з 
діатрибою, меииіпокою сатирою, хрією, листом 
та ін. А. входила до жанр, системи кініків 
(Антисфен, Діоген Сінопський, Кратет Фіванський, 
Монім Сіракузький, Демонакт та ін ); становила 
напучування, пов'язані з різними сферами 
громадського та особистого житгєусгрою.

36. А., переважно ант походження, існували 
протягом усієї історії європ. думки, в складанні 
брали участь відомі літератори (Ф .Петрарка, 
Д ж .Боккаччо, Еразм з Роттердаму, 
Г.Ф.Гарсдьорфер та ін ). З кін. XV! ст. зб. А. 
постають у Польщі (зб. М.Рея, С.Вітковського) та 
Білорусі (зб. Б.Будного). В. ХМ! ст. такі зб. разом з 
ін. тв. духов., іст., морального змісту проникають з 
Польщі, Білорусі та України в Росію: з 1711 у 
Москві та Петербурзі виходять кількома виданнями 
перекладені з поль. "Короткі, чудернацькі та 
повчальні повісті Беніаша Будного" {1599) — зб. 
висловів давн., насамперед ант. і, мудреців, який 
отримав заг. назву "А поф тегмат". З 1 7 6 9  
поширення набув "Письмовник" М.Курганова 
("Древні Апофтегми та Епіктетово повчання*), а з 
1787  "Товариш разумной и замысловатой, или 
Собрание хороших слов, разумных замыслов, 
скорых ответов, учтивых насмешек и приятных 
приключений знатных мужей древнего и 
нынешнего веков" П.Семенова, в якому, зокрема, 
містилося міркування про А.: "обыкновенно важен 
и подают наставление".

Зараз термін А. не має практичного вжитку, 
бо відповідне йому поняття входить у ширше — 
аф ори зм

Типол. подібними до А. є лоті?, окр. 
лоєванпельські вислови Ісуса Христа (деякі з них 
зустрічаються ше в єгип. папірусах), сентенції 
Конфуція, викладені у спілкуванні з учнями- 
посліловниками і зафіксовані ними у "Висловах".

Див.: Мажсима
Борне Люнюк

АРАБО-МУСУЛЬМАНСЬКА КУЛЬТУРНО 
ЛїТЕРА ТУРН А  ЗО Н А  —  поняття, яким 
обіймається культ, спадщина та духов, життя 
величезного регіону, котрий утворюється після 
поширення вчення пророка Мохаммеда (з VH ст. 
н.е), яке викладено в К орані. Слід розрізняти 
власне араб, культуру, шо створю ється на 
ісламській основі, та культури країн, шо перебували 
під араб, впливом після прийняття ісламу, а до того 
належали до зовсім ін. культ, світів. Так, Центр. 
Азія була спочатку частиною буддійської культ, 
зони; Іран —  зороастрійським; Пакистан зазнав

4 0



АРАБО МУСУЛЬМАНСЬКА КУЛЬТУРНО Л!ТЕРАТУРНА ЗОНА

впливу А.м.з лише після завоювання мусульманами 
Пн. Індії —  до того там панував індуїзм; монг-тат. 
племена, були почасти шаманістами. почасти 
християнами-несторіанами, й частково обрали 
іслам після експансії ХИ ст. і т.д. Сьогодні до сфери 
цієї зони належить величезна частина Азії та 
Африки, регіон Індонезії, частина Сибіру та 
Поволжя, слов'ян, й албан. території на Балканах, 
почасти Крим тощо. Прихильники ісламу сьогодні 
зустрічаються в Європі й Америці, причому число 
їх не меншає (так, в США іслам дуже популярний 
серед чорношкірих американців). Оскільки все 
життя правовірного мусульманина грунтується на 
Корані та його приписах, то в цій сфері домінує 
саме арабо-мусульманський вплив. Колись бо 
Мохаммед, виявивши неабияке чуття філолога, 
заборонив перекладати Коран, — отже, араб, мова 
й літ. традиція входять в життя іслам, сусп-ва у всій 
своїй безпосередності. Є й ін. впливові моменти, 
напр.. фактична заборона на образотвор. мист-во, 
шо походить від припису Мойсея не зображувати 
"ніякої подоби" світу. Але. як і в ін. авраамічних 
релігіях, центр, місце тут належить слову, а не 
пластичним мист-вам, отже, говорити про вплив 
А.м.з означає в першу чергу говорити про літ. вплив 
(не не означає звичайно, шо не було й впливу 
орнаметально-прикладного м-ва арабів на ці регіони 
— просто він менш широкий й беззастережний).

Араб, л-ру започатковано Кораном, хоча йому 
передував період поган, фольклор, поетів- 
пророків fmai'pi), а також усні версії* бібл. сюжетів. 
Тут почасти відбивається архаїчна ментальність 
кочівника-бедуїна з його погордою до жителя села 
й міста, та своєрідний "реалізм", шо спричинений 
умовами життя в пустелі. Але Коран виникає в 
епоху складання cep-віч. міської культури, коли 
поруч з рел-дилактичною. поезією починають 
набувати значення лірика кохання й авантюрно- 
розважальна нараиійна проза, а ф о р и зм  та 
притча, панегірик на честь можновладця та ін. 
Всі ці тенденції розвитку притаманні клас. А.м.з. 
до XI ст.. коли походи хрестоносців з од. боку, й 
навали турків-сельджуківта монголів з ін. руйнують 
домінантне положення араб, первня.

Становлення в лоні араб, світу нових держав 
на най. основі, хоча й ісламізованих. 
спричинюється до ситуації, типол. близькій європ. 
Відродженню. В Ірані, напр., розвивається л-ра 
на фарсі, яка майже відкрито поетизує 
зороастрійське минуле; вона впливає й на л-ру 
турків, й навіть на саму араб .л-ру. Виникає поезія 
та проза суфіїв, з її потягом до поганського духов, 
досвіду. На думку акад. М .Конрада, явища 
ренесансного типу виникають в А.м.з. значно 
раніше, ніж в Європі (вже в XII ст.) й справляють 
на європ. Ренесанс певний вплив. Араби 
адсорбують в цей час і гелліністичну. науку та 
культуру. Показовими є фігури типу Абу-алі-ібн- 
Сіни (латинизоване — Авіценна), які є світочами 
науки й культури не лише для Сх. Типова ситуація 
в красному письменстві: Фірдоусі поетизує лавн- 
іран. царів, й серед них Александра Ма­

кедонського, оголошеного "персом"; натомість 
араб-завойовник Ірану Заххак моторошна потвора, 
з рамен якої ростуть змії, шо харчуються людським 
мозком. Своєрідна й типол. подібна до 
а л е к с а н д р ій с ь к о ї к у л ьту р и  ситуація в 
"мавританській Іспанії", де з VIII ст. й аж по час 
Реконкісти панували араби. Тут розцвів дух культ, 
синкретизму й толерантності, поруч з іслам, вільно 
розвивалися христ. та євр. культури (ситуацію 
шаржовано в поезії ґ . Гайне та ідеалізовано в 
"Іспанській баладі" А.Фейхтвангера). Особливий 
момент — cep-віч. христ. культура арабів-християн 
Бл. Сх. та Пн. Африки, пов'язана з візант. 
традицією. Зх., ведучи з "невірними" війни за Гріб 
Господній, багато що запозичує з культури арабів 
навіть на рівні побуту (килими, картярство та ін.). 
Зі сх. впливами ототожнюються єресі на зразок 
тамплієрської (б^ретмчна л-ра). Але аж до XIV ст. 
А.м.з зберігає характер еталону в сфері культ, 
життя Сер-віччя.

З XIV й аж до початку XX ст. спостерігається 
поступовий занепад А.м.з. зумовлений 
вичерпаністю кола трад. тем та образно- 
формальних засобів, тяжінням до штампів, хоча 
традиції не вмирають в мол. най. школах — на 
зразок поезії в державі Бабура, узб. царя-поета, 
шо заснував династію Великих Моголів в Індії, в 
державі турків-османів; в Єгипті мамелюків; в і(уіам.. 
Африці тощо. До того додається й поразка араб- 
ісламського світу в зіткненні з європ. колоніалізмом 
XVII-XX ст. (Великобританія в Індії та Єгипті, 
Франція в Тунісі. Алжирі та Марокко й т.п). Якшо 
в добу Відродження мусульман, світ становив 
реальну противагу Зх.. христ. теологи мали 
Мохаммеда за антихриста. М. де Нострадамус 
пророкував "магометанам" роль руйнівників світу 
за "останніх ч асів", а Мікельанджело 
розмірковував, чи не прийняти пропозицію тур. 
султана піти до нього на службу, то згодом Сх. 
(ісламський) починає сприйматися європейцями як 
сфера застою та "сну", типового "аз. деспотизму" 
Не виразно позначається, напр.. в "Перських 
листах" Ш. де Монтеск'є; відбивається й в рос. 
Просвітництві, шо прагнуло до боротьби з 
"азійшиною" (М.Ломоносов "Таміра та Селім", 
І.Крилов "Пошта духів"). В цей ряд можна вмістити 
фант.-авантюрні повісті Р.Е.Распе та Ф.Еміна, Сх. 
у Байроновому "Дон-Жуані", тип "кавказця" в рос 
словесності, дешо з малярства Ж .Енгра та 
Е.Делакруа й ін. Разом з тим саме в сх-словян. 
світі, зокрема в Росії, шо захоплює у XVIII-XIX ст. 
силу мусульман, земель, виникає не лише цікавість 
до екзотики, а й спроби зрозуміти духов, світ та 
естетику ісламського Сх. ("Наслідування Корану" 
О.Пушкіна, "Хаджі-М урат" та "Кавказький 
бранець" Л.Толстого).

Україна завжди мала тісні й часто траг. 
контакти з іслам, світом, переважно через стосунки 
з Кримським ханством й потім сюзереном його 
Туреччиною. Це відбилося дуже широко в 
фольклорі (образ страченого султаном Байли- 
Вишневеиького в думі та ін.). Ставлення до А.м.з.



АРГО

в Україні формувалося в атмосфері збройного 
протистояння двох релігій, й тут домінувало 
неприйняття "басурманства". Це відбивається в різні 
епохи як стабільна ситуація — від ущипливого листа 
запорожців тур. султанові до повістей онука 
запорізького писаря М.Гоголя "Тараса Бульби" або 
Страшної помсти" (до цієї традиції прилучаються 

й у XX ст. такі тв.. як Людолови" З.Тулуб). Проте 
в укр. культурі існує й більш толерантний погляд, 
шо відбився почасти в спадщині Т.Шевченка-маляра, 
почасти в переробках казок" Тисяча і однієї ночі"
І.Франком, — аж до апології ісламу у П.Куліша.

У сх-слов ян. свідомості XX ст. цей погляд 
міцніє, зокрема під егідою офіціозного гасла 

братерства культур Виникають тв ., шо 
заглиблюють читача в світ А.м.з.: "Чингіз-хан
B. Яна. Старик Хоттабич" Л./Іагіна, "Повість про 
Ходжу Насреддіна" В.Соловйова — обробка 
сю жетів про Ходжу Насредліна та ін ). 
Арабознавство тут дало свої визначні імена:
А.Кримський, І.Крачковський, Б.Піотровський.

Проте траг характеру набуває протистояння 
христ. та ісламського, світів в юнапьких піснях 
пл. слов ян, зокрема Косовського циклу, й фігури 
на зразок Марка-кралевича уособлюють духов, 
перевагу переможеної сторони. Адекватний також 
образ Скандербега в алб. христ спадщині.

Навпаки, в зх-слов ян. світі, шо менш широко 
зіткався з ісламською експансією, такого роду 
конфлікти незрілка згладжуються. Поль, 
письменник ХіХ ст. з Житомиру Ю.І.Крашевський 
натхненно описує Кам'янець-Полільський костел, 
колись перетворений турками на мечеть, який 
відтоді увінчує фігура Богоматері на півмісяці (р-н 
Остап Бондарчук ), й тут естетизація переважає 

все. У тв на зразок "Пана Володієвського 
Г Сенкевича тему полону у невірних" трактовано 
драматично. Зате Я .Гашек зводить пам ять про 
часи переслідування маврів до анекдоту, 
вимушуючи свого героя прийняти тортури за слово 

Сотсирх", шо мовляв, араб, мовою означає 
вірую", але сприйняте інкізицією за спотворення 

слова Х ристос' У "Поштових варіаціях" 
К.Бранлиса (1970) гротесково пароліюється тема 

полону у невірних", властива добі Ренесансу, 
однак іронічні моменти все частіше поступаються 
поважному ставленню до цієї традиції.

В сьогоднішньому світі інтерес та повага до А.­
м.з зростає, разом з необхідністю брати до уваги 
ісламський чинник" у політиці. Це особливо 

важливо, якщо врахувати, шо ідеї панісламізму та 
мусульман, фунламенталізму спричинюються до 
вкрай болісного переживання мусульманами 
всього, що видається їм образою ісламу (згадаймо 
долю пакистанського, письменника-єрєтика
C. Рушлі. котрого Іран аятолла Хомейні прирік на 
смерть за вільнодумне трактування теми вилученої 
сури Корану" в Сатанинських віршах")

Семен Абрамович
і

АРГО (франц. argo) —  розмовний діалект, 
умовна, з елементами притаєності, незрозумілості.

мова людей, шо належать до п е в н о ї  п р о ф е с . .  сон. 
чи позасои. (злочинні, прошаки, бродяги люмпени) 
групи. Функції А.: 1) бути НеЗрСЗуМІЛИМ ДЛЯ о т о ч е н н я :
2) підкреслювати елітарну" окремішність даної 
групи; 3) визнавати з мовлення тих, хто належить до 
цієї групи. В минулому А. користувалися в Україні з 
метою  збереж ення п роф есій н и х секретів  
представники деяких замкнених сой . груп, 
корпорацій, ремісничих цехів: кушніри (кушнірське 
А ), мандрівні крамарі, кобзар і та лірники (лебійська 
мова). Потроху первні А. стають зрозумілими ін 
мовцям. Тому А. весь час зазнає змін, оновлюється 
задля збереж ення св о їх  функцій. У вужчому 
розумінні — А. — мова професійних злочинців. Пе 
найвіломіше А., елементи якого надто швидко через 
посередництво напівкримінального та молодіжного 
сереловиша засвоюються заг-нар. мовою, інколи, 
навпаки, терміну А. надається ширше значення, напр 
студентське, молодіжне, шкільне А.

Лив Арготизм, Жаргон.
Анатолій Волков

АРГОТИЗМИ —  слово чи вислів з арго. У л- 
рі А. використовуються для відображення побуту 
та мови відповідних груп — носіїв А. З цією метою 
їх вживали при зображенні кримінального світу 
і.Франко ( Хлопська комісія' . Яць Зелепуга"), 
А .Тесленко, Г .Х откевич. І.Микитенко 
( Вуркагани", Ранок ). Яскравий приклад 
експресивного, майже патетичного використання 
А. маємо в тюремній поезії І.СвІТДИЧНОГО:

Не л. сержяяге. вже шмомали.
Ти проти них шмаркач есм.
Спелнл треновані носи
Винюхували кримінали...

/ нас на поит беруть ларемне...
Анатолій Волков

АРЕТА/ЮГІЯ (від грен. arefa/ogio — оповідь 
про надприродні можливості божества) —  жанр 
лавн-rpeu. фольклору, згодом низовий жанр 
гелленістичної л-ри часів рим. панування. В цей 
період в сфері А. поширюється вплив сх. культів 
та стиль азіанізму. Атмосфера чудесного, яку 
створювали автори таких оповідань, згодом 
переходить до тв. філос. та ісг. характеру та в ант 
роман. В епоху рел. шукань поч. нашої ери 
комплекс ареталогічних. сюжетів та мотивів було 
використано й авторами христ. апокрифічної л- 
ри. Бібл. мотиви непорочного зачаття Христа, 
Його чудес, смерті та Воскресіння мають паралелі 
у багатьох міфологіях Сх. — інл., перс тощо, але 
основні міфол. моделі поганської А. в христ. Св 
Письмі було переосмислено. В л-рі нов. часу А. 
мотиви та стиль широко використовувалися в руслі 
протистояння естетиці класииизму (Ш.Перро, 
романтики) та пошуків модерністів (символісти).

Семен Абрамович

АРїОСТИЗМ (від прізвиша італ. поета Аріосто) 
— окр. випадок впливу: жанр.-стильова тенденція

4 2



АРТУМАНА

в європ л-рі. Сутність А. синтезування в жанрі 
поеми найрізноманітніших жанр.-етил, складників: 
багато насиченої ф аб у д м  героїчно- 
пригодницького характеру (при тому окр. фабульні 
епізоди можуть бути різної генези), фантастики, 
гротеску, ліризму, вишуканого стилю, досконалої 
легкої вірш, техніки. Жанр.-стильовою домінантою 
с ф онів Комплекс цих диференційних ознак у 
сукупній єдності визначає структурну жанр.- 
стильову цілокупність — т.зв. аріостівську поему.

З компаративістичного погляду А. є надто 
показовим феноменом. Він органічно продовжує 
попередню міжетнічну традицію. Воднораз це 
гостро новаторське явише, яке в свою чергу 
започаткувало нову традицію.

Протягом кількох століть у зх-європ. л-рах трал, 
розроблялися запозичені з Каролінгського епосу 
сюжети і образи, в дусі кельт, сюжетів про лицарів 
Круглого столу (Артур іана). Зокрема в Італії в XII- 
ХІН ст. побутували виконувані професійними 
кангасгоріями (співцями-сказителями) нар. поеми 
на т р а д и ц ій н і сю ж ети  та о б р а з и  
Каролінгського циклу "Орландо" та "Іспанія". В 
XIV ст. про Орландо та ін. героїв Каролінгського 
циклу співали жонглери. 1478-82 Д.Пульчі видав 
у Флоренції поему "Моргайте" про пригоди лицаря 
Орландо та його зброєносця. Автор сполучив різні, 
океюморичні" етил, складники: романтику та 

патетику нар. поем кантасторіїв з буфонадою та 
підкресленою іронією. Подальша історія 
переробок трал сюжету та образу Орландо 
пов'язана з т.зв. феррарськими поемами. 1486 
поет з Феррари М.Боярдо в поемі "Закоханий 
Орландо" перетворив архаїчних героїв 
Каролінгського циклу на галантних лицарів, увів 
багато фант, мотивів. Поема не мала єдиного 
сюжетного стрижня, складалася з окр. 
пригодницьких епізодів.

Започаткована Пульчі та продовжена Боярдо 
жанр.-стиліст, тенденція досягає найвишого 
розвитку в поемі феррарського поета /І.Аріосто 
(1474-1533) «Несамовитий Орландо», над яким 
автор працював упродовж двадцяти п'яти років. 
Три основні епізоди, серед них вражаючий епізод 
божевілля Орландо, супроводжуються безліччю 
малих Виклад сполучає героїку з іронічністю. Мов. 
стиль і віршування відзначаються легкістю, 
вишуканістю, дотепністю, милозвуччям.

Третій славетний поет Феррари Т.Тассо (1544- 
99) в поемі про звільнення Єрусалима військами 
хрестоносців Г отфреда Бульонського — 
'Звільнений Єрусалим" (1574-80) — поєднав 
вимоги арістотелівської поетики з вільним стилем 
А. й з мотивами, переважно любовними, шо були 
запозичені з «Несамовитого Орландо». В «Роздумах 
про поетичне мистецтво» (1565-69) і в «Роздумах 
про героїчне мистецтво» (1594) Тассо виклав теор. 
засновки поєднання жанру героїчної поеми з 
стилем А.

А. мав сильний і різнобічний вплив передовсім 
на л-ру бароко та романтизму. Очевидні ознаки 
А. в бурлескних поемах обох різновидів: ірої-

комічної поеми ("Орлеанська діва" Вольтера) й 
поеми травестії ("Енеїла" І.Котляревського). З ін. 
боку А. мав велику вагу при формуванні романт- 
іронічної поеми та роману в віршах. Тут вільно 
поєднувалися епіч., лір., діалогічні складники; 
важливі предмети викладалися в легкому, 
сповненому іронії та гумору стилі ( Паломництво 
Чайлд Гарольда'. "Лон Жуан" Лж.Н.Ґ.Байрона. 
"Беньовський" Ю.Словацького). Лух А. очевидний 
й у поемі-казці О.Пушкіна "Руслан і Людмила"

Анатолій Волков

АРЛЕКІНАДА (франц. pW equinade — 
arfequin — італ. arlecchino) — різновид невел. 
сценок, в яких гол. героями є Арлекін та ін. 
персонажі італ. комедії* м а с о к . А. була 
популярним жанром франц. ярмаркових театрів 
XVJJI ст. В маленьких, найчастіше в одну дію. п єсах- 
А. домінували елементи пантоміми, співу, танців. 
Трал, сюжетна схема А.: любовні непорозуміння, 
коміч. ситуації, іноді пародійно-сатир. натяки на 
злободенні теми. Жанр А. зародився в сер. XVII 
ст. під впливом театру італ. комедіантів, шо грали 
в Парижі та познайомили франп. глядача з 
персонажами комедії масок, зокрема з Арлекіном. 
Серед авторів А.Р.Лесаж. Маріво. Дорневаль. 
А.Пірон. Ш.Панар, Ж.Флоріан та ін Варіації А. 
знайшли поширення в ін. європ. театрах.

Людмила Сердюк

АРТУРІАНА — легенди п ер ек ази  про
короля Артура та їх хулож. переробки. Своїм 
корінням А. сягає кельт, міфології, фольклору і 
водночас відображає специфічне англ, поняття 
"77іе Matter о/ Britain*', шо означає "Справа 
Британії" або ' Суть Британії". В центрі А. стоїть 
легендарний кельт, король Артур та лицарі його 
Круглого Стола.

Кельт, культура та історія залишили дуже мало 
слідів в писемних пам'ятках через заборону друїдів 
записувати знання, тому важко відмежувати іст. 
факти від фольклор.-легендарного матеріалу. 
Вважається, шо реально-іст. Артур (воєначальник, 
римлянин або кельт, шо одержав рим. виховання), 
відігравав значну ролю в боротьбі бриттів проти 
саксів, які в V-VI ст. завоювали Англію

Перше писемне свідчення про Артура 
зустрічається в "Історії Британії" валлійського ченця 
Неннія (бл. 796). Артур зображений як воєначальник, 
шо стоїть више від королів. З його іменем пов язують 
вирішальну битву біля гори Балон. Імовірна поява в 
Уельсі такої особистості, як Артур, стала своєрідним 
каталізатором для формування ідеалізованого образу 
нац. героя, навколо якого починають гуртуватися 
герої його майбутнього двору. Поступово легег" 
вийшла за межі кельт, земель, чому сприя,. 
завоювання Англії франц.-нормандським герцогом 
Вільгельмом. який 1066 став королем. У зв'язку з 
цим зміцнилася англо-франц. д в о м о в н іс т ь , 
посилились культ, зв'язки з континентальною 
Європою, почалася політизаиія А. залежно віл 
приналежності автора до того чи ін. табору.

43



АРТУРЇАНА

Вперше цілісний сюжет про Артура з'являється 
в Історії королів Британії" бл. 1 1 3 0 -1 1 3 9 . 
Гальфріда Монмугського. Артур зображений там 
як король, шо об'єднує кельт.-британську державу. 
Він перемагає саксів, має намір завоювати Рим. 
імперію. Скориставшись відсутністю короля, його 
небіж Морлрел захоплює владу в державі і королеву 
Геневір. Король повертається, під час двобою 
Мордред гине, а смертельно враженого Артура феї 
перевозять на острів Авалон.

Подальшого розвитку і збагачення мотивом 
Круглого Стола артурівський сюжет набуває у 
Васа. який створив на основі "Історії" Гальфріда 
франкомов. вірш, хроніку Роман про Брута" (до 
1 1 5 5 ). Хроніка Васа в основному зберігає 
сюжетний матеріал Гальфріда, однак у викладі 
подій відчувається куртуазно-лицарська 
стилізація. Хроніка слугувала піднесенню мол. 
династії Плантагенетів. Історія появи Круглого 
Стола, що лише окреслена у Васа, дістала розробку 
в "Бругі" (бл 1190), який переклав хроніку англ, 
мовою. Поряд з Артуром Круглий Стіл став 
стрижневим образом, шо поєднує розрізнені 
сюжети.

Своєрідне продовження А. дістала у франц. 
лицарських романах Кретьєна де Труа і Роберта 
ле Борона: з Артуром пов'язуються сюжети про 
лицарів (Парсеваля, Ланселота), які рушають на 
звершення героїчних подвигів з резиденції короля 
в Камелоті. В дусі Кретьєна і Роберта створюються 
численні продовження, доповнення, переробки 
сюжетів, які в сукупності складають одну з 
основних літ. течій у франц. л-рі XIII ст., а 
Персеваль" (1191-1225) — ue перший проз роман 

франц. л-ри.
Значну цікавість становить легенда про 

майбутнє повернення Артура після його одужання 
на острові Авалон, що бере початок у кельт, 
міфології. Водночас вона є своєрідною реакцією 
б риті в, які протестували проти нашестя англо­
саксів, а пізніше й нормандського завоювання. 
Ставлення до цієї легенди у cep-віч. авторів було 
неоднозначним і відображало їх політ, погляди. 
Гальфрід, шо шукав покровительства вишої 
нормандського вельможества, навмисне замовчує 
майбутнє повернення короля Артура. В той же 
час чернець Лайамон в "Бруті" прямо говорить 
устами Артура і через пророцтва чарівника 
Мерліна про майбутнє повернення короля. 
Француза Кретьєна де Труа не цікавить майбутня 
доля короля Артура та його держави: він 
розробляє сюжетні відгалуження А. пов'язані з 
Ланселотом. Івейном та ін. Одночасно з'являється 
роман Етьєна де Руєна "Draco Normannicus" 
(1170). в якому автор відверто знущається з ідеї 
майбутнього повернення Артура. Не дозволяє 
стверджувати, шо вже за Сер-віччя навколо А. 
точилася політ, боротьба, котра відкривала шлях 
для подальшої трансформації сюжетно-образного 
матеріалу.

Чимало популярних артурівських сюжетів в 
нім. л-рі, напр., у Гартмана фон Ауе, Вольфрама

фон Ешенбаха, Готфріда Страсбурзького, хоча 
сюжет про Ланселота не знайшов у Німеччині 
яскравого поет, втілення.

Італ. л-ра приходить до А. через франц. 
посередництво, переосмисливши її через перекази 
про Карла Вел. Виникає своєрідний сюжет, в якому 
Круглому Столу короля Артура протиставлений 
більш ранній Круглий Стіл його батька Утера 
Пендрагона, де показано передусім діяння батька 
Трістана Меліадуса. Перший італ. артурівський 
роман — "Меліадус" (біля 1275) Рустичано да Піза, 
в якому вже наявне розділення на "Старий стіл' і 
"Новий стіл'. Італ. А. трактувала коло артурівських 
сюжетів як своєрідний спадок карлівських сюжетів: 
мечі Карла та його паладинів переходять до Артура 
і його лицарів. Зближення двох величних епіч. 
циклів ше більше посилилося в добу Відродження 
в поезії Боярдо та Аріосто.

В Іспанії А. представлена у вигляді перекладів 
фран. джерел. Самостійного розвитку вона не 
дістала.

Серед cep-віч. тв. А. варто виділити "Вульгату" 
(1215-1230) — прозовий роман, який називають 
"біблією літ. артуріани ". Це — зведення сюжетів, 
що пов'язані з іменем короля Артура і Справою 
Британії". Тут поєднано сю жетно-темат. 
відгалуження А.: 1. рання історія Грааля — про 
те, як він був привезений до Британії; 2. Історія 
Мерліна і початок кар'єри Артура: 3. Пригоди 
Ланселота й ін. лицарів Круглого стола; 4. Пошуки 
Святого Грааля і як Галахад знайшов його; 5. 
Смерть короля Артура. Одним з найоригінальніших 
тв. є присвячена Ланселотові третя частина. Роман 
оповідає по народження героя, його виховання 
феєю Вівіаною, посвячення в лицарі при дворі 
короля Артура, любов до королеви Ґинієври. 
лицар, мандри і марні пошуки Грааля. Образ 
Артура відходить на другий план, поступаючись в 
активності нов. героєві —  Ланселоту. Роман про 
пошуки Св. Грааля просякнутий христ. 
містицизмом. Грааль таємниче з'являється перед 
лицарями Круглого Стола і відразу ж зникає. 150 
найкращих лицарів відправляються на пошуки 
святині, серед них небіж короля Гавейн і лииар 
Ланселот, яким за їхню гріховність не судилося 
здобути Грааль. Тільки син Ланселота Галахад і 
безстрашний Персеваль досягають замку Ґрааля, 
їхня чистота і благочестя — запорука перемоги. 
Заключна частина оповідає про зіткнення Артура 
з зухвалим Мордредом та їхню загибель. Зі смертю 
короля гине і створена ним ідеальна держава.

Вже за Сер-віччя сюжет про Артура вийшов за 
межі нац. л-ри і набув регіонального європ. 
характеру. Він активно функціонує в Англії. Франції 
та ряді ін. країн. Це дозволяє говорити, що вже в 
цей час почався процес ін тернац іон ал ізац ії 
сюжету і він перейшов в розряд трал міг !ЙНИХ  
сю ж етів. "Історію " Гальфріда можна вважати 
прогосюжегом, літ. схемою, на яку орієнтувались 
пізніші автори. У процесі функціонування сюжету 
А. зазнала відчутних змін: розширився і ускладнився 
сюжет, зросло число персонажів.

44



APTVPIAHA

"Канонізація" А. була здійснена в епопеї 
Т. Мелорі "Смерть Артура" (бл. 1469), яку можна 
вважати сюжетом-егалоном для подальшого її 
розвитку. При порівнянні розвитку сюжету в 
Гальфріда і Мелорі слід відзначити розгалуження, 
подієве розширення сюжету. Розвиток центр, лінії 
розірвано описом пригод багатьох лицарів. Хоча 
майже кожен з цих епізодів може сприйматися як 
самостійне сюжетне ціле, в той же час вони 
пов'язані з центр, сюжетною лінією Артура або 
участю в його діяннях підданих короля, або місцем 
дії в Камелоті. Крім того, змінився характер 
основного конфлікту. Якшо у Ґальфріда в 
конфлікті Артур —  Гинієвра — Морлред боротьба 
точиться тільки за владу, а тому має зовн. 
антагоністичний характер, то у Мелорі він 
змінюється міжособистісним конфліктом Артур — 
Ґинієвра — Ланселот, вирішується на широкому 
сой.-політ. фоні кризи й занепаду лицарського 
сусп-ва.

Трансформація сюжету спричинила зміну 
функціональності гол. героїв. V Мелорі Артур 
відіграє активну сюжетотвірну ролю лише в перших 
частина епопеї, де автор іде шляхом, прокладеним 
Гальфрідом. Зберігаєтья ідеалізація, гіперболізація, 
героїзація образу короля, підкреслюється його 
войовничість. Однак з появою Ланселота (як і в 
"Вульгаті") функціональна активність Артура різко 
знижується. Як відзначає Е.Френиель. Артур є 
втіленням свого двору, символом лицар, честі, 
взірцевою фігурою, шо впливає на ін., але образ 
поступово закосніває і стає непорушним, 
статичним. Він втілює ідеал, до якого ін. дієво 
прагнуть. Він володіє королівством і королевою, в 
той час як ін. повинні здобути собі аналогічні блага 
в подвигах і пригодах. Так. лицарі Ерек, Івейн, 
Персеваль і Ланселот стають носіями дії, а він — 
постаттю другого плану.

Міфол. перш ооснова, на яку первинно 
спиралась А., майже повністю загубилась в 
розгалуженому сюжеті. А.Михайлов пише, що в 
цьому процесі "найсуттєвіше — це поступове 
зникнення з "бретонського циклу" кельт, міфлогії. 
шо лежить у його основі. Світ артурівських легенд 
саме набував міфол. рис. Камелот, Круглий стіл, 
лицарське братство, пошуки Грааля ставали нов. 
міфологемамм

Звернення до А. в XVI-XVIH ст. мали 
спорадичний характер і не залишили видатних 
пам'яток. Відродження інтересу до короля Артура 
та його оточення почалось після нов. публікації 
"Смерті Артура" Мелорі на поч. XIX ст. 
Найвидатнішим тв. цього часу є "Королівські ідилії" 
А Теннісона (1859-1888): пикл з одинадцяти вел. 
поем, який зображує розквіт Круглого стола і 
поступову втрату ілюзій унаслідок розповсюдження 
гріха і неспроможність Артура. Епопея Мелорі стає 
найшелрішим джерелом на прокладеному 
Теннісоном шляху. Яскравим прикладом є поема
В.Морріса "Захист Ґинієври" (1858).

Поворотним пунктом в історії А. став роман 
Марка Твена "Янкі при дворі короля Артура"

(1 8 8 9 ). Використавши прийом часового 
перенесення, Твен зміг водночас крит. поглянути і 
на артурівський світ і на досягнення суч. цивілізації. 
Не, мабуть, перший приклад продуктивної 
трансформації А., шо відкрив шлях для майбутніх, 
не менш сміливих, трансформацій даного трал, 
сюжетно-образного матеріалу. Позаяк у л-рі XX ст. 
з'явилася низка тв. за мотивами Твена ("Нові 
пригоди Янкі при дворі короля Артура " М.Рошіна), 
можна говорити, шо "Янкі" Твена взяли на себе 
функцію сюжета-посерелника в розвитку А.

На поч. XX ст. в А. домінували поезія і драма і 
тільки після 1-ої світ, війни з'явилися романи, а 
найзначніші з них вийшли в світ вже після 2-ої світ, 
війни.

Поет, традицію продовжив Е.А.Робінсон, який 
створив за мотивами Мелорі артурівський епос у 
трьох частинах "Мерлін " (1917), "Ланселот" (1920), 
"Тристрам" (1927). Ні тв. пройняті відчуттям втрати 
перед невідворотним ликом фатуму.

Серед драм. тв. виділяється п'єса Ж .Кокто 
"Лицарі Круглого стола' (1927). В центрі уваги тут 
історія Ланселота і королеви. їхнього багатолітнього 
обману. Йому ж належить кіносценарій "Вічне 
повернення ". Світ реальності втручається і руйнує 
артурівську ілюзорну гармонію і шастя.

Найвизначнішою і найцікавішою є проз А. XX сг. 
X .Томпсон в праці "Повернення з Авалона, 
дослідження артурівських легенд в суч. худож. л- 
рі" виділяє: перекази, реаліст, романи, історичні 
романи і фемтезі. Ло другої групи він залічує тв., в 
яких артурівські первні введені в суч. оточення. Так, 
історія кохання Тристана та Ізольди надихнула поль. 
письменницю М.Кунцевич на створення роману 
"Тристан-1946" (1974). Пошуки Грааля лягли в 
основу містичного роману Л .К .П овіс 
"Ґластонберійський роман" (1933). Алюзіями А. 
насичений роман У.Пресі "Ланселот' (1978).

Найчастіше іст. романи апелюють до Темних 
часів правління Артура та англо-саксон. нашестя 
Багатотомові романи В.Каннінга та М.Стюарт 
присвячені функції долі в історії піднесення і 
падіння артурівського королівства.

Серел наук.-фант, романів виділяється 
"Дзеркало Мерліна" (1975) А.Нортон. Автор 
говорить про споконвічну боротьбу добра і зла. 
шо тягнеться з далекого минулого в неоглядне 
майбутнє. В романі переплітаються долі Артура, 
Мерліна, всієї земної та вселенської цивілізації.

Найчисленнішою є група романів-фентезі. в 
яких артурівські легенди вводяться в суч. оточення 
або через пошуки Грааля, або через звільнення 
Мерліна, колись зачарованого лівою Німує, або 
шляхом перетворення Мерліна, Артура і Ф еї 
Моргани на безсмертних і т.д. Найвдалішою з 
героїчних фентезі можна вважати тетралогію 
Т .Х .Вайта "Король в минулому і майбутньому" 
(1958), яка відображає всю історію короля Артура.

Привертає увагу тв. Дж.Стейнбека "Діяння 
короля Артура і його доблесних лицарів" (1976). 
Почавши з перекладу Мелорі суч. мовою, амер 
письменник перейшов до переказу, а потім і до

45



АРУЗ

дописування того, шо було закладено в 
першоджерелі.

Оригінальне екзистениіалістське пародійно- 
іронічне трактування А. дав Т .Бергер "Артур- 
КОрОЛЬ" (1978). Й О ГО  герої ОДВІЧНО приречені: 
Ланселот — бути непереможеним героєм, Артур
— королем, прикутим до свого трону і Круглого 
Стола, Ґинієвра — кохати Ланселота і вічно 
зрікатися його заради Артура.

А. знайшла відображення і в ін. мист-вах, напр., 
в образотвор. мист-ві — від найбільш ранніх 
книжкових мініатюр, cep-віч. гравюр, фресок і 
картин прерафаелітів (Д.Ґ.Росеті, Дж.В.Гант) — 
до малюнків і графіки Г.Лоре, О.Бердслі і суч. 
художників-ілюстраторів. В ХІХ-ХХ ст. на 
артурівські сюжети було написано більше тридцяти 
опер, серед яких особливо виділяються музичні 
драми Р .Вагнера ("Трістан та Ізольда", 

Парціфаль", Лоенгрін"). А. присвячені популярні 
мюзикли, напр., написаний за романом Вайта 
"Камелот" Лева та Лернера, шо з успіхом йшов у 
60-ті рр. на Бродвеї. муз. інтерпретації роману 
Твена Р.Роджерса і Л.Харта (1927) та Б.Кросбі 
(1949). Віддав данину А. кінематограф. Екранізації 
поч. століття (Е.С. Портер "Париіфаль", 1904), — 
до одного з найкраших фільмів Бормана 

Ескалібур" (1981).
Ірина Горбаченська

АРУЗ, або АРУД (араб.) — система метр, 
віршування, яка охоплює арабо-, персо- та 
тюркомов. писемну поезію клас. доби.

А. ґрунтується на чергуванні коротких та 
довгих складів (Квантитативне віршування), 
роль яких, напр., в тюркомов. поезії виконували 
відповідно — відкритий склад на коротку голосну 
та відкритий склад на довгу голосну (або закритий 
склад на коротку голосну). Комбінація коротких і 
довгих складів утворювала стопу —  основну 
одиницю виміру вірш, рядка. Налічують 8 основних 
стоп, які спроможні дати вел. кількість вірш, 
розмірів, найвживанішими з яких є: в Іран, метриці
— гаріб, каріб. мушакіль: в араб. — каміль, вафір, 
тавіль. маділ. басіт; у тюрк.— халжаз, рамал, 
ралжаз, мутакаріб, а також сарі, мударі, муджтасс, 
мунсаріх та ін.. шо є заг-поширеними.

Теор. усвідомлення А. започатковано Халілом 
Ібн Ахмедом з м. Басри (VHI ст.), який 
систематизував 15 розмірів А. Пізніше опис А. дано 
в працях багатьох віршознавиів та поетів: Ватвати 
(Рашіладлін Мохаммед, "Сад таїн про тонкоші 
поезії", ХП ст.). Абдуррахмана Джамі (XV ст ), 
Алішера Навої (XV ст.), Захіреддіна Бабура (XV- 
XVI ст.) та ін., які досліджували вірш, розміри А. у 
співвіднесенні з ін. складниками поет, мови (звук, 
повторами, синтаксичними ф ігурами, 
строфічними формами тощо).

Первісно А. виник у доісламській араб, 
римованій прозі (садж), його зразки зустрічаються 
в Орхоно-Єнисейських давньоліт. пам'ятках (VIII- 
X ст ). в тв. Махмуда Кашгарського "Словник 
тюркських говірок" (XI ст.). В тюркомов. л-рах

уперше вживається в поемі Юсуфа хас Хаджіба 
(Баласагунського) (XI ст.), хоча в лавн-тюрк. усній 
поезії (VI-X ст.) були відомі вже 16 розмірів А. 
(загалом у фольклорі — майже 50). У Сер-віччі А. 
витіснив з писемної л-ри архаїчний бармак 
(тюрк— палець ) — силабічне яірш уяання, 
відроджене вже в XX ст. (Габдуда Тукай. Ґафур 
Гулям, Берди Кербабаєв та ін.) і домінуюче в суч. 
поезії. До поч. XX ст., А. був єдиною системою 
віршування, завдяки їй були створені поет, 
шедеври Навої, Мукімі, Фірдоусі, Фуркати. 
Махтумкулі, Хамзи та ін.

Борис івамяж

А РХ А ЇЗМ И  — (від грец. archaios — 
стародавній) — застаріле слово або форма слова, 
шо вийшли з актив, словар. фонду суч. мови. Але 
поняття, які вони позначають, надалі існують. Тому 
А . на відміну від історизму, завжди мас сьогочас. 
синонім (або синоніми). Більшу частину А. в укр. 
мові складають сло в 'ян ізм и , меншу — назви 
реалій давн. та cep-віч. історії України. А., які 
пов'язані з укр. Сер-віччям мало вживані внаслідок 
ігнорації спершу письменниками народницького 
спрямування через їх орієнтацію на просту 
селянську мову, а в совєтські часи звернення до 
таких А. уважалося проявом буржуазного 
націоналізму. Розрізняють два типи А. По-перше, 
лексичні, котрі в свою чергу мають три розряди: 
1) власне лексичні — цілком застарілі: десниця, 
шуйпя, 2) лексично-словотвор.. шо відрізняються 
від сьогочас. синонімів суфіксом: рибар — 
рибалка, рибак; 3) лексико-фонетичні —  різниця 
в окр. звуках: піїт (а) — поет, піїтика — поетика. 
По-друге, семантичні. А. — застарілі значення слів, 
що активно функціонують у сьогочасній мові: 
латинь — у значенні латиняни, зх-європейпі; 
челядь, чернь.

На відміну від усіх ін. лексичних шарів А. 
вживаються виключно як етил, засіб: 1) Для 
відтворення іст. обставин і мови давн. часів, тобто 
у функції історизму, напр.. у повісті з Київ, часів 
Б.Депкого "Вадим": "Кажуть, латинь понавожувала 
всякого добра багато", або у вірш, романі 
Д.Костенко "Маруся Чурай

Тим паче зараз, ям гама розруха 
Тим паче зараз при такій війні, —
Шо помагає не вгашати пуха.
Ям не співцями створені пісні?

2) Для створення високого, урочистого стилю.
Що прогрим;в останній судний грім 
Над просторами неладу < зради 
/ виросте залізним дубом Рим 
З міцного лона Смтпсьмо) Еллади 
(Є.Маланюк)
3) 3  сатир.-пародійною метою. Напр., у мов. 

партії Возного з "Н аталки-П олтавки" 
Котляревського:" Оная любов все — теє-то як його 
— рівняєть".

,4маго/?їй Волков

46



АРХІТЕКТОНІКА

АРХЕТИП (греи, archetypos. від arche — 
початок і typos — тип, образ, ідея). 1) первісна 
модель, "примат", "примітивний тип" будь-якого 
предмета чи явиша, типовий постійний образ 
(константа), шо відіграє моделюючу, організуючу 
ролю; 2) модель, за якою було створено будь-який 
тв.: 3) первісний (оригінальний) текст, шо породжує 
в процесі побутування численні варіанти і верен :
4) у мовознавстві — первісна вихідна форма слова 
для пізніших утворень.

Семантичне навантаження терміна 
багаторазово змінювалося. Поняття про А. 
з'являється ше у філософії Платона, як про суть 
почуттєвих предметів (paradeignia). V пізньоант. 
філософії (і ст. до н е. -  І ст. н.е ), зокрема в 
юдейсько-гелліністичного автора Філона 
Александрійського. А. значить праобраз, ідея. У 
Плутарха А. — модель предметів, які є копіями А. 
видимими образами цієї моделі ("Про різні думки 
філософів"). У cep-піч. христ. вченні поняття А. 
ототожнювалось з поняттям першотвория. Бога. 
А. розуміється як універсальна ante rem чи якийсь 
виший принцип, котрий детермінує різноманітні 
стани духу і реалізується в конкретній дійсності 
(Фома Аквінський). Пізніше Й.В.Гьоте вживає 
термін A. Urphenomen в значенні "первісний 
феномен", "форма ф орм", образ, який 
зберігається в ін. більш масштабних образах.

У термінології психо-аналігично і школи А. — 
структури колективного несвідомого, які 
зберігають ст-давн. (первісний) шар людського 
досвіду. За визначенням К .Ґ.Ю нга. А. — 
неусвідомлені моделі, шо сформувались в давні 
часи і фатально визначають структуру моральної, 
естет, і пізнавальної діяльності.

У прихильників неоміфологічно? школи А 
— генетичний символ, який піднімається до міфол. 
фази мислення і зберігається у сфері несвідомого 
(Н.Фріє). Суч. етнолог К./Іеві-Строс характеризує 
А. як закодований у колективній свідомості 
прообраз, шо має антропологічну основу 
( Структура і форма", 1960).

Вужчий сенс одержав термін А. у засновників 
фінсько? школи в фольклористиці ( К.Крон, 
А.Аарне). Вони визначають А. як початкову форму, 
шо одержала подальший розвиток у вигляді різних 
варіантів і версій епіч. творчості, в основному 
казок і балад, і розробили детальну методику 
відтворення (реконструкції) А. казок, балал.

У суч. укр. літ.-знавстві відновлюється 
зацікавлення проблемою А. як у заг-людському, так 
і най. аспектах.

Григорій Босган

АРХІТЕКТОНІКА (грец. architelcton — 
будівничий) — первісно (до XIX ст.) — наука про 
застосування математики та механіки для 
встановлення закономірностей, шо вони властиві 
конструктивній системі будівлі. З теорії архітектури 
термін перейшов до теор. мист-вознавства та літ- 
знавства в значенні заг. естет, плану побудови 
худож. тв.: взаєморозташування його частин. їх

ритм , взаємозалежність, взаємозумовленість, 
взаєм озв'язок, супідрядність, шо засадничо 
спричиняє єдність тв. як цілого. Поняттю А. 
надавали величезного значення самі митці ще тоді, 
коли цей термін не вживався. Так. О.Пушкін у 
такому значенні говорить про автор, план: Є виша 
сміливість, сміливість винайдення, творіння, де план 
обширний осягається твор. думкою — така 
сміливість Шекспіра, Ланте, Мільтона. Гьоте в 
"Фаусті". Л.Толстой говорить про архітектуру літ. 

тв. Слово А. чи не вперше вживав О.Гончаров. 
Термінологізація відбулася в рос. ф орм альній  
ш к о л і 1 9 2 0 -х  рр.: В .Виноградов (1 9 2 4 ), 
О.Скаф тимов (192І4), С .Русаков (1 9 2 6 ),
В.Жирмунський (1928), А.Квятковський (1966) 
Терміном А. постійно користувалися письменники 
та критики: М.Горький. С.Наровчатов, А.Макаров 
та ін. Закорінився цей термін і в Україні: В.Коряк 
(1928), М.Мурашов, П.Ільйов. Т Ленисова.

Ло А. належить: 1. Членування на архітектонічні 
складники: глава (розділ, в поезії — пісня), пролог, 
епілог, книга, том. Такі складники часом 
озаглавлюються. Клас, приклад ідеальної, містично- 
математично розрахованої А. — "Божественна 
комедія" Ланте Аліг'єрі: 3 частини, в кожній по 33 
пісні + 1 вступна до "Пекла". Отож усіх пісень 100. 
Пісні складаються з тривіршів — терцин, число їх 
у кожній пісні майже однакове. У драматург!? 
архітектонічними складниками є дія (акт), картина 
(сцена), ява; 2. Поєднання кількох тв. у певну 
цілокупність: цикл, триптих, дилогія, трилогія ТОШО:
3. Зіставлення суто архітектонічним способом різних 
сюжетних ліній, шо викладені в окр. частинах тв.. 
незрідка з підкресленням у заго л о вк у  ( Лва 
гусари", "Три смерті' Л.Толстого): 4. Поєднання 
різнородових первнів засобом "складання". напр., 
байка, оповідь + автор, висновок ("сила", мораль) 
на відміну від інтерференції епіч. і лір. первнів у 
балал! чи поемі; 5. Закономірне чергування 
різнорідного, різножанр., різностильового тексту 
(зміна прози й вірша в бл-сх. ластані. численні філос. 
та іст. відступи в романах В.Гюго. або начебто 
випадкова плутанина макулатурних аркушів, 
чергування сторінок з сентеціями кота Мура і записів 
композитора Крейцнера в "Життєвій філософії 
кота Мура" Е.Т.А.Гофмана; У "Сонячній машині"
В.Винниченка є напружена зміна різножанр. і 
різнотематичних гострофабульних рОЗЛІЛКІВ: 
детективного (коронка Зігфріда). авантюрного 
(Мертенс), фант-утопійного (винахід Сонячної 
машини), соц.-політ. (Інарак — Інтернаціональний 
Авангард Революційної Акції), еротичного (мотив 
любовного трикутника — принцеса Еліза. князь 
Ґеорг, доктор Рудольф Штор). Різножанр. вставки 
мали місце в "романі-фейлетоні" К.Чапека 
"Фабрика Абсолюта", у "Війні з саламандрами" — 
кількадесят Ж .в.: квазінаук-трактат, інтерв'ю, 
стенограма, протокол зборів акціонерів, лист, 
телеграма, словник, газ хроніка, вивіска, розписка. 
Особлива вага Ж .в. у цій сатир, антиутопії 
підкреслювана не лише архітектонічними, але й 
зоровими, друкарськими засобами (шрифти, верстка).



АСКЛЕГНАДОВА СТРОФА

До роману І.Еренбурга "Трест Д.Є." інкрустовано 
різні квазідокументи: газ статті й огляди, циркуляр, 
звернення, телеграми тощо, а також щоденник. 6. 
Вставн і історій шо мають свою фабулу і 
безпосередньо з сю жетом тв. назагал не пов'язані. 
Вони можуть сприйматися як завершене иіле і як такі 
розроблятися наступними письменниками. Так, 
фабулу вставної історії з "Дон Кіхота" М. ле 
Сервантеса покладено в основу сюжету "Історії 
Якимового будинку" В.Виниченка; 7. У поет. тв. — 
строфічна будова, шо надто очевидно в твердих 
строфах і формах (октава, рондель, рондо, сонет, 
вінок сонетів тріолет, тернини тощо) та у вел 
поет, тв., де "самодостатність" строф часом навіть 
підкреслюється нумерацією, через шо вони 
функціонально уподібнюються главкам: 8. 
Включення архітектонічно відокремлених позахулож. 
матеріалів авторське підкреслення автор 
передмова, післямова, коментарі, словничок тошо; 
9. Епіфаф як архітектонічний ключ до розуміння 
автор, задуму. З погляду теорії лотмолернізму 
явища архітектонічного членування можна 
розглядати як паратекстуальнісгь.

Значення, шо його надають А. письменники, 
засвідчується розмаїттям засобів привернення 
уваги читачів на архітектонічне членування: 
нумерація відповідних складників. їх 
озаглавлювання, друкування різними шрифтами 
найменування дійових осіб, реплік і ремарок у 
драм. тв. або графічне виділення мікросклалників 
у проз тв. ("Трест Д.Є. Історія загибелі Європи" 
І.Еренбурга, "Війна з саламандрами" К.Чапека).

Особливими ускладненими різновидами А. є 
стрижнева побудова (нанизування), циклізація, 
рамкова побудова (вставна історія, монтаж).

Суміжним з А. поняттям є композинія. Існує 
два варіанти розуміння їх співвіднесеності. 1. 
Композиція — ширше поняття, яке поряд з А. 
містить фабулу, сюжет, групування образів, 
організацію засобів зображення та засобів викладу 
(напр.. ієрархія оповідачів). 2. А. — заг. зовн. 
побудова, композиція — внутр. побудова, 
розташування окр складників і мікросклалників тв. 
Так, В.Коряк писав: "Будова тв. спиняє читацьку 
увагу в двох напрямах: а) Архітектоніка < ...>  є 
розгляд тв. як цілості — чи є гармонія поміж 
частинами тв ? б) Композиція (будова окр. частин) 
тв.. простежена до кін., виявить спосіб зв'язку 
частин і побудови цих частин до найдрібніших 
леталів". За М.Бахтіним, А. — це "форма естет, 
буття в його своєрідності", а композиція — 

сукупність факторів худож. враження". Втім, 
досить поширена тенденція цілком невиправдано 
ототожнювати А. з композицією, шо термінологічно 
притлумлює чіткість аналізу худож. структури тв.

Анатолій Волков

А СКЛЕПІАДОВА С ТРО Ф А  —
чотирирядкова метр, строфа, яка одержала свою 
назву від імені грец. поета-епіграматиста 
Александрійської епохи (II ст. до н е.) Асклепіада з 
Самоса. Містить завжди один з асклепіадових

віршів — мал. асклепіадів вірш, шо складається з 
двох розділених цезурою каталектичних трохеїчно- 
дактилічних триподій: або вел. асклепіадів вірш, 
який має посередині хоріямб і розділяється двома 
цезурами: За допомогою поєднання з ін. розмірами 
(гліконічний, ферекратичний вірші) утворюються 
п'ять видів А с. Часто зустрічається в одах Ґорація 
(моностихічним асклепіаловим віршем написана 
знаменита ода "До Мельпомени'):

Звів я пам'ятник свій. Довше, ніж міль лавінка.
Виший віл пірамід царських, простоїть він.
Лош йоло не роз 'їсть, не сколихне взимі,
Впавши в лють. Аквіліом .
(Оли. 14. ЗО, пер. А. Содом ори).
До А.с. найчастіше зверталися нім. поети 

Ф.Г.Клопшток, Д .К .Г.Гельті. Ф.Гьольдерлін. 
А.Платен, С.ґермлін.

Петро Рихло

А С ТРО Л О Г ІЧ Н И Й  М !Ф — комплекс 
сю ж етів та мотивів, який можна умовно 
об'єднати в єдиний метасюжет, — залежність 
земного життя від світу космічного, світу планет та 
зірок. Поч. цих мотивів закорінений у сивій 
давнині, в науково-магічній практиці та міфології 
кам'яного віку. Вел. ролю в складанні певного 
иаиоиу А.м. відіграла поганська культура ст-давн. 
Єгипту та Ассиро-Вавидонії. Типол. близькі до 
цього комплексу відповідні сюжети інд., кит. та ін. 
культ, світів. З тв. такого характеру бере поч. рання 
наук, проза. А. м. пройняті фольклор та худож. л- 
ра. він був в ретроспективі базою створення суч. 
наук, картини світу. Важко аналізувати численні 
сюжети ст-давн., нов. худож. або ж суч. наук.-фант, 
д-ри без урахування впливу А.м. Оригінальні 
варіанти та інтерпретації А м знаходимо в сх 
слов'ян, фольклорі (колнлки, щедрівки тошо). 
Матеріал подібного характеру спричинився до 
створення в рамках міфологічної школи окр 
напрямку досліджень (солярний міф тошо.).

Семен Абрамович

АТЕ/Т/ІАНА (лат. Afel/ana від AfeHa — назви 
міста в Кампанії, біля Неаполя) —  жанр давн-рим. 
нар. комедії, шо виник в Кампанії під впливом греи. 
комедії. Буфонад ні коміч. сценки розважального 
характеру, які ставились після трагедії, щоб 
розвіяти сумне враження і звеселити публіку 
Спочатку мали характер імпровізапіи. згодом (І 
ст. до н. е.) дістали літ. обробку в творчості поетів 
Помпонія і Невія. Під час вистави актори 
виступали в масках і говорили на місцевому 
діалекті. Неодмінними атрибутами А. були чотири 
постійні маски-. Макк — блазень, ловелас з 
віслячими вухами: Буккон — ненажера і хвалько; 
Папп — старий дурень, багатий і скупий; Досен 
— горбатий псевдофілософ. балакун і хитрий 
шарлатан. П'єса складалася з низки коміч. епізодів 
за участю даних масок, які часом мали гостро 
викривальний характер, зачіпаючи сой. та політ, 
порядки сусп-ва, за що актори ж орстоко 
переслідувались. Інтрига була досить примітивною,

48



АФОРИЗМ

а дії відзначалися грубістю і непристойністю 
словесних виразів і жестикуляції. З сер. ] ст. до н. 
е. А. почала витіснятися м ім ом , хоча як 
розважальна нар. вистава продовжувала жити і в 
добу імперії. В нов. європ. л-рі в 
трансформованому вигляді відроджується в 
ренесансну добу, передусім в італ. домел м масок, 
яка запозичує з А. основні маски (Пульчінелла і 
Брігелла, Панталоне і Дотторе), з якими типол. 
споріднений чес. Кашпарек, нім. Ганс Вурст, рос. 
Петрушка або деякі образи-маски укр.- вертепу, 
білор. батлейки, поль. шопки.

Петро Рихло

АТТЇКЇЗМ — етил, течія в ант. красномовстві 
та л-рі періоду геленізму в II ст. до н.е. — 
орієнтація на клас. греи. мов., аттічний діалект 
V-IV ст. до н е. (звідси і назва А.). Теор. засади 
сформулював грек Діоніс Галікарнаський. шо 391 
до н е. мешкав і навчав риторики в Римі. Діоніс 
аналізував стиль історика Фукідіда. ораторів /Іісія. 
Ісократа, Демосфена, мову якого визнавано 
взірцевою. А. був противагою азіамізмові. 
Замість філооріенталізму — пуризм замість 
озлобленості — суворо унормована проста мова, 
замість захоплення варваризмами — звернення 
до архаізмін. Усталення А. спричинило розрив 
між писемною та живою мовами, який позначився 
на цілій історії греи. мови й не здоланий дотепер. 
А. поширюється в Римі, де за основу було 
покладено рим. діалект. Серед прибічників А. Гай 
Юлій Цезар (102-44 до н е.), Дюиій Кальв (87-47 
до н.е.). Тут теж точиться гостра боротьба з 
азіанізмом. Складається й шкода, яка посідає 
проміжне становите (у тому числі —  Ціцерон). 
Згодом виникає поєднання первнів азіанізму та А., 
напр., у т. зв. нов. або другій софістиці (Публій, 
Елій. Артісцід, 1 1 7 -1 8 9 )  або в автора 
Метаморфоз" Апулея (бл. 125-180).

Анатолій Волков

АУТО (порт., ісп. auto) — різновид драм, 
вистав (в одній дії) на старозавітна та 
євангельські сюжети. Виникло в 2-й пол. ХШ 
ст., набувши широкого розповсюдження в Іспанії 
та Португалії. Спочатку мало примітивний 
характер. Виконувались декількома (3 1̂) акторами- 
аматорами. які надавали А. риси нар. видовищ. У 
XVI-XVII ст. поступово перетворилися на пишні 
вистави, близькі до містерій, і мали переважно 
алегоричний характер. А. ставились під відкритим 
небом на спеціально побудованому кону та 
супроводжувались, як правило, масовими 
процесіями. За допомогою А. церква пропагувала 
ідеї католицизму. Але виконавці побутових ролей 
вносили в рел. дидактику риси нар. фарсу. В А. 
з'явились елементи сатири на мораль та звичаї 
дворянства та духівництва. Тексти А. створювали 
багато драматургів ісп. Відродження: /lone де Вега 
(бл. 400), П. Кальдерон де ла Барка (бл. 80). 
Останній надав А. клас, форму; він розробляв гол. 
чином жанр рел.-алегоричної драми — А.

сакраменталь. Серед перших А. в Португалії — 
Пасторальне кастільське ауто" Ж .Вісенте 

(постановка в Лісабоні 1502). 1 7 6 5  у період 
Просиігнимтяа постановка А., як однієї з архаїчних 
форм Сер-віччя ісп. театру, була заборонена.

/7юлмила Сердюк

АФОРИЗМ (грец. aphorisrnos —  визначення) — 
жанр словесної творчості, оригінальна узагальнююча 
думка в лаконічній формі. А. відрізняються від 
анонімного прислав !и авторством, від логічного 
судження — індивідуальністю, від «крилатого виразу 
формально-смисловою завершеністю. А. називають 
"прислів'ям інтелектуалів". Однією з визначальних 
ознак А., шо надає йому власне жанр, змістовності, є 
самодостатність як худож. цілого, як окр. тв. Вона 
зумовлює можливість, з одн. боку, об'єднання А. у 
цикли та зб. (часто з жанр, спорідненими — 
апоф (і\)егм ам и, гном ам и, м аксим ам и  
сентенціями) за тематичним або ін. принципом 
("Афоризми" Г.К.Ліхтенберга), а з ін., — вилучення із 
текстів, в яких вони містяться ( Лихо через розум" 
О.Грибоедова). На відміну від досить обмежених у 
своєму "високому" жанр, пафосі філос гноми, 
повчальної сентенції та моралістичної максими А. 
характеризується більшою спроможністю вираження 
автор, модальності. Не обтяжений А. жодними 
тематичними зобов'язаннями і тому може 
схрещуватися з ін. жанрами (напр . епіграматичні А. 
нім. поета XVII ст. Ф.Логау, пародійні А. Козьми 
Пруткова тощо).

Ж анровий стиль А. тяжіє до лапідарності. 
Ця його атрибутивна властивість забезпечує жанр, 
усталеність, незважаючи на те. шо характер 
вираженої в А. думки може коливатися від 
раціоналістично ясного до парадоксального (Лао- 
цзи. О.Вайлл) і навіть езотеричного. Ло типових 
фігур А. належать антитеза, гмтербола. лексико- 
синтаксичний паралелізм та ін.. які спроможні 
експресіонізувати зміст та подати його в 
оптимально економному ВИ С Л О ВІ; постійним є 
використання образної, насамперед, символічної 
або алегоричної форми: можливі ритм, та звук, 
упорядкованість, зокрема, співзвуччя закінчень у 
синтагмах (гомеолевта). шо нагадує римовану 
прозу. Це пояснює орієнтацію А. на витончену 
структуру вірша з її сугестивними та мнемонічними, 
перевагами, шо засвідчено наявністю вірш. А. 
(напр., нім. поета XVII ст. А.Сілезіуса).

Гнучка форма А. дозволила йому стати 
домінуючим серед споріднених з ним жанрів. По суті 
він набув значення видового поняття, яке об єлнує 
хрмо апоф(т)егму. гному, максиму та власне А., 
жанрові межі між якими є досить відносними

В афористичних жанрах викристалізовується 
досвід людини в різних сферах її життєдіяльності 
(рел., філос.. естет, наук., моральній тошо). Тому вони 
мають вел. просвітницьке значення, шо спричинило 
їх актуальність протягом усієї історії людства.

Найдавн. кн. А. уважають єгип. Повчання 
Кагенії" або "Повчання царя Гераклеопольського ' 
(2980-2900 до н.е ). які досліджував чернівецький



АФРИКАНСЬКИЙ КУЛЬТУРНО ЛЯЕРАТУРНИЙ РЕПОН

філолог М.Гуля ("Д и дакти чн а афористика давнього 
Єгипту", 1941). Афористичний стиль притаманний 
Біблії. Талмудові, кит. "Іцзін", шумерському 
"Повчанню Ш уруппака", месопотамському 
"Повчанню Ахікара". буддійській «Дгаммападі", 
давн-рус. «Молінню Даниїла Заточника" тошо. 
Широко використовували афористичні жанри 
Гіппократ, Солон. Сенека. Лао-цзи, Конфуиій,
H. Буало ("Поетичне мистецтво"). Дж.Боккаччо. М. 
де Сервантес, Б.П аскаль, Г.Сковорода, Й -
В.Гьоте, А.Шопенгауер. Ф.Ніцше, В .Розанов. 
Б.Шоу, К.Крауста ін. Неодноразово А. поєднувано 
в зб.. напр., цикли вірш. А. «Угорські вірші" (250 
строф) та "Словацькі вірші" (220 строф) словац.- 
угор. поета П .Беніиького. Вагомий зб. 
перекладених укр. мовою "Афоризмів" (1966) 
склав на екзилі В.Державін. А. стають вислови з 
тв. красного письменства. Напр., в Україні з
I. Котляревського, Т.Шевченка, І.Франка, Лесі 
Українки, О.Ольжича.

Борис /нанюк

АФРИКАНСЬКИЙ КУЛЬТУРНО  
Л!ТЕРАТУРНИ Й  РЕП О Н . африканська 
культура — термін, який вживається досить 
широко, але є малоправомірним. бо базується 
скорше на умовно-географічному принципі, ніж на 
органічній духов.-культ, спільності "чорного 
континенту" Не поняття є метонімічною 
абсолютизацією одного-єдиного моменту 
надзвичайно складного, навіть строкатого культ, 
життя регіону. Як основна його ознака виступає 
самосвідомість корінних африканців, шо 
залишаються поза межами впливу ін. культ, світів. 
Вона сьогодні є духов, стрижнем неііритюлу руху, 
який оголошує власне культ, минуле африканців 
не лише гідним включення в світ, культуру, але й 
вишим від культур ін. народів. Засновком цієї 
самооцінки є абсолютизація "природності" 
культури Африки й її тісного зв'язку зі сферою 
інтуїтивно-вольовою, а не інтелектуально- 
споглядальною.

Чи не більш характерна для Африки ситуація 
ерозії цієї специфіки впродовж століть. Заселення 
континенту з узбережь народами ін. рас, мов та 
релігій створювало численні контам ж наип 
культур. З найлавн. часів Пн., т.зв. Біла Африка 
була ареною драм, пертурбаиій. Тут зійшлися три 
вел. культ, регіони — Африки. Азії та Європи 
(Егеїда). Першим могутнім духов, -культ, 
угрупуванням стає Єгипет (з IV тис. до н.е.), 
міфологія та культура якого впливали на весь Ст- 
давн. Світ (ототожнення греи. Асклепія з єгин. 
Імхотепом, сюжет про гартування богинею 
немовляти в полум'ї (Ізіда й Леметра). навчання 
Солона й Платона у єгиптян тошо). Багатство єгип 
л-ри (міф легенда, чарівна казка притча, 
мемуари лірика історична проза ембріон 
драми і т.д.) має джерела в ст-лавн. мисливському 
фольклорі, який почав складатися за тих часів, 
коли перші насельники долини Нілу стали 
осмисляти світ й природу в образах звіроголових

божеств. Це був оригінальний грунт, незалежний 
від сфери "Ч орної Африки" Зміст цього 
письменства, шо прагнуло до вирішення філос - 
екзистенційних питань й тяжіло до теургічності", 
не зводиться до "пізнання природи" Єгиптян 
більше хвилювало трансцендентне, таємниця 
смерті. Така л-ра пережила саму давн-єгип. 
державу. З часів завоювання Єгипту Александром 
Македонським культура країни геллінізується, ше 
ширше цей процес розгортається після рим. 
завоювання. Створюються синкретичні міфи 
(напр., про Серапіса, шо поєднує риси Осіріса, 
Зевса та Ягве). Перекладається грец. мовою Бібдія 
й сила тв. ін. народів. Власне, в геллінізованому 
Єгипті виникає саме поняття свгговоУлжтератури 
Тут формується літ. критика, філологічний метод 
дослідження л-ри, текстологія й екзегеза.

З І тис. до н.е. частину Пн. Африки було 
колонізовано фінікійцями, котрі в VI ст. до н.е. 
звершили каботажне плавання навколо 
континенту, давши тим світові уявлення про його 
розміри. Фінікійці були винахідниками алфавітного 
письма, що вплинуло на всі алфавіти Лавн. Світу; 
отже, слідом за Єгиптом, на континенті виникли 
умови для створення фінікійської л-ри — в 
Карфагенській державі (життя карфагенян 
спробував худож. реставрувати Г.Ф лобер у 
"Саламбо"). Аж до араб, завоювання основна маса 
народів цього регіону розмовляла фінікійською 
мовою, називаючи себе ханаанеянами. Тут було 
створено пригодницьку повість, шо грунтувалася 
на ситуаціях мореплавання — її донесли до нас 
грец. та рим. переоповілання. Писалися також іст. 
тв. В л-рі Карфагену відчувається широкий вплив 
Греції, хоча офіційно все грец. було проголошене 
ворожим. Проте грец. мовою писав навіть Ганнібал 
й особи з його оточення (тв. іст. змісту). Вихідці з 
Карфагену органічно вливалися в грец. культуру, 
як Клітомах, що очолив Афінську Академію. 
Руйнація Карфагену Римом привела до 
формування в цій частині Африки лат. культури, 
зокрема л-ри ранньохрист. часів, шо має світ, 
значення (напр., творіння блаженного Августина, 
єпископа Карфагенського — "Сповідь", 'Про град 
Божий").

Проте христ. місіонерство йшло не лише з 
Риму, але й з Візантії, й в духов, житті Пн. Африки 
відбивалися бурі, шо струшували Європою та Азією 
на поч. Сер-віччя.

Нашадки давн. єгиптян прийняли християнство 
візант. типу й стали називатися коптами. Вони 
створили в основному перекладну л-ру з грец. 
(переважно сакральні тексти) та оригінальне 
образотвор. мист-во. Александрія стає опорним 
церк. центром, глави якого мають вел. вагу в христ. 
світі.

На території Єгипту в III ст. н.е. зароджується 
практика чернецтва, шо збагатило світ, культуру 
сюжетом про видіння св. Антонія та чернечим 
уставом св. Пахомія; чернецтво в християнстві, 
попри надиханість ідеалом Євангелія, адсорбує й 
пам'ять про аскетичні практики дохрист. світу

50



АФРИКАНСЬКИЙ КУЛЬТУРНОЛЇТЕРАТУРНИЙ РЕПОН

(відомості про їхній характер можна вповити в 
таких тв.. як "Атгіс" Катулла або "Метаморфози" 
Апулея).

Своєрідно розвинулася христ. культура та 
словесність в Ефіопії, населення якої склалося як 
суміш семітських та хамітських племен. Писемність 
тут з являється з V ст., заносять її вихідні з Пл. 
Аравії (сабейська культура). Перебуваючи з самого 
поч. в сфері впливу Візантії, Ефіопія відірвалася 
від неї в епоху монофізитської єресі, заснувавши 
на ній основі свою Церкву. Дебетра (священники) 
створили прекрасні лухов. гімни на честь Христа 
та Богородині та низку іст. хронік; було 
перекладено Біблію та апокрифи, тв. візант. 
патристики та житія. Ця смуга тривала до VI! ст., 
коли могутній вплив новонародженого ісламу 
спричинив занепад Аксумського царства. Полеміка 
та публінистика тих часів спрямовує читача на 
давнину, коли скажімо, бібл. цариця Савська 
ходила до Соломона шукати мудрості, а їхній 
нашалок став засновником династії ефіопських 
нарів. Звертає на себе увагу літ. творчість фалашів. 
ефіопів юдейського віровизнання, які створили 
низку рел. гімнів на мові агау. Ті, т о  стали 
прихильниками ісламу, заснували власну багату л- 
ру (напр.. історія завоювання А біссінії"). 
Християни продовжували творити нові житія та 
історію, але з'являються вже й властиві світській л- 
рі зб. анекдотичних історій. Настає розквіт л-ри 
на мові геєз. який переривається в XV ст. смутою 
та війною XV!-XV!! ст.: тоді царі Ефіопії шукали 
рятунку в єднанні із Зх., т о  спричинилося до 
зростання впливу кат. місіонерів і церк. унії. 
Наслідком був спалах перекладацької справи з 
європ. мов. Після занепаду цих контактів, протягом 
XVHf-XIX ст. консервувалися власні традиції, але 
й підносилася поступово л-ра на живій амхарській 
мові. Лише в XX ст. виникають лірика, роман та 
драматургія на зх. зразок.

Неосяжний світ л-ри ісламської Африки, який 
часом "перехлюпувався" й до Європи: Іспанія часів 
маврів (Арабо-мусульманська культурно- 

літературна зона). З !Х ст. переживає 
становлення нова араб, л-ра Єгипту. їй 
притаманний інтерес до "чудесного", магії та 
алхімії, шо пов'язано з старовинними 
езотеричними традиціями давн-єгип. культури й 
з гостросучас. тоді суфізмом. Спочатку це була 
"утилітарна" л-ра — тв. енциклопедичні, іст., з 
військової справи тощо; відчувалася й сильна опора 
на фольклор. Ло араб, мови звернувся й христ. 
патріарх Євтихій, автор монументальної 

Всесвітньої історії"
Можна також говорити про окр. л-ри Лівії, 

Марокко, Алжиру й т.п., але прийнято загалом 
ділити л-ру ісламської Африки за мов. ознакою. 
Звичайно, ісламська ідеологія мала вплив, й, коли 
в країнах тропічної Африки точився джихад" — 
війна проти невірних", то й л-ра була яскравішою. 
Але на поч. Х!Х ст. спостерігається вже певне 
уповільнення літ. життя. Саме в цей час підноситься 
рейтинг живих мов — фула, хауса й суахілі, на

противагу араб, мові книжників. Мусульман, л-ри 
Африки породили кілька яскравих особистостей 
(напр., Ібн-Гані).

На Пд. Африки існує з XV!! ст. культура білих 
— африканерів (бурів), в основі якої — європ. 
(нідерланд., нім., англ.) джерела. Проте з самого 
початку ця л-ра була тісно зв'язана з життям 
колоністів та місцевим грунтом. Л-ра білих 
використовує мову африкаанс; чорношкіре 
населення створило л-ру на численних місцевих 
мовах (зулу, суто та ін. варіанти мови банту), яка 
базується на багатих фольклор, джерелах. Цікаво, 
шо т.зв. л-ра протесту проти апартеїду розвивалася 
переважно як англомов. Цікавий також феномен 
франкомов. л-ри в Алжирі, Тунісі та Марокко.

Африка зазнавала чужоземних впливів, в 
деяких випадках помітно й вплив її тубільної 
культури на мешканців ін. регіонів. Це позначається 
в різних сферах, в т.ч. й літ., мист. та ін.

Образ "чорношкірого" здавна присутній в 
худож. свідомості ін. народів світу, починаючи з 
античності. Негр є досить характерним 
персонажем араб, cep-віч. фольклору (казки 
'"Тисяча й одніс? ночі" та ін.). Відкриття Зх. 
Африки європейцями у XVEXVH! ст. стало поч. 
работоргівлі й колонізації. Ло поч. 2-ої пол. Х!Х 
ст. майже всю Африку було колонізовано, шо стало 
початком руйнації трад. А.к. й створення у 
свідомості тубільців нов. образу світу. Поступово 
"чорношкірий" стає яскравою  прикметою 
кастового сусп-ва Європи й Америки, хоча часом 
образ його трактується в трагедійних інтонаціях 
(картина Ф .Гальса "М улат"). Чорношкірі є 
персонажами всіляких маскарадів та свят; вони є 
декоративним моментом у почті вельмож тощо. Але 
постать чорношкірого сприймається одночасно й 
як знак нескореності й первісності, дикої й 
прекрасної сили ("Таманго' П.Меріме та ін.). 
Певною мірою адекватно сприймався цей образ і 
в рос. культурі (історія "арапа Петра І" Ганнібала, 
котрий став дідом О.Пушкіна й одночасно 
персонажем роману "Арап Петра Великого"). Від 
Пушкіна до Ю.Тинянова, автора біографічного 
роману "Пушкін", афр. мотив в біографії рос. 
поета є наче романт. емблемою його непідлеглості 
владі та водьнодюбства (цікаво, шо саме в такому 
ключі "відкриває" афр. тему в рос. поезії згодом 
М.Ґумільов). Проте це спорадичний вплив, а ось 
на теренах Центр. Америки й потім у США 
спостерігається не лише сприйняття африканцями 
чужої культури, але й їхній вплив на місцеву. Так. 
в Лат. Америці виникає культ воду на основі афр. 
вірувань, хоча спостерігається також і спроба 
синкретизаиії з кат. ідеологією Й традиціями індіан. 
культури (міфи про "барона Суботу' й т.п.). Згодом 
це стане джерелом для численних барвистих 
знахідок таких, зокрема, майстрів необароко. як 
X ./ !.Борхес, Г .Гарсія М аркес, X .Кортасар, 
А.Карпентьєр; віддав належне цьому й Г.Грін у 
"Комедіантах" У США чорношкірі невільники 
створили неповторний літ.-муз жанр слірічуелз 
(псалом), використовуючи можливості самовиразу



АШУГ

в руслі протестантизму, до якого їх було 
навернено. Драматизм положення "чорного в 
США просякав собою й життя й л-ру — проблема 
африкания-невільника спричиниться до 
аболіціоністського руху, а "Хатинка дядька Тома 
Г.Бічер-Стоу приведе, за висловом одного з героїв 
епохи, до громадянської війни між Пн. й Пд. В 
амер. л-рі афр.-негр. тема присутня органічно й 
виразно, починаючи від образу Джіма в дитячих 
повістях Марка Твена й закінчуючи поетизацією 
Африки в "Зелених пагорбах Африки" та Снігах 
Кіліманджаро Е.Гемінгвея. Афр. тематика широко 
входить у пригодницьку л-ру ХІХ-ХХ ст. 
("Атлантида" П.Бенуа.; "Тарзан' Е Р .Берроуза.;. 
Капітан Урвиголова Д.Бусенара, Викрадачі 

діамантів : "Раламеський карлик П .Д орі.; 
трилогія М.Ріда У нетрях Південної Африки", 

Молоді мисливці". "Мисливці за жирафами";. "У 
пустелі та путі" Г.Сєнкевича, "Копальні царя 
Соломона" Р .Хаггарда, "Томек на чорному 
континенті" А.Шклярського.

У XX ст. муз культура й мист-во Африки, так 
само, як її танок, почали справляти широкий вплив 
на естрадне мист-во Європи та Америки (джаз і 
т.п.). й не лише на саму музику, але й на тексти 
пісень — аж до сьогодніш. стилю "pen", котрий є 
самовиразом "західного негра". Чорношкірі 
письменники Америки часом вдаються до цієї 
органіки", але загалом це не типово.

Широко відомі такі письменники, як 
Н.Ґордімер, П.Абрагамс, А.Лагуна, М.Мвані^, 
Л .Спенгор та ін. /1-рі Африки притаманна 
установка та просвітництво Є й письменники, шо 
орієнтуються на зах. читача.

Окр. досягнення афр. культури визнано 
явишами світ, рівня (присудження Нобелівської 
премії з л-ри В.Шойінці та Махфузові). Інтерес до 
глибини афр. свідомості зростає, і вплив її 
спостерігається в сфері малярства, пластичних 
мист-в та ін. Цікаво, шо першу антологію афр. негр, 
поезії було укладено нім. мовою чернівчанкою за 
походженням А.Нусбаум. Число подібних 
прикладів зростає.

Семен Абрамович

АШУГ або АШИК (араб., первісно той, хто 
пристрасно любить, палає любов ю до божества ; 
з араб, перейшло до тюрк., відтак до кавк. мов) — 
у Вірменії, Азербайджані. Грузії та сусідніх краях 
синкретичний створювач і виконавець своїх 
імпровізованих або чужих пісень у власному 
супроводі на струнному інструменті: сазі (різновид 
домбри), тарі (різновид гітари) або каманчі 
(різновид скрипки); часом А. виступають як дастанчі 
— виконавці дастанів. У мист-во А. входять і певні 
театр, прийоми: пританцьовування, міміка. Деякі 
А. були сліпими. Подібно до бардів, кобзарів, 
майстерзінгерів. А. мали цехову організацію з 
усталеними звичаями та обрядами (посвята в А., 
діалогічні виступи-змагання в майстерності, 
дотепності, відгадуванні загадок). На лавн. 
традиції ґрунтується поет., муз.-композиційна й

виконавська школа А. Водночас наявний 
імпровізаційний первень. Це надто вагомо при 
імпровізуванні на задану тему.

Попередниками А. у Вірменії буди гусаки в 
Азербайджані —  озани (з Х-ХІ ст ). Назва А. 
затвердилася з XVI ст. Згодом вони 
професіоналізуються. Нар. пам'ять зберегла 
кращих А.: напівлегенларних азерб. Кьор-Огли та 
Ґарібе, з XVI ст. —  достовірно відомих. Деякі А. 
були двомов. або й тримов.. зокрема 
найславетнішийСаят-Нова(бл. 1712-95), вірменин 
за національністю, шо більшу частину життя провів 
у Тбілісі при дворі иаря Іраклія И, вільно складав 
пісні на вірм., груз, і азерб. мові. Він прищеплював 
груз, поезії худож. набутки сх. поезії. Пісні Саят- 
Нова мали вплив на розвиток вірм.. груз., азерб. 
поезії. З лермонтовського запису (1837), можливо 
зі слів М.Ф.Ахунлова, азерб. казки "Ашик-Керіб" 
образ А. став відомий рос. читачам.

За совєтських часів мист-во А. дістає зовн. 
підтримку: прочитання та друкування їхніх тв., 
організація ансамблів і хорів А. Але все це було 
підпорядковано меті партійної пропаганди. Тв. А. 
цієї доби не мають жодної мист. вартості.

Анатолій Волков

52



БАГШ!

БАГШ! —  у туркменів, узбеків, уйгурів — нар. 
синкретичний сказитель, виконавець пісень і 
ластанів. (у казахів, каракалпаків — бакси, у 
курдів — банш). Проз, частини ластанів Б. 
розповідають, вірш, частини співають у власному 
супроводі на струнному інструменті — дутарі або 
сазі. Виконання дастану звичайно триває піду ніч 
або й кілька ночей.

Анатолий Волной

БАЙКА (лат. /abu/a — оповідь) —  мала ліро- 
епіч. форма оповідного характеру, у віршах або 
прозі, що має алегоричний інакомовний зміст, 
пов'язаний з повчанням, напучуванням, 
моралізаторством, який втілюється в образах людей, 
тварин, рослин, предметів і явищ навколишнього 
світу. Теорія Б. була розроблена у XVIII ст. нім. 
естетиком Ґ.Е. Десантом ("Про байку"), у ХІХ ст. — 
укр. вченим О.Потебнею ("З лекцій по теорії 
словесності"). Б ., за Дессінгом, є зведенням 
морального постулату ло окр. випадку. Якшо 
розповісти певний випадок як такий, шо насправді 
мав місце, причому так, шоб ця оповідь сприяла 
наочному пізнанню ствердження, —  то такий тв. 
буде Б. На думку Потебні, "Б. є одним із способів 
пізнання життєвих відносин, характеру людини". В 
Б. поєднується дидактика (проза) і образність (поезія), 
причому образне вираження думки у високих 
взірцях Б. переважає і підкоряє собі дидактичний 
первень Оскільки сю ж ети  Б. у класиків цього 
жанру незрілка повторюються, тобто стають певною 
мірою трал., то оригінальність Б; часто заснована 
на свіжості образних аналогій, багатстві тропів, 
досконалості стилю тошо. Б. покликана миттєво 
реагувати на конкретний життєвий випадок, вона 
стисла і лаконічна за формою, тому не повинна 
летально зупинятися на характеристиці персонажів, 
зображенні обстановки і т.п. Для цього вона 
вибирає собі таких дійових осіб, які вже назвою 
своєю достатньо визначаються для слухача (читача), 
служать готовим поняттям (Вовк як втілення 
жалібності. Лисиця — хитрощів і т.п.). Б., цей, за 
висловом Потебні, "вічний жанр", схильна до 
постійних перевтілень, безкінечних варіацій, мета 
її — "бути постійним присудком мінливих підметів". 
Дидактичний зміст Б. випливає з самого сюжету, 
але незрілка автор спеціально наголошує на ньому, 
долаючи мораль (силу), яка стоїть на поч. або в кін. 
Б. і підкреслює автор, думку. Вірш. Б. найчастіше 
пишуться вольним (байковим) віршем.

Своїм корінням Б. сягає фольклору та л-ри 
Дави. Сх. Як жанр вона постала з найдавн. 
алегорій, міфів, апологів, анекдотів притч, 
казок про тварин, які параболічно вико­
ристовувалися для втілення певної етич.-моральної 
або сусп. проблематики. В такій функції Б. 
зустрічається в найлавн. тв. грец. л-ри у VIII-VII ст. 
ло н е. (Гесіод. Архілох, Стесіхор, трохи пізніше 
Сократ). Вел. вплив мали проз Б., шо приписувались 
легендарному давн.-греи. байкареві Езопові (VI ст. 
ло н е.), а також Бабрію. За іменем Езопа всяке 
алегоричне іномовлення почали іменувати

езопівською мовою. У давн. римлян до Б. 
зверталися Горацій, Ф едр, Авіан. які часто 
запозичували езопівські сюжети. Ін. джерелом 
стала давн-інд. "Памчатамтра" ("П'ятикнижжя', III- 
IV ст. н е ), а також її араб. ("Каліла і Дімна') та 
грец. ("Стефаніт та Іхнілат") перекази.

Ч ерез лат. байкарів спадщина Езопа 
перейшла в л-ру європ. Сер-віччя та 
Відродження, де знайшла відгомін у тваринному 
епосі й алегоричних поемах, у творчості Марії 
Французької, Й.Штрікера, Г Сакса. М.Дютера,
С. Бранта. Ф .Рабле та ін., набувши заг.-європ. 
поширення. Найвищий розквіт жанру Б. пов'язують 
з іменами Ж. де Дафонтена, Г .Е .Д ессін га, 
І.Крилова. Переробляючи езопівські сюжети, 
франц. поет Лафонтен (1621-95). позбавив Б. 
книжної, пілкреслено-повчальної форми 
висловлювання, наблизив її до життєвих потреб, 
створив нов. тип Б . — дотепно-іронічної, 
галантної, вишуканої за своєю вірш, формою Б. 
рококо, що відповідала засадам раціоналістичного 
П росвітництва. Д ессінг виступав проти 
декоративності, посилення лір. струменя у вірш. 
Б. Дафонтена і звернувся до епіграмно-вілточеної, 
лаконічної проз форми в дусі ант. риторики. Ін. 
видатні представники жанру Б: Дж.Гей і Е.Мур — 
в Англії; Й.Х.Ґотшел, Х.Ґеллерт —  в Німеччині; 
Д.Кантемір. В.Треліаковський. О.Сумароков, 
М.Херасков, І.Хемніцер, І.Дмитрієв —  в Росії; 
І.Красіцький, С.Трембецький. А.М іикевич, 
А .Ф релро, Я.Деманьський — в Польщі;
A. Й.Пухмаєр, К.Чапек — у Чехії; П Славейков — 
в Болгарії; А.Донич, Г.Александреску-— в Румунії; 
Е.Штейнбарг — у сх-європ. євр. л-рі (ілиш).

В Україні жанр Б. активно культивувався, 
починаючи з XVII-XVHI ст. Спочатку як учбовий 
зразок у шкільних риториках М.Довгалевського. 
Ф .Прокоповича, Г.Кониського та ін., а також 
відповідно до вимог тодішньої риторики як приклад 
у проповідях І.Галятовського та А.Ради- 
виловського. Найвидатнішим байкарем давн. укр. 
письменства був Г .С коворода, шо створив 
упродовж 1 7 5 3 -8 5  рр. філос.-дидактичну зб. 
"Басни харковскія".

З утвердженням в укр. письменстві перших 
десятиліть XIX ст. просвітительського реалізму 
популярним стає вірш. Б. П.Білецький-Носенко, 
П .Гулак-Артемовський, Д Боровиковський, 
Є .Гребінка пишуть Б. лаф онтенівсько- 
криловського типу та Б.-приказки на основі нар. 
творчості і побутових реалій укр. життя, 
наповнюючи жанр сой. змістом. Клас, 
довершеності досягла укр. Б . Д .Глібова — 
"найкращого укр. байкописия" (І.Франко). Як 
правило, це тв. на запозичені сюжети, яким байкар 
надавав укр. колориту, а також оригінальні, шо 
були пройняті ліризмом та дотепністю. Багаті 
традиції укр. Б. продовжували переважно вірш, 
та меншою мірою проз. Б. філос.-дидактичного та 
гумор, змісту: П.Свєниіиький, М.Старицький, 
Ю.Федькович, Франко. О.Пчілка, Б.Грінченко.
B . Самійленко. В пожовтневій л-рі Б. обрали

53



БАЙКАР

основним жанром сво є ї творчості чимало 
письменників, як В.Блакитний, С.Пилипенко, 
М.Годованець, С.Воскрекасенко, П.Ключина,
A. Косматенко, П.Сліпчук, П.Глазовий. Поряд із 
вірш, стала популярною і проз. Б. (Ф.Кривін,
B . Пілмайстрович, В.Чемерис), виникають нові 
різновиди (Б памфлет, Бгепврама, Б пародія. 
Б.-приказка та ін). За останні десятиліття вийшло 
декілька антологій Б ., як от: "Українська 
дож овтнева байка' (К., 1 9 6 6 ), "Українська 
радянська байка" (К., 1966), "Байки зарубіжних 
байкарів у переспівах та перекладах М.Голованця" 
(містить тв. Езопа, Лафонтена, Л. да Вінчі, 
Красінького, Д .Бедного та ін. —  К.. 1973 ),
Українська байка " (К., 1983).

Петро Рихло, Юрій Клим мж

БАЙКАР (похідне від байка) — творець байок 
в усній чи писемній формі. Історія світ, та укр. л- 
ри знає шерег видатних постатей, шо своєю 
творчістю утвердили та розвинули цей жанр.

Юрій Клнмкж

БАЙКЇВНИИЯ (похідне від байка) —  термін 
увійшов в укр. л-ру у зв'язку з появою 1922 кн.
C . Пилипенка "Байківниия". має збірне значення і 
може вживатися стосовно зб. байок певного 
автора, кн. байок низки авторів (ангологн байки), 
як визначення байкарського доробку якогось 
письменника (байківниия Г.Сковороли, байківниия 
Л.Глібова, байківниия М.Годованця тощо).

Юрій Клим'кж

БАЙРОНІЗМ —  особливий понаднац. тип 
худож. світовідчуття, шо набув відповідного втілення 
в системі жанр.-стильових рішень (формул) як один 
з найяскравіших проявів романтизму. В межах 
романт. худож. системи Б. був своєрідним типом 
митецького бунту, який закономірно виник у Європі 
на поч. XIX ст. отримав назву від прізвища англ, 
поета Дж. Г.Байрона, що його літ. і життєва позиція, 
чільні риси творчості були яскравим виразом 
основних ознак Б, а саме: "світової туги", 
індивідуалізму, титанізму, пошуку яскравих, сильних 
особистостей в історії та л-рі. бунтарства, життєвого 
епатажу, захисту свободи народів і кожної 
особистості окремо та ін. Байрон відчув, підхопив 
та персоніфікував той дух. шо вже витав у повітрі. 
Поет звільнив ту величезну енергію, шо почала 
назрівати ше у творчості Дж.Мільтона та ін. митців 
і обов'язково мала вилитися в повному обсязі. В 
цьому, як і в силі поет, хисту Байрона, громадянській 
позиції та особистих рисах характеру, криються 
причини того, шо його творчість мала чи не 
найбільший в історії л-ри резонанс в Європі. Ця 
творчість була нерозривно зв'язана з поширенням 
в європ. л-рі ідей Б. Але треба відзначити, що певні 
риси Б., елементи байронічного світосприйняття 
почали проявлятися в л-рі ще до Байрона, напр., у 
творчості Ф.Р. де Шатобріана, хоча як особистість 
він мав з Байроном багато в чому протилежні риси 
характеру. Шатобріан, як і Байрон, подорожував

по Сх. (тяжіння до сх. і взагалі екзотичних сюжетів 
було властиве романтизмові назагал). Вони мали 
спільні ідеї. У "Рене" Шатобріана є багато ознак, 
шо споріднюють його як з "Чайлд-Гарольдом", так і 
з "М а н ф р е д о м ставлення до природи як до 
втілення свободи, подиху вільного життя, мотив 
втечі від людей, пошук "самозабуття" та ін. Всі ці 
елементи також складають багатогранну структурну 
основу Б. Він був певною мірою аморальним 
світосприйняттям, оскільки виходив за межі трал, 
моралі того часу, без конфлікту з якою не можливо 
було домогтися справжньої людської свободи.

Протягом майже усієї 1-ої пол. XIX ст. Б. мав 
вплив на більшість європ. л-р. на: А. де Мюссе, А. 
де Віньї та А.М.Л. де Ламаргіна у Франції. Й.В.Гьоте 
та Г.Гайне в Німеччині, Дж.Леопарді та Уго 
Фосколо в Італії. А.Міцкевича та Ю.Словацького в 
Польщі, О.Пушкіна та М.Лєрмонтова в Росії, 
Т.Шевченка та Є.Гребінки в Україні. Не був 
особливий романт. умонастрій, який був пов'язаний 
з крахом трал, класицистичної культури та 
формуванням амбівалентного ставлення до 
християнства. Поштовхом до його виникнення і 
розвитку були також політ, та культ, зміни в Європі. 
Презирливе ставлення до людини, до її розуму та 
свободи в деяких літераторів поч. XIX ст. 
(Л.Бональд, Ж . де Местр). неприйняття 
раціоналізму та скептицизму, спірітуадізаиія 
філософії (Й.Ґ.Фіхте, Ф.В.Шеллінг), створення 
Священного Союзу' між європ. державами з метою 

захисту монархічної влади, а також багато ін. явищ 
не могли не спричинити ліберальної опозиції, яка 
залишилась вірною ідеям Просвітництва.

Значну ролю у формуванні Б. відіграла літ.- 
філос. спадщина Ж.Ж. Руссо, пророка майбутнього 
романтизму, який створив потрійний культ 
особистості, почуття та природи у своїй життєвій 
філософії та заклав перший камінь відродження 
дійсно рел. почуття в сусп-ві. Б., і насамперед 
творчість самого Байрона, з його любов'ю до всіх 
націй і захистом індивідуальності та органічною 
суперечливістю як доказом людської природності, 
багато в чому збігається з філософією Руссо. 
Творчість обох митців характеризується глибокою 
людяністю, а також стихійною релігійністю 
("релігією серця"), яка не припускала ніякого 
догматизму. Від Руссо бере початок і така 
характерна риса Б ., як поривання мития до 
просторової та часової свободи, шо її яскравими 
образами були море, степ, гори — ті "вільні стихії", 
шо були оспівані, крім Байрона, також 
Шатобріаном, Леопарді. Міцкевичем. Словацьким. 
Пушкіним, М .Гоголем, Лєрмонтовим. 
І.Срезневським, Гребінкою.

Формування байронічного умонастрою 
відбувалося також завдяки творчості ін. митців. 
Можна сказати, шо Б. як особлива ідейна-стильова 
тенденція в європ. культурі поєднав в собі чуттєве 
серце Руссо з саркастичним вольтер'янством.

Поети та прозаїки, шо в їх творчості 
відображено риси Б., були впевненими — і в цьому 
полягала естетика цього типу художн. світовідчуття

54



БАЙРОШЗМ

— в силі людської волі, думки, почуття, в здатності 
людини зберегти любов до ближнього, у красі як 
природи взагалі, так і людської природи зокрема, а 
також у руйнівній силі сусп-ва, яке пригнічує ию 
красу. Тому байронічний герой — не передусім 
сильна, яскрава, але самотня особистість. Такими 
особистостями були і сам Байрон, і його багато в 
чому автобіографічні герої —  Чайлд-Ґарольп, Пара. 
Корсар. Прометей, Каїн. Пі риси помітні також у 
героїв Ґьоте (Фауст. Вертер), Міцкевича (Конрад), 
Пушкіна (Онеґін. Алеко), Лєрмонтова (Печорін. 
Миирі). Так само, як і Байрон, багато письменників 
звертаються до образів дійсно сильних 
особистостей, напр., до Мазепи, шо був втілений, 
крім Байрона, у тв. Гюго, Пушкіна, Словацького та 
ін. митців. Байронічні риси виявляються у різних 
пан. л-рах завдяки рецепції певних хулож. форм, 
налнац. сутності Б., який стає однаково близьким 
представникам різних культ, ареалів, а також 
наявності зустрічних течій, спорідненості душ тих 
чи ін. письменників. Багато їхніх героїв прагнуть 
простого і вільного життя, відповідно до романт. 
ідеалу, вони пориваються до знання, шастя й 
свободи, героїчно борються за ці блага.

У тв. різних письменників відображені, як 
правило, окр. риси Б., шо були близькими їм за 
духом, відповідали їх естетиці. Так. Б. у творчості 
Гюго проявився перш за все в дусі політ, свободи, 
в захисті окр. людини, її сили волі ("Ернані", "Рюї- 
Блаз"). У байронівській поезії ("Пісня для луддитів") 
ці мотиви були надзвичай важливими. Б. у 
Стендаля — це насамперед індивідуалізм героїв, 
хоча Жюльєн Соррель в "Червоному і чорному" 
більш подібний на розбійника Конрада, аніж на 
Манфреда. Гол. виразником Б. у Ф ранції 
вважається де М юссе, тв. якого пройняті 
меланхолією, розчаруванням (це особливо відчутно 
в поемі "Намуна", що написана під впливом "Лон 
Жуана" і, якоюсь мірою, 1-ої пісні "Чайлд- 
Гарольда*, а також у "Сповіді сина століття").

Нім. л-ра також знаходилась під впливом Б. У 
"Фаусті", роботу над яким Ґьоте почав ще до 
розквіту творчості Байрона, титанічний образ 
богоборця, шо звертається до магії і прагне 
розкріпачити особистість від рутинних законів сусп. 
буття, є чудовим втіленням байронічних рис 
характеру. Фауст як геній, шо прагне шастя, волі і 
пізнання таємниць природи, бунтар, який все ж таки 
перемагає, — ие за своїм духом байронічний герой. 
Багато в чому він скидається на Чайлд-Ґарольда. 
Не сприймаючи cep -віч. містики та моралі 
феодального лицарства, Байрон при зображенні 
героя постійно сперечається з самим собою та 
повертається до гордого ствердження про 
суверенітет людського розуму і волі та їх 
непереможність в боротьбі за свободу. Внутр. 
суперечливий і герой трагедії Ґьоте. Не дуже 
яскрава індивідуальність і дійсно сильна натура. Ще 
подібнішим на Байрона є Евфоріон, один з персонажів 
Фауста", якого Ґьоте називає "нов. ікаром". 

Зображення цього героя, життя якого було постійною 
боротьбою, є начебто прямим портретом Байрона.

З ін. боку сприймає Б. Гайне, багато тв. якого 
пройняті настроєм "світової туги" і мають спільні 
риси з тв. Байрона та письменників з байронічним 
світосприйняттям, напр., "Вальтасар" Гайне — з 
"Бальтасаром" Байрона" а гайнівські "Сутінки 
богів"— з байронів., "Тьмою Цим настроєм були 
пройняті також тв. нім. філософа Ф.Ніише. чия 
життєва позиція багато в чому скидалася на 
позицію байроністів. Запозичивши в Гайне назву 
"Сутінки богів", Ніцше розширює і дешо 
переосмислює волелюбні ідеї нім. романтика. Б. 
відчутний також у гайнівській сатирі (напр.. сатира 
"Німеччина"), яка зазнала впливу таких тв. 
Байрона, як "Лон Жуан". "Бронзовий вік" та ін.

італієць Леопарді як письменник "світової туги" 
не зазнав вел. впливу Байрона, але був дуже 
схожим на нього світоглядом. Подібність 
спостерігається і між Байроном та англ, поетом 
А.Теннісоном. Т.ч., Б. у творчості різних європ. 
митців може з'являтися як завдяки впливові 
Байрона, так і без цього впливу.

Значною мірою Б. відчутний у творчості рум. 
поета М.Емінеску: ие і настрій "світової туги" (вірші 
"Перевертні", "Убогість та нудьга", "Самота" та 
ін), і вел. інтерес до Сх. ("Камарева". "Єгипет"), і 
звертання до міфології, фольклору ("Лучаферул", 
"Міфологічне"), і байроніч. сатира ("Послання", 
"Імператор і пролетарій").

У поль. л-рі Б . відбився в творчості як 
Міцкевича, так і поетів укр. школи 
(А.Мальчевський, С.Ґошиньський. Словацький).

Байронічні мотиви відчутні в багатьох рос. 
письменників: Пушкін. Лермонтов, [.Козлов та ін. 
Лухом Б. пройняті "пд. поеми" Пушкіна: 
"Кавказький бранець". "Бахчисарайський 
фонтан", "Брати-розбійники" та "Цигани". 
Позитивні герої поем — "вигнанці", "злочинці". 
Вони сповнені жаги свободи, по-справжньому 
кохають, маючи при цьому антагоністів, і прагнуть 
подолати перепони на своєму шляху. Певна 
схожість помітна між цими поемами та "сх. 
поемами" Байрона: "Гяур", "Парізіна". "Абідоська 
наречена", "О блога Корінфу". Але не слід 
перебільшувати вплив Б. на Пушкіна. Якщо на поч. 
1820 він у захопленні від англ, поета, то вже 1824 
(коли були написані "Цигани") пише про 
"озлобленого Байрона" та його героїв: "Ця 
одноманітність, цей підкреслений лаконізм, ця 
безперервна лютість, чи це п ри родн о..." 
Розвінчуючи в "Циганах" егоїзм байронічного 
героя, поету "Євгенії Онєґіні" створив багатобічні 
складні реаліст, характери й заперечував подібність 
свого роману до тв. Байрона. Згодом О.Герцен 
писав, шо "Евгеній Онегін" лише зовнішньо 
подібний до байронівського "Лон Жуана". Суть 
цих тв. зовсім різна. Значне місце займає Б. у 
творчості Лєрмонтова. Позаяк він був дуже 
подібним на Байрона за світосприйняттям, його 
Б. заснований на спільності поет, інди­
відуальностей. Лєрмонтов —  справжній байроніст 
за духом, за характером та поглядом на життя. 
Особливо ие помітно в "Герої нашого часу", який

5 5



БАЛАГАН

має багато спільних рис з "Манфредом" та ін. тв. 
Байрона, а також у поемі "Мцирі", сюжет якої 
певною мірою нагадує сюжет 2-ої частини "Ґяура" 
і побудований як сповідь страждальця, т о  знайшов 
останній притулок у монастирі. (За такою ж 
моделлю було побудовано поеми: "Чернець" 
Козлова, "Кохання у тюрмі" і "Дорошенко"
B. Литвинова, шо теж зазнали величезного впливу 
Б ). Разом із тим. подібно Пушкіну. Лєрмонтов 
заперечує надмірне зближення його з англ, поетом:

Hf, я не Байрон, інший я.
Обранеиь, людям, ше не знаний,
Як він. мандрівець, світом гнаний.
Та руська лиш душа моя..

(перекл. М.Терешенка).
Легендарні постаті укр. історії в байронічному 

дусі були втілені в поемах К.Рилєєва "Богдан 
Хмельницький . "Сповідь Наливайка".

Гайдамак".
В укр. л-рі риси Б. наявні в Шевченка, Гребінки, 

Срезневського, О.Кониського. Лесі Українки, 
і.Франка (окрім того, він досліджував творчість 
Байрона); у поетів-романтиків: В.Забіли (зб. "Співи 
крізь сльози"), М.Петренка (зб. "Думи та співи"). Сх. 
тематика присутня у Лесі Українки: "Кримські 
спогади", "Кримські відгуки", "Раменеіс", "Весна в 
Єгипті". Спільні риси є між байронівським "Дон 
Жуаном" та Камінним господарем", між "Облогою 
Корінфу" та її "Оргією". Спільним між Шевченком, 
Лесею Українкою та ін. митцями, шо тяжіли до Б . є 
величезне прагнення свободи, звільнення 
поневолених народів. Водночас характерною 
ознакою поезій Забіли. Петренка та низки ін. укр. 
поетів XIX ст. була ' світова туга", мотив втечі від 
людей, оспівування "вільних стихій ' (насамперед неба) 
тощо. Б. проявлявся в тв.: "Волох", "Палій", "Козак" 
Д.Боровиковського, "Козак", Палій" М.Маркевича, 
а також в багатьох рос. віршах Гребінки ("Утешение". 
"Недуг" та ін.), де оспівується образ демонічного 
героя, що кидає виклик усьому світові. Величезна укр. 
перекладацька байроніана: О.Веретенченко,
C . Голованівський, Д.Загул, М.Кабалюк, 
Ю.Корецький, П.Куліш, Т.Осьмачка, Д.Паламарчук, 
М.Рошківський. М.Старицький, Є.Тимченко.

Юрій Ткачои

БАЛАГАН (від тур. ЬоїаЬо з перс, bafa — 
garteh) — відкрита кімната над год. входом, 
буквально — високий будинок).

1. До кін. XVIII — поч. XIX ст. —  розбірна, 
тимчасова будівля для торгівлі під час 
масляничних, великодніх та ін. свят на території 
Рос. імперії.

2. Подібна будівля для театр., естрадних, 
циркових майданних вистав.

3. Різновид ярмаркової (майданної) вистави. З 
XVIII ст. й особливо з 20-х рр. XIX ст. в Росії (на 
Україні ймовірні відомості про Б. припадають на 
1860 рр.) застосовується до нар. театралізованих 
виловиш коміч. характеру та циркових вистав, які 
відбувалися під час ярмарок спершу в торгівельнмх 
приміщеннях, а потім (з XIX сг.) — у спеціальних

будівлях. У виставах брали участь актори як 
кріпосних, так і ін. професійних та напівпрофесійних 
театрів, аматори із семінаристів, дрібних урядовців, 
майстрових, ремісників, а також циркові актори.

Аналогічні вистави відбувалися у ряді європ. 
країн у XVH-XVIII ст. Так, у Франції ярмаркові 
театри давали вистави у пристосованих 
приміщеннях типу Орлеанської Зали для гри в м 'яч, 
а в ін. час грали на бульварах. їх репертуар 
складався з танців на канаті, акробатичних вправ, 
театр монологів, пантоміми й інтермелін 
почасти вульгарних і непристойних. У Німеччині 
мандрівні комедіанти на ярмарках виставляли 
балети, інтермедії, п'єси з репертуару вед. 
професійних театрів. В Англії в стаціонарних 
театрах постійні трупи, до складу яких входили 
франц. танцівниці та італ. співаки, давали 
регулярно вистави з пантомімою, пригодами 
Арлекіна і Коломбіни, піснями, танцями та ін.

На становлення Б. та його жанрів вплинула 
генетична спорідненість із забавами скоморохів, 
з їх умінням жартувати, танцювати, співати, грати 
на муз інструментах, лицедіяти і розігрувати веселі 
імпровізовані п'єси. В кін. XVIII ст. виставлялися 
нар. лрами ("Нар Максимільян" та ін.), інсценівки 
перекладних лицарських романів. З 1840 рр. 
на Б. дуже впливають італ. трупи (commedia 
ded'arfe), персонажі якої (ГТєро, Коломбіна. 
Арлекін) надовго були пов'язані з рос. і укр. Б., де 
арлекініали як особливий жанр зайняли одне з 
помітних місць у репертуарі, а закликальник у Б. 
був поєднанням італ. блазня і рос. масляничного 
або святкового діда. Крім італ. комеліі*масок, на 
рос., як і укр. сценічне мист-во, і на Б. як його 
частину мали вплив, на думку П.Беркова, франц. 
ярмаркова і клас, комедія та нім. гансвурстіала і 
серйозна комедія. На формування Б. вплинула 
також шкільна лрама зі своїми інтермедіями. 
Динамізм вистав, образна, нар. мова, побутові 
персонажі, гра з глядачем, простий сюжет, 
розумний слуга, "дурні персони" та ін. складові 
інтермедій широко ввійшли в балаганні вистави. 
Певний вплив мали коміч. п'єси демократичних 
низів (т.зв. майданні ігриша), які носили фольклор, 
сатир, характер, висміювали помішиків, попів, 
чиновників, купців та ін.

Будівлі Б. розмішувалися в одну, дві чи три лінії. 
На першій вибудовувалися вел. й багаті Б., на 
другій і третій — менші й бідніші. У вел. Б. першої 
лінії близько години йшли театралізовані вистави, 
сюжетні розмовні п'єси й пантоміми, а після цього 
виступали співаки, танцюристи, акробати, фокусники, 
невел. хори й оркестри нар. інструментів.

Дія в менших Б. першої та другої лінії тривали 
не більше як півгодини, і тому вистав відбувалося в 
день до ЗО й більше. В  них виконували інсценівки 
перекладних романів і повістей, арлекініади й 
виступи Петрушки, пантоміми на іст. та воєнні 
сюжети, циркові номери, різні чудеса". трюки 
тощо. Видовище, як правило, складалося з 5-10 
номерів, які групувалися в три відділення: у першому 
— гімнастичні циркові вправи, в другому —

56



БАЛАДА

розігрувалася сиена з нар. побуту, в третьому — 
коміч. пантоміма.

В невел. Б. третьої лінії, які називалися 
рогожними" або "стовпчиками" (бо споруджувалися 

за допомогою стовпа, т о  був закопаний посеред 
арени, на якому трималося рогожне покриття), 
представляли воскові фігури, "сирен", "диких 
людей", "даму-павука" та ін. чудовиська, а то й просто 
займалися елементарним обдурюванням.

Незважаючи на різноманітність вистав. Б. мали 
певну спеціалізацію: фебри з танцями, арлекініади. 
лялькові вистави, циркові та естрадні номери, 
батальні вистави й пантоміми та ін. Найбільшою 
популярністю користувалися балаганні вистави Б. 
/Іемана, який ставив пантоміми-арлекініади. 
естрадно-циркові номери з дресированими 
звірами, "живі картинки", та А .А лексеева- 
Яковлева, який створив особливий балаганний 
театр в останній третині XIX ст. "Розвага та 
користь*, в якому ставилися сцени й "живі 
картинки" за тв. О.Пушкіна, І.К рилева, 
О.Островського, М.Гоголя та ін.

V XX ст. Б. поступово припиняє своє існування 
з низки причин. По-перше, з 2-ої пол. XIX ст. (після 
поразки в Кримській війні, селянські реформи 
1861 р.) влада з острахом почала ставитися до 
вільного, безцензурного слова Б., до скупчення 
вел. мас народу на центр, майданах. Внаслідок 
цього почали вводитися різні цензурні обмеження 
(так, у сер. 50-х років було введено заборону на 
п'єси з рос. тематикою), а самі ярмарки виносилися 
за межі міста. По-друге, різко зросла кількість 
письменних людей у містах і селах, змінився смак 
та культ, рівень глядачів, яких уже не заловільняли 
Б. з їх трал, тематикою та ін. ярмаркові розваги. 
По-третє. Б. або поступово витіснялися 
професійними й аматорськими театрами, або 
докорінно змінювали репертуар, надаючи перевагу 
естрадним дивертисментам. З такою нов. 
програмою Б. проіснував до 30-х рр. XX ст.

Балаганні вистави вплинули на розвиток як 
театру, так і драми. У Б. "обкатувалися" театр, 
технічні "чудеса" і натуралістичні декорації, які 
пізніше перейшли на сцену професійного театру. 
Шоло цього, вел. роля Б. /Іемана. Різні елементи з 
балаганних вистав органічно ввійшли в драм, 
практику ХІХ-ХХ ст. і збагатили її виразними 
засобами, які сприяли появі нов. драм, жанрів.

Бійки, сварки, непорозуміння, гостро 
шаржовані д іа л о г и  наповнюють драму 
"Монопольшик" П.Плавильшикова; елементи 
буфонали використано в трагікомедії І.Крилова 
"Тріумф" ("Подтипа"): поч. "Одруження" М.Гоголя 
подібний до популярної нар. інтермедії на тему 
"Пан та слуга": фарсові елементи, ексцентрика й 
пантоміма входять у п'єси А.Сухово-Кобиліна: 
/1.Толстой створив п'єси для балаганного театру 
Петро-хлібник", Перший винокур". "Аґґей", а 

комедію "Плоди освіти" будує на витівках 
кмітливого слуги, композиційно нанизуючи епізоли- 
інтермелй, як це прийнято в Б ., у виставах 
Петрушки. До "Вишневого саду" А.Чехова ввійшла

пантоміма, ексцентрика і буфонада; в його 
водевілях "На великому шляху", "Ведмідь", 
"Освідчення" наявні мелодраматизм і буфонада; 
ексентрику. буфонаду та міміку широко 
використано в п'єсах Л.Андрєєва, В.Маяковського. 
К.Треньова тошо. На поч. XX ст. різні мист-ва 
широко звертаються до Б. в найрізноманітніший 
спосіб сприймаючи та трансформуючи його 
тематику, образність, стиль (вірш "Балаганчик" і 
п'єса "Балаганчик" О.Блока, балет І.Стравінського 
"Петрушка", картина К.Маковського Народне 
гуляння під час масляної на Адміралтейському 
майдані в Петербурзі", пісня О.Веронського 
"Божевільний катериншик", театр, експерименти 
Ю.Бонді, В.Мейерхольда. В.Соловйова ("Вогонь").

Андр ій Близнюк

БА/ІАДА — ліро-епіч. жанр фольклор, і літ. 
поезії.

V фольклористиці ще не вироблено єдиного 
критерію для чіткого визначення жанру нар. 
балади, її рамки "дуже невиразні і приблизні" 
(М Андреев). Іноді терміном Б. позначають всю 
розповідну поезію, включаючи героїчний епос 
та іст. пісню (напр., Е.Земман. "Європ нар. балада. 
Копенгаген", 1967, англ, мовою; М.Амзулеску. 
"Героїчна епічна пісня. Бухарест". 1981 , рум. 
мовою). Типол.. дослідження рос. (М. Кравцов, 
Б.П утілов), укр. (П.Дінтур, А .І.Лей), болг. 
(М.Арнаудов), слов. (І.Горак), нім. (М.Браун) та ін. 
фольклористів дозволяють виокремити Б. як невел. 
ліро-епіч. поему, шо трактує гострі, траг. конфлікти 
з приватного життя звичайних "рядових" люлей 
(богатирі велетенської сили в Б. не виступають). 
Сусп., іст. колізії заломлюються в Б. крізь призму 
родинно-особистих стосунків і доль. V Б. "не 
державний і не най., а моральний критерій оцінки 
героїв, до того ж це мораль сім'ї" (Кравцов). Ці 
особливості реалізуються у завершеному сюжеті, 
чого немає в лір. пісні. Таке розуміння нар. Б. має 
перевагу у фольклористиці практично всіх слов'ян, 
країн (термін на позначення жанру — однорідний: 
рос. — баллада; укр., білор., болг., серб. — балада; 
поль. — ba/fada; словац., чеське — ba/ada). 
Основними жанр, ознаками зумовлені й окр. типол. 
аналогії у сюжетиці та структурі Б. у багатьох 
народів. Є характерні для жанру сю жети і мотиви: 
метаморфози, прикмети, передчуття, лиховісні 
сили, траг. впізнавання, фант, образи та ін. У най. 
репертуарах Б. у сх. слов'ян більше 300  типів, 
приблизно така ж кількість в ін. народів пд.-сх. та 
сх. Європи. Виділяють різні рівні спільностей і 
подібностей: міжнар. (світ., індо-європ., європ.), 
регіональний (заг-слов'яи.. слов'яно-балт.. балк.. 
карпат.). Діапазон міжетнічних паралелей досить 
широкий: від заг. тематичних перегуків у Б. 
віддалених один від одного народів до сюжетних, 
а часом навіть текстуальних збігів у текстах бл- 
споріднених (напр.. сх.-слов'ян, наролів). Серел 
найпоширеніших міжнар сюжетів: повернення 
чоловіка (чоловік на весіллі своєї дружини), нешасні 
закохані (поєднання смертю) — відомі віл ант. поезії



БАЛКАНАМИ

до всіх суч. європ. та багатьох сх. народів; дівчина- 
воїн —  знайомий ще в давн.-кит. пісні (переклад 
укр. мовою І.Франка) і майже в усьому світ, 
фольклорі та ін. Фактично наи. репертуари Б. — 
своєрідні ланки дуже довгого, ланцюга, який 
складається з чисельних різноетнічних варіантів і 
версій цих та багатьох ін. сюжет, типів. Сюжетно- 
тематичні паралелі відображають заг-людські 
конфлікти і ситуації, які повторюються у різних 
народів, що стимулювало міграцію сюжетних тем. 
Значна кількість міжетнічних сюжетів є результатом 
збереження і розвитку індоєвроп. або слов'ян, 
архетипів (напр., укр., рос., білор.) Б. про 
перетворення невістки в тополю прокляттям 
свекрухи, про вбивство чоловіком дружини, яку 
обмовила свекруха тощо). Іст.-типол. зумовлена 
генеза подібних Б. про тат. і тур. нашестя у сх- 
слов'ян. і балк. народів. Але характер паралелей 
відмінний. Пд-слов'ян. та рум. балади порівняно з 
баладами зх. та сх. слов'ян характеризуються більш 
розробленими сюжетами, пов'язаними з тур. 
пануванням (напр., мотив "Краше померти, ніж бути 
рабинею в турків" нараховує у сх.-роман. фольклорі 
більше 200  варіантів. У Б. сх. та зх. слов'ян (чехів, 
поляків, словаків) детальніше розроблені сой. 
мотиви (у поль. Б. бідна дівчина радить королю 
(панові) взяти собі рівню; про це ж і укр. пісня XVI 
ст. "Лунаю, Лунаю, чому смутен течеш?" про 
молдавського господаря Штефана) У близьких за 
мовою і сусідніх народів спостерігаються пронеси 
взаємозбагачення наи. репертуарів. Напр., поль. Б. 
"Pani pana zabila" стала надбанням укр., чес., 
словац. і рос. фольклору; укр. Б. про Бондарівну 
та пана Каньовського ввійшла в балад, фонд 
білорусів і поляків; сюжет грец. походження про 
руйнування споруди, яка потребує людської жертви, 
поширений в наи. редакціях на всьому Балк. п- 
ові, а також в Угорщині та Грузії. Ло своєрідних 
аспектів наи. репертуарів належать не тільки 
неповторні теми і сюжети (напр., в укр. словесності 
козацькі, чумацькі, опришкінські та ін. Б., у рос. 
— "Князь Волконський і Ваня-ключник" та ІН.; у 
румун, пастуша Б. "Міорица", відома більш ніж у 
1000 варіантів), але й оригінальні версії міжнар. 
сюжетів.

Ло першочергових завдань порівн. вивчення 
Б. належать розробка нац. каталогів розповідних 
пісень, шо охоплюють всю різноманітність сюжетів 
і мотивів міжнар. баладного фонду (такі каталоги 
складені в Україні. Чехословаччині, Румунії та ін. 
країнах), конкретний облік взаєм озв'язку і 
взаємозумовленості чинників (іст.-типол., генетич., 
контактного), які детермінують розвиток спільних 
і подібних характеристик Б. у різних народів.

Літ. Б. виникла на основі Прованс. Б. це була 
ритуальна танцювальна пісня, яка звичайно 
супроводжувалась приспівом. З Провансу перейшла 
до Італії (ba/Iato). Протягом віків поняття Б. 
розширювалось, відходило від первісного значення. 
В поезії Ланте Алігієрі та Ф.Петрарки Б. розвивалася 
під впливом кансонм, втрачаючи танцювальний 
рефрен. У XII-XV ст. в Англії, Шотландії (bal/ad),

Німеччині (ballade) та ін. країнах Зх. Європи —  невел. 
ліро-епіч. поема строфічної форми, шо ґрунтується 
на легендарному або побутовому матеріалі. У франи. 
л-рі XIV-XVI ст. — канонічна форма лір. віршів з 
нерозвинутим сюжетом, т.зв. лицарська Б., а також 
"клас, франц. Б." (Е.Лешан, К.Маро, Ф.Війон, П. де 
Ронсар та ін ). Вона складалася з 3 октав та 1 
заключного катрену. Останній вірш кожної строфи 
повторювався дослівно: "Балада прикмет", "Про 
жінку минулих літ" Війона. Більш розвинута форма 
Б. — 3 децими та 1 квінтет ("Балада поетичного 
змагання" Війона).

Після появи зб. Т.Персі "Пам'ятки старовинної 
англійської поезії" та м^стифікацп* Л ж .Мак­
ферсона "Твори Оссіана, сина Фінгала' (обидва 
1 7 6 5 ) у європ. науці термін Б . почав 
застосовуватись щодо окр. жанру епіч. 
гостросюжетних пісень. Англо-шотл. нар. Б. 
(особливо про легендарного нар. героя Робін Гуда) 
сильно вплинула на передромант. та романт. л-ру 
(Р.Бьорнс та ін.). Ін. важливим стимулом для 
розвитку жанру в нар. і книжній словесності стала 
Б. Г. А. Бюргера "Ленора" (1772-73), заснована на 
відомому фольклор, мотиві ("наречений-мреиь"). 
Бурхливий розвиток отримала Б. у пізніх нім. 
просвітителів (Ф.Шіллер, И.В.Ґьоте). Клас, приклад 
лаконічної нім. Б. — "Вільшаний цар" (БгМлпід). 
Б. з напруженим драм, сюжетом — улюблений 
жанр багатьох романтиків: С.Кольдрідж, Р.Сауті, 
Лж.Кітс (Англія), К.Брентано, Л.Уланл, Г.Гайне 
(Німеччина), В .Гю го (Франція), А.Міцкевич 
(Польща), В.Александру М.Емінеску (Румунія) та ін. 
У Росії зачинателем Б. як жанру був В.Жуковський 
("Світлана", "Людмила"). Зразки рос. Б. дали 
О.Пушкін, М.Лєрмонтов, І.Козлов, В .Брюсов.

В укр. л-рі ше на поч. XVII ст. було зроблено 
перші проби опрацювати сюжети нар. Б. ( "Кулина" 
невідомого автора — 1625). На поч. XIX ст. 
розвинувся жанр романт. Б .: П .Гулак-
Артемовський, П.Білецький-Носенко, І.Вагилевич, 
М .Костомаров, Т.Ш евченко, Ю .Фелькович, 
Б.Грінченко та ін. Специфічна ознака Б. в укр. л- 
рі — її спорідненість з думою та романсом. На 
ґрунті трал, баладної творчості доби романтизму 
високохудож. зразки жанру створили укр. поети 
XX ст. П.Тичина, М.Рильський, О.Близько ("Книга 
балад", 1930), І.Лрач, Л.Костенко.

Григорій Бостав
БА Л К А Ш ЗМ И  -  спільні специфічні 

особливості фонетики, лексики, морфології 
(втрата інфінітива, втрата відмінювання, розвиток 
постпозитивного артикля) в мовах народів балкан. 
мов. союзу, до складу якого входять індо-європ. 
лалекоспоріднені мови: грец., албан., рум., шо 
є роман., та три слов'ян.: болг., серб., македонська, 
навіть певною мірою, неспоріднена тур. мова. 
Постання Б. спричинено мов. конвергенцією та 
інтерференцією внаслідок багатовікового 
спільного перебування в державних межах Рим., 
Візант., Османської імперій.

Анатолій Волков

5 8



БАЛКАНСЬКА КУЛЬТУРНО^ЛГГЕРАТУРНА ЗОНА

БАЛКАНСЬКА КУЛЬТУРНО^ЛГГЕРАТУЖА 
ЗОНА (греко-слов'яно-албанський світ) — частина 
європ культ. регіону, яка обіймає країни та нароли 
Балк. п-ова та деяких прилежних до нього 
територій: греків, албанців, македонців, болгарів, 
сербів з чорногорцями та босняками; з деякими 
застереженнями — хорватів, словенців і румунів. 
Мешкають також досить значні етнічні групи: 
аромуни, українці (в тому числі русини), росіяни 
(старообрядці), турки та татари, цигани, вірмени.

Засновками формування Б.к.з були насамперед 
географічний а відтак геополіт. чинники, 
розташування на межі європ регіону з Азією, Зх. зі 
Сх. Певною мірою балк. народи мали спільний 
етнічний субстрат: давн. індо-європ. племена — 
ілліри (на зх. п-ова), фракійці (на сх.), лаки (на пн.- 
сх.) та проходили майже однакові іст. періоди. П-ів 
входив до Рим. імперії, Візант. (395-1453), згодом 
Османської. У Сер-віччі за вплив на узбережжі Балк. 
п-ова боролася Візантія. Почерез п-ів йшли хрестові 
походи. На його теренах точилася боротьба проти 
Османської імперії. Австрії. Угорщини, Польщі. За 
нов. часів п-ів був сферою перехрещування 
інтересів Росії, Австрії. Франції, Великобританії, 
Італії. Балк. народи ввесь час не припиняли нац.- 
визвольної боротьби. Відновлення нац. державності 
відбувалося внаслідок визвольної боротьби 
протягом XIX -  поч. XX ст. (першою незалежність 
отримала Греція — від 1829).

Неодноразово виникали спроби об'єднання 
балк. країн і народів чи то на культ, (ілліризм), чи 
то на політ, грунті: 1918 створено Королівство 
сербів, хорватів, словенців (з 1929 — Югославія), 
до якого крім того входили Чорногорія, Боснія- 
Герцоговина, Македонія; були засновані Мала 
антанта — блок Чехословаччини, Румунії та 
Югославії. 1920-38; і Балканська антанта — блок 
Греції, Румунії, Туреччини та Югославії, 1934-38. 
Від 1945 в Югославії, Болгарії, Румунії, Албанії 
існували диктаторські комуністичні режими, які 
первісно входили до зони впливу СССР, існували 
плани приєднання Болгарії до Югославії, а також 
до СССР. Поряд з тим на Балк. п-ові споконвічно 
мали місце міжнац. конфлікти, які спричинялися 
нац., зокрема великодержавницькими, рел. та 
економічними чинниками. Всі ці об'єднання не 
знімали протиріч між окр. балк. народами, тому 
не були стійкими та розпадалися (останньою 
розвалилася Югославія — 2000).

Багатовікове співіснування в таких іст. 
обставинах спричинило згуртування балк. мов у 
балк. мов. союз, постання балканізмів Більшість 
народів (греки, македонці, болгари, серби, румуни, 
частина албанців) прийняли православ'я. 
Кириличною графікою користувалися не лише 
слов'яни, але й румуни (до 1860).

Вищезгадані чинники зумовили спільні типол. 
ознаки та генетично-контактні зв'язки в культ, 
житті. Фольклор відзначається надзвичайним 
багатством (напр., у румунів бл. 2000 нар. танців) 
та тим, шо до XIX ст. включно (частково й пізніше) 
він активно побутував. Тв. балк. народів за

багатьма ознаками дуже близькі. В обрядовому 
фольклорі — це регіональний жанр колядок. 
Особливе місце посідають балади. На думку 
деяких фольклористів саме на їх основі постали 
характерні для балк. народів епіч. пісенні 
регіональні жанри: пд-слов'ян. юнаиьк^ пісні, 
гайдуцькі пісні слов'ян, румунів, албанців, грец. 
клефгські пісні та сербо босняцькі ускопькі 
пісні. Всі ці жанри відображають антитур. 
боротьбу. У баладах спостерігається сюжетна 
подібність, напр., у баладі про брата-мерня, що 
побутувала в греків, албанців, сербів, македонців, 
болгарів у дуже близьких версіях. Сюжети легко 
переходили від одного народу до ін.. надто на 
віддавна двомов. територіях, як от слов'яно-албан. 
чи греко-албан. пограниччі.

Релігію завойовників-османів прийняли більша 
частина албанців, серби-босняки (колишні 
богомили) та болгари-помаки. Багатовікове 
сусідство та співжиття з турками-османами 
спричинило сх. вплив на музику, танці, архітектуру, 
житло, інтер'єр, побут, звичаї, нар. одяг, страви, 
напої всіх балк. народів. Найсильніші сх. впливи 
були в Албанії. Тур. впливи позначилися й у 
фольклорі — муз. і словесному (напр., популярність 
бл-сх. анекдотів про Ходжу Насреддіна).

Вагомим не лише для Балкан, але й цілої Європи 
було богомильство — перший у Європі соц.-рел. 
рух боротьби проти феодальної державної влади 
та офіційної Церкви. Воно існувало в Болгарії у X - 
XIV ст. На його основі сформувалося 
богоми/тьське письменство Богомильство 
поширилося на ін. країни. У 1-й пол. XI ст. — на 
різні провінції Візант. імперії (Фракія та Мала Азія). 
З XI ст. — на Сербію і, особливо, Боснію. У 2-й 
пол. XII ст. — на пд. Франції (катари або альбігойці). 
Каталонію, Англію, Німеччину. Богомилів вважають 
попередниками зх. єресей англійця Дж.Вікліфа (сер. 
XIV ст.), чеха Я.Гуса (поч. XV ст ), німця М.Лютера 
(1-а пол. XVI ст.). Богомильство також сприяло появі 
вчення стригольників на Русі.

Спільна церк.-літ. мова відрізнялася тільки 
ізволами. Існували навіть спільні школи 
письменства, як от Пловдивська школа, що її 
представники діяли не лише в Болгарії, але й у 
Сербії, Валахії, Молдові, а також на Русі.

Багато спільного в розвитку нов. балк. л-р. На 
це звертали увагу славісти ще у XIX ст.: в Росії
В .Г .Григорович, у С ербії В .Л ж орлж евич. 
Локладно паралелі літ. розвитку Греції, Сербії, 
Болгарії дослідив акад. М.С.Лержавін. Подібність 
іст.-політ, та економічної ситуації спричиняла 
подібності в іст.-літ. й ширше — культ.-іст. процесі. 
У cep-віч. жанр, форми (іст. хроніка, житіє) 
вкладався нов. ідейно-тематичний зміст. Болг. 
просвітителеві Паїсію Хілендарьському (1722-98). 
авторові 'Історії словено-болгарської" (1762) в 
Сербії типол. відповідав Йован Раїч (1726-1801) 
з "Історією різних слов'янських народів, найпаче 
булгарів, хорватів і сербів, з пітьми забуття взятої 
та на світло історичне спровадженої" (1794). 
Однакову вагу для своїх письменств мали болгарин

59



БАЛТІЙСЬКА КУЛЬТУРНО /ПТЕРАТУРНА ЗОНА

Софроній Врачанський (1739-1813), серб Досифей 
Обрадович (1742-1811), грек Адамантіс Кораїс 
(1 7 4 8 -1 8 3 3 ). У набуткові них авторів багато 
взаємоповторю ваного: написання літ. авто­
біографій. байок, просвітництво, запровадження 
в письменство нар. мови, боротьба проти 
морального розклалу лухівнинтва. Усі три автори 
не лише просвітителі, але також булителі нар., нан. 
самосвідомості. Дарма, шо не можна нілковито 
виключати міжмаиюна/тьнТ зв язкя га впливи, 
вочевидь не переконливі приклади літ. конвергенції.

У подальшому можна говорити як про в 
основному подібний розвиток балк. л-р, так і про 
виразні ознаки міжнан. рецепції. Впродовж XIX ст. 
в балк. письменстві триває пронес при­
швидшеного розвитку літератур Відштов 
хуючись віл cep-віч. жанр, форм, л-ри засвоюють 
можливості класицизму, сентименталізму, 
романтизму, реалізму, молерністичних течій. 
Існували двомов. письменники, напр., болгарин 
Л.Каравелов (1834-79), шо написав і надрукував 
серб, мовою повість "Чи винна доля'. оповідання 
Соха" і "Покарав її Бог" (1869-70). Поезії болг. 

поета Х.Ботєва "Патріот". "Халжі Димитр", "До 
моєї першої любові" та ін. в кін. XIX -  поч. XX ст. 
багаторазово перекладувано та друковано в серб, 
та хорват, сой.-демократичній пресі. Постають 
зонально типол. явища, як от сатира, надто 
комедіографія, румуна Й./ТКараджале (1852-1912) 
і серба Б.Нушича (1864-1938). Комедіографи 
вельми подібні тим. шо у специфічних балк. сон.- 
політ. умовах працюють втому жанр, різновиді сон. 
комедії, який створив М.Гоголь — гоголіаді.

Існування в більшості балк. країн після 2-ої світ, 
війни тоталітарних комуністичних режимів 
спричинило панування с о ц іа л іс т и ч н о г о  
реалізму в л-рах Болгарії, Румунії, Албанії, 
меншою мірою Югославії.

Анатолій Волков

БАЛТІЙСЬКА КУДЬТУРНМГГЕРАТУРНА 
ЗОНА — комплекс культур народів, шо охоплює 
країни, прилеглі до Балт. моря, які, завдяки 
географічній та ісг. близькості, мають тісні торгівельно- 
екої [омічні та культ, зв'язки. На території Б.к.з здавна 
проживали різні етноси, племена, народності. їх можна 
підрозділити на чотири групи: германці (німці, шведи, 
норвежці, ланці), фіни (фіни, карели, вепси. естонці, 
саами, ліви, воді, інґерманланлиі), летго-литовці (литовці, 
латиші) та слов'яни (поморяни, полаби, поляки, росіяни). 
Довгий час слов'ян, та летто-лит. групи народів 
об'єднували в одну— слов'яно-лит., або балт. — групу, 
бо між слов'ян, та летто-лит. мовами існує така схожість, 
яка не помічається між ін. групами мов. Вочевидь вони 
мали єдиного предка — праслов ян.. або балт., мову, 
яка. в свою чергу, виникла з індоєвроп

Сьогодні під поняттям "балт. народи" 
розуміють, в першу чергу, летто-лит. групу. До неї, 
крім литовців та латишів (серед яких іноді виділяють 
як окр. націю латгальців). належали й знишені нім. 
хрестоносцями пруси.

Спочатку, у зв'язку з відкриттям спільних рис 
у низці європ. та азій. мов і. як наслідок, появою 
поняття "індоєвроп. мов. сім'я", її підрозділяли 
всього на три групи: аз., грец.-італо-кельт. та герм.- 
слов'яно-лит. Такий поділ мав. скоріше, не мов., а 
географічний характер. До того ж, ці три групи 
утворювали три вел. культ, спільноти, шо 
виділялися на території розповсюдження 
індоєвроп. мов. Частиною герм -слов'яно-лит. 
культ, спільноти, причому однією з найважливіших 
у всіх відношеннях, впродовж багатьох ст. є Б.к.з. 
Не пояснюється низкою причин.

По-перше, майже половина народів цієї 
спільноти, з дуже високою культурою, належить 
до Б.к.з. До того ж. давн-герм. племена —  предки 
суч. народів герман. групи, шо проживають на 
значній території Європи, — населяли в давнину 
лише землі, прилеглі до Балт. моря, здебільшого 
Сканл. п-ів. А в пн. частині суч. Німеччини в доіст. 
часи проживали праслов'ян. племена, які займали 
майже все пл. і пд.-сх. узбережжя Балт. моря.

По-друге, географічне розташування зони 
сприяло торгівельним та культ, зв'язкам як із зх - та 
пл.-європ. народами, так й зі сх. слов'янами, з тими 
народами фін. групи, шо мешкали у сх. частині 
Європи, навіть з далекими аз народами. Цим мешканці 
Б.к.з збагачували свою матеріальну та духов, культуру, 
розповсюджуючи й власні досягнення.

По-третє, культура народів Б.к.з. носить 
особливий пн.-європ. характер, чим відрізняється 
від ін. європ. культур. Ні особливості помітні в 
сканл. рунах — "Калевалі" —  унікальній пам'ятці 
фін. та карельської нар. творчості, а також в естон. 
рунах; у фін. лір. піснях, піснях-легендах та 
баладах, найяскравіші з яких зібрані в 
"Кантелетарі" Е.Дьоннрота; в старовинних лит. 
піснях сугартінес, шо зберегли форму замовлянь 
та унікальну манеру виконання: в поганських 
первнях нар. обрядів: поєднання з христ. рел. 
святами залишків шаманства у карелів та вепсів: у 
героїчному епосі герм народів

По-четверте, в процесі культ, розвитку народів 
Б.к.з зіткнулися дві сім'ї народів — індоєвроп. та 
уральської (до якої належать нароли фін. групи, шо, 
певно, є нащадками вихідців з уральського регіону). 
Історія формування цих сімей зовсім різна, їхні мови 
також мають принципові структурні відмінності. Але 
ше в IV-Ш тисячолітті до н.е. існувала прибалт.-фін. 
спільнота, і до поч. І тисячол. н.е. контакти племен 
фін. групи з лит.-латис. племенами були активними. 
Тому, напр., в суч. фін. мові нараховується близько 
1,1 % слів, шо запозичені з летто-лит. мов. 
Здебільшого це слова, пов'язані з термінологією 
землеробства, тваринництва, будівництва, ремесел, 
родинних відносин. Приблизно з III ст. н.е. існували 
тісні контакти племен фін. групи із скандинавами, 
а з  V ст. — також і із слов'янами.

Впродовж багатьох ст. тривали культ, контакти 
сусідніх народів індоєвроп. та уральських сімей. Так, 
багато первнів фін.-карел, рун поріднено з фольклор, 
пам'ятками індоєвроп. народів: руна про гру 
Вяйнямєйнена на кантєлє — з ант. міфом про Орфея

60



БАРД

та рос. билиною про Салка, а руна про втечу 
Лєммінкяйнена ("фін. Дон Жуана") на дівочий острів 
— з архаїчною амазонською легендою. Після 
хрещення фіннів, карелів, інгерманландців з'явилося 
багато фольклор.-епіч. тв. з використанням бібл. 
мотивів ("Пісня Творця", пісня-легенла "Творень їде 
на човні". в яких поганські первні поєднуються з бібл.). 
До сер. XVi ст. традиція книжкової культури в 
Фінляндії та ін. країнах Б.к.з (крім Росії), як і в багатьох 
ін. європ. країнах, була лат-мов. в рамках католицизму. 
Вел. є вплив швед, культури на фін. Півтора ст. (до 
1809) Фінляндія входила до складу Швеції. На території 
Фінляндії мешкає багато шведів, є швед, театри, школи, 
сформувалася багата шведськомов. л-ра (навіть най. фін. 
поет Ю.Д.Рунеберг був двомов., фін.-швед.', поетом). У 
ХУШ ст. існувала фінофільська культ, течія як реакція на 
швед, великодержавність та приниження фін. народу. 
Представники цієї течії (Д.Юслєніус, Ґ.Тудерус, 
Ю.Каянус, М.Саламніус) возвеличували фін. націю, її 
культуру, та зближали книжкову поезію з фольклором.

Серед культур народів Б.к.з. важливе місце 
займає культура євреїв-ашкеназів, що ввібрала 
елементи культур багатьох європ. народів. В 
Німеччині існував центр ашкеназької культури, тут 
була сформована на нім. основі мова ідиш як 
розмовна, а згодом і літ. У Польсько-Литовській 
державі протягом семи ст. існувала найбільша в світі 
гебр. громада, з багатьма центрами вченості, яка 
впливала на економічне, політ, та культ, життя цих 
країн. З Литвою пов'язана також історія громади 
караїмів, шо з'явилася тут наприкінці XIV ст. Вони 
розмовляли та створювали л-ру на одній з тюрк. мов.

Народи Б.к.з. створили високу культуру, 
відповідну їх менталітетові (ці народи не лише 
працелюбні, але й дуже пунктуальні, стримані, 
ощадливі та в позитивному розумінні консервативні). 
У Б.к.з. виділяються. — ск ан д и н ав сь к а  та 
прибалтійська культурно літературні зони

Юрій Ткачов

БАРД (ірл. bard, валлійське — bardd, етимологія 
неясна) — 1.У  народів пн. гілки кельтів — ірландців, 
гелів, пд. гілки — валлійців, корнуоллців, меншою 
мірою бретонців — поет-співець. Грец. і рим. автори 
засвідчили існування Б. ше в IV-II ст. до н.е. (bardus). 
Первісно існував твердий поділ на філілів (творців) 
і Б. (виконавців). Згодом Б. сполучає ці дві сторони 
творчості. Своїм співом у супроводі арфи (яка 
вважається ірл. най. емблемою) або кроуда — давн. 
кельт, струнного інструмента під час культових свят 
уславлювали богів і героїв, згодом складали рел. 
вірші, надихали слухачів на подвиги, були носіями 
патріотичних ідей у боротьбі проти англо­
саксонських і нормандських загарбників, зокрема, 
оспівували подвиги короля Артура та лицарів 
Круглого столу (А ргурїан а) Разом із тим, 
розпалюючи місцевий патріотизм, сприяли 
міжрегіональній ворожнеш. Найбільшого розвитку 
феномен Б. досяг в Ірландії. Справжні тв. сер-віч. 
Б. майже не .дійшли, до нашого часу, але історія, 
сер-віч. рукописи, нар. пам'ять зберегли імена 
найславетніших Б. В Ірландії це —  Ойсін (Оссіан),

герой з феніанського циклу ірл. героїчного епосу. 
Амергін (VI-VII ст.), тв. якого записано в «Книзі 
завоювання Ірландії" (XII ст.), Мюредах Албанах 
О'Далей (+ 1220), Донлах Мор О'Далей (+1244), 
Ґоф рей Фіонн О'Далей (+ 1 3 8 7 ). Ж орстоке 
придушення О.Кромвелем ірл. нар. повстання 
(1641-52) спричинило занепад творчості Б. Останні 
— Д.О'Брудар, А.Рафтері, Т.О'Керолен (1670- 
1738). У Валлії найдавн. Б. — Анурін (Анерін), шо 
жив у VI-VH ст., якого тв. «Голодін" дійшов у 
рукописах ХП-ХІІІ ст., а також — Міртин, Талісін 
(VI-VII ст.), Дліварх Хеп (IX ст.). У Бретані — 
Гаврніон, Суліо, Талліезен (їхні тв. не збереглися). 
Первісно Б. жили на утриманні при дворах князів, 
обов'язково брали участь у князівських учтах, часом 
були впливовими порадниками князів. Вони 
складали також сатир, вірші, інколи навіть про своїх 
покровителів. Незабаром з'являються мандрівні Б. 
Вони мали цехову організацію, подібну до цехів нім. 
майстерзінгерів або укр. кобзарів-лірників. 
Водночас займаються чаклуванням і вимаганням 
грошей. Тому в Ірландії 590  була спроба навіть 
ліквідувати інститут Б. Б. виконували широку 
культурну місію. Існували кланово-замкнуті 
професійні барлівські школи Туди приймали лише 
дітей, шо походили з родів Б. Упродовж кількох 
років майбутні поети навчалися трал., дуже 
складним правилам метрики, римування, 
архітектоніки. Часом по 2/3 населення навчалися 
в ;Б. ; З ХУШ ст, барлівство занепадає. У Валлії Б . 
був розроблений королем Грифілом аб-Кінаном 
(блД 110). Тут барлівство занепало вже в XV-XVI 
ст. В Бретані феномен Б. був мало поширений і 
саме слово, очевидно, не вживалося (бретонське 
слоійо barz у значенні «поет" — філол. реконструкція 
XX ст.). Але саме від бретонських Б. перейшли у 
франц. лей лицарські романи артурівські мотиви.
2. У XVn-XVIII ст; у т. зв. барлмчній поезії* Б. 
значить давн-герм. вішун-жреиь-поет.
3. Наприкінці XVIII ст. під впливом оссіанізму 
поняття Б. набуває значення "поет, шо вдається 
до туги за минувшиною, апелює до давн. героїчної 
традиції, кличе до бою". Так розуміють образ Б. й 
у слов'ян, поезії. Його вживає Г. Державін: "Ода 
на здобуття Ізмаїла" (1790), В. Жуковський "Піснь 
барда над гробом слов'ян-звитяжців" (1806), кн. 
О. Одоєвський у відповіді на пушкінське Послання 
в Сибір"(1827), М. Лєрмонтов. В Україні Є. 
Гребінка — рос-мов. вірш Український бард". 
1795). А. Міикевич значною мірою на кшталт 
оссіанівського Б. створив образ лит. співця — 
вайпелота в поемі "Конрад Валленрол
4. З середини XX ст. виступають т. зв. суч. Б. або 
виконавці співаної поезіїг в Росії — "збунтований 
сентименталіст" Б. Окуджава, О. Галич. В. 
Висоиький. Н. Матвеева, О. Городницький. Ю. Кім. 
О. Польський, І. Тальков та ін. В Польші —  А 
Осеиька та ін. В Україні — І. Драч. В. Жланкін. О. 
Богомолець. А. Панчишин. М. Бурмака. брати 
Джигурда, А. Горчинський, А. Чернюк та іп. У 
Білорусі — С. Соколов-Воюш. С. Лавник, К. та А. 
Комоцькі, Є. Акулик. Вони виконують пісні на

61



БАРДИТ

власний текст переважно з естради, 
супроводжуючи його грою на гітарі. Це давало 
змогу оминати цензурні перешкоди. Пісні суч. Б. 
були яскравим і сміливим викликом комуністичному 
режимові і тоталітарній ідеології. Тому здебільшого 
вони розповсюджувалися напівлегально через 
магнітофонні записи. Деякі з них пісень 
переходили нац. межі і поширювалися в різних 
слов'ян, країнах у оригіналі та перекладах. В 
Україні поштовхом для розвитку виконання 
співаної поезії був фестиваль "Червона рута" 
(Чернівці, 1989). Суч. бардівство -  типовий 
вторинний культ, феномен: відновлення, здавалося 
би. звиклої традиції в цілком нов. соц.-іст. 
обставинах.

Амато/тій Волков

БАРДИТ (нім. Bardif або Bardief) — автор, 
жанр.-тематична назва, яку вживав Ф.Клопшток 
щодо своїх вітчизняних", тобто нац.-патріотичних, 
драм і од іст. змісту. Його драм, трилогія "Битва 
Германа" (1769), "Герман і князі" (1784), "Смерть 
Германа" (1787), шо в ній виславлявся давн-ґерм. 
полководець, переможець римлян, була написана 
прозою, яка чергувалася з віршами. Пя типова 
драма для читання не мала театр, успіху, але нею 
захоплювалися читачі (з Й.-В.Ґьоте включно). Б. 
Клопштока використовували й розробляли Г. фон 
Кляйст, X.Граббе, Р.Вагнер.

(Див Барличма поезія)
Анатолій Волков

БА РД И ТУ С  (лат. bardffus, barrifus) — 
наведена Тацітом у 3-му розділі "Германії" (бл. 68) 
латинизована форма давн-герм. слова на 
позначення пісні-вояцького заклику перед і під час 
битви, яку співали герм, воїни з "піднятими до 
рота" шитами (Scbi/dgesong). На переконання 
германців відгомін від шитів пророкував наслідок 
битви. Ні пісні засвідчені також "Еллою".

(Див Барлмт, Барлична поезія)
Анатолій Волков

БАРДИЧНА (БАРДИЗОВАНА) ПОЕЗІЯ
(нім. Bardendichtung) — жанр.-етил, течія, шо 
постала внаслідок позірної етимології — 
зближення слова бард з лат. bardHus (барлитус 
— бойова пісня давн. германців) і франц. barde 
(кінський облалунок, панцер), barde (закутий у 
панцер). Бард стало позначати в Б.п. віщуна- 
жерця-поета. У франц. л-рі — пасторальний 
преиіозний роман О.д'Юрфе "Астрея" (1607-27). 
В нім. л-рі — репрезентанти класицизму та бароко 
М.Опіи (1597-1639), Ю.Шотгель (1612-1676), Д.К. 
фон Доенштайн (1635-1683) — роман "Арнімус і 
Туснельла" про перемоги давн-герм. короля над 
римлянами, Т.Абшиц (1646-1699). У сер. XVIII ст. 
поняття бард, позначаючи нім. поета, зближається 
з давньогерм. скадьдом: "Поема скальда" (1766) 
Г.В.Герстенберга, барлиги Ф.Клопштока.

Анатолій Волков

БАРОКО — напрям і стиль у л-рі та мист-ві 
ряду європ. країн кін. XV! — поч. XVIII ст. Термін 
виник у ХУІП ст. у мист-вознавстві, перейшов до л- 
рознавства лише у XX ст., як найменування стилю 
і пізніше як назва напряму. Д-ра і мист-во Б. втілили 
якісні зміни іст. дійсності по завершенні доби 
Відродження, коли настає феодальна реакція, 
європ. країни спустошують рел. війни 
Контрреформації, виникають кризові явиша в 
ідеології і формуються абсолютистські монархії. 
Найінтенсивніше Б.розвиваться в Іспанії та 
Німеччині, знаходить прихильників у Італії, 
Франції, Англії, країнах Пд. та Сх. Европи. При 
різноманітності проявів і тенденцій характерними 
рисами Б. є зображення напружених протиріч 
епохи, відсутність ренесансної впевненості у силі 
людського розуму та діянь, мотив траг. 
приреченості боротьби проти зла, зображення 
страждань і жахів. У поетиці панують риторизм 
"високого стилю", містичний алегоризм, химерні 
метафори і порівняння, емблематика, фант, 
екзотика. Нім. Б. досягає сили в поезії та драматургії 
А.Ґріфіуса (1616-1667). Земний світ для нього 
повний страждань, позбавлений оптимізму. Дише 
рел. віра, а не чуттєва велич земного світу здатна 
втішити людину. В усіх його трагедіях звучать 
тираноборчі мотиви. Образи і побут третього стану 
у п'єсах Гріфіуса наближають його до течії нар. Б., 
найбільшим представником якого в Німеччині був 
Г.Ґріммельсгаузен (1 6 2 5 -1 6 7 6 ) , автор 
"Симпліцісімуса" (1668). При всій його народності, 
роман зображає світ війни, хаосу та зла. в якому й 
народ втрачає свій життєвий оптимізм.

В Іспанії Б. мало течії кутьгеранізму, виразником 
якого була поезія Д. де Ґонгори (1561-1627) з її 
вишуканою витонченістю мовлення, аристократичним 
елітаризмом, і консептизму найхарактернішим пред­
ставником якого був Ф. де Кеведо (1580-1645). Його 
стилю не була властива аристократична вигадливість, 
він базувався на вірі у могутність слова та мав демократ, 
спрямованість (роман "історія життя пройдисвіта", 
1606-1609). Найвидаггнішим поетом та драматургом 
ісп Б. був П.Кадьдерон де ла Барка (1600-1681). Крізь 
його п'єси проходить почуття траг. невлаштованості 
життя, хаотичності світу, ідея "життя — це сон". Хоча 
цьому авторові властива й бунтарська тематика. 
Зачинателем Б. в Палії був Дж. Маріно (1569-1625), за 
прізвищем якого названо цілу літ.течію марінізму. 
Характерними його особливостями були чуттєвий 
гедонізм, чисто формальне новаторство (т.зв. барокізм), 
відсутність значних ідей та моральних ідеалів. Мотиви 
радості життя співіснують у Маріно з усвідомленням 
швидкоплинності та минучосгі усього земного. У Франції 
Б. знаходить втілення у віршах та бурлескних поемах 
А.Сент-Амана (1594-1661), який продовжував барочну 
метафоричність Маріно. Захопленість ісп. гонгоризмом 
та італ. марінізмом отримує у Франції найменування 
преціозної л-ри, центром якої був літ. салон маркізи 
Рамбуйє, де найбільшою популярністю користувався 
поет В.Вуатюр (1598-1648). Поряд з барочною 
вигадливістю у його творчості наявні тенденції 
класицизму. В Англії принципи Б. виявилися у Д. Донна

62



БАРОКО

(1572-1681). У його віршах та проповідях помітне 
відчуття свого часу як катастрофи, порятунок від якої 
слід шукати у вірі, пишномовне багатослів'я, екстатична 
напруженість. Спадщина Донна породила цілу школу 
"поетів-метафізиків", для яких характерними були рел 
етич. пошуки, поет, заглибленість, дотепність, парадок­
сальність, афористичність.

Найбільшим теоретиком Б. був ісп. прозаїк 
Б .Грасіан  (1 6 0 1 -1 6 5 8 ) , автор трактатів 
"Дотепність, або Мистецтво витонченого розуму" 
(1642) та "Кишеньковий оракул" (1647), у яких 
розглядаються види та прийоми дотепності, 
значення асоціативного начала та "витонченого 
розуму" у творчості. Вкладом у теорію Б. був 
трактат італійця Е.Тезауро (1591-1675) "Підзорна 
труба Арістотеля" (1653). Джерелом та -основою 
дотепності автор вважає різноманітність метафор 
та можливість поєднання важливого та потішного, 
траг. та коміч. Дотепність зближується тут з ант. 
розумінням іронії. Вчення про метафору, алегорію, 
символи у дусі теоретиків Б. розвиває у трактаті 
"Нова наука" італ. мислитель Дж.Віко (1668— 1744).

Б. було першим заг-європ. худож. напрямом та 
стилем, що охопив і країни Пд. та Сх. Європи. V 
слов'ян, варіанті, на відміну від зх-европ., воно 
характеризувалося ідеологічною та естет, помірністю, 
меншою екзальтованістю. Передусім Б. 
сформувалося у поль. л-рі. Провідним теоретиком 
був єзуїт Сарбевський (1595-1640), у теорії якого 
стикаються ідеї Відродження та Контрреформації. 
Відомим представником поль. Б. були поети 
Ґрабовеиький (1540-1607), Я.Кохановський (1566- 
1620), А.Морштин (1613 -1693 ). Серед епіків 
виділяється автор "Записки про Хотинську війну"
В.Потоцький (1621-1694). Слід відзначити цикл 
пісень Ш.Зиморовича (1608-1629) "Роксолянки", з 
хорами укр. юнаків і дівчат з Галичини та відчутним 
впливом місцевого фольклору. Особливе місце 
займає плебейська т.зв. совізжальська течія Б. (від 
імені Совізжал, поль. калька з Ойленшпігедь). 
Анонімні творці з сой. низів видавали чи поширювали 
у рукописах памфлети, сатири, комедй, містери, 
фарси, мораліте, анекдоти, пісні, фапепй, в 
яких величні громадянські мотиви перемежовувалися 
веселими пригодами спритних шахраїв. Виступаючи 
проти шдяхетсько-катол. експансії, письменники 
України сприймали поль. та зх-європ традиції Б., 
які проте отримали най. характер під впливом візант., 
давн-рус. джерел та фольклору. Ці якості виявилися 
у творчості І.Вишенського (прибл. 1545-50 — 1620- 
30), який виступив проти державної та політ, системи 
Речі Посполитої на захист знедолених земляків. 
Серед кращих тв. полеміста "Извещение краткое о 
латинской прелести" (1588-98), "Зачапка мудраго 
латынника с глупымъ русиномь" (1608-9). Мова його 
тв. експресивна, риторично-образна, талановито 
діалогізована, поєднує гумор і сатиру, книжні та 
простонар. елементи. Стиль Вишенського, за 
визначенням І.Франка, "живе чуття і жива фантазія", 
інтенсивний розвиток Б. на Україні тісно пов'язаний 
з культ.-просвітницькою діяльністю Києво- 
Могилянської академії, яка орієнтувалася на дат. і

європ. школи. Це втілилося в поезії чернігівського 
архієпископа Л.Барановича (1 6 1 5 -1 6 9 3 ) , 
просякнутій цитатами з Б іб л ії, символікою та 
алегоріями ("Аполонова лютня", 1671), поета 
І.Величковського (пом. 1726) — творця епіграм та 
лір. віршів. Його зб. "Млеко од овці пастору 
надежное" (1691) оцінюють як підручник поетики. 
У контексті бароч. л-ри виникли "Граматика" і 
полемічні тв. Г.Смотрииького (біля 1572-1630). В 
оригінальній образності та складній строфіці риси 
Б. знайшли втілення у зб. віршів Г.Сковороли (1722- 
1794) "Сад божественних пісень " В драматургії 
поетика Б. є помітною у п'єсах /Іаврентія Горки. 
МДовгалевського, М.Козачинського. Серед ін. 
жанрів Б. на Україні популярним був 
провідницький. XVH ст. —  час розквіту церк., 
публіцистичної, просвітительської проповіді
С.Яворського (1658-1722) І.Гадяговського (помер 
1688). Барочний стиль проник і до житій. Такою є 
чотиритомова "Книга житія святих" (1689-1709) 
Д.Туптала. Фольклор, джерела є помітними у таких 
жанрах укр."низового" чи "народного" Б. як 
м істерії, вертепна др ам а, бурлескні та 
жартівливо-пародійні тв. Популярними були 
містерія "Слово о збуренні пекла ", міракль "Олексій, 
чоловік божий", інтермедійні мзоки шахрая, 
хазяйновитого селянина, козака, шляхтича. 
Теоретиками укр. Б. були Ф.Прокопович, автор 
трактату "Про поетичне мистецтво " (1705), 
М.Довгадевський, творець латиномов. "Саду 
поетичного" (1736). Застосовуючи принципи 
поетики абсурду, "низове" Б. поєднувало дидактичне 
і сміхове начала, які найінтенсивніше виявлялися у 
слов'ян, країнах. У Росії Б. виникає у 2-й пол. XVII 
ст. через посередництво укр. та поль. культури і мало 
тут по суті значення Ренесансу, шо відзначався 
життєстверджуючим, просвітницьким характером. З 
вел. кількістю перекладів з мови на мову тут 
утворилася певна спільна для європ. культур етил, 
лінія. Найбільшим представником був проповідник, 
вчений та педагог С.Полоцький (1629-1680), автор 
поет. зб. "Вертоград многоцветный" (1678) і 
"Рифмологион" (1679). У них виявилися всі риси 
барочного стилю: алегоризм, суміщення хрисг. та ант. 
міфології, етил, "прикраси". У дусі Б. створює шкільні 
драми та казання С.Яворський (1 6 5 8 - 
1722). Просвітницькі тенденції Петрове ької епохи 
висували на противагу Б. літ. класицизм, розквіт 
якого в сер. XVIII ст. не заперечував впливу етил, 
прийомів Б. на Ф.Прокоповича, М.Ломоносова, 
Ґ. Державша.

Б. у Чехії та Словаччині насаджувалося 
іноземним духівництвом, яке виступало проти 
гуситських традицій. Єзуїти Плаха (1 5 8 5 1 6 5 5 ), 
Брілель (1619-1680) культивували духов, поезію. 
Офіційній кат. л-рі протистояла барочна любовна 
лірика В.Я.Роси (пом. 1689) з типовим для Б. 
протиставленням душі і тіла та розумінням любові 
як джерела страждань. Серед письменників- 
ємігрантів барочної епохи підноситься вел. 
гуманіст, філософ і педагог Я.А.Коменський 
(1 5 9 2 -1 6 7 0 ), творець "Лабіринту світу і раю

63



БАЯН

сер и я" (1 6 3 1 ) , у якому автор в образі 
подорожнього знайомиться з алегоричним містом. 
Кн. висловила душевні сум'яття героя та яскравий 
образ епохи. Для Чехії та Словаччини XVH ст. 
показовою є гостра боротьба офіційної та нар. 
культур. Гніт Контрреф ормації тут не зміг 
повністю перервати най. традиції.

У л-рі пд. слов'ян стиль Б. під впливом італ. 
культур отримав найбільший розвиток у Хорватії, у 

вільному місті" Дубровнику. Характерним 
представником, шо пов'язав ренесансний гуманізм 
з віяннями епохи Контрреформації, був поет 
І.Гундулич(1589 1638), автор поеми Осман" 
(1628). Гол. ідея поеми, яка вражає багатством 
мови та метафоричною образністю — звільнення 
пд слов'ян з-під влади тур. загарбників.

Д-ра Б. в Угорщині —  це творчість видатного 
прозаїка, архієпископа Пазманя (1570-1637), який 
проповідями та памфлетами сприяв розвиткові 
у гор. літ. мови. П редставником 'ари сто­
кратичного' Б. був політик і полководець М.Зріні 
(І620-1664). автор поеми "Сегедське бідування".

До традицій Б. у Х 1Х -Х Х  ст. звертались 
представники ін. літ. напрямів. Європ романтизм 
зближувався з барочною л-рою характером 
світосприймання (криза філософії /Тросяітниц7ва, 
посилення рел. начала). Схожість була також і у 
свободі від естет правил, у висуненні особистого 
начала, вимислу та фантазії. У Німеччині у 10-20-ті 
рр. XX ст. інтерес до Б. був пов'язаний з 
експресіонізм ом  у л-рі та образотвор. мист-ві. 
Один з теоретиків цього напрямку В.Ворінгер 
убачав подібність експресіонізму і Б. у пануванні 
суб'єкта над об'єктом, у неприязному ставленні до 
живих форм чуттєвого світу. Традиції Б. відчутні у 
творчості суч. письменників Іспанії та Дат. Америки 
(Ф.Гарсіа Дорка. Г.Ґ. Маркес, Р.Альберті), у тв. 
магічного реалізму. Вивчення Б., як літ. напряму 
і стилю багатьох європ країн, є невіддільним від 
порівн. аналізу. Епоха Б. характеризується 
інтенсивним розвитком міжнац. літ. зв'язків, 
перекладацькою діяльністю. Для слов'ян особливо 
характерними є типол. паралелі між поетикою 
ранньої Візантії та Б.

Микола Нефьодон

БА ЯП  — популярний пісенний жанр азерб. 
фольклору. За змістом розрізняють любовні, 
весільні, героїчні, елегійні та ін. Б., при цьому 
форма завжди залишається строго визначеною-, 
строфа складається з 4-х 7-склалових рядків, шо 
римуються за схемою а-а-б-а Гол. думка баяті. як 
у рос. частушках, міститься вдвох останніх рядках. 
Б. виконують ашуги під акомпанемент таких муз. 
інструментів, як тар. каменча, саз.

Олександр Бойченко

БЕЛЕТРИСТИКА (від франи. beHes-fettres — 
красне письменство) — тв. худож. л-ри; худож. 
проза на відміну від поезії та драматургії.

Елементи Б. з являються у сер.-віч. л-рі, як 
правило, у тв., в основі яких лежать вигадані

сюжети, напр., відомий італ. зб. Новеліно" (кін. 
ХІП ст.). Своєрідною реакцією на апокрифічну д-ру 
була поява й давн-рус. Б. XIV-XV ст., яку зазвичай 
називали "безкорисною"-. 'Повість про Дракулу", 
"П овість про Басаргу", "Повість про Акіра 
Премудрого" та ін., й пам'яток перекладної Б. Давн. 
Русі — "Повість про творіння та полонення Т р ої" 
та "Троянська історія" (кін. XV —  поч. XVJ ст ).

Гол. формотвірним чинником Б. є процес 
трансформації фабули в сюжет. За словами акад. 
Д.Діхачова, "розвиток "белетристичності" є 
насамперед розвитком оповідального мист-ва. 
причому оповіді сюжетної".

Основними жанр, настановами Б. є захопливість 
та непереабачуванісггь сюжету, його розважальний 
характер. Тому в суч. розумінні термін найчастіше 
вживається як означення худож. прози для легкого 
читання, т.зв. м асової дугератури

Дешо видозмінюється розуміння Б. у 
постмодерністському типові творчості, з його заг. 
націленістю на розважальність тв. за умови 
одночасного інтертекстуального наповнення. 
Зазвичай така мета здійснюється шляхом 
використання жанрів та їх елементів, що тяжіють до 
Б.: легекги ви о го  ром ану роману-подорожі, 
ф е н ге з?  та ін. Зразки подібного включення 
елементів Б. знаходимо в постмодерн істських 
романах Ю. Винничука. Ю.Андруховича, М.Павича.
В.Пєлєвіна, У.Еко, Дж.Фаулза, І.Кальвіно.

Наталя /7яхоманова

БЕНКЕДЬЗАНГ (від нім. Влпке? —  стільчик і 
Sang — пісня, спів) — жанр нар. вуличної пісні, 
шо виникла в XVI ст. в середовищі ярмаркових 
співців, які виконували пісні, стоячи на стільчику 
Він уособлював "кін", "сцену". Термін уперше 
вжито Й.Ґ.Готш едом 1 7 3 0 . Попередниками 
виконавців Б. були співці-хронікери. які в пісенній 
формі доносили до слухачів газетні новини, надто 
дивні, чудесні звістки, злободенні "страшні історії" 
про злочини, вбивства (нім. Moravaf —  звідси ін. 
назва жанру — морітат). сімейні трагедії, стихійні 
лиха тощо. Б. виконувався, як правило, на міських 
майданах, ярмарках, в багатолюдних заїжджих 
дворах і тавернах під час вед. иерк. свят, при 
скупченні народу, під акомпанемент катеринки. 
Виконання часто супроводжувалось малюнками й 
картинами на полотні чи на клейонці, які 
ілюстрували співану оповідь. Співець показував 
паличкою на відповідні зображення, дбаючи про 
"синхронність" звук, й візуального рядів. Тексти, 
попередньо розмножені друкарським способом у 
формі листівок, тут же продавались. По суті, Б. 
був одним з ранніх варіантів т.зв. м асово? д р и  
V XVHI-XIX ст. Б. набув значного поширення, а 
його виконання було поставлене як на професійну 
(Б. співали цілі сім'ї чи сімейні клани), так і на 
комерційну основу (до популяризації Б. 
підключались видавці, власники друкарень, які 
дбали про збут своєї продукції). Творці та автори 
Б. не розглядали свою діяльньють як розважальну 
сферу — вони ставились до неї дуже серйозно.

64



БЕРНЕСКО

переслідуючи передусім інформативні та морально- 
етич. цілі. Будучи формою нар. поезії, призначеної 
для простого люду, Б . набув у XVIII ст. 
популярності і серед освічених кіл (літ., здебільшого 
іронічний, салонний" Б ., шо знайшов вияв у 
баладах і романсах Г.-В.-Д.Ґлайма, Г.Бюрґера та 
ін.). В XIX ст. Б. справив деякий вплив на розвиток 
нім. лірики, виробивши форму політ. Б. (Г.Гайне, 
А Г .Гофман фон Фаллерслебен), а й XX ст. в 
рамках Б. розвивається пародійний напрямок, який 
пов'язаний передусім з відродженням традицій літ. 
кабаре (Й.Рінгельнац, Ф.Ведекінд, Д.Ділієнкрон, 
Б .Брехт, Е.Кестнер та ін ), особливо як морітат з 
метою шокування добропорядного "істеблішмен­
ту". На ест. рівні Б ., з його вульгарно-грубою 
мовою діалектизм ами, ж аргонізм ам и, 
сленгом протиставлявся витончено-елітарній 
поезії Г.Гофмансталя, Р.-М.Рільке, С.Георге. В 
суч. нім. поезії елементи Б. зустрічаються в 
Г.Кунерта, В.Бірмана, в морітатах Р .Вольфа, 
Г.Новак, Г.Дроздовського, К.Райніг та ін. В жанрі 
морітату витримана п 'єса М.Фріша "Граф  
Едерланд." Традиції Б. продовжують т.зв. пісні 
протесту (Б.Ділан). Відгомони Б. можна почути 
сьогодні поза межами Німеччини в міському 
(В.Висоцький), зокрема, т.зв. жорстокому, романсі.

77̂  гро Ямлмо

БЕРНЕСКО — жанр, різновид "високого" 
бурлеску (фальшивого епосу), який виник у 
творчості італ. поета Ф.Берні (бл. 1497-1535). Сам 
термін Б. походить від прізвища цього поета. V т.зв. 
капітолах (написаних тернинами сатир, віршах), 
Берні високомов. вишуканим стилем оспівав низькі 
або огидні предмети (вугри, сечу, чуму тошо). Б. 
властиве несподіване, суперечливе поєднання 
оксюморонічних слів і образів, шо було назагал 
притаманне бароковій поезії. У Б. сатир, 
висміювалися сой. і літ. явиша того часу. Зокрема. 
Б. були засобами поет, полеміки з паскиінадами 
П.Аретіно. Сам Берні відносить Б. ло бурлеску.

Анатолій Волков

БЕСТІАРІЙ (лат. bestianus — звіриний) — 
особлива форма дидактичної л-ри Сер-віччя, 
об'єктом зображення якої були переважно тварини, 
рідше — рослини, мінерали тошо в алегоричному 
тлумаченні з метою унаочнення постулатів христ. 
віровчення. Особливого поширення Б. набув у IX- 
XIV ст. у Франції та Англії, де існував як у віршах, 
так і в прозі і мав яскраво виражене тяжіння до 
рел. та морального напучування. Джерелами були 
дидактичні жанри ант. та сх. ст-давності, тв. ранніх 
cep-віч. письменників Гробануса Мауруса, Ізідора 
Севільського та ін., але особливо — анонімний треп. 
"Фізіолог" (II ст.), шо був згодом перекладений лат. 
мовою, — псевдонаук, зоологічний довідник, який 
складався з окр. статей про властивості тварин, ле 
поряд з реальними (лев, лисиця, змія, орел, голуб 
та ін.) зустрічалися фант, (фенікс — як втілення 
невмирущості, василіск — символ потворності й 
злоби, сирена — алегорія підступності тошо).

Н айдавн., здебільшого ілюстровані Б ., 
відносяться до ІХ-ХІІ ст., як, напр., вірш. Б. англо- 
нормацського священика Фідіпа де Таона (1125). 
Найбільшої популярності Б. зажили в XIII ст.: Ґійом 
Леклерк "Божественний Бестіарій" (1210-11), 
Гервез де Фонтеней та ін. З сер. XIII ст. в Б. 
починає проникати світська тематика, яка 
тлумачить тваринну символіку не тільки в дусі 
аскетичного христ. віровчення, але й вдається до 
"єретичних" любовних мотивів, як, напр.. 
"Бестіарій кохання" Рішара де Фурніваля, або 
"Римований бестіарій кохання " анонімного автора 
XIII ст. тошо. Давн-рус. "Фізіолог;* (в рукописі XV 
ст.) виник на основі болг. перекладу з греи. 
першотв., шо був здійснений в XII ст. Він знайшов 
відображення в давн-рус. д-рі, іконописі, книжковій 
орнаментиці Київ. Русі. Впродовж століть Б. були 
важливим джерелом ce p -віч. та барокової 
символіки, алегорики та емблема тики

У XX ст. до форми Б. звернулися франц. поет 
Г.Аполлінер ("Бестіарій, або Кортеж Орфея ". 
1911), нім. письменникФ.Блай ("Великий бестіарій 
сучасної літератури", 1920), рос. поетВ.Хлєбніков 
("Звіринець") аргентинський письменник 
Х.Д .Борхес ("Книга про вигадані створіння". 
1 9 6 7 ), Ю.Андрухович ("Середньовічний 
звіринець"). М .Кіяновська (д ілом  е о л е т ід  
"Бестіарій", "Риби і житіє") та ін.

Петро Рихло

БИЛИНА — ж ан р рос. епіч. пісні. Б. не 
співалася, але виконувалася речитативом, первісно 
в супроводі гри на гуслях, пізніше без муз. 
супроводу. Слово Б. для позначення жанру було 
запроваджено в 40-х рр. XIX ст. І.П.Сахаровим, 
який запозичив його зі "Слова о полку Ігоревім 
"... по былинамъ сего времени". Незважаючи на 
помилковість такого ототоження, слововживання 
Сахарова закріпилося в фольклористиці як термін 
(у суч. укр. перекладі М .Рильського Б. — 
"бувальщина"). Були витіснені ін. терміни: 
"старина", або "старинка", як мовилося в народі, 
недиференційоване "пісня", яким користувався, 
напр., П.Киреєвський, "виші епіч. пісні" (на відміну 
від "нижчих епіч. пісень" — духов, віршів та іст. 
пісень). Б. часто визначають як героїчні пісні, аде 
поряд з тим є багато Б. міфод., новелістичного, 
авантюрного змісту. Основні дійові особи Б. — 
богатирі. Від їхніх дій залежить розвиток сюжету 
та ідейно-тематична спрямованість Б.

С ю ж етів Б. існує близько сотні, варіантів — 
більше двох тисяч. Учені групують Б. за місцем дії 
навколо іст. князівських центрів на київ., галицькі, 
новгородські (очевидно, й за містам виникнення 
сюжетів). До київ, належать Б. про "старших 
богатирів", переважно міфол. генези (Святогор, 
Вольта (Вольх), Самсон, Мікула), про молодших 
богатирів" (Ілля Муромеиь, Добриня Микитович. 
Альоша Попович та ін.) — переважно героїчного, 
але й новелістичного змісту; галицькі (князь Роман. 
Дюк, Чурило, Михайло Козарин) — новелістичні; 
новгородські —  авантюрно-новелістичні.

65



БИЛИНА

Проблема виникнення Б. складна й пов'язана з 
боротьбою  прихильників м :ф од ог:ч н о : 
(Ф. Буслаєв) та історично:* (Д. Майков. В.Міллер) 
шкіл, аж до дискусії В .Пропп — Б.Рибаков. Перші 
(сер. Х!Х ст.) вілшуковують коріння Б. у міфол. 
прадавнині. Другі (поч. 60 рр. XIX ст.- до 1936, 
відродилася в 5 0 -6 0  рр. XX  ст.) шукають 
відображення конкретних іст. осіб і подій. Так, 
Володимир Красне Сонечко має одне трактування
— сонячне божество, друге —  поєднання в образі 
рис двох київ, князів: Володимира Св. та 
Володимира Мономаха. Дарма, шо обидві сторони 
припускалися перебільшень і негативно ставилися 
до аргументів своїх опонентів, такі дискусії були 
плідними, допомагали віднайти справжнє 
співвідношення між міфол. та іст. складниками. В 
сер. XX ст. працями Проппа закладено порівн.- 
типол. напрямок у вивченні Б. Сюжети Б. часто 
мають паралелі в епосах ін. народів ("Бій Іллі із 
сином " — перс. "Рустем і Зораб"; "Добриня та 
Альоша" —  "Одіссей на весіллі своєї жінки" тошо). 
Міграпшна школа намагалася пояснити такі збіги 
запозиченнями з різних джерел (Іран, Візантія, 
Скандинавія, татаро-монголи та ін.).

Вочевидь, треба відрізняти час постання 
билинних прогосю ж етів і прогообразів від 
складання власне Б. Найдавн. сюжети відбивають 
слов'ян, міфол. уявлення про природу, а також 
про "культурних героїв" (Святогор, Вольга, 
Мікула). Сюжет Б. про Вольту і Мікулу постає як 
відображення переходу від мисливсько- 
рибальського господарювання до рільництва. 
Відображено в Б. давні звичаї побратимства, 
левіратного шлюбу тошо.

Сюжети київ. Б. постали на Київ. Русі. На ці 
сюжетні структури накладалися багатовікові 
нашарування. Основні вороги богатирів — татари
— замінили кочових степняків — первісних печенігів 
і половців (лише в одній Б. "Нар Саул Леванілович" 
збереглася назва "Половецька земля", в усіх ін. її 
замінено на "Татарська орда", "Золота орда"). 
Перемоги над печенігами та половцями було 
переосмислено як майбутні перемоги над татарами; 
бажане майбутнє зображено як здійснене минуле. 
Можливо, остаточне оформлення таких Б. відбулося 
в XVI ст. після справжніх перемог над татарами. До 
XVI -  поч. XVII ст. не припинявся процес 
билинотворення: сюжетоскладання Б. "Добриня і 
Маринка", описи-ритуали. звичаї, реалії — ближчі 
до моск. царського побуту, ніж до ст-київ. 
князівського. Часом у науці циклізують Б. за гол. 
героями, які часто мають свою біографію (Б. про Іллю 
Муромця, Добриню Микитовича, Альошу Поповича, 
ВоАьгу. Садка, Василя Буслаєва і т.д.), чи за подіями, 
шо їх відображає сюжет Б .: героїчні (військові), про 
епіч. сватання, чи боротьбу героя за свою жінку.

Після занепаду Києва внаслідок татар, навали 
Б. почали виникати в ін. осередках. Галицькі Б. 
відображали торговельну могутність Галицького 
князівства. На пн.-зх. Русі — новгородські Б. 
славили купецтво, торговельні зв'язки князів з 
заморськими країнами. Ін. шар — новгородські Б.

— розповідає про мандри героїв (Василь Буслаєв) 
та їх чарівні пригоди ("Садко і морський иар"). 
Остання наближається за сюжетом до казки.

Сой. відносини знайшли відбиття як в прадавніх 
сюжетах Б. ("Вольга і Мікула", "Ілля Муромець і 
бояри"), так і в пізніх переосмисленнях: 
протиставлення міфол. за генезою образів Вольти і 
Мікули сприймається як протиставлення князя й 
селянина. Зростання симпатії до Іллі Муромця 
відображується в сталих словесних формулах — 
"селянський син" або "старий козак". У XX ст. 
спостерігається процес затухання билинної традиції.

Б. притаманні худож. особливості, спільні з ін. 
фольклор, жанрами (тавтололя, постійні епітети, 
/осі communes тошо). Поет, форма Б. найскладніша 
, найтрадиційніша порівняно з ін. жанрами рос. 
фольклору. Найбільше важить прийом гіперболи. 
Богатир, його сила, зброя, вороги і т.ін. 
характеризуються з використанням гіперболи. 
Широко зустрічається гіпербола в Б. про "старших 
богатирів" (Святогор від своєї сили поринає в землю 
по коліно, чи по кісточки; соху Мікули не може 
підняти ціла дружина Вольти). З цих Б. гіпербола 
перейшла як основний засіб характеристики до Б. 
про "молодших богатирів" (Соловей Розбійник 
кричить так, шо люди "мертві лежать"; Ілля 
Муромець один побиває військо — "сорок тисяч"; 
Васька Буслаєв, підліток, граючись з ровесниками, 
випадково вириває їм руки. ноги). Особливістю 
поетики Б. є "скам'янілі" епітети ("Я, собака Калин- 
цар"), які свідчать про невміння сказителя поставити 
себе на т. а негативного героя. Своєрідний тип Б. 
було знайдено в козацьких регіонах: на Дону, 
Тереку, Ниж. Волзі, Уралі. Це — скорочені й 
деформовані Б., шо нагадують пісні і виконуються 
здебільшого хором. Поетика Б. вплинула на "нижчі 
епіч. пісні": духовні вірші, ст. іст. пісні (напр., про 
Івана Ґ розного) зберігають билинну поетику. Записи 
Б. почалися з 6 0 -80  рр. XVIII ст. в Сибіру. У 
дальшому переважну кількість записів було зроблено 
на Пн. (Архангельська та Олонецька губернії).

В  Україні Б. як такі не існують. Є однак багато 
даних про колишнє поширення тут билинних 
протосюжетів. Наймення героїв Б. та розповіді про 
їхні подвиги зустрічаються в укр. героїчних 
казках: "Ілля Муромець і Соловей-розбійник", 
"Кирило Кожум'яка", "Про Івана Голика і його 
братів", а також переказах, легендах про 
Михайлика і Золоті ворота, баладах Деякі казки 
зберегли згадку про героїнь-войовниць. котрі 
певною мірою нагадують "полянииь удалих" з Б. 
(казка "Про Марусю-козаиьку дочку"). У піснях є 
відгомони Б. про Дюка Степановича. Традиції Б. 
Київ. Русі мали вплив на виникнення в XIV-XV ст. 
укр. дум, хоча грунтом, на якому вони постали, 
були пізніші події. Низка дослідників визнавала 
відгомони Б. про Альошу Поповича та Садка в думі 
"Олексій Попович" (О.Міллер. М.Дашкевич, 
П.Ж итеиький, В .Базанов та ін.), проте ше 
М.Сумцов гостро заперечував ці твердження. 
Герої-лицарі дум: козаки Матяша старого, вдовин 
син юнак Івась Удовиченко (Коновченко), Самійло

66



БИЛИЦЯ

Кішка, козак-нетяга Ганжа Андибер, козак Голота,
— всі нагадують воїнів з Б.

Можна твердити, що в якихось жанр, формах 
билинний богатирський епос існував в Білорусі, але 
був втиснений сюжетами про Александра, Трою, 
зх. лимарськими романами У XV XVI ст. 
побутували перекази про богатирів. Слово 
богатир" уживав Ф.Скарина в перекладі Бібли 

(1517-25). В ін. пам'ятках знаходяться згадки про 
"богатиров князя Володимира". В сатир.-гумор, 
листі 1574 оршанського старости Кміти згадуються 
імена Іллі Муравленіна і Соловія Будіміровича. Деякі 
дослідники, якукр. вчений акад. А.Лобода, вбачали 
залишки богатирського епосу в білор. обрядовій 
поезії. Билинні мотиви поширені у білор. колядках 
та волояобних піснях Багато залишків билинного 
матеріалу в казках про Іллю Муромия та Солов'я- 
розбійника (часом герої втратили ці антропоніми). 
Такі казки розповідають біографію Іллі від чудесного 
отримання сили до смерті. У білор. казках є також 
відгомони Б. про Вольгу, Добриню, Василя 
Буслаева. Потока-богатиря.

Сюжетно-тематичні та етил, особливості Б. дають 
змогу встановити їхню типол. спільність з епосом 
народів світу: шумерський і аккадський епос про 
Гільгамеша; треп. "Іліада", "Одіссея", франц. жести
— "Пісня про Роланда", "Про Пльома д'Оранжа" 
тошо, нім. —  "Пісня про Нібелунгів", сканд. саги, 
англосакська епопея — "Беовульф", монґ. — "Ґесер", 
калмицьк. — "Джангар", киргиз — "Манас". узб. — 
"Алпамиш", пд.-кавк. — нартський епос, якут, епос 
олонхо, мансійський — "Янгал-Маа" ("Мадур-Ваза — 
переможець") вірм. — "Давид Сасунський". карело- 
фінський — 'Калевала" Б. зіставляються також з 
пізнішими літ. обробками трад. нар. пісень: Іран. "Шах- 
наме" Фірдоусі. груз "Витязь у тигровій шкурі". Саме 
слово богатир запозичено з лавн-тюрк. мови й у 
різних фонетичних варіантах (багатур, богатирь, 
bohater, bator, Ьдфг і т.д.) вживається в укр., рос., 
білор., поль., болт., угор., монг., калмицькій, тур. та 
ін. мовах (пізніша укр. форма багатир — нар. 
етимологія від "багатий"). Наявність спільних мотивів 
в характеристиці та біографії билинного богатиря: 
змієборство ("змієборство — це той брусок, на якому 
богатирі випробовують свою силу молодецьку". 
П.Тичина), епіч. змагання, епіч. сватання та боротьба 
героя за жінку, двобій батька із сином тощо— дозволяє 
встановити типол. місце Б. в міжнар. контексті, 
розглядати як епос клас, типу, що пізніше був 
трансформований. Варто окремо відзначити мотив 
чудової поет, обдарованості героя: Добриня, Садко 
грають на гуслях, Вейнемейнен з "Калевали" — на 
кантеле (подібне цитрі). Найбільша типол. подібність 
існує між Б. та півд-слов'ян. юнацькими июнями. 
Це спричинено, окрім спільних для вох епосів типол. 
особливостей, наближеністю завдань, які історія 
ставила перед сх. і пд. слов'янами в процесі боротьби 
проти тат.-тур. загарбників. Звідси — однакове 
ставлення до героїв, шо втілюють кращі риси народу, 
однакові особливості зображення, наявність надзвичай 
подібних епізодів: втрата половини сили, корчування 
поля, виїзд на богатирські подвиги, звільнення

обложеного міста — Чернігова або Царгорода та ін. 
Виклад цих епізодів майже дослівно збігається. Словен. 
філолог акад. Ф.Міклошич 1895 на вед. матеріалі довів, 
що, крім тематичних збігів, система худож. засобів у 
слов'ян, епосі однакова: порівняння, епітети, 
повторення цілих ьрсиь, етимологічно споріднені слова 
і т.ін. Заг. висновок вченого: близькість ісг. долі слов'ян 
відображається в мов. і культ, близькості.

Б. справила вплив на тв. багатьох рос. поетів . 
ІДмитрієв 1 7 9 4 пише "ІллюМуромия", "богатирську 
казку" за автор, жанр, визначенням; у примітках 
Дмитрієв зазначає, шо рос. давн. пісні складено 
віршами, які він намагався наслідувати. Після 
оприлюлення зб. Кирші Данилова в поезії XIX ст. 
з'являється чимало тв. про билин, богатирів 
(Ґ.Державін, І.Крилов, І.Нікітін, О.О.Навроцький та 
ін ). Билинна поетика та стилістика плідно була 
засвоєна О.Пушкіним ("Руслан і Людмила", казки) та 
М.Лєрмонтовим ("Пісня про ... купця Калашникова").
O. К Толстой створює кілька тв. за билин, мотивами, 
які так і зве Б.: "Богатир", "Альоша Попович", "Змій 
Тугарін", "Ілля Муромеиь", "Поток-богатир", 
"Садко"). Чотири поезії за билин, мотивами 
написав К.Бальмонт ("С вятогор". "Вольта", 
"Добриня та Смерть", "Чому повиводилися витязі 
на Русі"). З поетів післяжовтневого періоду до Б. 
зверталися С .М арков, І.Сельвінський.
С .Н аровчатов, М .Скуратов, Ю .М едведев,
P. Рождественський, Є.Євтушенко та ін. За межами 
Росії до Б. звертався чех Ф.Л.Челаковський, 
включивши їх переробки до своїх "Відгомонів 
руських пісень" (1829) та латис. письменник 
Я.Райніс у трагедії "Ілля Муромеиь" (1915-22).

Твор. зацікавлення Б. мали композитори 
"могутньої купки": "Богатирські ворота в Києві " 
(1 8 7 4 ) М .М усоргського, 2-га (богатирська) 
симфонія (поч. 70-х рр.) О.Бородіна. Надто ж 
М.Римський-Корсаков —  "опера-билина ", за 
автор, визначенням, "Садко" (1895-96). Навіть 
муз форма тут іде від билинного речитативу, від 
використання справжнього билинного вірша та 
наспіву. О.Гречанінов створив оперу-Б. "Добриня 
Никитич" (прем'єра 1903 з Ф.Шаляпіним у тол. 
ролі). У малярстві кращі тв. на билинні сюжети та 
мотиви належать В .Васнецову ("Витязь на 
роздоріжжі", 1882, в якій подано вірш з Б. — 
напис на камені; "Три б огати р і", 1 8 9 8 ; 
богатирська тема відбита ше в двох тв. художника 
80-х рр.: "Після побоїща" та "Битва слов'ян з 
кочовиками"), І.Рєпіну ("Садко", 90-ті рр. XIX ст ), 
М .Врубелю ("Б огати р ", 1 8 9 9 ;  "Микула 
Селянинович"); І.Билібіну ("Вольга та Микула 
Селянинович" . 1940, "Куліковськабитва". 1941. 
в якій відбиті образи билинних богатирів). Б. 
неодноразово екранізувалися. зокрема. 
О.Птушком ("Ілля Муромеиь", "Садко ).

Людмила Волкова

БИЛИЦЯ —  оповідальний жанр фольклору, 
в якому з особливою достовірністю розповідається 
про надзвичайні події, що трапилися з оповідачем 
чи учасником подій, який знаний оповідачеві.

67



БІБЛЕЇЗМ

Б. відбиває нар. язичницькі вірування в 
існування надприродних сил та їх втручання в 
життя людини. Композиційно може являти собою 
як невел. розповідь, так і повну сюжетно 
завершену оповідь. Розмаїття давн. міфол. 
уявлень реалізується в різноманітті сюжетів. 
Герої Б. — це чорт (біс. диявол, дідько, щезник, 
злий, сатана), домовик (хованець, вихованок, 
годованець, щасливець), лісовик (чугайстер), 
водяник, блуд, ліснииі, мавки (нявки, бісиці), 
русалки. Дійові особи другої групи — пришельці 
з потойбічного світу: опирі. вовкулаки, відьми, 
покутники, потопельники, повісельники, мерці. 
Найчастіше Б. оповідає про зіткнення людини із 
цими істотами та їх втручання в життя гол. героя.

Наталя /Іихоманова

БІБЛЕЇЗМ — вживане в худож. тв. слово чи 
вислів з Б7бл!У В сх-слов'ян. мовах Б . — 
переважно ст-слов'ян. походження, меншою мірою 
— запозичення з давн-грец. або давн-евр. мов. До 
Б. обов'язково звертаються при перекладах або 
переспівах рел.-бібл. текстів для збереження етил, 
забарвлення першотв., як у Кулішевому перекладі 
68 псалма:

/Іиаен Бог в саоГй святині, 
в сжз/.м храм/ — у дсй/тен/лй. 
долю шасну, славу чисту 
він дає благословенний.'

або у тв. на бібл. сюжети, як от у перших рядках 
поеми Т.Шевченка "Марія".

Все улова ні є моє
На тебе. М[й лресв/тлий раю.
На милосерліє твоє 
Все упованіє мос 
На тебе. Мати, возлагаю 
Святая сило всіх святих.
Пре непорочная, благая/

Слова з бібл. текстів можуть уживатись й поза 
бібл тематикою як алюзН, ремму/сиеннп 
літературні цитати. Тоді вони функціонально 
дорівнюють слов'янізмам.

Анатолій Волков

БІБЛЕІСТИКА — богословська дисципліна, 
наука про Біблію, шо базується на текстології Ст. 
та Нов. Завітів (гебр.. арамейською та греи. мовами, 
з урахуванням різних най. перекладів, в першу чергу 
"безпосередніх", на зразок Септуагінти та Вульгати) 
і ставить на меті реконструкцію первісного тексту 
Бібл!? як відомо, фізично втраченого вже в давнину 
(найстаріший уривок — Пісню Дебори" — 
датовано ХІІ ст. до н е.). Б. виходить з того, шо, 
хоча текст Біблії надихано Св. Духом, "людський" 
момент й фізична нетривкість матеріалів, шо 
використовувалися переписчиками, можуть 
сі іричинитися ло помилок і перекручень. Одне з осн. 
питань — проблема канону. Б. базується на 
вивченні богословсько-екзегетичних, іст. та філол. 
моментів Св. Письма, і природно, шо вона враховує 
розгалужений процес коментування Біблії. Проте

далеко не все. шо входить в Б., має сакральний 
статус —  на подобу, напр., "Веланти" —  суми 
індуїстських коментарів до Вед. Для правосл.. кат. 
богослів'я сакральний зміст має лише Св. 
Передання (постанови Вселенських соборів, тв. 
Отців Церкви), для протестантів важливі хоча й не 
сакралізуються тв.. напр., М.Лютера чи Ж.Кальвіна 
і т.п. Коментарі звичайних богословів та світських 
вчених, які теж складають Б ., сакрального характеру 
не мають і можуть дискутуватися.

Семен Абрамович

БІБЛІЯ — від лат biblia (мн., книги), яке в свою 
чергу походить від греи. слова b і bios (волокно 
папірусу), котрому дало життя назва сірій, порту Бібл. 
звідки папірус ввозився до Греції. Це зібрання 
свяшенних текстів, шо виникли як визнання релігії 
Єдиного Бога (Ягве) в давн-євр. сереловиші. Біблія 
поділяється на Ст. Завіт та Нов. Завіт. Перша частина 
є сакральною для юлаїстів та християн, друга — лише 
для християн. За Св. Письмо визнає обидві частини 
Б. іслам і ше деякі релігії (багаїзм та ін.).

Започаткував текст, згідно з самою Б .. пророк 
Мойсей (XIV-XH ст. до н е  ), який мав виховуватися 
в жерців Давн. Єгипту. Це дає ґрунт для припущень 
про Є г и п е т , корені ідеї монотеїзму (Езотерична л- 
ра, Псалом). Але, як показують дослідження 
етнографів та релігієзнавиів, ідея монотеїзму 
притаманна вже свідомості первісної людини, хоча 
й виникла задовго до Б. й існує часом незалежно 
від неї. ! за Б., цю релігію визнавало найдавніше 
людство, дише праотцеві євр. Авраамові судилося 
"поновити" її. До того ж Мойсей, здається, спирався 
на якісь більш давні євр. джерела (т.зв. "ягвіста" та 
"елогіста"), в яких відбилося становлення ідеї 
єдинобожжя власне в ізраїльському сусп-тві. Проте 
"Мойсейові книги" (П'ягикнижжя). хоча й є найдавн. 
частиною Б., були, видимо, не цілком написані 
Мойсеєм. але вмістили фрагменти пізнішого 
походження, об'єднані з більш давн. текстом під його 
ім'ям. Це не є "фальсифікація ", бо в давнину 
прийнято було приписувати авторитетам власні тв. 
— те ж стосується "Псалтирі Давидової" або книг 
Соломонових. Як про то свідчать Кумранські 
знахідки та дані текстології, збереження бібл. тексту 
регламентувалося найсуворішими правилами 
переписування й є зразком філологічної культури. 
За свідченням І.Амусіна, текст Ст. Завіту впродовж 
2000  років залишався незмінним, шо спростовує 
просвітницьку легенду, буцімто він переписувався 
"шарлатанами-жериями" безліч разів. Сьогодні 
прийнято вважати, шо період створення корпусу 
Ст. Завіту — IX-V ст. ло н е.. Нов. — І ст. н е

М ойсейове П'ятикнижжя становить кн. 
Закону, де переосмислено не лише євр. передання. 
а й фольклорно-міфол. уявлення всього Бл. Сх. в 
найдавніші часи про початок світу й історію 
людства. Саме цим слід пояснювати в першу чергу 
певну подібність літ. версій шумеро-вавилонських 
м ф ю  (більш ранніх за походженням, ніж Б ), з кн. 
Буття (1-у з кн. Закону). Вплив міфів та 
законодавства вавілонян на Б. не слід

68



БЮЛМ

перебільшувати (Ваняломо ассм р їйська 
література). Lie ж можна сказати й про лавн-єгип. 
впливи: адже там ідея єдинобожжя була чітко 
сформована досить пізно.

Наступний розділ Ст. Завіту — кн. Писань, шо 
створюються почасти теж як запис фольклор, 
передань героїчної епохи повернення євреїв з Єгипту 
в Ханаан (Палестину). Тут спостерігається певна 
еволюція прийомів змалювання життя та людини — 
від богатирських постатей типу Ісуса Навіна або 
Самсона та повчальності до цілком реаліст, ісг. прози 
й вільної лір. творчості. Якщо кн. Закону 
започатковують основний сюжет Б. — відпадіння 
свавільного творіння від Бога та поступовий, болісний 
шлях повернення до Творця з Його воді, то в 
Писаннях детально розгорнуто деякі аспекти цього 
шляху. Тут людина прагне жиги ідеально, за Законом, 
але часом низько зривається, віра мішається з 
сумнівами, книжна мудрість— з нар. досвідом. Власне 
тоді (Х1І-Х ст. до н.е.) й формується духовний світ 
єврейства як "народу Божого", котрий в ті часи сам- 
один підніс віру в Єдиного Бога на тлі поганських й 
розлюдених культур античності. Це не означало 
відсутності досить широкого діалогу з мудрістю 
вавілонян чи єгиптян, поваги до іноплеменника (кн. 
"Рут" та "Йова"). Рел. почуття Дави. Ізраїлю часом 
спиралося на певні форми вислову, знайдені в ін. 
культ, світах, але було принципово відмінним. В 
останніх кн. Писань відбивається якраз криза 
суспільства, шо втратило власні духов, корені й 
потерпає від розбрату й зовн. ворогів-поган, Б. 
розглядає ие як кару саме за хитання в вірі. Справді, 
після "золотого віку" ізраїльської культури часів Давида 
та Соломона чужі культи заполонили країну, й самі 
тексти Б. часом бувало занедбано. Саме тоді 
виступають полум'яні проповідники віри в Єдиного, 
творіння яких утворюють корпус кн. Пророків. 
Пророки шукали слова, шо пекло б, мов "розплавлене 
сріблотак, янгол вкладає в уста Ісайї розпечену 
вуглину від жертовника Божого, аби він виголошував 
Слово Боже. Пророки стають в опозицію до земної 
влади й часто є мучениками за віру.

Духов, багатство Ст.. Завіту виражається в 
різноманітності жанр.-стильових структур. Це 
історія, дидактика, героїчний епос, алегорія та 
притча, хорова та індивідуальна лірика, 
документально-публіцист. тв. та богословський 
трактат, полеміка й апокаліпсис. Все це відбиває 
складність бібл. концепції життя та людини, хоча 
ця складність не є виразом хаосу, але має свій центр 
тяжіння: ідею Бога Ж ивого, до котрого має 
повернутися гріховна людина. Це й становить 
геологічний аспект ментального плану Б.

Відбивши історію не самого лише народу 
Ізраїлю, а й його спілкування з єгиптянами, 
вавілонянами, хеттами, персами, греками, 
римлянами та ін. народами давнини, Б. є значною 
мірою іст. кн. Установка на істину, на пізнання 
реальності перешкоджала потягу до безмірного 
фантазування, яке часом притаманне ін. значним 
пам'яткам скаральної л-ри Давн. світу (напр., Ведам. 
Індійська література). Навіть значна частина чудес

Б. може бути легко вмотивована як реальні, хоча й 
виняткові обставини (археологічні та іст. докази 
"потопу", Вавілон, вежі, чудес часів Виходу тошо). 
Хроніки Б. фіксують стан Давн. Сх. дуже точно, і є 
надійним джерелом вивчення історії регіону.

Було б помилкою досліджувати Б. як суто літ. 
пам'ятку, базуючись на засадах "Поетики" 
Арістотеля. Хоча елементи "красного слова" в ній 
яскраві та сильні, це кн. переважно іст.-лилактична. 
Тому заклик Гердера вивчати естетичний бік 
гебрайської поезії, сам по собі глибоко вірний, є 
проте методологічно сумнівним, якшо ним 
обмежуватися, бо веде до невиправданої 
модернізації Вічної Книги.

Першоосновою найстаріших текстів Ст. Завіту 
був, як вважали, фольклор, про шо говорив 
Дж.Фрезер. Але спроба останнього трактувати ледь 
не весь Ст. Завіт як продукт фольклор, свідомості й 
суцільне запозичення мандрівних сюжетів 
сьогодні виглядає дуже непереконливою. Саме 
відмова від міфопоет. свідомості й шлях до точного 
й суворого стилю "дібрей хайямім" ("слова днів", 
грец. "параліпомен"), тобто документальної хроніки, 
і є основний напрямок еволюції бібл. стилю.

Ст. Завіт включає кн. закону (Буття, Вихід, 
Левіт, Числа. Повторення Закону), писань 
(історичні: Ісуса Навіна, Суддів, Рут, Царів, Хронік, 
Ездри, Неємії, Естер, повчальні: Йова, Псалмів. 
Соломонові) та пророків (4-х "великих " та 12-ти 
"малих"). Всього тут 22 кн. (в юдаїзмі — 24). Якшо 
рахувати тв. кожного "малого" пророка за окр. 
кн., нараховується 39  кн. Це тв., написані гебр. 
мовою й канонізовані Еапрою ( V ст. до н.е.) та 
остаточно упорядковані масоретами (VII-X ст. н.е ).

Проте тут не враховано т.зв. неканонічні кн. 
(апокрифи), відкинуті юдейськими 
канонізаторами, але присутні в греи. перекладі І 
ст. до н.е. (Септуагінта). В Кумрані було знайдено 
1947 р. і гебр. еквіваленти цих тв. Це кн. Товита, 
Юдити, 1 й 2 Маккавеїв, Ісуса Сираха й ін. Вульгата 
(лат. пер.) їх включає, так само, як Септуагінта.

Кн. Нов. Завіту писалися, за винятком 
арамейського Євангелія від Матвія, одразу ж грец. 
"койне", аби їх розуміли всі народи тодішньої 
ойкумени. Вони виникли спочатку як "логії" — 
записи повчань Христа (пор. буддійську 
"Лхаммапалу" йт.п.). Потім на їхній основі виникли 
євангелія (радісна звістка), повість про народження, 
життя, страждання та тріумф Христа. Тих тв. 
з'явилося з часом чимало, багато з них були 
недостовірними, й Церква згодом канонізувала 
лише 4: Матвія, Марка, Луки та Івана. Лука, 
освічений на ант. засадах грек з Антіохії, написав, 
подібно, й Ліяння Апостолів, що продовжують події 
Євангелій. Вплив грец. філософічності 
відчувається і в Євангелії від Івана, котрий, за 
переланням, прожив старість в Ефесі, засвоївши в 
полеміці з греками ряд категорій та прийомів 
гелліністичної л-ри. Послання ж апостолів, 
особливо новонаверненого Павла, свідчать про 
швидкий відхід ранньої Церкви від юдей. засад й 
прагнення до вироблення нов., наднаи. норм

69



БІДЕРМАЄР

христ. світогляду й моралі. Характерно, шо Павло, 
колишній ф арисей, вихований в дусі 
традиціоналістичної юлей. культури, виявляє певну 
обізнаність в галузі ант. л-ри та культури. Завершує 
Нов. Завіт християн, апокаліпсис — Об'явлення 
Івана, насичений реаліями Риму І ст. н.е. не менш 
густо, ніж ремінжсмемцмтмизі Ст. Завіту.

Нов. Завіт складається з 4-х євангелій (кн. 
законоположні), 1-ї діянь (кн. іст.), 21-го послання 
апостольського (кн. навчальні) та Об'явлення 
Іоанового (кн. пророча).

Центр, сюжет Нов. Завіту — Христос. З од. 
боку, пе Син Людський, єдина досконала людина. 
З ін. боку. Одвічний Бог. Син Божий, Котрий став 
людиною аби власною жертвою — смертю — 
засвідчити безмежну любов Бога до його творіння, 
показати, що зло й смерть не є всесильні, й 
перемогти їх.

В словесній тканині Нов. Завіту ше більш 
послідовно відбито цілковите зосередження уваж 
на ідейному а не естет, моменті, ніж ие було в Ст. 
Завіті. Автори, люди переважно малоосвічені, для 
яких грец. мова була чужою (лив., напр.. гебраїзми 
у єв. Марка), досягають надзвичайної 
експресивності. Разом з тим, в Нов. Завіті виразно 
відчуваються відлуння високих літ. традицій Європи 
та Азії. Так, відомо, шо в XX ст. вислови Христа 
було перекладено англ, дослідником з грец. на 
арамейську мову, живу мову тих часів, й вони 
забриніли як ритм, проза, заграли всіма барвами 
гебр. фольклору, засвідчуючи разом з тим про 
неабияку освіченість та вдачу імпровізатора. Притч! 
Христа, проста " форма яких визначена увагою до 
слухача-простолюдина. є разом з тим зразком 
високої філос.-поет. думки. Отже, стиль Нов. Завіту 
позначається контамінацією жанр.-етил, канонів 
гебр. книжності, стихії живого арамейського 
мовлення та струменем грец. риторики, шо вібрує 
від плебейського 'койне" до гарного літ. стилю.

Слов ян. мовами Б. перекладалася вже з 
часів св. Кирила та Мефодія. Проте повністю 
Б. було перекладено та надруковано церк.- 
с л о в я н . лише в XVI ст ., турботами кн. 
Костянтина О строзького , й цей переклад 
правив за основу культ, життя не самої лише 
України, але й Росії та Білорусі аж до поч. XIX 
ст.. коли було створено рос. Синодальний 
переклад. В ХІХ-ХХ ст. Б. було перекладено 
(неповністю) живою укр. мовою П.Кулішем. 
І.Пулюєм. ГНечуєм-ТІевииьким (1 8 5 8 -9 7 , 
надрукована 1903). Яругий, повний переклад 
зробив митрополит Іларіон (І.Огієнко). Третій під 
назвою Святе Письмо І.Хоменко (1953-63). Серед 
ін. перекладачів В.Барка, О.Зеров та І.Костеиький.

Важливою наук, проблемою залишається 
порівняльний аналіз бібл. космосу з рел.-поет. 
світами ін. народів Землі. По цього часу тим 
займалися лише представники єретично- 
теософських напрямків, шо прагнули до створення 
власної міфології й стверджували певний нігілізм 
в ставленні до спадшини Б. Старозавітні та 
новозавітні сюжети та образи надзвичайно широко

ввійшли в красне письменство. У цьому розумінні 
дослідникові варто зважати на слова У.Блейка, шо 
Б. є "кодом світової л-ри" Проте сьогодні ше 
відчувається просвітницька інерція розглядати бібл. 
сюжети лише як міф або легенду, як шось таке, 
шо є лише трампліном до вільної літ. інтерпретації 
— аж до полеміки та пародіювання включно. 
Слушна думка Ф.Брюнетєра: інтерпретатори трад. 
сюжетів лишаються епігонами вел. л-ри.

Христ. книжність виступає як основа л-ри Сер - 
віччя в її європ., а значною мірою азій. модифікаціях. 
Зокрема, такі л-ри. як л-ра України-Русі базується 
на ґрунті Б. Навіть доба сенулярнзапіі* культури 
(XVII! ст.) не перервала глибинного впливу Б. на 
літ. творчість. Хоча класицизм, цементуючи 
ренесансні поривання, заборонив устами Н.Буало 
спиратися на Б., остання залишається центром 
моральних ситуацій та сюжетної будови дуже 
значної кількості тв. нов. часу. Носить назвати такі 
репрезентативні кн., як "Божественну комедію" та 
"Vita nuova" Нанте Аліґ'єрі; "Втрачений рай" Яж. 
Мільтона; "Фауста" Й.В.Гьоте; тв. Т.Шевченка та 
І.Франка. М.Гоголя. Ф.Яостоєвського. Л.Толстого, 
Ш.Пегі. М.Булгакова, Т.Манна, Ф.Моріака, Г.Гріна. 
Г.Бьолля, Ч. Айтматова, Р .Грейвза Навіть у тв. 
"богоборчого" характеру міститься розгорнутий 
діалог з Б. ("Каїн" Яж.Н Ґ.Байрона; образи Анатеми 
чи Юди у Я.Андрєєва; тв. М.Горького тошо). В суч. 
укр. л-рі мотиви з Б. бринятьуЯ.Павличка ("Псалми 
Яавидові". "Єврейські пісні"). А.Бортняк ("Пісня 
пісень").

Семен Абрамович

БЩЕРМАЄР — Назва "бідермаєр" прийшла 
до л-ри з прикладного мист-ва. Так називався 
меблевий стиль першого тридцятиліття XIX ст. та 
течія жанр, малярства (Ф .Вальдмюллер, 
Ф.Керстінг, Н.Ріхтер, В.Швінд, К.Шпіцвег). Вперше 
це слово було вжите нім. поетом-пародистом 
Нюдвігом Ейхродтом як антропоним вигаданого 
персонажа — іронічно зображеного швабського 
шкільного вчителя Готліба Бідермаєра. носія 
"городянської культури" ("Бідермаєрова любов до 
пісні"). Згодом слово Б. набуло прозивного 
значення. На поч. XX ст. дослідники австр. та нім. 
л-р (В.Бітек, Ф.Маутнер, Г.Вайгель та ін.) вводять 
термін Б. для визначення стилю, шо розвивався 
на терені Австро-Угорської імперії паралельно з 
романтизмом у 1820-50 рр.

Н-ра Б. відмовилася від основних ідеологічних 
мотивів романтизму. її виникнення було зумовлене 
особливостями іст. розвитку післянаполеонівської 
Австрії. У 1 8 2 0 -3 0 -х  рр. вона переживала 
економічну та політ, кризу. В духов, житті ця криза 
виразилася у відмові від абстрактних ідеалів 
свободи. Розв'язання суперечностей між 
раціонально визначеними ідеалами та 
ірраціональним розвитком історії митці Б. побачили 
у втечі від універсально-глобальних проблем, 
високих тем та героїчних характерів до буденної 
дійсності. Героєм л-ри Б. стає нічим не примітний 
городянин, шо широ прагне до збереження

70



БЮГРАФМНИЙ МЕТОД

державних й сусп. норм життя, спокою, порядку. 
Сенс життя вбачає в буденних турботах, радощах, 
у прані, духов, рівновагу знаходить у братерському 
єднанні дюдей. Зваженість, поміркованість, 
смирення виділяються як основні чесноти людини. 
Не почуття, а розум повинен керувати вчинками 
людини. Мова л-ри Б. позбавлена експресивної 
динамічності, різкості, контрастних порівнянь.

Деякі з дослідників Б ., враховуючи 
диференційований підхід до визначення худож. 
якостей тв., вважають доцільним його поділ на 
нижчий та вищий. Низький Б. репрезентує л-ра сент. 
прози, яка часто друкувалася в альманахах, 
календарях. Її супроводжували яскраві ілюстрації. 
Назви тв. відзначалися штучною барвистістю. V 
високому Б . а радше л-рі певного худож. рівня (в 
австр. і нім. л-рі — Н./Іенау, Д.Уланл, Е.Мьоріке. 
А.Штіфтер. А. фон Дросте-Гюльсгоф , Ф. 
Грільпарцер, О .Лю лвіґ, Й .-Н .Пестрой, 
Ф.Я.Раймунд та ін.) переважають малі епіч. та драм, 
форми. Драма, проза представлені ширше, ніж 
поезія, але є й взірці лірики — романси, балади. 
Багато пісень Б. стали нар., чому сприяло їхнє 
мелодійне звучання, легкість рими. Безсумнівним є 
найширший розвиток Б. на австр. най. грунті. Але 
його вияви спостерігаються і в ін. л-рах, переважно 
австр.-дунайського регіону (чес., словац ).

Спроби ввести стиль Б. в історію укр. л-ри зробили 
Д.Чижевський ( Історія української літератури"), 
І.Панькевич (статті у Працях Українського історично- 
філологічного товариства в Празі"). У 20-50-х рр 
минулого століття Галичина, як і Чехія, Словаччина 
входили до складу Авсгро-Угорської імперії. Політика 
австр. уряду щодо укр. населення була підпорядкована 
ідеї утвердження цілісності держави. Вірнопідданство 
династії Габсбургів, громадянський консерватизм 
виховувалися серед підлеглих. Б. як спосіб життя був 
притаманний багатьом галичанам. Виникнення Б. як 
літ явища було закономірним віддзеркаленням цього 
способу. Його вияви простежуються у тв. 
М.Шашкевича ("Веснівка"), М.Устияновича (вірш 
Трудись і молись", оповідання), Я. Гол овального (вірш 

"Річка"), І.Гушалевича ("Мир нам браття"), Ф.Заревича 
(оповідання "Хлопська дитина") та ін. У 4 0 -50-х рр. 
на сторінках "Зорі Галииької" часто друкувалися вірші, 
в яких оспівувалися городянські чесноти. Вони різні 
за своїм худож. рівнем. Є серед них і численні взірці 
низького Б.

На таля Бра гуль Кол ісм Ічемко

БІОГРАФІЧНИЙ МЕТОЛ — допоміжний 
спосіб вивчення л-ри, який розглядає біографію 
та особистість письменника як чинники, шо 
впливають на його творчість. Серед прихильників 
Б.м. існує різна оцінка його можливостей: від 
визнання універсальності до допоміжного 
характеру методу.

Особливе місце в його розробці належить 
видатному франи. літератору Ш.Сент-Бьову (1804- 
69), діяльність якого проходила в умовах утвердження 
принципів іст. та психол. критики, шо приділяла 
багато уват творч. особистості письменника. Сент-

Бьов одним із перших звернув увагу на різницю між 
літ.-знавчим та літ.-крит. аналізом, розробляв 
дослідницькі принципи "першого роду", за якими і 
було затверджено визначення

В нарисі "П єр Корнель" (1829) Сент-Бьов 
сформулював ідею: "В галузі критики та історії л- 
ри немає, напевне, більш значного, більш 
захоплюючого, більш приємного і разом з тим більш 
повчального читання, як добре написана біографія 
вел. людей ... ретельно складені оповіді про 
особистість та тв. письменника, мета яких — 
проникнути в його душу, показати його з різних 
сторін". Аналіз літ. явиш минулого та сучасності 
Сент-Бьов починав з вивчення біографій та 
внутр.світу письменників. Підкреслював 
необхідність вивчення листів, розмов, думок, різних 
особливостей характеру, морального образу 
письменників. В статті, присвяченій Ж.-Ж.Амперу, 
Сент-Бьов остаточно затвердив термін порівняльне 
літературознавство. В його біографічних нарисах 
висувається проблема порівн-типол дослідження в 
галузі психології, в виявленні духов, спорідненості" 
письменників. їх "специфічної близькості", шо 
формує "духов, клани". Біографічна домінанта в 
методології Сент-Бьова критикувалася В.Бєлінським 
та А./Іуначарським; більш об'єктивно оцінювалася 
Г.Плехановим, який відзначав і сон. детермінацію 
творчості франи. літератора, бачив достоїнства 
його літ. портретів з психол. боку, а недоліки — в 
поганому висвітленні іст. значення письменників 

V подальшому Б.м. був доповнений і.Теном ін. 
детермінуючими чинниками ('расою  . 
"сереловишем", "моментом"). Традиція літ. портрету 
на фоні сусп. рухів розвинулася в працях дан. 
критика Ґ.Бранлеса (1842-1927), який поєднав 
культ.-іст. методологію Тена з принципами 
біографізму та порівн. вивченням европ. л-р. 
Достоїнства останнього він оцінював як задтнісгь 
"наближати до нас чужоземне, так що нам легше 
засвоїти його, і віддаляти від нас наше власне, так 
шо ми можемо споглядати його здалеку, в 
загальному". Метод Брандеса визначають як 
портретно-біографічний з застосуванням іст.-культ, 
фактів для психол. характеристики письменника. 
В психол.-портретному стилі створені ним 
монографії про В.Шекспіра, Й.В.Гете, Вольтера, 
статті про ї.Тургенева, Ф .Д остоєвського, 
Д.Толстого, М.Горького.

Розвиток літ-знавчого жанру "літ. портретів" 
на поч. XX ст. зазнав впливу гмлресгонгзму, що 
проявилося в прагненні до очищення біографії 
письменника від "побічних елементів " до 
виявлення "потаємного духу" Такими є 
дослідження франц. історика л-ри Г.Дансона 
(1857-1934), які комбінують інтуїтивний аналіз з 
точними науками та літ. портрети рос. критика 
Ю.Айхенвальла (1872-1928). В рос. дорев літ- 
знавстві традиції Б .м . не дістали широкого 
розповсюдження. Деякою мірою їх можна знайти 
в нарисах історика заг. л-ри Олексія Веселовського 
(1 8 4 3 -1 9 1 8 )  про Мольєра, Д ж .Байрона, де 
біографічний підхід поєднується з принципами



БЛАЗЕНСЬКА ЛІТЕРАТУРА

ку/іьт.Чст. школи Тена і Пипіна. В  переробленнях 
цієї школи біограф ізм був висвітлений в 
дослідженнях укр. літ-знавиів (В .Горленко, 
М .Драгоманов. М.Сумпов, М.Петров).

На факти індивідуальної історії письменника 
спирався І.Франко в статтях про творчість 
Т Шевченка ("Причинки до опінення поезії 
Т.Шевченка". 1881 та ін.).

Найпродуктивнішим у подальшому розвитку літ- 
знавчої методології стало положення Сент-Бьова 
про вивчення "духов, спорідненості" письменників, 
їх "духов, кланів", шо затвердилися в психол. та 
порівн.-іст. школах. В першому випадкові не 
проявилося в дослідженні психол. типів 
письменників у нім. психолога Р .Мюллера- 
Фрайєнфельса, який, однак, при цьому спирався 
лише на вивчення їхніх тв. Тому вивчення літ. 
симпатій, кола письменницького читання — життєва 
традиція біогр. школи, що утвердилася в суч. наук, 
літ-знавстві. яке. шоправла, не схильне 
захоплюватися біографічною домінантою.

Б.м. слід відрізняти від принципів написання 
біограф ії, в якій життя письменника стає 
предметом вивчення.

До найцікавіших джерел біографічного жанру 
СЛІД віднести ІСТ.'ХуДО Ж . "Порівняльні життєписи" 
Плутарха (бл. 46-127 рр. н. е.), де в 46 парних 
біографіях знаменитих грец. та рим. державних 
діячів і полководців автор використовував 
поширений в ант. ритории: та науці прийом 
порівн. пошуків. Парні біографії Плутарха мають 
особливу заключну частину — "порівняння", яке 
розкриває ставлення автора до своїх гер оїк 
образи та сюжет#? Плутархових "життєписів" 
широко використовувалися в трагедіях Шекспіра. 
В біографічних дослідженнях, які тісно пов'язують 
життя та твор. діяльність письменника, методологія 
Сент-Бьова багато в чому ше не втратила свого 
значення як допоміжна, вдосконалена принципами 
порівн. та психол. вивчення творчості.

Микола Нефьояов

БЛАЗЕНСЬКА Л!ТЕРАТУРА —  сатир і 
дидактичні тв. переважно XV-XVI ст., в яких 
викриваються і засуджуються людські вади, згубні 
нахили і звички, моральні хиби і сусп. пороки крізь 
призму блазенства як культивування дурості або 
божевілля як втілення вишої мудрості. Зародки Б.л. 
наявні у фольклорі багатьох народів (скажімо, в рос. 
яазяахпро Іванушку), в Б йди ант. л-рі (Арісгофан. 
Марціал, Ювенал, Петроній). але особливо в міській 
та нар. л-рі Сер-віччя (фаб/по, швами#?, corf, 
фаст#?ахгшл1л:, народи: книги про Тіля 
Ойленшпігеля, шільдбюргерів тошо). Сер-віччя 
виробило цілу систему блазенських градини? з 
метою сатир, висміювання дійсності (корпорації і 
цехи дурнів з виборами Князя дурнів і Матінки 
дурнів, блазенські карнавал#? /esfum slu/forum — 
свята блазнів піл орудою блазенського Папи 
римського, академічні блазенські торжества — 
Quodfibef-quaestion). Як елементи сміхової культури 
Сер-віччя ці явиша відігравали важливу родю у

виробленні сусп. свідомості і моральних засад доби. 
Однак учасники цих карнавальних дійств 
наслідували, як правило, "природних" дурнів, а їхнє 
блазенство було самодостатнім, воно ставало 
персоніфікацією дурості взагалі. Починаючи з XIV 
ст. при князівських дворах європ. країн з'являється 
фігура придворного блазня як "мудрого" дурня, 
який, ховаючись за маскою божевільного (блазня) 
міг одверто висловлюватись з приводу тих чи ін. 
сусп. проблем, в'їдливо висміювати моральну 
розпусту, користолюбство, ф арисейство 
високопоставлених осіб і т.п. Блазенство стає 
засобомнишівної сусп. критики. В лан. функції воно 
особливо активізується в епохи вел. духов, 
переломів, таких, як гуманізм і Реформація, і 
незабаром стає предметом зображення в л-рі. 
особливо в країнах Пн. Європи. На порозі такого 
нов. переосмислення принципу блазенства стоїть 
сатира С.Бранта "Корабель дурнів " (1494), шо. 
показуючи потворні сторони людської натури і сусп. 
буття, водночас суворо таврує їх з позиції 
гуманістичного світогляду. Кн. була проілюстрована 
гравюрами А.Дюрера і мала величезний успіх у 
найширшого читацького кола. її було перекладено 
на багато мов.- в т.ч. на латину — Я.Лохером 
("Stultifera navus"). У цьому ж ключі можна 
розглядати і латиномов. "Похвалу дурості" (1511) 
голланл. гуманіста Еразма з Роттердаму, сатири 
Т.Мурнера "Закляття дурнів" (1512). "Цех блазнів " 
(1512), Г.Сакса "Пошиття дурнів" (1536) — аж до 
барокового тв. нім. нар проповідника Абрагама а 
Санта Клара "Віз. повний дурнів" (1704). На поль. 
грунті як різновид Б.л. формується в 2-й пол. XVf 
— 1 пол. XVII ст. сояізлжальсьяа література. 
Сформувався оригінальний парадокс — образ 
мудрого блазня у нерозумному світі, який фокусує 
в собі опозиційні настрої, протест проти віджилих 
сусп. порядків, висміювання негативних людських 
якостей і незрідка стає рупором автор, ідей. 
Блазенський ковпак і фіглярство є немовби 
захисним шитом, який дозволяє безкарно говорити 
єретичні істини. Ознаки подібної поведінки можна 
побачити у багатьох героїв ренесансної л-ри: в 
деяких новелах "Декамерона" Дж.Боккаччо, в 
фігурі Панурга з роману Ф .Рабле "Гаргантюа і 
Пантагрюель", в діях і вчинках Дон Кіхота з 
однойменного роману М. де Сервантеса, в образах 
шекспірівських блазнів (передусім в трагедії "Король 
Дір"). Удаване божевілля Гамлета також грунтується 
на цьому принципі. Образ "мудрого" блазня 
відроджується пізніше в творчості романтиків: 
Д.Тік, К Брентано, Г.Бюхнер ("Деонс і Дена"),
B .  Гюго ("Король розваж ається"). А .Мюссе 
("Фантазіо"), О.Дюма ("Пані Монсоро") у віденській 
нар. комедії (Й.Несгрой), в ґротескно-сатир. л-рі XX 
ст. Г.Гауптман ("Шлук і Яу"), Я .Гашек ("Пригоди 
бравого вояка Швейка"), Дж.Прістлі ("Геть дурня!"),
C . Бекетт ("Чекаючи на Ґодо"), ФДюрремматт 
("Фізики"), П.Вайс ("Переслідування і вбивство Жан- 
Поля Марата"). В.Войнович ("Солдат Іван Чонкін"). 
Прямим відштовхуванням від знаменитого тв.
С.Бранта є роман амер. письменниці К.Е.Портер

72



Б Л И З Ь К О С П О Р М Н Е Н ! м о в и

Корабель дурнів" (1 9 6 2 ), в якому дається 
своєрідний каталог моральних пороків сучасності, 
а світ представлено як зборище блазнів і арену 
блазенських витівок. Мотив "мудрого" блазенства, 
шо дає можливість відстоювати свою особистістну 
автономність у знівельованому сусп-ві, втілено в 
романі Г.Бьолля "Очима клоуна" (1963).

Оригінальні різновиди блазенства породжували 
протягом століть рос. іст. умови. Це, передусім, 
скоморохи і юродиві, відомі на Русі ще з князівських 
часів, і хоча перші вважались богохульними 
потішниками, за що нешално переслідувались, а 
другі — "божими людьми", гідними через своє 
божевілля жалю та співчуття, обидві категорії були 
відторгнуті суспільством як небезпечні баламути, 
котрі сіяли зерна непослуху й потенційного 
бунтарства. Стихія блазенства наявна від "Моління 
Даниїла Заточника" (ХНІ ст.) до наділених рисами 
потішництва діда ІЦукаря М.Шолохова, або солдата 
Івана Чонкіна В.Войновича.

На Україну мотиви Б.л. проникали передусім з 
нар. книг про шільдбюргерів (скажімо, популярні в 
нар. читанках кін. XIX- поч. XX ст. оповіді про 
безглуздівпів). Окр. елементи Б.л. використовувались 
у спмомовках Суданського ("Почому дурні"), 
водевілях М.Кропивнииького ("Пошились у дурні"). 
Позначений ними і образ Стецька з комедії Г.Квітки- 
Основяненка "Сватання на Гончарівні".

Глибоко психол. образи блазнів втілено й в ін. 
видах мист-ва: операх Дж.Верді ("Ріґолетто"). 
Р .Леонкавалло ("Паяии"), картинах Веласкеса 
"Портрет карлика короля Філіппа IV", Я.Матейка 
Станьчик на балу у королеви Бони", фільмах 

Ч.Чапліна ( "На видноті") та ін.
Петро Рихло

БЛИЗЬКОСПОРІДНЕНІ, ДАЛЕКОСПО 
РІДНЕНІ, НЕСПОРІДНЕНІ МОВИ Усі мови світу 
групують за ознакою спорідненості, шо зумовлюється 
спільністю їх походження (така класифікація 
називається генеалогічною). Спорідненість мов 
встановлюється за допомогою порівняльно- 
історичного методу і виявляється в наявності 
спільних рис та закономірних регулярних 
відповідностей їх лексичного складу, звук, елементів 
(фонем, звук, змін), морфем, словотвор. компонентів 
та способів словотворення, спільності або подібності 
граматичного устрою (граматичних форм та категорій, 
моделей речень тошо). Найточнішими показниками 
спорідненості мов є спільні фонетичні та.граматичні 
риси, оскільки лексичні системи мов змінюються 
швидше й активніше взаємодіють між собою.

Мови, що за генеалогічною класифікацією 
належать до однієї мов. сім'ї (мають спільну 
прамову), називаються спорідненими. У складі мов. 
сім'ї виділяють окр. групи, які об'єднують ше більш 
споріднені мови, часто в групах можуть виділяти 
ще й підгрупи, до яких входять найближчі за 
походженням мови. Саме такі мови звуться 
близькоспорілненими, напр.. укр.. рос., білор., 
поль.. чес., словац., словен., лит. та латис. мови. 
Мови, які належать до різних груп однієї сім'ї,

прийнято називати лалекоспоршненими, напр.: 
укр., англ., італ.. лит. тапере, мови. Неспорілненими 
є мови, шо походять із різних прамов та належать 
відповідно до різних мов. сімей, напр.: фін., япон., 
укр. та казах, мови.

Внаслідок тривалих контактів двох або й більше 
мов, поширених в одному регіоні, виникають т.зв. 
мовні союзи, мови-члени яких, хоча генетично не є 
близькоспорілненими, мають багато спільних 
одиниць, категорій, моделей. Приклад такої 
взаємодії мов (набутої спорідненості) — балк. мов. 
союз, до складу якого входять албан., болг., греи., 
македонська, рум. і тяжіють серб., хорв. йтур. мови.

Урахування спорідненості (ступеня спорідненості) 
/ неспорідненості мов необхідне, зокрема, при 
з'ясуванні теор. та практичних питань художнього 
перекладу. На думку багатьох учених та перекладачів 
(М.Рильський, Р.Будагов), особливо складними для 
худож. перекладу є близькоспорілнені мови.

Лив Уявні друзі перекладача
Мар ям Скаб

БО ГО М И ЛЬСЬКЕ ПИСЬМ ЕНСТВО —
частина давн-бол. л-ри, тісно пов'язане з сой. і 
єретичним рухом X-XIV ст. у Болгарії і відомим 
під назвою богомильство, яку він отримав від імені 
свого засновника попа Богомила. Останнього 
часом ототожнюють із попом Ієремією, автором 
відомих апокрифів (О.Пипін, М.Гулзій). Але ие 
дві різні особи, причому піп Ієремія виступав як 
проти офіційної Церкви, так і проти богомилів, й 
прагнув до оновлення християнства (Д. Ангелов, 
Е.Георгієв, Й. Іванов). Тому його ім'я зайняло разом 
із попом Богомилом "почесне" місце у Списку 
заборонених книг (індексах).

Богомильство виникло на грунті христ. світогляду 
внаслідок зіткнення між слов'ян, космогонією і давн. 
сх. дуалістичними вченнями, шо мали поч. від 
маніхейства, гностицизму, павлікіанства та 
масаліанства. Богомили вважали, шо у Всесвіті існує 
два начала — добро і зло. Небесний світ і душа 
людини за їх поглядами були творінням доброго 
начала (Бога), а видимий світ і тіло людини — 
творінням злого (Сатани). Богомили заперечували 
весь матеріальний світ і проголошували слугами 
диявола всіх представників земної влади. Вони 
Виступали проти офіційної Церкви і вищого 
духівництва, яке звинувачували у відхиленні від 
справжньої віри, бо воно прагнуло матеріального 
добробуту і розкоші. Намагаючись спростити релігію, 
заперечували встановлені Церквою таїнства та 
обряди: хрещення, причастя, шлюб і т.ін. Виступали 
проти ушанування хреста, ікон, мошей. Відкидали й 
значну частину христ. канонічних книг-. Ст. Завіт 
уважали справою диявола, сприймаючи лише 
Пса/іми їхню увагу привертали також Євангеліє від 
Іоана, Одкровення Іоана та Діяння Апостолів. V 
своєму ставленні до церкви, бажанні позбавити її 
численних ритуалів Б. були далекими попередниками 
Дж.Вікліфа (Англія, 1320-84), Я.Гуса (Чехія. 1369- 
1415), М.Дютера (Німеччина, 1483-1546).

Богомили гостро виступали також проти 
представників світської влади. V "Бесіді на єресь

73



БОГОМИПЬСЬКЕ ПИСЬМЕНСТВО

Богомила" бол г. автора 2-ої пол. X ст. Козьми 
Пресвітера, ворога богомилів, йдеться про те, шо 
вони "лають багатих, вчать своїх послідовників не 
підкорятися своїм господарям, ненавидять царя, 
сварять старійшин, вважають, шо Богові неприємні 
ті. хто працює на иаря, і наказують кожному рабу 
не працювати на свого господаря''. Але якщо рел. 
система богомилів досить цілісна, то їх сой. вчення 
не таке чітке, громадський протест виявляється в 
пасивному опорі, у втечі віл "грішного світу ". Лише 
під час візант. рабства, коли офіційна влада і Церква 
переходять до чужих рук і коли до соц. гноблення 
додається ше й нац., протест висловлюється у більш 
активних формах. Богомили не вважають, слідом 
за Церквою, шо навколишній світ є "кращий з усіх 
можливих світів і його недосконалість пояснюють 
підступами лукавого". Сатана (або Сатанаїл, як він 

називався до падіння) не лише порушує світ, 
гармонію, а й постійно спокушує людину. Царство 
Бож е настане тільки тоді, коли Сатана буде 
переможений Сином Божим і на вічні часи буде 
заточений у пеклі. Тому на відміну від ін. 
дуалістичних вчень богомильство проводить 
поміркований дуалізм: зло не всевічне. вихід з нього
с. Так рел. оптимізм стає основою політ, учення.

В XI ст. богомильство почало поширюватись у 
Сербії та Боснії. Якщо в Серби проти прибічників цього 
вчення було вжито суворих заходів, то в Боснії воно 
стало державною релігією. Боснійські богомили відомі 
переважно під назвою "патарени". Наприкінці XVсг., 
під час тур. панування, більшість із них перейшла в 
мусульманство. У ХП -ХШ сг. богомильські ідеї вийшли 
за межі Балк. п-ва до Пн. Італії та Пд. Франції: під їхнім 
впливом в цих країнах розвинулись рухи катарів та 
альбігойців, які були першим масовим протестом у Зх. 
Європі проти кат. церкви й підготували ґрунт для появи 
пізніших реформаційних течій. У 2-й пол. XII ст. 
богюмильський дуалізм, на думку Д.Ангелова, проникає 
до Німеччини. Англії та Каталонії. Болт, землі стали 
колискою одного із значних рел.-соц. вчень в епоху 
Сер-віччя, зробили вел. внесок у розквіт європ. 
Відродження, відіграли ззачну ролю в появі передумов 
його філософії, гуманізму та культури. Богомильські 
общини у Болгарії стали осередком пропаганди і 
організації зв'язків з усіма країнами, де поширювалось 
їхнє вчення. Невипадково їх послідовників за рубежем 
називали "бугри", "болгари".

Б. поширювалось серед розташованих навколо 
Болгарії країн, де знаходило відповідний грунт. У 
1-й пол. XI ст. богомильські проповідники з'явились 
у Візантії (в Пд. Фракії та Мал. Азії), де цілі села 
були охоплені нов. вченням. Антифеодальні та 
антииерк. богомильські погляди, які проникли у 
давн-рус. сусп-во в XI ст.. продовжували впливати 
й у подальші сторіччя. Вони сприяли появі в XIV- 
XVI ст. єретичних вчень, значнішим серед яких було 
вчення стригольників. (Хоча питання про вплив 
богомилів на стригольників викликає в деяких 
дослідників сумнів). На думку Й.Іванова, розповіді 
волхвів у Києві, Ростові, Білоозері у ХІ-ХІІ ст., 
зафіксовані у сх-слов'ян. літописах, нагадують 
богомильські космогонічні теорії.

Богомильство створило багату л-ру. яка була 
майже знищена офіційною Церквою, шо 
переслідувала будь-яку єресь. Тому питання 
авторства в Б.п. залишається невизначеним. Без 
сумніву, одним з перших книжників був піп Богомил, 
хоча які саме книги він написав — невідомо. Те 
саме можна сказати і про ін. послідовників 
богомильства: Михаїла, Тодора, Лобра, Стефана. 
Василія, Петра. Щоб надати своїм тв. більшої 
достовірності, богомили приписували авторство 
особам, відомим з бібл. історії або власним 
пастирям. Напр., псевлоавтором "Таємної книги " 
визначено євангеліста Іоана, а "Болгарського 
апокрифічного літопису" —  пророка Ісайю. 
Поширювались богомильські кн. таємно.

В Б.п. розрізняють дві основні частини: 
справжні богомильські тв. і апокриф и з 
богомильськими первнями. Перші безпосередньо 
пов'язані з богомильською ідеологією та організацією 
богомилів. Ло них передусім належить Таємна 
книга", де викладено розуміння ними походження 
та устрою світу. Цей тв. виник у Х-ХІ ст. в Болгарії, а 
у ХП ст. був перенесений до Італії єпископом Назарієм 
і використовувався для потреб зх. богомилів. 
Зберігся лише на лат. мові у двох рукописах — 
Віденському (XII ст.) та Каркасонському (XIV ст.), які 
походять від різних перекладів. Сама кн. являє собою 
діалог між Ісусом та його учнем Іоаном, який 
відбувся на Таємній вечері. Лругий важливий 
пам'ятник Б.п. є написаний Прованс, мовою 
"Катарський требник" (XII ст.^ шо слугував катарам 
(альбігойцям) у Пд. Франції. Його оригінал також, 
вірогідно, виник у Болгарії. Складається він з п'яти 
частин, які відповідають різним ритуальним діям: 
службі, посвяті у віру , посвяті у "вдосконалені 
богомили" (духов, хрещення), молінню в різних 
випадках, духов, хрещенню недужого віруючого. 
Поширене було "Видіння Ісаєво " де яскраво 
виражено уявлення про верховний семинебесний 
світ, куди піднявся дух Ісайї після того, як залишив 
своє тіло на землі. Кн. була перекладена з давн- 
болг. на лат. мову й видана 1522 у Венеції.

Ло т.зв. другорядних тв. Б.п. відносять сер-віч. 
апокрифічну л-ру ("Слово про Адама і Єву". 
"Дитинство Ісусово", "Книга про Еноха", 
"Одкровення Варухово" та ін.), хоча за походженням 
це власне не богомильські тв., а старозавітні та 
євангельські сюжети та образи. Вони були 
популярні в межах Рим. імперії та Візантії, згодом і у 
Болгарії. Пізніше ввійшли в коло Б.п., бо містили в 
собі такі погляди й образи, які пасували для 
популяризації ідей богомильства. Напр., 
"Тіверіадська легенда", дуалістичний апокриф про 
створення Всесвіту як спільної справи Бога і Сатани. 
Виник він у сер-віч. Болгарії, згодом поширився серед 
сх. слов'ян. Сюди можна віднести також дві легенди 
про створення світу — боснійську та грец., які 
відбивають дуалістичні погляди єретиків Боснії та 
Візантії. У "Слові про Адама і Єву" йдеться про важку 
долю перших людей після гріхопадіння і вигнання з 
раю. Покинута Богом, перша людина змушена стати 
слугою Сатани. Апокриф відбиває дуалістичне



БОЖБА

розуміння боротьби між Богом і Сатаною. Аскетичні 
настрої, ненависть до війни передає "Болгарський 
апокрифічний літопис" (XI ст.). Болг. дуалістичні 
легенди свідчать про його вплив на нар. творчість, 
де йдеться про створення світу і боротьбу між Богом 
і дияволом, котра завершується перемогою Бога. За 
часів візант. панування богомильські апокрифи 
проголошують патріотичні мотиви ("Розумник").

Богомили прагнули зробити проповідуване ними 
вчення наочним і зрозумілим. Все, шо викликало сумнів 
у хрисг.. вченні й особливу зацікавленість, повинно було 
подаватись у легко зрозумілій формі. Тому, шоб 
.задовольнити дух. потреби віруючого і зацікавити його. 
Б.п вдавалось до фантазії, використовувало притчі, 
банки, легенди. Це надавало йому перевагу перед 
сухістю офіційної л-ри.

З X ст. богомильські апокрифи з Болгарії 
поширюються в сусідніх слов'ян, і неслов'ян. землях, 
де їх називали "болгарські байки". Вони не тільки 
переписувались, а й безпосередньо впдинули на 
розвиток давн. л-ри. шо часом простежується й у 
новітній. Матеріал з апокрифів запозичували відомі 
письменники: Данте Аліг'єрі ("Пекло"). Дж.Мільтон 
("Загублений рай"). Ф.Г.Клопшток ("Месіала"). 
Н.Райнов ("Богомильські легенди") та ін. Апокриф 
"Ходження Богородиці по муках" мав на укр. грунті 
щонайменше три редакції, і його відгомін відчутний 
у "Енеїлі" І.Котляревського.

V сх. слов'ян набуло поширення й антибо- 
гомильське та антиапокрифічне письменство, яке 
сприяло тут розвиткові публіцистичних жанрів.

Валерій /Іанренов

БОЖБА — клятва іменем Бога, породжена 
вірою людей в магічну силу слова. Порушення цієї 
клятви передбачало покарання язичницькими 
богами (Перун, Велес), як про це свідчить договір 
русів з візантійцями, або христ. Богом, якого в Б. 
прямо закликають до кари у випадку порушення 
клятви. Різновидом Б. може бути клятва здоров'ям 
рідних і своїм, божаться чеспо, пам ятпо предків і 
т. ін.: гуцульське регіональне — "Бігме, Боже", укр. 
— "Шоб мене Бог побив, якшо ...", "Хай мне Перун 
заб'є", рос. — "Ей Богу". Дуже дієвою і непорушною 
вважається Б. в церкві. Надто це стосується 
Гуцульшини, де про людину, якій шось заборонено 
говорять: "Він побожив".

/гор Зварич

БУВАЛЬЩИНА — 1) Усне оповідання, що 
правдоподібно пояснює реальні факти минулого, 
назви окр. місцевості, побутові події. Обов'язковою 
лиференційною ознакою Б. є зверненість у минуле, 
що поєднує її з легендою, надто це стосується іст. 
та топографічної Б. На відміну від архаїзованої 
легенди Б. сприймається як правдива розповідь.

2) Усне оповідання про цікавий факт чи подію з 
життя видатної людини. Згодом трансформується в 
літ. жанр у творчості О.Стороженка, О.Вишні та ін.

Див.. Анекдот.
Наталя /їмхоманояа

БУДДЇЙСЬКА ЛГГЕРАТУРА —  поняття яке 
охоплює вел. й різноманітну л-ру на численних нац. 
мовах, яка, попри глибоку наи.-іст. різноманітність, 
характеризується надзвичайною єдністю в 
ментальній галузі і навіть у сфері худож. прийомів. 
Вона виникає як переживання й інтерпретація 
вчення засновника буддизму Будди Гаутами в інд. 
та ін. л-рах Сх. Перш за все, ие комплекс канонічних 
текстів, у яких міститься виклад буддійських доктрин, 
біографія Будди та опис його містичних іпостасей, 
а також історія раннього буддизму. Б.п. є 
вершинною межею, максимумом можливостей 
людини у природному богопізнанні, за цією межею 
починається надприродне богопізнання, коли Бог Сам 
відкриває себе людям. У цьому Б.д. протистоїть христ. 
л-рі. Центром, навколо якого групується Б.л., стала 
особистість Будди, проповідника VI-V ст. до н е. У 
канон/ подано кілька його біографій. 
Найавторитетнішими вважаються 5 — Махавасту, 
Далітавістара. Ніданакатха, Булдхачаріта та 
Абхінішкраманасутра (пор. з тв. 4-х євангелістів). 
Збережено й послання самого Будди, котрі довгі роки 
переказувалися в усній формі. Записано канон в II-IV 
ст. н.е., через 600-800 рр. після Булли, але інд. 
традиція дає надійні приклади фольклор, фіксації дуже 
вел. текстів упродовж вражаюче довгих періодів. 
Образ Булли зберігає риси конкретної особистості 
— царевича з роду Шакіїв, який став самітником й 
осягнув "просвітління", а проте напластовано на образ 
і мотиви трал, індуїстської міфології (чудесне 
народження царевича, віщий сон його матері, якій у 
бік буцімто входить білий слон тощо). З індуїстських 
Упанішад походить й трансцендентне поривання 
Булли до звільнення з пут сансари (матеріально- 
чуттєвого буття), до нірвани — світу непохитного 
спокою й свободи від страждання. Адже в Упанішадах 
розгорнуто було вчення про те, шо все матеріальне й 
духов, походить від Творця світу Брагми — й матерія, 
й дух, й індивідуальне "я" — атман. Брагма перебуває 
у вічному спокої, але шлях до нього лежить через 
енергійне самовдосконалення ("карма-міманса"), бо 
метемпсихоз— безкінечне переродження душ в сфері 
сансари — наче приковує земні істоти до "нижчого", 
матеріального рівня буття (включаючи й рівень "тонкої 
матерії" астрально-екстрасенсорного плану). Отже, 
хоча буддизм заперечує роль Всеблагого Творця, 
поділяючи погляд на творіння Брагми як на плід 
ошукання Творця майєю, він проникнутий 
пориванням до Абсолюту. Нірвана типол. близька 
таким поняттям, як Апейрон греків, Нут та Атон 
єгиптян. Сам Будда відповідав мовчанням на питання 
про "богів" та світоустрій, шо свідчить про байдужість 
до метафізичних спекуляцій. Буддизм виник в умовах 
чи не найбільшої духов, кризи всього давн. світу, коли 
занепадала поганська політеїстична свідомість й 
вимальовувалося прагнення до Абсолюту (пор.: кризу 
ант. віри у Сократа, вчення Конфуція та Зороастра). 
Проте очевидна цілковита незалежність буддійського 
канону щодо чужоземних явищ такого роду.

Перші відомості про буддизм записано було 
лише в І ст. до н.е. на о. Цейлон мовою палі: ие 
була Типитака (санскр. Трипітака), букв, "три

75



БУЛШЙСЬКА /ИТЕРАТУРА

кошики мулрості". Найперший текст було записано 
на пальмовому листі, який зберігався в кошиках. Не
— "Віная-пітака' — "кошик статуту" т.зв. "сангхи", 
монастиря, "Сутта-пітака" — "кошик повчань", 
незрідка в досконалій поет, формі; та "Абхідхамма- 
пітака" — "кошик тлумачень". Згодом пі тексти було 
вирізьблено на мармурі, вони стали канонічними. 
Канон перекладено вже в давнину тибет., 
непальською, кит., япон. та ін. мовами Сх. Але деякі 
вислови Будди та ранніх авторитетів існують і поза 
межами канону. До них тяжіють "апокрифічні" 
біографії Будди. Згодом створюється й вел. за 
обсягом л-ра "коментарів", часом у високопоет. 
формі, виникає форма наук, та філос. трактату (пор. 
наук, прозу давн. греків або поему Дукренія). Один 
час буддизм завдяки прихильності наря Ашоки (Ш сг. 
н е.) став державною релігією майже всієї Індії, але 
згодом був витіснений з батьківщини клас, індуїзмом. 
За Ашоки було створено т.зв. "едікти Ашоки" — дуже 
ранні тексти, які було вирізьблено на скелях й 
стовпах, подібно до того, як це робилося по всьому 
Давн. Сх. (пор. стелу Хаммурабі). Тут було викладено 
основні етичні засади вчення, які назагал зводяться 
до т.зв. "Панча шіла" — п'яти заповідей" (за ін. 
тлумаченнями — 8-10), які й за формою й за змістом 
типол. надзвичайно близькі бібл. "Декалогу".

Втративши позиції на вітчизняному інд. грунті, 
буддизм поширився в ін. країнах Азії, часом 
набираючи виразного місцевого колориту. Інколи 
тубільна традиція майже ьглком поглинає буддійський 
вплив. Загалом можна твердити про наднац. єдність 
Б.л. Сер-віччя. Хоча сам буддизм теж не втримався 
в рамках первинної простоти. Відбувається 
розмежування на "вузький" шлях спасіння — хінаяну 
(зберігається переважно на Цейлоні) та "широкий"
— махаяну. Остання доктрина розповсюдилася в 
Тибеті. Непалі. Китаї. Монголії, Японії, Індокитаї 
звичайно під назвою "ламаїзму". Саме в рамках 
магаяни відкрився широкий шлях до "реабілітації" 
політеїзму й синтезу з місцевими релігіями. В Б.л. 
почали включатися описи пантеонів місцевих богів, 
міфологічних уявлень та обрядів — аж до 
шаманських. Часом буддизм ризиковано межує з 
магією (тантризм, бон). Але в літ. відношенні це 
привело до надзвичайного збагачення традиції 
міфол-фольклор, та літ. матеріалом різних народів, 
різними нац.-стил. традиціями. Виникають навіть нові 
канони, на зразок шанованого в Тибеті додатка до

Трипітаки" —  "Тоніл-хуйн-чімек" ("окраса 
спасіння"); тут "п'ять заповідей" розростаються до 
10. Проте й в самій Індії розвивалася Б.л. на санскриті 
й палі — в дусі вчення магаяни ("Аваданашатака" — 
вчення про те, як стати святим).

За жанр, складом Б.л. надзвичайно багата: 
численні худож. та нехудож. тв.. зі складними 
яомтамшамшми поет, та непоет. форм (напр. 
філос. трактат, написаний сумішшю прози з віршем). 
Побутуючи передусім як явише дидактично!* 
літератури, будд, канон часто підноситься до рівня 
високої поезії. Поруч з філософ, трактатом чи іст. 
хронікою , заповідями та юридичними 
рекомендаціями знаходимо притчу й байку, казку

й житіє, сценку, лір. вірш та епіч. оповідь. Леякі 
творці канону стали фундаторами традицій 
красного письменства, напр., Ашвагхоша (II ст. н.е.) 
автор "Буддхачаріти", одного з канонічних житій 
Будди та деяких св. раннього буддизму, яка є 
поемою вишуканого, піднесеного стилю. Відомі й 
розробки агіографічного жанру Ашвагхошею у 
формі драми — цим він започатковує традицію, яка 
згодом буде розвинена Каліласою. Та й дидактичні 
тексти канону вражають досконалістю поет, виразу, 
напр., Дгаммапада. Не —  частина "Сутта-літаки", 
записана у Ш-IV ст. до н.е. Не менш відома й така 
частина "Сутта-пітаки", як /їж атани (історія 
перевтілень Будди). Нарешті, буддизм справив вел. 
вплив на становлення самосвідомості "я" й 
народження лірики: "пісні тхер" — монахів 
найвишого рангу, в яких оспівується нірвана та 
медитативно осмислено бренність світу. Ця традиція 
перейде в філософ, лірику Індокитаю. Зі впливом 
буддизму пов'язано й становлення сх. роману 
(широко відомі на Сх. "Сон в червоному теремі" 
китайця Цао-Сюе-иіня або "Сон в нефритовому 
павільйоні" корейця Нам Ік Хуна). Впливала Б.л. на 
літераторів Монголії, Туркестану навіть народів Іран, 
групи, на уйгурів та калмиків. Образ Будди відомий 
прихильникам зороастризму, маніхейства, 
християнства та ісламу. Чимось нагадує Буллу св.
І оса фат. інд. царевич, який фігурує в христ. світі — 
в агіографії та як персонаж духовного вірша V 
казках "Тисяча й однієї ночі" Будда набирає 
вигляду ас-Сабті. сина Гаруна-аль-Рашіла, шо 
зрікається принад земного буття. Особливо виразно 
простежується увага до Б.л. в ХІХ-ХХ ст. на Зх. в 
зв'язку з кризою християнства й зростанням 
неопоганських настроїв. Це зацікавлення часом 
набувало виразно ідеологічної орієнтації. Починаючи 
з А.Шопенгауера, деякі європейці намагалися 
відшукати "праарійські" начала саме в Індії, й буддизм 
з його послідовним запереченням ідеї Благого 
Творця ставав приналливим як система 
інтелектуально-моральна, водночас "розкута" для 
"магічних" поривань. Ідеї буддизму були 
привабливими для теософів; ці ідеї впливали на певні 
кола рос. інтелігенції (Реріхи, почасти В .Брюсов, 
Андрей Бєлий); в прагненні "розкріпачення" людини 
від бібл.-христ. світогляду ідеї Б.л. використовувалися 
найрізноманітнішими прихильниками "оновлення 
життя". Ло 2-ої світ, війни вплив Б.л. в європ. сусп-ві 
спостерігається більше в її "екстремістському" варіанті 
типу "шляху" О.Блаватської. котрий справив вплив 
аж на А.Гітлера. Після поразки нім. фашизму 
поширюється вже песимістична філософія буддизму 
(екзістенціалісти). Б.л. впливає на значних 
письменників, як Лж.Керуак або Дж.Д.Селінджер. 
Сьогодні на Зх. популярний буддизм у його далекосх. 
варіанті (дзен). На Україні подібні захоплення до 
останнього часу переслідувалися, але вплив Б.л. 
помітний, скажімо, в творчості О.Бердника. Останнім 
часом йде широка хвиля зацікавлення Б.л., але часто 
без достатньої глибини та зваженості.

Семен Абрамович



БУКВАЛЬНИЙ ПЕРЕКЛАД

БУКВАЛЬНИЙ ПЕРЕКЛАД— копія що зовні 
відповідає розміру та техн. засобам оригіналу, бо 
повністю підвладний законам чужої мови і етил, 
стихії. Б .п  механічно калькує мов. та структурні 
складники тексту першотв. без належної уваги до 
їх узгодження із виразно-стил. особливостями мови, 
на яку він перекладається, що часто призводить до 
спотворення його худож. цінності. Збереження 
іншомов. конструкцій ускладнює сприйняття тексту 
читачем, може негативно позначитись на зміні його 
змісту. Б.п. відтворює окр. слова, вирази, 
фразеологізми, деталі, а не цілісність худож. тв., тому 
не може повноцінно його відтворити. Він втрачає 
ті риси, які характеризують індивідуальний стиль 
автора оригіналу, але й не набуває рис. які 
притаманні особистості перекладача, як творч. 
особі. Саме елементи худож. творчості й наук, 
вивірення відсутні в такому перекладі. Але є 
випадки, коли Б.п. має повне право на життя. Напр.. 
переклади Св. писання на всі мови намагаються 
відтворити оригінал слово у слово, часом, навіть, 
відмічають дужками і курсивом слова, які відсутні в 
ньому, але додані за необхідністю. Перекладачі 
ставились до цього як до св . а не художн. Значення 
цих перекладів у історії л-ри досить вагоме. У ін. 
випадках Б.п. допомагає розширити коло 
письменницьких вмінь за рахунок худож. прийомів 
іншомов. л-р. Звичайний переклад часто втрачає окр. 
відтінки думки, чого не припускає Б.п Не знаходить 
прихильників для нього, одним з яких був В.Брюсов у 
останньому періоді творчості. Так він переклав 
Енеїду" Вергілія. Б.п часом повніше знайомить читача 

із незвичним світом чужої культури та мови.
Валерій /Тавреной

БУКО/НКА (грец. —  bukoios — пастух) — 
метажанр. який заснований на ідилічному 
зображенні сільського життя, вужче— життя пастухів. 
Б. походить від нар. пісень сипилійських пастухів про 
Дафніса та його кохану Хлою. Поч. традиції 
розповсюдження буколічних мотивів було покладено 
кн. рим. поета і ст. до н.е. Вергілія "Буколіки", яка 
являє собою цикл, що складається з 10 еклог. 
написаних як в розповідній, так і в діалогічній формі 
на мотиви життя пастухів. Взірцем для Вергілієвих 
"Буколік" послужили ідилії давньогрец. поета Ш сг. 
до н е. Феокріта. В суч. розумінні Б. є 
термінологічним синонімом пасторалі.

Борис Тванюк

БУРИМЕ (від франп. bouts rimes — римовані 
кінці) — вірш, написаний на певні задані, змістовно 
не пов язані між собою, рими, іноді визначеною є 
і тема тв. Б. виникає як літ. гра у Франції в 1-ій 
под. XVil ст. Його винахідником уважається поет 
Людо. Пізніше вдаштовуються конкурси Б., 
учасники яких змагаються в написанні віршів- 
експромтів. Так. 1864 подібний конкурс оголосив
О.Дюма. Згодом Б. стає поет, розвагою окр. літ. 
зібрань. Творення Б. потребує бездоганного 
володіння поет, майстерністю та наявності 
імпровізаційного хисту.

Б. може набувати різних строфічних форм, 
напр., сонет-буриме М.Фішбейна "Анахорет"

Наталя /Тмхомамова

БУРЛАЦЬКІ ГНСШ — група пісень соц 
побутового циклу, які відображають працю та 
психічний стан гол.героя — бурлака.

1. Рос. пісні, що виникають з появою бурлацтва 
(XVI-XVH ст ), паралельна назва -струговські пісні. 
Гол. моментом цих пісень є відтворення праці та 
побуту бурлаків —  найманих селян, що тягнули 
вантажені баржі по річці. Ритм, вигуками, що 
супроводжують більшість Б.п., бурлаки намагалися 
полегшити свою працю. Широко ця група пісень 
прелставленаурос. фольклорі: "Дубинушка", "Эй, 
ухнем", "Во всю-то ночь мы темную" та ін.

2. В укр. та білорус, фольклорах Б.п. та 
наймитські пісні майже не розрізняються за 
змістом, бо в Україні та Білорусії бурлаками 
називали найманців-батраків. Однак структура і 
зміст усіх сх-слов'ян. Б.п. дуже подібні. Напр., у 
білорус, пісні "Худа, худа нам бурлакам", де, як і в 
рос. варіанті, йде розповідь про життя бурлака, який 
"у хаце не ночує", "запівае хлеб вадою", "заядае 
хлеб бялою", кожний рядок супроводжується 
вигуком "Ой-ей-ей".

Разом з тим є мотиви, властиві лише укр. Б.п 
У пісні "Ходить дівка понад морем" головною 
героїнею є лівчина-бурлачка. Часто зустрічається 
розповідь про смерть бурлака "молоденького на 
чужій чужині" .

Пісня "Та нема в світі гірш нікому, як бурлаці 
молодому" була однією з улюблених пісень 
Т.Шевченка. І.Манжура збирав Б.п., писав на їх 
основі поезії "Бурлака", "Бурлацька могила" 
ГНечуй-Девииький зобразив бурлацьку долю в 
оповіданні "Бурлачка".

На таля /Іихоманова

БУР/ІЕСК(А) (віл лат. burfa —  жарт, абишиия 
— італ. buWes^a — франи. buWesque). 1 .Метажанр 
коміч. л-ри. Основною засадою Б. є умисний 
контраст, розрив між змістом і формою, шо полягає 
в невідповідності стилю тематиці тв. Б. має два 
різновиди:

1) "Низький" Б .-травестування: виклад 
героїчного змісту "простенькою" мовою з рясним 
уживанням проза їзмів вульгаризмів, лайливої 
лексики. До "низького" бурлеску належать, 
зокрема, такі жанри як поема травестія та 
сучасний літературний апокриф

2) "Високий" Б., або фальшивий епос: виклад 
низької повсякденної тематики підкреслено урочистим 
стилем. Найхарактернішим жанром "високого" Б. є 
іроГжомічна поема. Б. розквітає в період критики 
сг. сусп та літ. явиш, надто, коли відчутна закостенілість 
загальноприйнятих жанр і етил, канонів.

Коріннями Б. сягає нар. карнавально-сміхової 
культури часів язичництва та раннього християнства 
(напр., ант. свята бога Діонісія). Зародження літ. Б. 
відбулося ще в Давн. Греції в V ст. до н е :  
фальшивий епос "Батрахоміомахія" (укр. переспів

77



БУФОНАДА

К.Лумітрашка "Жабомишодраківка". надр. 1869). 
сатир, діалоги —  епкомії (вихваляння низьких 
предметів: "Похвала мусі '. "Суд приголосних' 
сирійця Лукіана з Самосат (бл. 125-бл. 190). За 
Сер-віччя бурлескність властива творчості 
яагангж. жонг/терм скоморохів, ишмтьмамжв 
В Україні найяскравіше виявився у календарно- 
обрядових іграх і піснях весняно-літнього циклу 
("диявольські сороміцькі пісні", "бісівські ігриша "). 
типол. близьких до свята бога Ліоніса. Органічна 
риса їхніх тв. — пародіювання церк. молитов, 
профанування високого, офіційно освяченого: 
творення "світу навиворіт" за законами 
карнавальної свободи. В італ. поезії доби 
Відродження Б. наявний у сатир, віршах у манері 
а На burchia (недбало), зокрема, хвостатих сонетах, 
репрезентанта нар.-міської л-ри антипетраркіста 
Бурк єло (1 4 0 4 -1 4 4 9 ) та бернеско Ф.Берні. 
Розквіту обидва різновиди Б. зазнали в XVH-XVIH 
ст . як засіб мист. боротьби проти абсолютизму та 
органічно з ним пов'язаного класицизму. Саме 
тоді складаються основні бурлескні жанри ірої- 
комічної поеми та травесті:. В подальшому 
елементи Б. переходять у ін. жанри. У Франції — 
"Орлеанська діва" (1735) Вольтера, в Німеччині
— "Боги, герої та Віланд" (1773) Й.В.Ґьоте, в 
Румунії — ф ар си  В.А лександрі "Йоргу з 
Садагури" (1844). "Кіріиа в провінції" (1852). 
казки І.Крянге "Ланіле Перепеляк . Іван 
Торбинке" та ін. (1875-78). У Росії — в "Гімні 
бороді" (1757) М.Ломоносова. "Похвалі комарю" 
(1807) Ґ.Державіна. бурлескних одах Н.Матвєєвої 
( Ода чорнильниці"), А.Вознесенського ("Ода 
наклепникові") та ін.

В Україні Б. був популярним.у XVI-XVIII ст., 
здебільшого в тв. учнів богословських Ш К ІЛ : 

школярів-"бакалярів". мандрівних ляків-пиворізів 
("Житіє і страданіє" І.Турчиновського), у різдвяних, 
великодніх, 'нишенських' віршах, у шкільній 
драмі, інтермедіях (інтермедії до драми 
М.Довгалевського Отець Негребецький ). Часто 
подібні тв. буди анонімними. Поширення дістали 
бурлескні елементи в нов. укр. л-рі в нерозривному 
зв язкові з етнографізмом і романтизмом У ї  й 
пол. XIX ст. Б. проникає в усі роди та жанри укр. л- 
ри, а також у публіцистику, літ. критику, епістолярій: 
І Котляревський. П.Гулак-Артемовський. 
П.Білеиький-Носенко. П.Кореницький, С.Олек- 
сандров, Я.Кухаренко: "Саллатський патрет".
Конотопська відьма Г.Квітки-Основ'яненка. "Сон* 

Т Шевченка, поема "Куліш у пеклі" П.Куліша, 
оповідання О.Стороженка. байки Д.Глібова. 
співомовки С.Руланського, згодом — вірш, 
фельєтони В.Самійленка. Відтак Б. спостерігається 
в тв. Остапа Вишні. Т.Мигаля. Своєрідні відгомони 
Б. очевидні в укр. постмодернізмі. Програмово 
орієнтацію на бурлескність проголосила літ. група 
Бу-Ба-Бу (бурлеск-балаган-буфонала). Саме в 
такому стиді написано "Московіалу" та "Рекреації* 
Ю. Андруховича.

Б. має місце й у ін. мист-вах. У драм, театрі Б.
—  комедійний жанр, зображення високих подій

ницою мовою та буфонадними театр, прийомами. 
Франи. ярмарково-театр. Б. склався в сер. XVH ст. 
на основі комедії-Б. П.Скаррона. В гол. ролях його 
п'єс виступав буфонний комік Жодле. Цей Б. був 
спрямований на руйнацію високих класицистичних 
канонів "правильного" театру "Комелі франсез' 
В  Австрії театр. Б. використовувався мандрівними 
трупами в боротьбі проти "Бургтеатру' (1741) — 
ін. назва "Королівський театр при палаці", з 1776 
"Придворний національний театр".

У муз. театрі в XVHI — 1-й пол. XIX ст. досвід Б. 
був засвоєний оперою-буфа. композиторами 
Лж.Б.Перголезі (перша опера-буфа "Служниця- 
пані" — 1 7 3 3 ). Л ж .П аїзіелло. Н.Піччіні. 
Л .Ч імарозою. В .А.М оцартом. Л ж .Россіні. 
Ґ.Лоніцетті). В Англії в 1-й пол. XIX ст. створився 
жанр бурлетта. де сполучалися оперові. бурлескні 
та пантомімні складники. У музиці Б. — гумор, 
свідомо "грубувата" композиція (напр., Б. у "Partita 
a-moH" Й.С.Баха).

Своєрідно втілився Б. у кіно, переважно німому 
(М.Сенне, Ч.Чаплін).

2. Інколи Б. ототожнюють лише з ірої- 
комічною поемою на противагу травестії.

Існує розуміння Б. не як метажанру. але як 
стилю. Проте, в такому разі точніше казати про 
застосування окремих первнів Б.

(Лив Пародія, Пастиш)
Анатолій Волков

БУФОНАДА (італ. bu//onata. букв. — 
блазнювання, придурювання) — жартівлива, смішна 
театр, вистава або манера гри буфона (коміч. 
актора, який грає в Б., інтермедіях, водевілях, 
ф ар сах і т.п ). що грунтується на прийомах 
гротеску або грубому комізмі. Б. закорінена в нар 
театрі, де тісно пов'язана з мист-вом імпровізапи 
Елементи Б. застосовували ант. автори: особливо 
поширена Б. була в Італії в XVI ст. (комедія масок). 
Прийоми Б. є в драматургії В.Шекспіра. Ж - 
Б.Модьєра, М.Гоголя: в укр. л-рі —  у п єсах 
"Сватання на Гончарівиі" Г.Квітки-Основ'яненка. 
"На Кожум'яках" І.Нечуя-Левицького та ін. Ло цього 
жанру звертаються і нові драматурги ("Містерія- 
буф" В.Маяковського, "Фараони " О.Кодомійця. 
"Крихітка Пахес" Я.Стельмаха).

Володимир бршов

78



ВАВИЛОНСЬКО АССИРІЙСЬКА ЛІТЕРАТУРА

ВАВИЛОНСЬКО АССИРІЙСЬКА ЛІТЕ 
РАТУРА — л-ра, шо виникає на ґрунті поезії 
Шумеру, сусп-ва, яке створило першу в світі 
землеробську цивілізацію, започаткувало міську 
культуру й винайшло писемність (кін. [V ст. до 
н е.) Семіти-аккадиі. шо були під сильним впливом 
Шумеру, засвоюють його досягнення і з сер. Ш ст. 
до н е. домінують у регіоні. В Н ст. до н е. 
підноситься Вавилонія, держава, шо утворюється 
шляхом злиття Шумеру й Аккаду, цивілізація якої 
розквітає за Хаммурабі (XV1I1 ст до н е ). З кінця 
!Х ст до н е. в регіоні, як і на всьому Давн. Сх , 
починає домінувати Ассирія. Проте з кін. V1M ст. 
до н е Вавилон разом з Мідією завдає ассірійцям 
поразки й знову панує на Сх. — аж до підкорення 
персами у 538  р. до н е.

Мовою культури в Вавилоні була аккадська 
навпіл з шумерською — саме цією двомовністю 
позначені клинописні глиняні таблички, котрі 
існували в ужитку аж до І ст. н.е. Поруч з цим 
розвинулася й жива арамейська (халдейська) 
мова, якою також вели ділові папери. Її 
перейняли перси-завойовники. шо зробило 
арамейську мову мовою міжнар. спілкування у 
всьому давн. світі аж до часів ге/мтінізму

Переважно тв. В.-а.л. дійшли до нас через 
розкопки бібліотек ассирійських царів, зокрема 
Ашшурбаніпала (VM ст до н е ), котра, здається, 
була найбільш репрезентативною (бл. 700 текстів, 
з них літературних" бл. 200). Проте багато шо 
існує у вигляді уламків: не все тут описано; повної 
історії цієї л-ри ше немає. Двомовність текстів 
утруднює проблему визначення генези тв. 
(шумерський чи аккалський). Проте, безперечно, 
шо в більшості випадків аккадська обробка 
ґрунтується на шумерському матеріалі. Але 
аккадиі не були епігонами-. їхні переробки часом 
підносили досить скромний зразок до рангу 
високої поезії (напр.. трансформація шумерських 
билин про Гільгамеша в монументальну епіч. 

поему світ значення).
За жанр, складом В.-а.л. дуже багата — міфи 

та легенди казки та байки філос. діалоги та 
афоризми, багатобарвна лірика (рел. та політ, 
гімни, лірика кохання) Можна уявити існування 
й рел.-культової драми-місгерії, шо. гіпотетично, 
мала бути якось пов'язаною з аналогічними 
явишами удави. Єгипті Вавилонська міфологія 
вважається джерелом багатьох мотивів Біблії, але 
це питання вимагає корекції.

Світогляд Ст-лавн. Месопотамії, визначений 
характером цивілізації Каїна " — постійною 
боротьбою з негостинною природою. — був досить 
похмурий. Рано склалася "халдейська магія", яка 
виходить з психод. потреби енергійного впливу 
на богів, жорстоких, незбагнених. але досить 
ницих у своїх пориваннях. Заклинання й 
замовляння, так само, як жертви, розглядалися 
як єдиний спосіб богоспілкування. Боги 
виглядають як примітивні, хижі й вередливі істоти, 
котрими керують матеріальні імпульси — їсти й 
розмножуватися. Світ утворено з тіла чудовиська

Тіамат, котре хотіло пожерти власних дітей-богів: 
Мардук розрубує її навпіл, створюючи з частин 
тіла Тіамат небо й землю. Боги ліплять з глини 
людей, аби ті годували їх жертвами Проте 
людський гамір заважає богам спати, й вони 
насилають потоп, в якому все гине; рятується одна 
людина — Утнапіштім. котра приносить богам 
жертву за спасіння, й вони налітають на неї мов 
мухи", бо ж не було кому їх годувати. В духов, 
пориванні злитися з божеством месопотамці 
досягали рівня високої медитації (рел. лірика) 
Але в основі їхнього рел. почуття лежить страх 
перед назбагненністю примхливих виших істот, 
шо зумовлює глибоку й безвихідну песимістичність 
картини світу. Саме у ствердженні ролі людини 
як безправної іграшки в руках богів полягає 
основний пафос й епосу про Гільгамеша. який 
прагнув осягти сенс життя та безсмертя, й поеми 
про Етану, котрий намагався знестися на небо, 
аби дістати ліки для дружини, шо страждала від 
пологів — їх чекає траг. поразка. В таких 
шедеврах В.-а.л., як Бесіда пана зі своїм рабом", 
у численних байках та афоризмах проводиться 
та ж ідея- сенсу життя не збагнеш і на долю не 
вплинеш, отож — їж . пий. веселися, доки 
вдається.

Бібл. ж концепція світу ЗОВСІМ ІН.: світ створено 
Добрим Отцем, якого змальовано в чисто 
спіритуальному образі. Творіння сповнене розуму 
й краси, доки існує в Отці. але. повставши проти 
Нього, страждає Проте Отець Небесний 
терпляче допомагає "блудним дітям' знайти шлях 
до втраченого раю. Можна відмітити певну 
подібність окр. сюжетів та мотивів у месопотамців 
та в Біблії — напр.. творення людини з глини, 
потоп та ін. Але ця подібність, по-перше, 
визначається спільністю іст. минулого 
(надзвичайний потоп, про який пам'ятали ше 
шумери, дійсно колись залив Месопотамію, як 
свідчить археологія). По-лруге, багато що тут 
вийшло зі спільного фольклору семітів. Й. 
нарешті, давн-гебр. л-ра дійсно зазнає 
Вавилонського впливу під час Вавилон, полону, 
але цей вплив яскраво відчувається не стільки в 
Біблії, скільки в апокрифах на зразок Книги 
Епоха" та каббалістичній л-рі. В ін. випадках ми 
маємо справу не стільки з запозиченням, скільки 
з переосмисленням та полемікою. Так. в бібл 

Книгах Закону" дійсно є відлуння 
Вавилонського законодавства ( око за око. зуб за 
зуб"), але тут розрізнено "юс" і "вос ". право 
людське й право божественне. Заповідей — 10, 
приписів — більш ніж 600 ; приписи регулюють 
поведінку в сусп-ві, а не моральне сам о­
визначення особи (християнство зберігає заповіді, 
аде відмовляється від приписів). Та й приписи 
базуються на концепції юдейської віри, а не на 
державному законодавстві. Навіть ті кн. Біблії, 
на яких лежить виразний відбиток "похмурої 
Вавилон, мудрості" (О.Мень). — т.зв. Соломонові 
кн.. — є насправді діалектичним подоланням 
песимізму, бо стверджують Мудрість як пізнання

79



ВАГАНТИ

шляхів Божих, а не ниций гедонізм. Важливо 
також відзначити, шо образ Вавилону як ' граду 
земного". зухвалого й приреченого в своїй 
байдужості до вищих цінностей та богоборстві, 
проходить як наскрізний образ через всю 
Біблію, починаючи від сюжету про Вавилонську 
вежу й закінчуючи апокаліптичним образом 
Вавилону як "великої блудниці, котра вином 
блуду свого напоїла силу народів": шлях Вавилону 
є тут шлях загибелі.

Занесена землею протягом тисячоліть, 
Вавилонсько-ассирійська культура довго була 
майже невідома. V століттях ледве жевріє вогник 
ассирійської словесності —  Ассирія на поч. н.е. 
приймає християнство й створює власну христ. л- 
ру, часом дуже своєрідну, яка переробляє 
численні міфи й легенди Сх. й Зх. Створюються 
сміливі версії, напр., про те, начебто Христос був 
ассирійием. як можливий уроженець Самарії. 
Окр. ассирійці грають визначну ролю в 
новонародженій Церкві (напр., іоан Златоуст, 
один з краших візант. письменників). Проте 
значна частина ассирійців переймається єрессю 
несторіанства, поставивши себе тим самим поза 
духов-культ. життям Європи (несторіанство 
розповсюдилося в сфері номалів Степу й т.п ).

Відкриття" Вавилонсько-ассирійської культури 
припадає на останнє століття в зв'язку з успіхами 
археології. Вона широко увійшла в худож. 
свідомість епохи модерну.

У слов'ян, світі заглиблення в В.-а.л. набувало 
різного забарвлення. У романі Б.Пруса 'Фараон" 
у змалюванні ассирійців відбився відвертий 
антисемітизм автора. Навпаки, в рос. науці та л-рі 
XX ст. помітно досить глибоку зацікавленість цією 
культурою (дослідження Голєнішева-Кутузова та
В.Шилейка; твори В .Брюсова, М.Кузміна — 
"нашадка ассірйиів", М.Гумільова, та ін). Сьогодні 
авторитетами в цій галузі виступають в Росії й 
почасти Україні ].Дьяконов, В .Афанасьева, 
М.Москаленко. Існують також нов. укр. переклади 
("На ріках Вавилонських. З найдавнішої л-ри 
Шумеру, Вавилону. Палестини". К.,1991).

Мотиви В.-а.л. опосередковано (через бібл. кн. 
Екклезіаста) справляли широкий вплив на 
подальшу л-ру, аж до Нов. часу (пор. чехівське 
"нічого не розбереш на цьому світі", мотиви 
екзистенціалістів та ін.).

Семен Абрамович

ВАГАНТИ (лат. uagantes —  мандрівні) або 
ҐО/НАРДИ (ст-франц. gobard — блазень) — 
мандрівні клірики та студенти, шо складали й 
виконували світські пісні "на випадок", 
приватного, застольного, сатир, або свавільного 
змісту. Поезія В. була латиномов. У деяких 
випадках з гумор. метою вживалися 
макорон:чна поезія: поєднання лат. рядків з 
рядками, які були писані живою нар. мовою. В 
основній своїй масі поезія В. анонімна, хоча до 
нас дійшло кілька імен видатних постатей: Гюг 
Орлеанський (Прімас) — 1-а пол. XII ст.. Архіпіїта

— 2-а пол. XII ст., автор "Алексанлреїли" Вальтер 
Шатільонський — 2-а пол. XII ст. Найповнішим 
зведенням пісень В. вважається зб. "Карміна 
бурана", яка складена бл. 1225 на пл. Німеччини 
(понад 200  пісень). В. спирались як на фольклор, 
первень, так і на кн. традицію (ант. л-ра. Біблія) і 
створили перші зразки нов. європ. паролі? 
("Євангеліє від марки срібла", "Всеп'янійша 
літургія" тошо). Відгомін вільнолюбних мотивів 
поезії В. зустрічаємо пізніше у Ф.Війона, в зб. 
студентських пісень (гімн "Gaudeamus igitur"), в 
анакреонгнчнін поези Типол споріднене з В 
явище в Україні —  мандрівні дяки.

Анатолія Волков, Петро Рихло

ВАЙМАРСЬКИЙ КЛАСИЦИЗМ — літ течія
в нім. л-рі Просвітництва останньої третини XVIII 
ст. Постання В.к. пов'язане з трактатом історика 
ант. мист-ва Й.Й.Вінкельмана (1717-68) ("Історія 
ст-лавн. мист-ва"). з творчістю Й .В .Гьоте, 
Ф.Шіллера. Якшо Вольтер недооцінював греи. л- 
ру і ставив Гомера не тільки нижче від Верґілія. 
але й від його пізніших епігонів, то Вінкельман 
ідеалізує саме грец. ст-лавність, вбачаючи в ній 
"благородну простоту і спокійну велич". "Єдиний 
шлях для нас зробитися вел. і. якщо можна, 
незрівнянними, — це наслідування античності',
— підкреслює він. Теор. погляди В.к. обстоювали 
також Шіллер —  вірш "Боги Греції" (1788), 
"Листи про естет, виховання людини" (1795) і В. 
фон Гумбольдт — "Про Германа і Доротею" 
Гьоте" (1799) та "Естет, ескізи" (1799). Частково 
полемізуючи з Вінкельманом, Г .Е .Д ессінг в 
"Даокооні" на основі антично:*, літератури та 
мист-ва намагається теор. обґрунтувати 
диферениійні принципи, шо лежать в основі 
різних видів мист-ва, чим сприяє виробленню 
чіткої системи їх класифікації.

Представників В.к. приваблювали не лише 
образи і сюжети ант. л-ри ("Прометей", "Іфігенія 
в Тавриді" Гьоте, "Кассандра' Шіллера), але й 
ант. форми, жанри, метри. В "Римських елегіях" 
Гьоте використовує дистих, запозичений у Тібулла 
і Проперція, у "Венеційських епіграмах" 
спирається на Марціала, Терман і Доротея' 
засвідчує безсумнівний вплив гомерівських поем. 
"Мессінська наречена Шіллера — трагедія з ант. 
хорами — створена за зразками лавн-греп. 
трагедії, взірцем був "Еліп-цар" Софокла.

В .к . заперечував догматичність франц. 
класицизму, водночас відкидав бунтівництво 
"Бурі і натиску" ("Sfurm und Drang"), так само як 
руссоУзм, протистав н рм ром ан ти зм у і 
мжщансымй лрам:

Амато/тй* Волков

ВАРВАРИЗМИ (barbarismos від греи, barbaros
— чужоземець)^ або ЕТРАНЖИЗМИ — слово, 
елемент слова (напр., суфікс), зворот або 
синтаксична конструкція, які запозичені з чужої 
мови, але не вкорінені в мові-реиипієнті, а тому 
сприймаються як незвичні, як порушення мов.

80



ВАРІАНТ

норми. Часом до В. зараховують і особливі 
вислови іноземців. Розрізняють В. за 
походженням: з древніх мов: грецизми, лагинізми. 
санкритизми. гебраїзми (з древньоєвр.); з нов. 
свроп. мов: галліцизми (з франи). германізми 
(з нім.). італьянізми, англіцизми, п олон ізм и , 
русизми тошо: запозичення з різних тюрк, мов — 
тюркізми 3 мов народів Кавказу — кавказизмм. 
З аз мов (передовсім Бл.Сх.) — орієнталізм** 
Слова, шо створені на основі клас, мов у пізніші 
часи (зокрема тер м ін и ). — неогреиизми. 
неолатинізми Особливе місце посідають 
запозичення зі церк-слов ян. мови — 
слов'янізми, які до В не належать.

V письмовому тексті В. можуть подаватися в 
оригінальній графіці, або — частіше — як 
транслітеровані й оформлені за законами мови- 
реципієнта:

№<? рояно/я? <' рс.'яи'аіат'
Шлях 7,3 pC fff'.f..
Ешё ПоЛЫЯЛ H(.-* 37ІНА1Л /
XfO KWHl
(Т.Шенченко).

Уживання В. e похідним від контактів між 
країнами й народами, від міжетнічної рецепції 
Тому В. містять у собі значні семантико-стмл. 
можливості, виконують у худож. тексті 
різноманітні функції:

а) В., шо позначають явиша природи, життя, 
побуту чужих країн і народів, вживаються у 
функції е к з о т и з м ів , тобто для створення 
місцевого колориту (cou/eur /оса/е). Напр.:

Арлеламки в фаражюл!
У монастирському лвор<.
Де саркофаги, ctpt й гол;.
Стоять, як ;лолм стар;
(М. Рильський).

б) Передавання мовлення людей чужої нації. 
Напр.. словосполучення на ідиш у мов. партії 
Германа Гольдкремера з повісті Франка "Воа 
constrictor ": "A, sc/ішагя Jur (чорний рік) на вас", 
або Ка GeschJ/t!" (Не ніякий інтерес!).

в) Відображення безпосередніх міжетнічних та 
міжмов контактів і взаємин. Луже показове 
вживання В. у романі В Скотта "Айвенго ", де 
йдеться про конфлікт між саксами і норманами, 
як от у діалозі між палким сакським патріотом 
Седріком і нашадком королівського роду 
флегматичним Ательстаном:

"— Не поталанило сьогодні Англії, мілорде, 
сказав Седрік багатозначно — Чи не спокушає 
не взятися за списа?

— Я збираюся битися завтра. — відповів 
Ательстан. — Я візьму участь у те/сс. Не варто 
вже сьогодні вбиратися в бойовий обладунок.

Пя відповідь подвійно не сподобалася 
Седрікові: по-перше, його вразило норманське 
слово шо означало загальний бій. а по-друге, 
в цій відповіді чулася байдужість Ательстана до 
честі своєї батьківщини"

г) Окр. сусп. групи часто тяжіють до 
захаращення рідної мови В . ба й навіть її забуття.

Тому В. можуть бути засобом мов. характеристики 
представників цих груп, переваж но з 
засуджувальних чи сатир, позицій, як от у мов 
партії "палікмахера" Голохвостова з комедії 
М.Старипького "За двома зайцями ": //урні хахли/ 
/діть здорові/ ///то значить проста мужва? Ніякого 
понятія нєту, ніякой дедікатной хвангазії... так і 
пре/ А вот у меня в галавє завсегди такий 
водеводь, шго только мерсі, потому — 
образованний человек/ Ла што впрочем про них?.. 
Годі, довольно/"

г) Захаращення мови є неминучим наслідком 
перебування етносу в межах чужої держави, отож 
В. можуть виступати в функції провінціалізмів:
Бідний Юлик не вифасував нічого" — говорили 

сестри" (О.Кобилянська. "Апостол черні").
д) Відображення життя, реалій, мовлення 

минулих часів, тобто вживання В. у функції 
історизм!В: "Не твоєї дурної голови діло/ — 
Може вона й дурніша від ваших, шо не зраджує 
рейментаря свого, аде зате вірніша. — //о дискурсу 
не станемо з тобою, хаме/" (Б.Лепкий. "Полтава").

Передавання В. є досить складною справою 
для перекладача: зберігати чи перекладати. В 
конкретних випадках справу розв язус твор 
підхід (об'єктивні чинники не слід протиставляти 
суб'єктивному — творчій індивідуальності 
перекладача). Так. М.Рильський не зберіг лат 
вирази в баладі А Міикевича Пані Тварловська ". 
а переклав їх укр. мовою. За словами 
перекладача, в цей спосіб досягалася більша 
приступність читачам" Рильський виходив з тих 
міркувань, шо заг-зрозумілі для поляків Міике- 
вичевої доби лат. вирази, сьогочасному укр. 
читачеві не зрозумілі. Отож їх все одно треба 
було б пояснювати в примітках. Але прямим 
викривленням автор, задуму, нехтуванням автор 
воді є переклад назви іст. роману Ґ  Сенкевича 
"Quo vadis?" як "Куди йдеш?" Адже це лат. 
словосполучення є ключовим у тв. про перших 
християн у Римі.

Анатолій Волков

ВАРЇАНТ — (франц. uarrionte, віл лат. various
— змінюваний), або редакція (від лат. re d a cts
— приведений до ладу) тв. — видозміни, одна з 
можливих комбінацій або редакцій якогось тв. 
або його частини.

1) У л-рі всі текстуальні різновиди того самого 
тв.. які з'являються в процесі твор. пошуків 
письменника найбільш адекватної форми і засобів 
втілення свого задуму.

Інколи зміни в текст вносяться цензурою, 
видавцем. Поширені режисерські видозміни тв. у 
театрі і кіно, а також переробки текстів під 
впливом чи тиском цензури, критики тошо 
Існують, напр., з різних причин, а часом і всіх више 
згаданих разом: шість В. (редакцій) роману 
П.Мирного таї.Білика "Хіба ревуть воли, як ясла 
повні? ", два В. повісті М.Гоголя Портрет " тошо. 
Вивченням літ. текстів займається допоміжна літ- 
знавча дисципліна — текстологія

81



ВАРЇАНТ ПЕРЕКЛАДУ

2) У фольклорі існують в більшій кількості й 
різноманітності В .. т о  зумовлено усною традицією 
побутування тв. Переходячи із вуст в уста, тексти 
видозмінюються. Такі видозміни часом бувають 
досить значними. На відміну від В. (редакцій) літ. 
тв.. який має канонічний текст, фольклор, тв. у 
всіх своїх варіантах виступає як рівнозначний і 
рівновагомий (Варіативність). Вивчення В. тв. 
усної нар. творчості виявляє сутність її 
побутування, механізми функціонування та 
становлення традмміі дає змогу зрозуміти природу 
колективної творчості та її психології.

ігор Звари*#

ВАРІАНТ ПЕРЕКЛАДУ. У перекладознавстві 
підставно вважати кожен переклад певного 
тексту В. першотв -інваріанта. Таких В. однією 
мовою може бути навіть кількадесят. Наявність 
попередніх В. створює певну традицію: в більшості 
випадків нов. перекладач зважає на досвід 
попередників (часто й на досвід перекладачів на 
ін. мови). В.Вересаев писав у передмові до свого 
перекладу Іліали": Якшо ми допускаємо
колективну співпрацю, так би мовити, в просторі, 
то чому не допускаемо такої ж співпраці й у часі, 
між усім ланцюгом перекладачів, які йдуть один 
за одним. Все добре, все влатне нов. перекладач 
повинен повною жменею брати з передніших 
перекладів... не переносячи .. механічно, а 
органічно переробляючи у свій власний стиль, 
точніше в стиль першотв., як його сприймає даний 
перекладач' Такою настановою керувався аж 
ніяк не лише Вересаев.

Вел. вагу має розгляд традиції перекладу од. 
тексту як поступового наближення до створення 
оптимального еквівалента першотв. Критика 
попередніх перекладів та заг. рівень суч. теорії 
перекладу створюють той рівень, нижче якого 
перекладач не може перекладати; коли ж він 
працює нижче нього рівня, то його праця буде 
визнана незадовільною. Саме в цьому полягає 
внесок критики і теорії перекладу в 
удосконалення перекладацької практики.

Якшо попередні переклади невдалі, то 
створюється В. не першотв.-інваріанта, не В. 
семангяко-сгмлісгично? структури fC C Q , але 
ССС першого помилкового перекладу. 
Створюється ціла традиція викривлень першотв. 
Напр., на незугарний рос. переклад поезії Ботева 
Хаджі Димитр', який зробив 1 9 3 1

С.Городецький, орієнтувалися Я.Кондра (1932, 
Львів) І В.ЛевІК (1941):

X Ботсв
А? елмл єгрлнл -злхвьрлдл ;7{дих<а.

Нл jpyra сабя на две строшеиа.
Они тьмнеят. т а м  се люшка. 

rtpcKWHd г аила вселена.'
С Гор опеи км й

Ружье направо лл рук упало.
Сломавшись, сабля лета налево.
Чело поникло. взор тьма застлала.
Мета вес.*, мир клянут от/нева.

Я. Комара
Kptc йому випав з рук геть наоскммб.
Шабля зломалась в лютій хуртені.
ЧОЛО ПОНИКЛО —  В ТЄМрЯВ7 ОН!.

Світ проклинає біль молоде ний.
У Ботева герой відкидає рушницю й розбиту 

шаблю. В перекладах вони випали з рук. 
Домінантний образ знижено Городецьким. а 
відтак Кондрою. Девік помилку навіть посилив: 
Ружья и сабли не держат рухи. ;

Незрідка В.п. наявні вже в перекладі назви тв. 
Так, вірш Й В .Ґьоте Erlkonig" різними укр. 
перекладачами тлумачився як 'Вільшаний цар" 
(П. Куліш), "Лісовий цар " (Б.Грінченко). Вільховий 
король" (Д.Загул), 'Вільшаний король" 
(М. Рильський).

Зіставний аналіз перекладацьких В. допомагає 
удосконаленню практики перекладу, а також дає 
вагомий матеріал для розуміння т в о р ч о ї 
індивідуальності перекладачів Такий аналіз 
плідний не тільки з погляду критики перекладу, а 
й для вироблення рекомендацій часткових і заг. 
теорії перекладу.

Анатолій Волков

ВАР!АНТН!СТЬ 1. Конкретна реалізація, 
втілення в певній кількості текстів явища 
варіативності. Напр.. деякі романи О. де 
Бальзака мають до дванадцятьох варіантів.

2. Здатність тексту до варіювання. Фольклор, 
тв. завжди є варіантними, бо В. визначає форму 
їх побутування. В л-рі варіантними текстами 
можуть виступати традиційні сюжети, мотиви 
та образи як ті. шо вже реалізовані в багатьох 
текстах (Дон Жуан, Жанна д'Арк). так і ті, що 
мають тільки два варіанти.

В. в теорії трал, сюжетів є свого роду визначенням, 
прогнозуванням якісних характеристик того чи ін. 
матеріалу в його потенційній спроможності до 
подальших реалізацій в л-рі.

/гор Звармч

ВАРЇАТИВШСТЬ — явише, яке характерне 
перш за все для усної нар. творчості. В. є єдиною 
формою існування фольклор, текстів, наявність 
варіантів яких є свідченням їх побутування і 
жанр життєздатності. Lie явище трал, прийнято 
вважати однією з найважливіших ознак, що 
відрізняють фольклор від л-ри. В. визначається 
як процес безкінечного варіювання текстів усної 
нар. творчості, які переходять із вуст в уста, від 
покоління до покоління. Ряд варіантів від 
найдавнішого до суч. відображає характер 
змінювання тексту на всіх рівнях.

В. фольклору пов'язана з його усною природою. 
Писемність — основа літ. буття тексту — відміняє 
цю ознаку в л-рі як позбавлену грунту свого 
існування. Такою є трал, уява про феномен В.

Одночасність акту виконання та акту 
сприймання зумовлена усною природою 
фольклор, творчості, отож визначає специфіку її 
створення і побутування. Існування в часі якого-

82



ВАРЇАЩЯ ЛІТЕРАТУРНОГО ТВОРУ

небудь фольклор, тв., обмежене рамками усного 
передавання худ. інформанті, можливе тільки в 
багаторазовому його повторенні (виконанні). При 
цьому кожний слухач в майбутньому міг бути 
потенціальним виконавцем сприйнятого тв. Т.ч., 
усне багаторазове виконання в умовах відсутності 
автор, права (анонімність), яке фіксує канонічний 
статус тексту, зумовлює текстуальні та структурні 
зміни фольклор, твору — його В., єдину форму 
існування в часі.

В . яка спостерігається в текстуальній 
відмінності багаторазових актів виконання тв., 
може бути (окрім усної форми їх передавання) 
наслідком цілої низки ін. чинників.

Зміни в тексті можуть вноситися в залежності 
від обставин його виконання: перед знайомою 
аудиторією виконавець більш вільно передає 
текст, аніж перед незнайомими ЛЮ ДЬМ И; для 
дітей казка розповідається інакше, ніж для 
дорослих: якщо в авдиторії присутні особи, які 
підлягають сатир, висміюванню, то текст буде 
виконуватися з поліпшенням" барв (шо, власне, 
залежить від індивідуальних особливостей 
виконавця).

Заміна автором забутих слів своїми, близькими 
за значенням, теж є однією з причин вібрації 
тексту.

Вібрації текстів можуть включати в себе зміни 
заг. характеру нар. творчості: поглиблення 
реалізму, відмирання жанрів легендарно-фант. і 
рел. характеру, посилення побутового 
забарвлення, ілейно-худож. змісту в кін. Х!Х — 
поч. XX ст.

Звичайно, шо зміни зумовлюються і естет, 
чинниками: деформація худож. смаків народу, 
вплив л-ри та ін. видів мист-ва на вдосконалення 
і руйнування тексту і співу (літ. обробки текстів, 
їх інтерпретація в кіно, театрі, виконання, 
напр . рос. нар пісень Ж.Бічевською на естраді).

Т.ч., зміни можуть торкатися різних рівнів нар. 
творчості:

—  в и н и к н е н н я  жанрів;
—  зм ін и  о к р .  е л е м е н т ів  п о е т и к и  —  з м е н ш е н н я  

ст ій к о сті п о с т ій н и х  е п іт е т ів ,  п о я в а  н о в .  е п іт е т ів  і 

більш в іл ь н е  їх  в и к о р и с т а н н я ,  НІЖ с т . ;
— поява в тв. усної нар. творчості під впливом 

л-ри властивих їй ритмів і рим. виражальних 
засобів тощо.

Звичайно в цьому процесі відбуваються зміни і 
більш глибокі — структурні. Такий характер змін 
несе на собі відбиток деформації як одного тв., 
так і цілої ж ан р ов ої системи. Глибина 
змінюваності залежить від того, в якому стані 
знаходиться життя фольклору назагад як системи.

Нормальному функціонуванню системи 
відповідає поступове накопичення нов. 
елементів, деформація, відмирання деяких і 
виникнення нов. жанрів і їх різновидів, 
народження нов. тв тошо. Тобто відбувається 
нормальне, поступове становлення традиції.

Але такий стан системи існує не завжди, інколи 
наступають періоди, пов'язані з якісною

деформацією, ломкою системи, яку називають 
"перервою поступовості". Причини виникнення 
таких періодів можуть бути різними: це і взаємодія 
декількох культур, шо викликає нову якість 
системи; це і ломка ст. традицій, їх переосмислен­
ня при оволодіванні нов. Пі етапи перерви 
поступовості" вказують на іст. періоди розвитку 
фольклору і пов язані з такими ж етапами в історії 
народів, з "перервами поступовості" в їх соц - 
політ., культ, та побутовому житті, в їх колективній 
свідомості. Такі періоди можуть охоплювати 
фольклор у цілому як систему і окр. його жанр, 
системи.

Наведений комплекс причин зумовлює процес 
В. фольклору, який є відображенням законо­
мірностей становления традиції. В зв язку з ним 
В. набуває особливого значення, бо є своєрідним 
дзеркалом, в якому знаходять відображення всі 
зміни іст.-фольклор, процесу: фіксує динаміку змін 
як окр. тв., так і фольклору як системи.

В літ-знавстві В. трал, обмежена рамками 
вивчення суто текстологічного характеру і не 
розглядається як процес.

Разом з тим, слід зауваж ити, шо В є 
відображенням механізмів людського мислення 
Оскільки мист-во слова включає в себе фольклор 
і л-ру як два етапи свого розвитку, то слід 
зауважити, шо процес пізнання дійсності та її 
відображення є єдиним і безперервним ланцюгом 
передавання, засвоєння та збагачення традицій. 
Якшо сприйнятий досвід інтерпретується згідно 
з потребами часу, умов тошо. то стадії його 
сприймання і кінцева інтерпретація можуть бути 
розглянутими як текст і його варіант. В такому 
разі заг. контекст і кожний з його складників 
можуть розглядатися на стадії сприймання як 
інваріант, а на стадії передавання як варіант. 
Т .ч ., В. в л-рі зберігає свій статус процесу, 
виходить далеко за межі чисто текстологічного 
вивчення, охоплюючи проблемим<?дс/моааммя, 
проблеми співвідношення традицій і 
новаторства, комунікації та кібернетики.

ігор Зварич

ВАРІАЦІЯ ЛІТЕРАТУРНОГО ТВОРУ (від лат. 
uanatio — зміна, різноманітність) — вілозміна 
теми певного тв. при збереженні його основного 
змісту. Напр., М.Рильський написав вірш під 
назвою "Варіації", в якому збережено розмір і 
ритм вірша М.Коцюбинського "Наша хатка"

Найбільш поширені В. в фольклорі, де кожний 
тв. під впливом імпровізацій виконавців 
видозмінювався, зберігаючи при цьому зміст.

Але насамперед В. — це муз. форма, в якій 
тема (інколи дві і більше) змінюються в фактурі, 
тональності, гармонії, тембрі, інструментові, 
тошо. Форма В. має нар. походження. Її джерела 
в нар.-пісенній та інструментальній музиці, де 
основна мелодія видозмінювалась при куплетних 
повтореннях. Особливо багатими варіаціями є 
тв. хорового виконання. Багатоголосий спів 
зберігає основний мотив при постійній

83



ВАРШАВСЬКИЙ ПОЗИТИВІЗМ

змінюваності ін. голосів хорової фактури. В. 
виникають імпровізаційно, але це не заважає 
існуванню більш-менш сталих варіаційних циклів. 
Особливо яскраві такі приклади в багатоголосих 
культурах України. Росії. Грузії тощо.

ігор Змрмч

ВАРШАВСЬКИЙ ПОЗИТИВАМ — сусп.- 
ідеологічний і літ. рух у Польщі останньої третини 
ХЇХ ст. Назву перейняв від позитивізму — заг- 
європ. наук.-філос. напрямку, засади якого було 
пристосовано до конкретних потреб і завдань, 
шо постали перед поль. сусп-вом. Являв собою 
теор. платформу та практичну програму 
ліберальної буржуазії щодо господарського та 
культ, розвитку краю після поразки повстання 
1 8 6 3 . Варш авські позитивісти прагнули 
перебрати провід у житті Польщі від шляхти, шо 
трад. відігравала цю ролю. але 
продемонструвала нездатність вирішити основні 
най. і сой. справи. В.п. відкидав шляхетське 
романт. гасло, яке сформулював А.Міцкевич. 
Міряй сили по намірах, але не наміри по силах". 

В.п. висуває тези: 1) органічна праця": 
переконання в можливості (більш того — єдиній 
можливості) досягнення господарських, сусп. і 
політ, цілей шляхом еволюції та поступу — з 
повним відкиданням методів збройної боротьби; 
2) праия біля підвалин", тобто з нар. масою, 
зокрема просвітництво та культурництво. 3) 
культ науки, віра в її можливості: 4) емансипація 
жінки.

Генерація представників В.п. в л-рі — 
Б Ожешко (1842-1910). М.Конопнииька (1842- 
1910). Г.Сенкевич (1846-1916). а найтиповіший
— Б.Прус (1847-1916). В.п.. по всіх параметрах 
войовничо виступив проти романтизму, від 
народа-пана (со nie sfuchto, to nie ncirod) до 
нарола-хама (со siach ta . to nie norr;d). Від 
панування поезії до переважання прози. Від 
шляхетського романтизму до реалізму. Поль, 
вчені звуть 1863-90 рр. періодом П. з огляду на 
його панування в л-рі.

Розрізняють два етапи розвитку В.п. Перший
— підпорядкування худож. л-ри засадничому гаслу 
утилітаризму. Основним завданням л-ри 
вваж алося безпосереднє втручання в 
найактуальніші справи, основною позитивною 
рисою — тенденційність. На провідне місце 
висувається публіцистика: програмові статті 
ідеолога В.п. О.Свентоховського "Ви і ми". Пруса

Наші гріхи В цих статтях формульовано 
основні постулати руху, точилася гостра полеміка 
з консерваторами в політиці й "епігонами 
епігонів — продовжувачами віджилих 
шляхетсько-романт. традицій (т.зв. війна ст. та 
нов. преси). Основними органами В.п були 
часописи "Пшегльонд тиголньови", Атенеум", 
Правда". Створювано переважно т.зв. романи з 

тезою ("Марта" Ожешко. 1873), п'єси з тезою, 
тобто із заздалегідь визначеною ідеєю, яку автор 
доводив своїм тв., а також побутові комедії.

Меншу вагу мала поезія — програмово 
громадянські вірші.

11ей перший етап підготував другий, коли 
представники В.п. позбулися простолінійного 
підпорядкування творчості ідеологічним 
завданням, хоча зберігали вірність позити­
вістському світосприйняттю. Прикладом є роман 
Пруса Л ялька" ( 1 8 8 7 -8 9 ) .  де створено 
р еал іст ., а й водночас могутню постать 
позитивіського героя Вокульського. Три етапи 
його життя відображають етапи сусп життя 
Польщі: лев (учасник постання), віл
(засланець), вовк (талановитий комерсант). У 
цей період ром ан було визнано за виший 
ґатунок і міцно закорін ен о в поль. л-рі 
Тематично л-ра В.п. висвітлювала головніші 
аспекти життя країни: розвиток капіталу та 
промисловості (Прус. Конопнипька): селянське 
питання (Ожешко, Конопнииька. Сенкевич. 
Прус), най. справи: боротьба проти германізації 
(Сенкевич. Прус); білування білор. селянства 
(Ожеш ко), євр . питання (Ожеш ко. Прус). 
Збер ігається  традиція відображення 
найзлободенніших проблем на іст. матеріалі 
(романи з життя Польші та Литви 
Ю Т Краківського й Сенкевича). Згодом ідейно- 
т'ворч. шляхи ген ерац ії варшавських 
позитивістів розходяться. Ожешко, а надто 
Прус, залиш аються вірними програмі П., 
Конопницька наближ ається ло р е в - 
демократичних поглядів. Сенкевич з 1880-х 
рр. у іст. романах переходить на позиції 
шляхетського патріотизму та клерикального 
романтизму, зокрема з таких позицій зображає 
в романі Вогнем і мечем' (1883-85) Хмельнич­
чину. На іст. матеріалі виникає ілейно-хулож. 
полеміка: антиклерикальний іст. роман Пруса 
з історії давн. Єгипту Фараон" (1895 — 96) і 
неокат. неоромант. роман-епопея про перших 
християн у Римі і ст. "Quo vadis?" (1897-1900) 
Сенкевича. В.п. підготував наступні іст.-літ. течії 
в поль. письменстві: натуралізм та Молоду 
Польшу". У поль. літ. критиці (П.Хмельовський 
та ін.) й істор. л-рі (Хмельовський, Б.Хле- 
бовський, С .Тарновський) наук- 
позитивістський підхід домінував до 1914.

Період В.п. — друге після періоду великої 
романтики". поетів-пророків (uneszczy) 
піднесення поль. літ. Т в . В .п . вийшли на 
найкращий тогочас. рівень європ. реалізму, 
здобули міжнар. визнання. У Польші ці тв. 
дотепер користуються величезною популярністю 
в читачів. За статистикою, перше місце — 
Сенкевич, друге — Прус, трете — Краківський. 
Величезний успіх супроводжував кінофільми за 
романами Сенкевича. "Хрестоносці". "Вогнем і 
мечем ", "Потоп", Пан Володийовський". Quo 
vadis?"; Пруса — "Ф араон "Лялька" 
(Екранізація)

Анатолій Волков

84



ВЕЛЕСОВА КНИГА

ВЕДМЕЖА ЗАБАВА (ВЕДМЕЖА  
КОМЕДЇЯ) —  особливий жанр європ. нар. 
театру, який був тісно пов'язаний з ареалом 
розповсюдження ведмедя, гол. героя вистави. 
Генетично В.к. бере поч. з давн. тотемістичних 
уявлень про ведмедя як родича чи навіть 
прабатька людини, з вірою в тісний зв'язок ведмедя 
з добробутом і здоров'ям людини, з 
персоніфікацією в ньому хазяїні лісу животвірних 
сип природи. (Цим пояснюється й поширеність 
образу ведмедя в казках про тварин).

Олюднюючи ведмедя, використовуючи 
кумедний контраст між ведмедем і людиною, 
поводирі ведмедів добивалися коміч. ефектів, 
розігруючи сиенки, які зводилися до 
п ар о д ію в ан н я  поведінки, манер і звичок 
людей. Рухи ведмедя самі по собі не були 
смішними й нічого не означали. Вони 
наповнювалися змістом і певним сенсом лише 
тоді, коли супроводжувалися поясненнями 
поводиря. Текст вимовлявся співучо, чітко 
ритмізованими відтинками з суміжною римою. 
Лексика була багата на д іа л е к т и з м и  й 
просторіччя. Ступінь комізму був різним: від 
доброго гумору, лагідного жарту до дошкульного, 
злого висміювання й сатири ("як красні лівиці, 
молодиці біляться, рум'яняться, в люстерко 
дивляться, прибираються", "як старий Терентій 
з хати в сіни пробирається, до молодої невістки 
добирається").

До репертуару В.к. входили: 1) коміч. пантоміми 
-  п ар о д ії на людські дії. існували певні 
регіональні особливості. Так, литовці навчали 
ведмедів танцювати, крутити млина, ловити рибу, 
черпати воду, поводирі з Московії та Ліфляндії 
вчили їх лазити по шоглових стовпах, боротися. 
У подібних пародіях ведмідь веселив зібрання 
смішними сценками, які пояснювалися 
примовками поводиря; 2) імітація гри на муз.

* інструментах, які ведмідь тримав у лапах. Вибір 
інструментів був необмежений — балалайка, 
црлинка. дудка тошо; 3) вистава ведмедя та 
"кози" Разом із справжнім ведмедем (його часто 
замінював ряжений у ведмежу шкуру, вивернутий 
кожух чи горохову солому) у виставі брала участь 
ряджена козою люлина. причому ведмідь 
наслідував дії людей, а "коза" зображувала 
тварину "Коза" танцювала під барабанний дріб і 
перестук дерев'яних ложок чи бубонців. Танці 
ведмедя й кози супроводжувалися репліками 
поводиря. В результаті кожен з учасників вистави 
робив не свою справу, помінявшись місцями, шо 
сприяло створенню додаткового комізму; 4) досить 
часто в репертуар В.к. входили вистави ведмедя 
й мавпи (іноді собаки), які чудово виконували 
бурлескні сценки. В пародіях ці тварини 
доповнювали одна одну. А контраст у зовнішності 
й поведінці ведмедя й мавпи створював 
додатковий КОМІЧ. ефект; 5) танці з ведмедем. 
Партнером у танці виступав поводир ведмедя, 
іноді — дівчина, колега поводиря; 6) боротьба з 
ведмедем. У цьому виді вистав використовували

природну пристрасть ведмедя до боротьби. 
Поводир починав двобій і за ходом "сценарію " 
обов'язково клав ведмедя на лопатки. В 
сакральному мист-ві це символізувало боротьбу 
доброчесного духов, начала в людині зі стихійною 
могутністю диявола; 7) цькування ведмедя 
собаками.

Офіційні кола держави й Церкви вели постійну 
боротьбу з В .к ., бо, на лумку кліра. ведмідь 
втілював сатанинські властивості (гра на арфі в 
присутності акробатки означала гріхопадіння 
людини, танок ведмедя — танок під музику 
диявола, а мавпа верхи на ведмелі — 
брутальночуттєві пристрасті тошо). Так, мімів, які 
водили ведмедів, засудили на вселенському 
соборі в Константинополі (692), викривав Максим 
Грек, з'являлися заборонні грамоти тошо. Проте 
В.к. була так популярна і приваблива, т о  знайшла 
відображення у різних мист-вах: образотвор. 
мист-ві ХІГХХ ст., в т.ч. в лубку, нар. різьбярстві 
та гончарстві, літ. тв. ("Генерал Топтигін" 
М.Некрасова), виставах родини Дурових.

Ая/трій Близнюк

ВЕЛЕСОВА КНИГА — іст.-рел. пам'ятка V -  
ІХ ст. укр. народу. Вона є зб. епіч. тв.. в яких 
йдеться про багато літописних подій. Але за 
тематикою та структурою вона ше є літописом. 
В.к. оповідає про генезу древніх слов'ян, про їхню 
історію та міфологію, про довгі мандри та важкі 
війни. Текст В.к. вмішує також багато відомостей 
географічного, побутового та соц. характеру. У 
ній відображено період існування на Дніпрі держ. 
союзу сарматів-русів, які підкорили полян-укрів. 
Текст пам'ятки організований чіткою своєрідною 
ритмізацією, яка простежується завдяки рядкам, 
шо поч. зі СЛІВ: "С е ...", "1 се..", "Се бо то..."

В.к. було знайдено 1 9 1 9  Алі ізенбеком на 
Харківщині в розореному війною помісті Вел. 
Бурлук ізюмського та харківського полковника 
Григорія Донець-Захаржевського. Текст було 
зафіксовано на березових (за деякими даними 
дубових) дощечках, які мали завгрубшки до 1 см 
і площу 3 8 x 2 2  см. Він був подряпаний або 
випалений. Всі дощечки були скріплені ремінцем 
— нанизувались на нього. На дощечках буди й 
малюнки. Але тільки три (собака, кіт і сонце) були 
скопійовані Ю .П.М иролюбовим — першим 
дослідником В.к., шо познайомився з лошечками 
[зенбека 192 5  в Брюселі. П'ятнадцять років 
Миролюбов опрацьовував тексти дощечок, 
останки яких були переписані ним 1939. Сумна 
доля тексту В.к. 1941 помер Алі ізенбек. Нацисти 
окупували Бельгію.

Дошечки зникли. Через 15 років після смерті 
Ізенбека при посередництві О.О.Кура (генерала 
Куренкова) та С Лесного (Парамонова) почалась 
публікація переписаних Миролюбовим текстів 
дощечок в ж. "Жар-птиця". Тоді й була названа 
книга Велесовою. (Сан-Франциско. 1957-1959).

У 1968-70 рр. укр. мовою з'явилися публікації 
В.к. в Гаазі (вил-во "Млин") і в ж. "Календар

85



ВЕЛИЧАННЯ

канадійського ф ерм ера". Ці публікації 
базувалися на дуже недосконалому перекладі 
Андрія Кирпича (Англія). Журнал "Дніпро" 1990 
(N- 4) ознайомив укр. читача саме з цим текстом 
В.к. В газ Русь Київська" (1994. — № 1-3) було 
оприлюднено ритмізований переклад укр. мовою 
автентичного повного тексту В.к.. який зібрав і 
опублікував в 1972 і 1975  рр. М. Скрипник. Ці 
укр публікації через Б.Ребіндера (Франція) 
потрапили в Санкт-Петербург (колишній Ленінград) 
і вийшли передруком 1 9 9 0 . Ритмізований 
переклад, шо побачив світ в "Русі Київській ". зробив 
Борис Япенко. Саме цей переклад вважається 
найбільш вдалим Він вийшов разом з автентичним 
текстом окр. числом ж. Інлоєвропа" в Києві 7502 
року від сотворіння світу.

Ставлення вчених до тексту В.к. стримане і 
упереджене завдяки експертизі 1 9 5 9  р., яку 
зробила Д .Ж уковська за вказівкою акад. 
В.Виноградова. Висновок експертизи однозначно 
стверджував, що текст В.к. — це підробка XIX ст. 
Існує підозра, шо на цей висновок сильний вплив 
мали чисто політ, чинники — кн. вперше 
досліджувалась в емігрантських колах і має 
безпосереднє відношення до прадавньої історії 
України, яка завжди нехтувалась Москвою як 
імперським центром, у якому до сьогодні панує 
нім тенденція часів М.Ломоносова щодо рус. 
історії.

В додатку до виданого в Києві окр кн. тексту 
В.к. Б.Япенко, спираючись на детальний аналіз 
лексики, графіки, орфографії, палеографії цієї 
пам ятки доводить, шо про підробку не може бути 
й мови. Бо " ... навіть вел. колектив вчених 
енциклопедичних знань не зміг би виготовити 
такий текст, а ше до того й майстерно спотворити 
його"

Виходячи з того, шо В.к. — найдавн. пам ятка 
слов'ян. писемності суч. наука зобов язана 
звернути увагу до вивчення та дослідження всіх 
можливих її рівнів та аспектів.

/гор Зварич

ВЕЛИЧАННЯ або ЗВЕЛИЧАННЯ поет 
висловлювання пошани до людини, прославлення 
її найкращих рис і вчинків. Переважно В. 
безпосередньо спрямовується реальному 
адресатові. Предметом В. можуть бути також події 
чи явища.

Генетично В. пов'язані із замовляннями, тому В. 
часто поєднані з побажаннями.

Основними худож. засобами В. є гіпербола, а 
також постійний епітет, порівняння, повторення, 
риторичні звернення.

В. мають місце в різних жанрах календарно- 
обрядових та родипно-обря/тоних пісень З 
календарно-обрядових пісень величальне 
забарвлення мають обжинкові пісні та надто 
колядки і щ едрівки, шо в них величають 
господаря дому, порівнюючи його з ясним сонцем, 
господиню -  з ясною зорею, дітей -  із зірками. 
Величаючи парубка, називають його хоробрим

воїном, лівчину -  красунею, князівною, 
королівною або царівною.

У весільних піснях, які співають при печінні 
короваю перед весіллям і в саме весілля, 
величають молоду пару, рід молодої та молодого, 
гостей, бажаючи їм усяких гараздів.

Леякі автори (М.М.Шубравська) неточно 
визначають В., як жанр нар. пісні.

Наявність В. у різних фольклор, жанрах 
спричиняє постання специфічних мікрожанрів. 
як от різновид великодніх пісень -  ринлзівки. які 
були записані на Яворівшині та видані 
В.Гнатюком. Риндзівки виконувано 
другого-третього дня великодніх свят. 
В них величали дівчат або молодиць, 
які нещодавно побралися.

Специфічно білор. є яалачобні пісні, які 
виконуються на перший день Великодня та родинні 
величальні пісні. У рос. фольклорі характер В. мають 
в 'юнішні, масляничні пісні та вінограліє -  один з трьох 
типів великодніх пісень (ін. ТИПИ: колядка та овсень)

В. є основним засобом хвальних літ. жанрів: сканл. 
драапа. бдизькосх. касида. араб, малх, європ. ода і 
панегірик. В укр. письменстві вірш панегірики були 
поширені у ХУЇ-ХУШ сг.: Вірші на жалосний погреб 
Сагайдачного". "Вірш на похвалу гербу Острозьких'. 
Похвала на герб Льва Сапіги" тощо.

У муз-вокальному мист-ві величальний характер 
має жанр прославної кантати.

Анатолій Волков

ВЕЛЬШ А Т Е О РІЯ  —  погляд на появу 
постм одернізм у. За нім. культурологом 
В.Вельшем, "...постмолерн хоч і з'являється після 
Нов. часу", але по суті справи аж ніяк не після 
модерну". Він збігається в часі і просторі з 
модерном XX ст., відмінність від останнього — 
лише в інтенсивності: те. шо вперше було 
вироблено модерном у вищих езотеричних 
формах, постмодерн здійснює на широкому 
фронті буденної реальності. Це надає право 
назвати постмодернізм екзотеричною формою 
езотеричного у свій час модерну.

Вслааимирбшкмю

ВЕР/НБР (від франц. uers /;'bre —  вільний вірш) 
тип поет, цілого, з ритмоутвірною основою, отже 
й одиницею виміру, якого є рядок вірша: теор. 
межами В. є, з од. боку, тонічний вірш, а. з ін., 
— поезія в прозі

Єдиного словникового визначення В. немає. Це 
пояснюється розмитістю його теор. критерію, ию 
дозволяє включати у змістовний об'єм цього 
поняття різноманітні вірш, форми — від 
поліметричного (такий В. Г.Шенґелі, Б. Бунчук та 
ін. називають "м етризованим '). які можуть 
входити в компетенцію сидабо-тонічної системи 
віршування, до прозовірша, що характеризується 
графічним поділом тексту на рядки і обов'язковим 
сильним наголосом на останньому слові вірша. 
Різноманітність видів В. дозволяє деяким ученим 
(В Баєвський. С.Кормілов. Г.Сидоренко та ін.)

86



ВЕР/ПБР

вважати його особливою системою 
віршесклалання; при цьому рял віршознавпів 
уволить у цю систему деякі форми тонічного вірша, 
напр.. О.Квятковський — акцентним вірш: 
В.Пяст, окрім цього, — дольник. !н. ж розглядають 
В. як одну з вірш, форм тонічного складання віршів 
(М.Ґаспаров).

При визначенні В. вчені висувають як 
домінантну ознаку: або метр, (напр., В .Брюсов 
характеризує В. як поєднання різних за якістю і 
кількістю стоп віршів: Корміло.в — як
нерівносклалові та нерівнонаголошувані вірші), 
або синтетичну (напр., В.Жирмунський піл 
визначенням В. розуміє вірші, шо ґрунтуються 
на ритміко-синтаксичному паралелізмі), або — 
інтонаційну (Р.Веллек та О.Воррен, Л.Тимофеев, 
В.Бурич. В.^агойша, М.Червенко і М.Горалек, 
В.Ковалівський та ін). Здебільшого визначають 
В. на основі поєднання різнорівневих ф ігур  
поет, мови (Баєвський вважає, шо В. — ие 
неримовані й такі, шо не мають розміру, вірші, 
М.Гаспаров говорить про В. як про неримований 
акцентний вірш, Сидоренко висуває як основну 
ознаку інтонаційно-синтаксичну сумірність 
віршів, а А.Мете — інтонаційно-графічну і т.д). 
Комплексний підхід до вивчення В., заснований 
на співвіднесеності різнорівневих повторень 
поет. мови, розроблений ПОЛЬ,  літ-знавцем 
3.Черні, а також А.Жовтісом. В останні часи 
все голосніше заявляє про себе прагнення 
дослідників не обмежуватися у визначенні В. 
його мовленнєвими параметрами, а виробити 
теор. судження про нього як про худож. ціле. 
Так, М.Бузегли доводить, шо вільний вірш являє 
собою ритмоподібну поет, думку, В.Купріянов 
надає В. статус особливого жанру і т.д.

У цілому, плюралізм теор. роздумів про В. 
симптоматичний, позаяк вільний вірш не вичерпав 
свого змістовного потенціалу, про т о  свідчать 
його інтенсивна розробка і розповсюдження в 
різних нац. л-рах XX ст.. хоча його формування 
почалося ще в епоху перел- і романтизму, а його 
витоками були бібл.. народнопоет., ант. та 
літургійні вірші.

Найраніше (у Н пол. XVIII ст.) склався нім. 
вільний вірш. Його формування почалося в 
імітаціях А.Клопштоком ант. метрів при 
наслідуванні Асклеліадово! та Алкееаоі строф 
Особливу вагу в становленні нім. В. мали 
переклади давн-греп. поета Піндара (Клопшток, 
поети "бурі і натиску", Й.-В.Гьоте, Ф.Гьольдерлін), 
ритм, відтворення якого потребувало 'вільних 
ритмів", заснованих перш за все на принципі 
нерівностоповості. Цими ритмами користувались 
поети ХІХ-ХХ ст.. особливо у тих тв., які були 
пов'язані з ант. культурою або містили а/тюзМ на 
неї (напр., "Луїнські елегії" австр. поета Р -  
М.Рільке). У XX ст. В. писали Б .Брехт, 
Г.М.Енсценбергер та ін.

Франи. "звільнений вірш" (так іменувався спочатку 
В., а під "вільним" розуміли те, шо в рос. термінології 
відповідало "вольному стиху"), почав формуватися

в кін. XIX ст. в поезії символістської орієнтації (перш 
за все А.Рембо) з розхитаного силабічного вірша 
(порушення правил альтернансу і цезурування. 
введення нетрад. рими та ін ). Особливого значення 
В. отримує у XX ст.. насамперед у поетів 
"аполлінерівської" школи —  Ґ.Алоллінера, А.Жаррі. 
М.Жакоба та поетів, пов'язаних з сюрреалізмом 
(Л.Араґон, П.Елюар та ін.).

Засновником вільного вірша в амер. поезії 
вважають В.Вітмена, шо видав 1855  зб. віршів 
"Листя трави", ритми якого зазнали виразного 
впливу бібл. вірша. Окрім вітменівського вірша, 
який вплинув на багатьох поетів наступних 
поколінь (К.Сенлберг, М.Ґолд та ін ). значну ролю 
в розвитку В. відіграли франц. символісти, 
особливо у перші десятиліття XX ст.. не без участі 
яких була вихована така поет, течія, як імажизм 
(Е.Лоуел, В.К.Вільямс, Х.Лулітл, Ф .Г.Флетчер та 
ін ), зачинателем і метром якого був англомов. 
поет Е.Паунд, творчість якого розвивалася піл 
сильним впливом кит. худож. свідомості. В. 
зостається однією з найпродуктивніших форм і в 
амер. поезії 2-ї пол. XX ст.. напр.. у поезії 
"бітників" (А.Гінзберг. Л.Ферлінгетті та ін ).

Англ, вільний вірш створювався у 2-й пол. XIX 
ст. не без впливу В.Вітмена. а також традиції 
білого вірша. V XX ст. В. представлений 
іменами Т .С .Е ліота. Р .Черча, Л ж .Баркера, 
Л .Л .Енрайта. Л.Холбрука, М .Хемберджера. 
Т .Х 'ю за . Е.Туейта. Л .К ларка та ін. Часто 
користувалися ним англ, імажисти.

V поль. романт. поезії В. зароджується 
незалежно від зх-європ. впливів, навіть раніше 
ніж в Америці й у Франції (Ю.Словацький, 
П.Норвід). Франц. вплив позначається лише на 
модерністській поезії С .Виспяньського та 
Я.Каспровича. В міжвоєнне двадцятиліття В. 
переваж ає в творчості т .зв . краківської 
авангарди (Т.Пейнер. Й.Бжековський, Й.Курек. 
Й.Пшибось). У ці ж роки поль. віршознавство 
ретельно розробляє теорію В.

У Росії формування вільного вірша пов'язане з 
іменем В .Ж уковського, який зробив поет, 
переспів "Слова о полку Ігоревім": текст був 
поділений на неримовані і неритмізовані рядки. 
Пізніше (у 40-50 рр.) Я.Полонський, А.Фет та ін., 
наслідуючи Ґьоте і Г.Гайне, зверталисьдо форми 
вільного вірша, який звучав у рос. інтерпретації 
вільним, тобто нерівнонаголошуваним, білим 
дольником. Відзначимо і переклади І.Тургенєвим 
(1872) Вітмена, хоча вони і не були оприлюднені 
свого часу. На поч. XX ст. В. з'являється у 
М.Кузміна, О .Блока, В .Хлєбнікова, 
В.М аяковського, С .Єсеніна. М.ЦвєтаєвоУ, 
А.Ахматової, І.Сєльвінського та ін. Пізніше він 
почав сприйматися не без ідеологічного тиску як 
власне зх. форма, і лише з кін. 50-х рр. знову і все 
наполегливіше освоюється як перекладною, так 
і оригінальною поезією (М .Заболоиький, 
К Н екрасова, Є .Винокуров, Б.Слуцький, 
Л.Самойлов, Є.Євтушенкота ін.). У суч. рос. поезії 
існує ціла плеяда верлібристів.

87



ВЕРСШ

Укр. В. формувався піл впливом народнопоет. 
традиції (Лумн) і нерівноскладових віршів XV!- 
XV !!! ст. Сидоренко розрізняє лва періоди 
становлення В. в укр. поезії: віл лосилабічного 
до вільного (' байкового") вірша і вільних віршів 
Т.Шевченка, який орієнтувався на фольклор, 
досвід у галузі просодії, і віл 2-ї пол. XJX ст. ло 
нашого часу. Цілком самостійною формою В. стає 
у Лесі Українки (пер. Гайне "Sturm", близькі ло 
В. оригінальні тв. "Ave regina!" та "Уривки з 
листа"), а також у !.Франка (пер. "Прометея" 
Гьоте. вірш, цикл "Вільні вірші"). Значного 
поширення В. набуває у XX ст. (В.Еллан- 
Блакитний. М.Шеремет. П.Тичина, Б .Бойчук. 
Е А ндрієвська. Б Рубчак. Ю .Тарнавський, 
І.Калинець. Г Чубай, В.Ґерасим юк. РРимарук, 
М Воробйов. Ю.Анлрухович).

Представлений В. і в ін. нац. л-рах XX ст: білор. 
(М.Танк та ін.), бельгійській (Е.Верхарн). ісп. 
(Л.Феліпо). казах. (О.Сулейменов), лит. 
(Е.Межелайтіс). рум. (Г.Вієру). чілійській 
(П .Неруда), шотл. (Х.Мак-Ліармід). грец 
(Г.Сеферис), порт. (Ф.Несса), фін. (Е.Седергран). 
тур. (Назим Хікмет. Орхан Велі, Меліх ZMeBneT. 
Октай Ріфат). корейській (Мьон Лонук), ганській 
(Колжо Тиней Кай).

Спшьним для всіх нац. л-р засновком звернення 
час від часу до В. є зміни в культ, орієнтації епох, 
які вимагали, зокрема, руйнування нормативного 
типу вірша. ! в ньому В. виявляється вільним щодо 
вірш, канону. Так. напр., для япон. поезії вільним 
віршем буде той. який стає опозиційним до хокку 
і танка, а для слов'ян, л-р ці інонац. форми 
сприймаються як вільні за своїм характером, як В. 
У цілому ж. будучи особливим типом худож. 
мовлення, який займає проміжне положення між 
віршем і прозою. В. втрачає периферійне 
значення, яке він мав у різних нац. системах 
віршування, і усвідомлюється як вагома міжнар. 
форма, яка відповідає інтеграційним процесам, 
то  відбуваються в суч. культурі.

Борис Тванюк

ВЕРСІЯ (фр. version, від лат. uerso — зміна, 
зворот мови). 1. Особливий спосіб щось 
розповісти як в плані деталей, так і в плані 
значення. Напр.. В. є Біблія для дітей.

2. Спосіб інтерпретувати факт, або серію фактів 
(версія злочину). В цьому значенні версія виступає 
з XV!! ст.

3. Термін В. часто збігається з вар Тангом у тих 
випадках, коли під В. розуміють кожний з текстів 
з якими-небудь змінами. Сім варіантів пісні про 
Роланда у франц. літ.-знавстві, напр., 
називаються версіями. Цього значення В. набула 
в Х!Х ст.

4 Переклад чи переказ тв. з однієї мови на 
ін !снує багато версій казки про Попелюшку, які 
вирізняю ться між собою нац. реаліями та 
особливостями засвоюючого мов. середовища.

5 існування яких-небудьтв. у різних видах мист- 
ва Так, В. повісті М.Коцюбинського "Тіні забутих

предків" є кінофільм С. Параджанова під тією ж 
назвою. В такому значенні версія ототожнюється 
з ТпгерпрегапТею

(Лив /нтерсеміотика)
ігор Звзрич

ВЕРТЕП —  одна з найдавн. обрядових форм 
укр. театру. Окр. дослідники (О.Шокало) 
вважають, шо назва походить від праарійських 
слів архетмпін вер, вир, шо означають вирувати, 
вертатися, відроджуватися, рости, а також теп — 
благословенна течія особливих космічних вод, 
світлової ріки. Звідси, В. має небесно-сонячну 
етимологію і являє собою обрядове 
священнодійство, а не видовище. Гол. ритуальним 
моментом була пісня-молитва. колядка 
Колядники, які хором співали хвалу Сонцю, 
повідомляли людям про його народження і 
висловлювали побажання багатого врожаю, 
носили з собою п'яти-восьмипроменеву зірку, шо 
знаменувала Сонце —  знак Коляли-Ралості.З тих 
часів відомий гімн Сонцю "Нова радість встала, 
що на небі хвала. Над вертепом звізда ясна увесь 
світ осіяла". З згодом поняття видозмінилося у 
зв язку з виникненням і розвитком християнства й 
тлумачилося як форма лялькового чи нар. театру, 
або святкового дійства на честь народження !суса 
Христа. Згідно з легендою, в момент народження 
Месії засіяла ясна зірка над Віфлеємом. У христ. 
часи Ісусові почали поклонятися, як у поганські — 
сонцеві. Тому всі почесті воздавалися Христові, 
проте текст колядки змінився дуже мало:

Нова рал/сть встала.
Яка не бувала;
Нал Вертепом заізяа ясна
Світлом засм/га.
Де Христос ролмвея.
З Діви воплотився...

Отже в центрі уваги поруч з їсусом — зірка, 
сонне. Т. ч. відбулася трансформація 
космогонічного міфу про народження Сина 
Сония М атір'ю -Колядою  на легенду про 
народження Ісуса Христа — Сина Божого — 
Лівою Марією. Звідси й поняття В. почали 
тлумачити як синонім чи означення печери, де 
народився !сус. Вважається, шо одним із значень 
цього слова є печера або печро — піч духа 
Сонця.

!ноді назва даного виду мист-в включає якусь 
певну символічну ознаку, від котрої розвивається 
загальне найменування. Так, у поляків цей тип 
творів має назву ja sefk a  — від ясла, 
жоліб, де нібито Ліва Марія народила 
свого сина, у білорусів — бе(а)тлейка — 
фонетична варіяиія від слова Віфлеєм та ін.

Переважна більшість дослідників вважає, шо 
В. в Україні зародився в 2-ій пол. XV!! ст. і був 
тісно пов'язаний з шкальною драмою  та 
інтермедією Проте трактування цього питання 
далеко неоднозначне. Шокало відзначає, шо на 
Лівобережній Україні були відомі три тексти 
вертепних драм, а на поч. XV!! ст. В. проник і в

88



ВЕРТЕП

Галичину Відомо також, шо поль. В. (jase/ka, 
szopka) являв собою  лялькову виставу 
літургійного плану і зустрічався на 
поч. XVH ст. (І.Лахновський "Діалог 
про чудесне народження Сина Б ож ого", 
1 6 2 1 ) .

В Україні В. називали скриньку, або будиночок 
для лялькових вистав. Це були різні за своїми 
конструкціями споруди: двоповерховий
будиночок розміром 150 x 1 5 0 x 5 0  см (можливі 
відхилення), котрий демонструється у бібліотеці 
поміщиків Г алаґанів у Сокиринцях на 
Полтавщині. Відомі й моделі триповерхової 
скриньки. На зх-укр. землях В. найчастіше являв 
собою макет селянської хати або церкви. В 
останньому випадкові видно явний вплив 
літургійного зх-європ. В. Ведучий В. за допомогою 
відповідних важелів, змінюючи тон, пересував 
фігурки і мовив за них.На горішньому поверсі, 
як правило, розігрувалися євангельські сцени з 
нарем іродом, сх. царями, янголами, смертю, 
чортом та ін На нижньому — сиени земні, 
світські, пронизані гумор., а часто й сатир, 
зарядом, де брали участь Козак. Чорт, Соллат- 
Москаль. Шинкар-жид. Циган та ін. Досить часто 
вдавалися до граяесгн — переодягання.

У свій час В набув значного поширення й 
авторитету Ним опікувалися офіційні установи 
(запис від 1 6 6 6  про видатки Дьвівським 
братством на будівництво В ). Укр. В. з самого 
поч. був демократично-світським, що дуже різнило 
його з зх-європ. ляльковим театром, котрий 
перебував у лоні Церкви.

Напр.. поль. В. (шопка) маючи довільний текст, 
все ж більш ніж на одну третину, являв собою 
перифрази святого письма, які поєднувалися з 
окр. світськими елементами. Видовища 
народження Сина Божого демонструвалися або 
в костьолах, або в "законних" чи єзуїтських 
школах В Україні з В. найчастіше ходили 
студенти Києво-Могилянської академії, мандрівні 
дяки. Вистави проводилися не лише у різдвяні 
дні. а й впродовж усього року. Фактично В., як 
оригінальний різновид лялькового театру, став 
засобом існування бідних студентів, які й 
поширили його у XV111 ст. далеко за межі України 
(Центр. Росія, Сибір — Іркутськ).

В. не має усталеного тексту, існує кілька його 
редакцій Найлавн з них — Волинська редакція, 
збережена у рукописному збірнику 1788-1791  
рр. і опублікована [.Франком, Сокиринецький 
вертеп (1771 ). Перша публікація укр. В. 
належить М.Маркевичу (у кн. "Обычаи, 
поверья, кухня и напитки малороссиян". 1861). 
У вертепних текстах яскраво простежується тема 
возвеличення Сонця-Зорі-Звізди, на яку пізніше 
накладалися христ. ідеологічні нашарування. 
Центр, же образом залишається Зоря — Знак 
Коляди, яка й відбита на вертепних будиночках, 
— оскільки з першою вечірньою зорею 
починається обряд В. й колядки, а з вранішньою 
припиняється.

Складається вертепна драма з двох частин- 
дій. Перша з них являє собою різдвяну драму, 
дія якої розпочинається на верхньому поверсі 
будиночка бібл. легендою про народження Ісуса 
Христа та подальше винищення всіх немовлят 
чоловічої статі за наказом Царя [рола. Як 
правило, перша частина складалася з 1 3 -1 7  
картин, де і розгортався євангельський сюжет. 
Цар Ірод постійно оточений воїнами-охорониями. 
які проте не в силі зупинити Смерті, котра стинає 
кривавому тиранові голову, а Чорт із 
задоволенням тягне обезглавлене тіло у пекло 
Перша канонічно-рел. частина сповнена також і 
окр. світськими первнями, часто най. 
забарвленими. Так. пастухи були одягнені як 
селяни, мали сопілки, говорили нар. мовою. 
Важлива функція відводилася хорові, котрий, 
співаючи, повчав у епізоді, коли ірода Чорт 
тягнув до пекла: наголошував, шо це доля всіх 
тих, хто розкошував на цьому світі.

Смерть виступала в образі кістяка з косою і. 
виголошуючи монолог, відзначала, шо ні 
походження, ні становите не врятують від коси 
У канонічній частині є ряд побутових елементів, 
значна також сатир, наповненість Сцени рел. 
змісту під впливом інтермедійної частини 
скорочувались, або й зовсім зникали, 
залишаючись тільки як сцена приходу пастухів 
до печери-вертепу, де народився Христос.

Лруга частина — світська, яка виконувалась на 
нижньому поверсі, являла собою серію картин- 
інтермедій (як правило 28-31), котрі практично 
не були пов'язані з попередньою дією. Лише Чорт 
брав участь у другій частині, всі ж ін персонажі 
буди нов., а їх склад значною мірою відтворював 
структуру тогочасного сус-ва. його звичаї Образи 
вертепної драми були яскраво індивідуалізовані 
різними засобами. Так, Козак-Запорожеиь був 
значно більшим від усіх ін. дійових осіб і 
уособлював собою героїчну постать, сповнену сой. 
сили й людської гідності. Козак, як правило, завжди 
перемагає усіх ворогів, а у монолозі розповідає 
історію визвольної боротьби народу проти 
різноманітних поневолювачів. Кожен образ- 
персонаж був індивідуалізований за допомогою 
мов. засобів, а також зовнішністю ляльки та її 
одягом. Вертепні образи сповнені гумору з різними 
сміховими відтінками — від сарказму і їдкої іронії 
до теплого добродушного гумору.

Завдяки комічно-побутовим сиенам В. став 
основою для розвитку в подальшому укр. літ. 
комедії.

Одночасно з ляльковими у багатьох місцевостях 
існував "живий" В., котрий являв собою фольклор 
театр відомий під назвами: іроди, героди. королі, 
ангели, пастирі та ін. Характерною його ознакою 
були костюмовані виконавці, які в залежності від 
етнографічної зони здійснювали варіантність 
тексту, складу виконавців, костюмів та ін При 
тому в основі була новозавітна легенда про 
народження ісуса Христа.

Юрій Гречанюк

89



в Е а л ь н ! m cm

В Е С !Л Ь Н Ї П !С Н ! —  пісні шо 
супроводжують хід весільнього обряду В п. 
органічно п ов'язан і із обрядом  весільн ої 
драми, вони описують дійових осіб весілля, 
констатують дії учасників, супроводжують 
обряд на кожному етапі: сватанні, заручинах, 
плетінні вінка, виготовленні гільця, розплетінні 
коси, покриванні молодої та ін. Під час весілля 
звучать пісні заклинального, величального, 
гумор., ритуального чи лір. характеру. Весілля 
також  суп р овод ж ую ть причитання та 
з а м о в л я н н я . В п. виконуються переважно 
дружками від імені молодої чи її батька або 
матері. Під час виготовлення, випікання та 
прикрашення короваю  коровайницями 
виконуються коровайні пісні. Часом весілля 
супроводжує жіночий хор. На сватанні від 
імені молодої співають пісні про несподіваність 
приходу старостів:

Ой пойлу я/із шавслю рвати —
То ж у мене свати в хаті 
Я думала, шо гулять прийшли. —
Вон;; мене підмовлять прийшли

Мотиви пісень на заручинах такі ж як і на 
сватанні: розлука з батьківським домом, туга 
за дівоцтвом, непокоєння за свою майбутню 
долю.

Протягом усього весільного дійства звучать 
пісенні побажання радості, любові, злагоди та 
доброї долі молодим. Пісні, шо виконують під час 
випікання та прикрашення короваю, звучать із 
заклинальними інтонаціями:

Ми на коровай ідемо.
На коровай муку несемо.
Шейрожові квіти.
Шоб любились літи.

На лівич-вечорі подруги молодої співали сумні 
пісні про красу нареченої та її тугу прощання з 
батьківським домом, про майбутню тяжку долю в 
чужому домі.

Вел. групу становлять лір. В .п .. у яких 
розповідається про долю молодої в чужій сім'ї, 
жаль за батьківським домом, прошання з вінком 
як символом дівоцтва. Ці пісні виконують на 
сватанні, заручинах, плетінні вінка, запросинах 
на весілля, за столом у молодої після шлюбу. 
Поширена діалог, форма таких пісень (розмова 
дочки і матері, уявна розмова молодої із 
майбутньою свекрухою):

"Кцлм лоню убираєшся.
Чи між дружки?
Шо гак рано умиваєшся?
А чи між бояри.
Чи між турки?.
Піду, ненько, між чужії люли.

А чи ,иіж татар;;.
Он меж гам горенько буле

В.п. характеризуються особливою поетичністю, 
наявністю власної системи образів, у якій молоду 
називають зорею, ластівонькою, вишенькою, 
зозулею, княгинею, молодого — князем, соколом, 
місяцем.

Скрізь у слов'ян, народів існує давн. звичай 
зачиняти ворота та двері у домі нареченої. Брати 
молодої обороняють вхід у двір, але ніде, окрім 
як у білорусів, не зустрічаються елементи 
озброєного захисту нареченої, стрільби із рушниць, 
взламуванням дверей чи воріт. Це є специфічною 
ознакою білор. весілля, яка залишила свій слід у 
обрядових ПІСНЯХ:

Кола иесиеяа ляара Штобы /испачку там ними.
/?л высокая лзра. Бярькл? Марічку мь.'лалу/
А ні уехаиь, ні узькгиі. Умный рь.'бяіа баярь).
А ні міма перайсні Бярыне ружжь;, грамалы.
Трэба гору руймавап). /Тушчанпе стралу на сллу
Трэба лворулабывап). Праб<вайие сиену кам 'літу.
Вишеперелічені етапи обряду містять у собі 

прадавні спільні слов ян. первні. Так, напр., 
звичай викрадення нареченої, плетіння вінка, 
випікання короваю чи символічне пов язання 
молодих, що знову ж таки зафіксовано у В.п. 
Напр.. у білор. весільнім обряді:

Свіичалі. сяінчалі. малальм-звязалі
Шогкавым платочкам.
Што ня ручкам) развязаны
Шго ня ножьікам разр.ззань;
чивукр.в.п.:
.Звінчали твою лочку л пан;?чем.
Зв'язали р^шньки рушником.
У худож. л-рі чимало тв . у яких зображується 

весільний обряд чи він стає центр, подією. В укр. 
письменництві це — Наталка-П олтавка' 
і.Котляревського, "Маруся ' та Сватання на 
ГончарівцҐ Г.Квітки-О снов'яненка. Назар 
Стодоля" Т.Ш евченка, За двома зайцями 
М .Старипького, Великий шум І.Ф ранка. 
"Земля" О.Кобилянської, Свіччине весілля' 
І.Кочерги та ін.

Наталя /Уихоманона

ВЕСНЯНКА — кален дар но обрядова  
пісня слов'ян, народів. Співають такі пісні з 
березня — місяця пробудження від зимового 
сну дерев, зокрема берези, з соку якої робили 
напій (звідси й назви березень, березіль). В. 
починають обрядовий цикл забезпечення 
врожаю —  саме в цьому полягає давн. магічний 
сен с, до якого додалися пізніше різні 
нашарування. Виконували В. переважно дівочі 
хори, закликаючи весну: "Ой, весна-красна, що 
нам винесла? Ой, винесла тепло і добреє 
літечко" Зиму, мороз, смерть закликали та 
гнали.

У найстаріших В. очевидні риси первісного 
синкретизму, пісні -танка-гри: поєднання тексту, 
наспіву, міміки, руху й драм, дії в ігровому 
хороводі; пісня-танок-гра у воротаря, дударя, 
короля, мака, перепілку. Показова відома всім 
слов'янам В. П росо" Вона виконується в 
хороводі, шо розбитий на два ключі' (т.зв. 
антифонний спів). Перший ключ наступає, 
співаючи, другий відступає:

А м и  просо СІЯЛИ. СІЯЛИ.

Ой. Л)ЛЛЯЛО. СІЯЛИ. СІ ЯЛ)).

90



ВИЛ ЛІТЕРАТУРНИЙ

Другий, співаючи, наступає; перший відступає.
А ми просо витопчем, витопчем.
Ой. ліл /тало, витопчем, витопчем?

Така пісня-танок-гра відображує прадавню 
боротьбу рільників за землю й загрози сусілів- 
кочовиків В. назагал притаманне поєднання 
аграрних мотивів з мотивом здобуття дівчини. В 
ній В. суперечка завершується переходом 
дівчини з другого ключа до першого. В пізніших 
В театр складників немає: лишається
хороводний спів і т.зв. кривий танень.

У В. кличуть птахів, а на день "сорока 
мучеників" печуть "сорок жайворонків" (за 
законом наслідувальної магії приліт птахів мав 
спричинити прихід весни). Мотиви магічного 
впливу на сільськогосподарські роботи (орання, 
сіяння) сполучаються з мотивами культу 
померлих. У пізніші часи В. втрачають магічний 
сенс, перетворючись на трад. молодіжні ігри, а 
водночас стають лір. піснями. Часом у таких В. 
звучать і сумні й гумор, ̂ глузливі, а найбільше 
любовні, поєднані з напророчуванням весілля.
МОТИВИ:

Ой. жммлуполмзайчмку.
Попмпай. гюливай.
Козаченьку ло лмзчимм
Прибувай, приб^жай'

У Галичині замість назви В. вживають слова: 
гагілки, гатк и , ягівки.

До мотивів і образів В. зверталися укр. поети 
! Франко. П .ґрабовськи й , Деся Українка. 
М. Рильський, А.Малишко.

Людмила Волкова

ВИБІРКА—  процес формування вибіркової 
сукупності худож. матеріалу, який безпосередньо 
вивчається методом кгльк/смф го аналізу. 
Визначення В. — один з найважливіших етапів 
наук, дослідження. Соціологи розрізняють 
поняття генеральної та вибіркової сукупності. 
Генеральна сукупність включає всі без винятку 
елементи, шо складають об'єкт дослідження 
(напр.. всі варіанти однієї казки; всі тв. на 
певний традиційний сю ж ет входять у 
генеральну сукупність). Вибіркова сукупність 
включає тільки певне число елементів, напр., 
ті варіанти казки, які зафіксовано в покажчику 
А Аарне або Больте-Полівки; лише ті тв. на 
даний трад. сюжет, які вказано в покажчику 
Е.Френиель.

Визначення вибіркової сукупності повинно 
максимально збігатися й за основними якісними 
характеристиками зі структурою генеральної 
сукупності. Вірне визначення вибіркової 
сукупності дозволяє при допустимо мінімальній 
кількості досліджуваного матеріалу робити 
достовірні наук, висновки.

При формуванні вибіркової сукупності худож. 
матеріалу використання видів і методів В. різко 
обмежено. Пе пояснюється гол. чином тим, шо в 
більшості випадків неможливо визначити генеральну 
сукупність, тобто встановити, скільки всього худож.

матеріалу знаходиться в певний літ.-іст. період. 
Відсутність каталогів, майже не досліджена творчість 
маловідомих письменників, загублені або невидані 
худож. тексти утруднюють цю роботу. За цих умов, 
коли необхідно визначити В. чисельного матеріалу, 
доцільно застосовувати випадкову В. з використанням 
методу 'снігового клубка".

Метод "снігового клубка передбачає 
формування вибіркової сукупності, числа тв.. 
необхідних для дослідження, шляхом послідовного 
і кропіткого виявлення худож. текстів на основі 
бібліографічних та ін джерел. Другий етап 
формування вибіркової сукупності пов язаний з 
визначенням якісних ознак (формально-об ємних 
та змістовних), виявлених у худож. текстах. 
Формування В. може вважатися закінченим у тому 
разі, коли спостерігається процес насичення" В., 
а саме — нові додатково виявлені тексти вже не 
впливають на гол. характеристики і тенденції 
якісних ознак родової спільності.

В тому разі, коли невідома генеральна сукупність 
худож. матеріалу, об'єм вибіркової сукупності 
чисельної системи можна визначити за допомогою 
певної процедури. Експериментальні дані 
засвідчують, шо насичення" об'єма вибіркової 
сукупності настає при вивченні більше як 
п ятидесяти відсотків виявлених текстів. Якиго 
врахувати, шо за яких-небудь причин не 
визначена така ж сама кількість худож текстів, 
то очікувана генеральна сукупність буде 
становити вдвічі більше текстів, ніж реально 
виявлених. На основі очікуваної генеральної 
сукупності визначається кількість тв.. необхідних 
для лослілження.

При визначенні об'єму вибіркової сукупності 
необхідно врахувати і те. шо при вивченні якісних 
ознак кількість худож. текстів визначається для 
кожної родової спільності або для кожного періоду 
окремо (напр., для вивчення якісних ознак XIX 
XX ст. об'єм вибіркової сукупності потрібно 
визначити окремо як для XIX, так і для XX ст ).

V кожному конкретному дослідженні тип В. і 
об'єм вибіркової сукупності значною мірою 
залежатиме від предмета дослідження. В 
роботах, які застосовують кількісний аналіз 
численних худож. тв.. особливу увагу слід 
приділяти опису видів і методів формування В .. а 
також використовувати експертні оцінки літ - 
знавиів та соціологів.

Микола Ярмистий

ВИД ЛІТЕРАТУРНИЙ — відносно стійкий тип 
худож. структури в межах літ. роду. В логіці 
родо-видові відношення впорядковую ть 
елементи класифікаційної системи: під родом 
розуміють клас, шо містить в собі ін., під видом 
— клас, шс міститься в ін. Відповілно і в літ- 
знавстві розрізняють види еп осу (епопея, 
роман повість, оповідання казка та ін.). 
лірики (пісня буколічна п оезія  та ін.) і 
др ам атур ги  (трагедія ком едія власне 
драма)

91



ВИДІННЯ

На існування В.л. вказував ще Арістотель, коли 
говорив, що за предметом наслідування серел 
драм. тв. слід розрізняти комедію та трагедію. В 
подальшому В.л. знаходить теор. обгрунтування 
в працях Н.Буало, Г.Е.Дессінга, Ф.Шіллера, 
Г. В. Ф. Гегеля, В.Бєлінського та ін.

V наш час під В.л. здебільшого розуміють 
модифікацію літературного роду; в свою чергу, 
модифікацією В.л. називають жанр.

Незважаючи на формальнологічну стрункість 
такої системи, чимало вчених з нею не 
погоджуються: іноді просто пропонується ін. 
термінологія: рід — жанр — жанр, різновид, 
модифікація або ф орма; в ін. випадках 
заперечується доцільність самого потрійного 
поділу як надто подрібненого (напр., 
пропонується розрізняти тільки рід і жанр). 
Певною підставою для подібних поглядів є той 
факт, що незрідка (особливо в ліриці) досить 
важко буває розрізнити В.л. і жанр. Т. ч. питання 
про необхідність застосування поняття В.л. 
залишається відкритим

Олександр Бойченко

ВИДІННЯ — жанр cep-віч. л-ри. який являє 
собою розповідь відомого християнина про 

бачене ним у "потойбічному світі" Це могла 
бути як благочестива, так і грішна людина, шо 
після повернення" спокутує свій гріх. В. 
задовольняло інтерес віруючих до життя після 
смерті, до долі грішників у пеклі та праведників у 
раю тошо Звичайно В. мало певний настановний 
характер, оскільки скеровувало людину на 
праведне життя.

Розповіді "очевидців ' про пекло, чистилище та 
рай були поширені як у візант., так і у зх-європ. 
cep-віч. літ рі. В. притаманний багатий фант, 
первень. який поєднаний з побутовими, реаліст, 
образами та деталями. Іноді В. були частиною 
житій святих та літописних оповідей. Ше за ант. 
часів з'явились вигадані оповідання у формі В. 
(Платон, Плутарх. Ціцерон). Апогею ней жанр 
досяг у "Божественній комедії" Данте. Ло XII ст. 
В (крім сканд.) створювались лат. мовою. Так. 
першу частину ісландської "Едли молодшої" 
(1222-25) складає Видіння Гульві" — своєрідний 
унікальний огляд давньоґерман. міфів. На ін. мови 
переклади з латини з'являються з XII ст , а з ХНІ ст. 
— оригінальні В. нар. мовами. За своїми 
джерелами цей жанр пов'язаний з канонічною та 
апокрифічною рел. л-рою.

Жанр В. споріднений жанру, чудес, бо В. є 
також чудо. Як жанр він склався вже у ранньосер- 
віч. л-pr. тут присутній стандартний план та набір 
образів і мотивів. "Зустрічі" з іст. особами, шо 
мучаться на тому світі за негідне життя, давали 
можливість авторові висловити свої політ, 
пристрасті.

V лат. л-рі ХН-ХІІІ ст. тв. в жанрі В. створювалося 
небагато, але вони мали вел. популярність. 
Напр., Видіння Тнугдала" (ХІІст), "Видіння 
Ф улберта" (XIII ст.) збереглись у багатьох

рукописах та різномов. перекладах. Гол. прийом
B. — "одкровення уві сні" невдовзі перейшов у 
куртуазну та міську дидактичну л-ру ( Роман про 
Троянду", "Видіння Петра-Орача).

В. відомі сдов'нам. Надто поширеним було 
"Ходіння Б огороди ц і по м уках", яке 
побутувало в Хорватії, Далмації. Боснії, Сербії. 
В Болгарії більшість В. перекладалося з грец.. 
але в них вносились деякі риси тогочас. життя 
болгар. М онг.-татар, навала спричинила в 
давн-рус. л-рі переклад апокрифа Видіння 
Даниїла", який відповідав траг. подіям на 
Русі. Були тут й с в о ї В . Т ак . у "Києво- 
Печерському патерику" В. призначалась роля 
піднесення та зміцнення авторитету рус. церкви 
у політ, житті сусп-ва.

Широко використовувалися В. у л-рі бароко. 
За їхньою допомогою Стефан Яворський 
прославляв могутність Рос. держави. Але вже 
його сучасник Феофан Прокопович виступив 
проти цього жанру й наполіг на його забороні.

Згодом В. як жанр зникає, але продовжує 
існувати як худож. прийом. В., галюцінаиії. сон 
як форма худож. умовності стала трал, у світ. 
літ-pi. До неї зверталися як романтики, так і 
реалісти. У нім. л-рі — Е .Т А .Гофман, Т.Манн 
("Чарівна гора"), Г .Гессе ("Степовий вовк"),
C . Гермлін ("Л ей тен ан т Гіорк фон 
Вартенбург'); в англ. —  С.Т.Колрідж ("Кубла 
хан. або Видіння вві с н і ) .  Д ж .Ф аулз 
("Хробак"): в амер. — Е.По. Н.Готорн. А.Бірс 
(новела "-Випадок на мосту через Совиний 
струмок"), Дж.Лондон ("До Адама"), у франн. 
— Г.Ф лобер  ("С покуса святого Антонія "). 
Ш .Бодлер; у поль. — А.М іцкевич (балада

Романтичність", "Д зяди"), Ю Словацький 
("Поема Пяста Дантишка. герба Деліва, про 
пекло", "Корліан"): у чес. — К.Чапек ("Мати ): 
у молдавській — Й .Д руце ("П тахи нашої 
молодості"). Широко прийом В. застосовувано в 
рос. літ. від Видіння на берегах Дети" 
К.Батюш кова, 'В и д ін н я ' К .Рилєєва. 
"Дефортівська маківниия " А.Погорєльського. 
"Віллюдний будинок на В аси льєвськом у ' 
В .Титова аж до драми К.Симонова 

Ч етвертий" О собли во варто виділити 
використання укр. фольклор, мотивів В. у 
"Вечорах на хуторі біля Диканьки" М.Гоголя.

Представлений цей прийом і в укр. л-рі. За 
його допомогою Т.Ш евченко в поемі Сон ' 
змальовує вражаючу сатир, картину аморальної 
державно-кріпосницької дійсності. Прийом 
зустрічається й у творчості І.Франка ( Каменярі . 

Сон князя Святослава "), М. Коцюбинського ("З 
глибини", "Сон"). У новітній л-рі прийом В. 
використовували М.Куліш. В.Дрозд. В.Шевчук.

Валерій /Іавремов

ВИМИСЕЛ (худ. вимисел) — теор. категорія, 
шо складалася іст. і зазнає суттєвих змін в 
процесі розвитку мист-ва різних епох. У 
найширшому розумінні слова ця категорія являє

92



ВИМИСЕЛ

собою вільне розкриття твор. думки митця, все 
те, шо уявлене автором і є результатом його твор 
фантазії. Т. ч., робота уяви є психол. підставою 
для В ., який, залежно від різних підходів до 
розкриття його заг. значення і місця в л-рі та 
мист-ві. має два рівні: В. як "життя та В. як 

фантастика' Якшо для першого рівня 
характерне відображення реальності життя, 
прихильність до нього автор, думки, то для 
другого, шо з'явився значно пізніше. — навпаки, 
звільнення В. від реалій життя, вільний політ 
твор. ф антазії. Однак для обох рівнів 
характерний підхід до В. як необхідної 
обставини створення дійсно худож. твору.

Худож. В. — це передусім В. образний. У 
представників різних твор. напрямів ідейне 
звучання того чи ін. образу може бути зовсім 
відмінним (напр., образ Б.Хмельницького — у 
Н.Рибака. Загребольного —  і у Г.Сенкевича, 
П.Куліша; образ Пугачова у О.Пушкіна, 
В.Шишкова — і У гр. Г.Саліаса). В. зумовлений 
світоглядом письменника, його життєвою 
позицією. Він пов'язаний з поняттям артефакту, з 
процесом творіння, а не простого відображення 
життя. В. є структурною основою мист-ва, 
необхідною умовою, при якій воно виникає і 
розвивається.

Митець намагається створити світ таким, яким 
він його бачить, в багатьох випадках ідучи 
шляхом його ідеалізації. Ше в ант. часи митці не 
виходили за межі красивого в буденній природі, 
поліпшували людську натуру. Ідеалізація світу в 
людській уяві вбачається і у різних фольклор, 
жанрах, які можуть бути з настановою на В. чи 
без неї. Така настанова яскраво проявляється в 
казці. Але В. завжди обмежений там, де є певна 
традиція.

Проблема відношення худож. образу до 
відтвореної реальності вперше постає в Давн. 
Греції. За словами Г.Е.Дессінга, ст-давні греки 
вважали остаточною метою мист-ва, на відміну 
від науки, не істину, а утіху, тому в них навіть 
мист-ва піддягали громадським законам. Але 
прив язаність їх до реального життя, 
обов'язковість правди і виразності в мист-ві 
вплинули на зародження теорії наслідування 
природи . згідно з якою вже самий факт 
правдоподібного відображення дійсності є 
важливим естет , досягненням (Платон, 
Арістотель, Демокріт). Арістотелеві належить 
теза про те. шо мист-во як особливий вид 
творчості може відтворювати не тільки те, шо 
було чи є. але й імовірне в житті. Наслідування, 
з якого бере поч. мист-во. є нахилом, 
притаманним людині, як і ін. живим істотам, 
але розвинутим в ній значно більшою мірою. Т. 
ч.. Арістотель одним з перших в історії звертає 
увагу на природу мист-ва. рівень мислення 
людини. Саме завдяки неадекватності 
дійсності, багато в чому залеж ної від 
об єктивних законів та мист-ва. в якому, 
завдяки привнесеній автор, суб сктивності.

дійсність може бути зображено не тільки такою, 
якою вона є. але й крашою або гіршою, і виникає В.

Протягом століть мист-во сприймалося 
багатьма авторами як відтворення реальної 
дійсності, а про створення ним неймовірного, 
заснованого на вільній фантазії автора світу 
йшлося тільки у зв язку з натяком на важливі 
повчальні сторони дійсності, прихованою метою 
вираження правди. Значну родю також 
видігравала традиційність форм, сюжетів, як 
напр.. в добу Сер.-віччя при створенні 
лицарських романш та поем

Давня ідея переваги реальності перед 
суб'єктивністю, уявою, до відкритого відбиття 
якої у мист-ві сусп-во довгий час ше не було 
психол. готовим, знаходила відгук у трактатах 
Леонардо да Вінчі. А.Дюрера, Ж .А.Ватто, якоюсь 
мірою у Д.Дідро, Лессінга та багатьох ін. митців. 
Широко відображена вона в класицизмі, 
реалізмі і особливо в натуралізмі (теорію 
"наслідування природи" часто називають 
"первісним натуралізмом ). У класицизмі, 
теоретиком якого був франц. поет Н.Буало. ця 
ідея виражалась в єдності місця, часу і дії в 
худож. тв.. суворому слідуванні певним жанрам, 
приліленні особливої уваги правдоподібності, яка 
була протиставлена правді.

Значні відмінності у ставленні до худож. В 
існують між романтизмом та реалізмом як двома 
різними, але взаємодіючими худож. системами. У 
сфері естетики романтики протиставили 
класицистичному наслідуванню природи ' твор. 
активність митця, який намагається перетворити 
реальний світ. Митець створю є свій світ, 
красивіший і реальніший за світ дійсний. Романтики 
захитали твор. свободу митця, його фантазії, 
тяжіли до фантастики, гротеску, демонстративної 
умовності форми, тобто до В. другого рівня, а 
також боролися за широку ісг. основу для поезії. У 
зв'язку з цим дуже характерним є інтерес до 
фольклору (в Німеччині — зб. нар. пісень, видана
A. фон Арнімом та К.Брентано, нар. казки, видані 
братами Грімм). Для романтиків краса мист-ва — 
не у створенні типового (як для трал, реалістів), а 
у створенні нов., незвичайного.

Зовсім ін. підхід до розуміння В. знаходимо в 
реалізмі. М.Чернишевський писав про мист-во 
як про підручник життя", суррогат' дійсності, а 
І.Тургенев наполягав на тому, шоб художник 
завжди лишався вірним правді, бачив найвище 
шастя у відображенні істини, реальності життя. 
Тобто, в реаліст, тв. факти життя лежать в основі
B. Він виявляється в тісному зв'язку з типізацією 
в зображенні різних явиш, людських характерів 
їх узагальненням, знаходженням якоїсь окр риси 
чи характерного моменту, який би найяскравіше 
підкреслював те більш широке явище чи психол 
тип. про який ідеться у тв. (напр., купівля 
мертвих душ в поемі М.Гоголя Мертві луші'). 
Худож. В. в реаліст, тв. служить правді і виступає 
поруч з поняттям "іст. правди Хоча іноді 
(особливо в л-рі т. зв. со ц іа/ т ісги ч и о го

93



В И Р О Д Ж Е Н Н Я

реалізму) "іст. факти" можуть виявлятися 
хибними (напр., в укр. л-рі — в п 'єсах  
О.Корнійчука "Загибель ескадри". "В степах 
України", в рос. л-рі — в романах О.Фалеева 
"Молода гвардія". П.Павленка "Щастя"). В цьому 
випадку неправда офіційно видається за правду 
і служить для досягнення певної політ, мети.

Натуралісти (Е.Золя, бр. Гонкури. 
М.Успенський. Г.Запольська. та ін.) взагалі 
відмовлялися від В ., прагнучи до точної 
локументованості літ. твору і вважаючи, шо "вел. 
мист-во повинно бути наук, і безособовим" 
(Г. Флобер).

Підхід модерністів до В. був зовсім інакшим. Л- 
ра і мист-во модернізму пішли далі від романтиків 
шляхом звільнення В. від реалій життя. В їх тв. він 
є наслідком мислення про цей світ (за висловленням 
П.Пікассо), вільний політ фантазії. Разом з тим, 
він серйозно відрізняється від н аукової 
ф антастики Напр.. романи Ж .Верна, 
Г Лж.Веллза, які. хоч і змальовували такі явиша. 
які здавалися надзвичайними і яких в реальності 
не було (елемент надзвичайності, дивовижності, 
певною мірою поналприродності має вирішальне 
значення для визначення фант, тв ), але всі ці 
явиша в принципі могли б бути в реальності 
(багато з них вже дійсно існує), науково вони 
виправдані. Модерністи ж намагалися створити 
нову реальність, нові міфи, не перетворювати 
дійсність, але створювати власну. Прикладами 
можуть слугувати картини А.Матісса, П.Пікассо, 
К.Малевича та ін. мадярів, проз тв. В .Брюсова, 
М.Кузміна та ін. письменників. За словами 
О Вайлда. "мист-во — дзеркало, шо відображає 
того, хто в нього дивиться, але зовсім не життя". 
Якшо. напр. М.Прішвін ототожнював казку з 
реальністю, а В. —  з правдою, писав про виховну 
роль мист-ва, то Вайлд, навпаки, зосереджував 
увагу на некорисності мист-ва та виступав проти 
культу фактів"

Повністю відходить від цього культу і широко 
розповсюджений у 80-і —  на поч. 90-х рр. XX ст. 
в багатьох країнах світу жанр фентезі (У.Толкієн,
С.Кінгта ін.). шо являє собою повністю звільнену 
від реальності, комплексу "правдоподібністі", 
фантастику, більш схожу на вел. літ. казку. 
Хоча В. у фентезі пов'язаний з міфологією, 
різними фольклор, сюжетами, але цей зв'язок є 
лише поштовхом до В. другого рівня і майже не 
обмежений трад. формами.

Взагалі, придивившись до різноманітних 
напрямів, течій в м алярстві, л-рі нашого 
століття ім п р е с іо н із м , естети зм , 
н еор ом ан ти зм , імаж изм, імаж инізм , 
ак м еїзм , ф утуризм , ек сп р есіо н ізм , 
екзистенціалізм, поп-арт, соц-арт та ін.), можна 
з впевненістю сказати, шо XX ст. — період 
розквіту різних форм худож. В. В цей час зростає 
також інтерес до психол. суті В., про шо писали
З.Фройд. К.Юнг та деякі ін. вчені.

Культури Сх. або Африки й деяких ін. регіонів, 
в яких ніколи не вимагалося такого естет.

критерію, як мімесис, подають численні зразки 
вільного фантазуванння, тут В. грає набагато 
конструктивнішу роль, ніж в європ. культ, регіоні.

Юрій Ткачов

ВІДРОДЖЕННЯ або РЕНЕСАНС (франи 
Renaissance) — самобутня цілісна іст.-культ. доба 
переходу від Сер-віччя до Нов. часу, яка 
відзначається надзвичайно потужним сплеском 
інтелектуально-креативної енергії та стрімким 
злетом твор. духу, шо явив себе у вишуканій 
досконалості сонетів Ф .Петрарки, неосяжній 
чарівності "Мони /Іізи" /1. да Вінчі. фідос. смутку 
геніальних трагедій В.Шекспіра.

Синтезуючи ант. та cep-віч. традиції, Ренесанс 
не тільки сформував оригінальний якісно нов. 
тип культури, але й створив плідні стимули 
подальшого культуротворення. накреслюючи 
магістральні шляхи багатовікового розвитку 
європ. цивілізації.

іманентна сутність ренесансного типу культури 
зумовлена тим. шо створюючи зону взаємного 
контакту двох основоположних начал європ. 
духовності (античності та християнства), він постає 
водночас і як тип перехідний, і як тип новаторський. 
Ця амбівалентність спричинює глибинні внутр. 
протиріччя, і певну типол. цілісність даного типу 
культури, який зачаровує необмеженою розкутістю 
твор. уяви, грандіозністю інтелектуальних прозрінь 
і вражає тим, шо полярні сторони людського буття 
("верх" і "низ") одержали статус рівноправних 
об'єктів мист. уваги.

Ренесанс характеризується універсалізмом 
(міцною спаяністю, відносною нерозчленованістю 
культ, аспектів), а також певними просторово- 
регіональними та хронологічними відмінностями 
най. проявів.

Ренесансознавство — сукупність різноманітних 
гуманітарних студій, об'єктом дослідження яких 
виступає доба В., взята як цілісність чи у будь- 
якому із своїх багатогранних аспектів — і на 
зорі свого існування (Лібрі, Ж.Мішде. Ґ.Фойгт, 
Я.Буркхардт, П.Біциллі та ін.). і на суч. етапі 
розвитку має яскраво виражений дискусійний 
характер. Стартовою точкою процесу вивчення 
В. вважаю ть етико-ф ілос. та естет, праці 
ренесансних мислителів (зокрема Л.Валли, 
Л.Б.Альберті. Ульріха фон^Руттена, Еразма з 
Роттердаму, Н.Макіавеллі, М.Фічіно та ін.), які 
не тільки чітко усвідомлювали принципову 
відмінність своєї доби від попередніх, але й 
намагалися окреслити сутність тих сусп.-політ.. 
світоглядних і духов, змін, безпосередніми 
свідками яких вони виступали. Потужний масив 
саморефлексій, відгомін численних дискусій, шо 
проривався на сторінки тогочасних літ. тв., є по 
суті свосрідним "поглядом із середини", який 
дозволяє наблизитися до хронологічно 
віддаленої культ, лоби, відчути нервово 
напружене пульсування сусп. думки, затамувати 
подих від передчуття несподіваних знахідок і 
відкриттів.

94



ВИРОДЖЕННЯ

Слово ренесанс ' (rertascifa) ввів ло наук, 
обігу італ. історик мист-ва Дж. Базарі 
( Ж иттєпис найвизначніших ж ивописців, 
скульпторів та зодчих", 1567). Він використав 
цей термін для означення нов. фази в історії 
малярства, шо воскресила ант. норми 
прекрасного і знаменувала собою остаточне 
подолання кризових явиш, характерних для 
попередньої стадії розвитку мист-ва (сталії 
суцільного занепаду). Як термін поняття 
ренесанс" фігурує на тих сторінках другого 

видання "Загальн ого словника" (1 7 0 1 )  
А .Ф ю ретьєра, де йдеться про історію 
малярства. Розширенням семантичних меж 
терміну завдячуєм о авторові "істо р ії 
математичних наук в Італії з часів Ренесансу" 
(1838) Лібрі, який уперше застосовує поняття 
renaissance для характеристики духов, розвитку 
у певний хронологічний період. Чіткої 
конкретизації, загал ьнокультурологічної 
інтерпретації термін набуває 1 8 5 5 , коли 
виходить друком "Відродження" Мішле, де 
зроблено перший крок до концептуального 
осмислення сутності тих культуротвірних 
процесів, шо розгорталися у Зх. Європі XiV — 
XVi ст.. і сформульовано провідні мотиви 
Ренесансу — ствердження цінності земного буття, 
апологетика індивідуалізму, відкриття нов. 
уявлень про світобудову і місце людини в ній. 
Перша спроба комплексного наук, аналізу 
проблем ренесансного гуманізму — провідної 
ідеології доби —  була здійснена 1859 Ґ.Фойгтом 
у монографії "Відродження класичної древності, 
або Перше століття гуманізму". Що ж до 
славнозвісного "міфу про В.", наріжні камені якого 
закладалися ще самими гуманістами, то його 
формуванню значною мірою сприяла 
фундаментальна праця швайцарського історика 
культури Я.Буркхардта "Культура Італії в епоху 
Відродження' (1860). Ця кн. не тільки створила, 
так би мовити, хрестоматійний образ Ренесансу 
(розквіт мистецтв — оптимістична тональність 
сусп настроїв —  культ античності — апологетика 
освіченості та індивідуалізму — Вел. географічні 
відкриття — нова картина свігоусгрою  — 
світськість культури — обмиршення рел. 
свідомості —  нове розуміння земного 
призначення особи стості), а й запустила 
надзвичай потужний механізм наук, 
полемізування, покликаного, з од. боку, 
уточнити, скорегувати і доповнити 
буркхардтівську візію В., заповнюючи ті "білі 
плями". яких чимало на створеному 
Буркхардтом полотні, з ін. — концептуально 
переосмислити деякі з положень, обгрунтованих 
швайцарським вченим. Хвилі дискусій навколо 
проблематики Ренесансу, які сколихнули 
інтелектуальний простір гуманітарних наук ше 
наприкінці XIX — поч. XX ст. (Г.Тоде, К.Бурдах, 
/І.Куражо, О.Ренале, Е.Джудичи. Й.Гейзінга та 
ін ), не затихають протягом багатьох десятиліть, 
сприяючи кристалізації чітких концепцій.

На сьогодні остаточно з'ясовані соціокульт. та 
гносеологічні передумови Ренесансу, сутнісний 
зміст та іст. перспектива кардинальних змін, шо 
відбувалися в європ. інтелектуально-духов. 
просторі за часів В.

Виникнення та стрімкий розвиток ренесансних 
тенденцій безпосереднім чином пов'язані з 
зародженням ранньокапіталістичних відносин, 
шо прийшли на зміну феодалізму, який вже майже 
вичерпав власні потенції. Розхитування усталених 
корпоративно-станових кордонів, напружено 
драм, зіткнення приватних, громадських, рел.- 
конфесійних та державних інтересів, стрімкий 
розвій мануфактури і мережі нов. сусп. відносин, 
пожвавлення торгівлі, а також інтенсифікація 
політ, життя — все відкривало широкі обрії перед 
енергійним і активним індивідуумом, що 
усвідомлював і сміливо відстоював власне право 
на ініціативу. Відбувалося "пробудження 
самотності духу" (Г.В .Ф .Гегель), а людська 
особистість, її внутр. світ і багатоманітність її зовн. 
проявів постали рівноцінними об'єктами мист. 
уваги. Долаючи ієрархізм cep-віч. мислення, згідно 
з яким благородство коредювалося зі знатним 
походженням, ренесансні гуманісти обґрунтували 
принципово відмінний погляд на природу 
шляхетності й висунули ідеал яскравої, сильної, 
гармонійної особистості, яка органічно поєднує 
внутр. духов, красу, вихованість, ерудицію і етико- 
моральну досконалість. Такий тип людини, шо 
прийшов на зміну сєр-віч. ідеалам (святий, аскет- 
ченеиь, воїн-лицар), був спроможний зійти на 
підготовлений для нього п'єдестал — стати 
справжнім "вінцем творіння".

Суттєво трансформувалися і уявлення про 
універсум. Cep-віч. доктрина, шо спиралася на 
концепцію світобудови, сф ормульовану й 
обгрунтовану Августином Блаженним, почала 
здавати свої позиції під натиском гуманістичної 
філософії та природничих і точних наук, які 
розвивалися надзвичайно стрімкими темпами. 
За словами тогочасного філософа П.Рамуса, "... 
впродовж одного сторіччя суч. наука здійснила 
більш грандіозні та успішні кроки, ніж наші 
предки протягом попередніх чотирнадцяти 
віків". П толемеївська картина світоустрою  
(геоцентризм), освячена авторитетом Арістотеля 
і Кат. Церкви, не витримала конкуренції з нов. 
уявленнями, які репрезентувалися у 
космологічних теоріях М.Коперніка, Дж. Бруно, 
Г.Галілея, і врешті-решт поступилася місцем 
геліоцентричній системі. Подорожі відважних 
мореплавців, найвідомішими з яких були 
X .Колумб, В. да Гама і Ф .Магеллан, привели до 
Вел. географ ічних відкриттів, вел. як за 
масштабністю, так і за іст.-культ, ролею. Ці 
відкриття істотно розширили обрії відомого 
тогочасним європейцям світу і довели, шо Земля 
має форму кулі. Руйнування ст. системи 
географ ічних та космограф ічних уявлень 
супроводжувалося зростанням скептицизму і 
критицизму щодо теологічних догм, а також

95



ВИРОДЖЕННЯ

активізацією єретичних рухів, спрямованих на 
реформування інституту Римо-Кат. Церкви. 
Поширення вільнодумства, боротьба зі 
схоластикою, формування і розквіт гуманістичної 
ідеології стимулювали секуляризацію  мист-ва 
та сприяли подоланню духов, монополії Кат. 
Церкви. V центрі нов. системи культ, цінностей 
було поставлено земне життя людини, величної і 
прекрасної у своїй індивідуальності.

Кардинальні зміни спостерігаються в усіх сферах 
життя Зх Європи — утворюються централізовані 
най. держави, формуються і набувають високого 
статусу наи. мови: трактати "Роздуми у прозі про 
нар мову" (1525) П.Бембо, "Захист і уславлення 
франц. мови" (1549) Ж. дю Белле. "Захист поезії" 
(1595) Ф.Сілні та ін. — відбувається становлення 
наи л-р, най. за формою, за духом, за 
масштабністю.

Для абсолютної більшості ренесансних л-р Зх. 
та Центр. Європи характерні спільні риси (культ 
античності, орієнтація на зображення повноти 
земного життя, інтерес до реальної людини) і 
близькі за іманентною сутністю принципи худож. 
мислення. Це дозволяє вважати Ренесанс провідним 
напрямом європ л-ри XIV — поч. XVII ст.

Якщо для cep-віч. творінь, в худож. просторі 
яких відбувалася "спіритуалізація прекрасного" 
(В .Татаркевич) і структурувалися основи 
психологізму, провідними способами худож. 
відтворення дійсності виступали символ, 
алегорія, знак, то ренесансні митці, змальовуючи 
реальний світ як самоиінний. оригінальним чином 
поєднували реаліст., життєво-правдиве та міфол.. 
містичне в єдину цілісність (М.Ігнатенко), яка 
поставала і органічно-гармонійною, і, водночас, 
сповненою внутр. ліалогізму.

Адекватне розуміння специфіки худож. 
мислення В ., яке визначає характер 
образотворчості ("на реальне падає відблиск 
ідеального, а ідеальне ніби набуває реального 
буття" — Д.Н аливайко), не можливе без 
урахування концептуальної сутності таких 
принципово важливих для ренесансного 
мисленнєво-психол. континууму моментів як роля 
античності та Сер-віччя. Втім, суч. літ-знавство 
орієнтується не так на пошук однозначної 
відповіді на це по суті риторичне запитання, як 
на з'ясування характеру засвоєння ант. і сер-віч. 
складників культурою В., на вивчення механізмів 
реалізації генетичного резонансу в процесі 
культуротворення. У дослідженнях В.Руттенбурга. 
Б Пурішева. А.Горфункєля, К.Ш ахової. 
Д.Наливайка. М.Баткіна та ін. переконливо 
продемонстровано потужні кудьтуротвірні 
потенції ренесансної орієнтації на античність, 
виявлено й проаналізовано ті евристичні 
зрушення, шо відбулися у семантичному арсеналі 
культури Новочасся завдяки відродженню ант. 
топіки. У працях О .Д осєва. С .А вєрінцева.
С .С там а. І.Ельфонда. М.Ігнатенка та ін. 
з ясовується генезисна спорідненість Ренесансу 
та Сер-віччя на рівні худож мислення.

визначається характер впливу христ. традиції, 
національної готики, ф ольклору на культ, 
парадигму В.

Ренесанс — цей найпарадоксальніший у світ, 
історії тип культ, процесу —  надає греко-рим. 
древності високого культ, статусу, оновлює її 
здобутками Сер-віччя, здійснюючи при цьому 
надзвичайно "потужний ривок уперед, зберігаючи 
культурну орієнтацію назад" (М.Петров).

Структурування чітких уявлень про В. не 
можливе без з'ясування співвідношення таких 
понять, як "гуманізм" та "Реформація*, 
визначення хронологічних та географічних меж 
Ренесансу, аналізу проблем типології та 
своєрідності наи. ренесансів.

Наголошуючи на неправомірності ототожнення 
гуманізму (і ширше — Ренесансу) та Реформації і 
піддаючи критиці прагнення деяких вчених 
проголосити процес контрреформації "катол. 
Відродженням" (Дж.Тоффанін), прибічники клас, 
концепції В. (В.Руттенбург, ґорфункель. І.Черняк, 
Наливайко) переконливо демонструють, шо 
попри спільність тих онтологічних і до певної міри 
гносеологічних передумов, шо спричинили В. і 
Реформацію, ці явиша мали принципово відмінну 
природу, характер розвитку й іст.-культ, наслідки. 
Гуманізм — ідеологічна домінанта В. — 
проголосив антропоцентризм, свободу мислення, 
звільнення людини від диктату церк. догматизму 
своїми провідними засадами. Як рання форма нов 
світогляду, гуманізм дійсно був одним з чинників, 
шо сприяли розгортанню Реформації — рел. руху, 
опозиційного Римо-Кат. Церкві. Втім, навіть толі, 
коли гуманізм звертався до осмислення рел. 
проблематики, він мав підкреслено світський 
характер, в той час як Реформація, залишалася 
рухом суто рел. Цей контраст простежується в 
культурі Італії, хоч і тут гуманістичний рух не був 
однорідним і пройшов декілька етапів іст. 
розвитку (Треченто, Зріле чи Високе В., кризова 
фаза — Чинквеченто).

Гуманізм не можна забарвлювати ні у антихрист., 
ні у прокат. ТОН: як ідеологія, серцевиною якої є 
антропоцентризм і учення про свободу волі, він 
хоч і розглядав людину поза теологічною схемою 
буття, втім не ставив під сумнів концепт віри і 
не заперечував христ. догматику. Особливе 
місце посідає проблема христ. етики у т.зв 
христ. гуманізмі: Еразм з Роттердаму (псевдонім 
Герта Гертсена), Т .М ор , Г .Б ю д е , Лефевр 
д'Етапль, — який, не поділяючи ні догматично- 
формального (ревні католики), ні містико- 
афектаційного (ревні протестанти) розуміння 
релігійності, залишався при цьому, за влучним 
виразом франц. дослідниці М. де ля Гарандері, 
своєрідним "гуманістичним християнством". Отже, 
і Реформація, і контрреформація були 
своєрідними рел. реакціями на гуманістичне 
вільнодумство, хоча шляхи розвитку гуманізму у 
XVI ст., особливо у Ф ранції, Німеччині та 
Нідерландах, виявились різноспрямованими і 
специфічними.

96



ВИРОДЖЕННЯ

Питання про хронологічні та географічні межі 
лоби В., як і проблема тшто/югй* та своєрідності 
най. ренесансів, залишаються об'єктом наук, 
дискусій. Полемізуючи із концепціями 
мелієвізаиії' та готизаиії" В. (Е.Жильсон, 

Й.Гейзінга, Г.Вейзе, А.Гаузер та ін ), суч. науковці 
наголошують на необхідності суворого 
дотримання принципу історизму та чіткого 
усвідомлення нетотожності понять "Ренесанс" (як 
лоба), "ренесанс" (як літ. напрям) та 
ренесансний стиль" л-р. та мист-ва. Хронологічні 

межі функціонування згаданих понять не 
збігаються, і ігнорування цього факту ймовірно і 
виступає однією з гносеологічних передумов 
виникнення теорій, які безмежно розсувають 
часопросторові кордони доби В. або ж 
ототожнюють пізній ренесанс із 
маньєризмом чи раннім бароко

Прибічники клас концепції В. вважають, шо 
Ренесанс мав місце виключно в Зх. і Центр. 
Європі (в Італії XIV — XVI ст.. в ін. нац. культурах 
— II пол. XV — поч. XVII ст ). Втім, у літ-знавстві 
60-х рр. було висунуто гіпотезу, яка згодом набула 
популярності і структурувалася в "теорію 
всесвітнього В ." (акад. М.Конрад). Її сутність в 
тому, шо Ренесанс репрезентується як явише 
дискретне, яке наче хвиля прокотилося потужнім 
потоком зі Сх. на Зх., від Китаю (VIII ст.) до Англії 
(XVI ст.) і спричинило однотипні явища в 
культурах сх. та зх. країн. При такій інтерпретації 
іст.-культ. етап, який зветься добою В., постає як 
закономірна і неминуча фаза іст. розвитку будь- 
якого народу, котрий мав довготривале, 
безперервне і сповнене визначного культ, змісту 
життя.

Ідея "Ренесансу без берегів" мала вельми 
широкий резонанс: започаткований Конрадом 
нетрал. підхід до розуміння В. призвів до "параду 
ренесансів' — тобто спричинив появу і 
стимулював розробку концепцій, які 
обгрунтовують правомірність розгляду 
автохтонних і відображених (вторинних) 
ренесансів: кит. (Конрад, Б.Вахтін, О.Фішман, 
Л.Позднєєва), кор. (А.Тен), ірано-тадж. 
(І.Брагинський, В.Нікітіна), інд. (Є.Чєлишев, 
І.Рабинович), тур. (Р.Моллов, І.Бороліна), вірм. 
(В.Чалоян), азерб. (А.Галжиєв), груз (В.Чантурія, 
Ш.Хілашелі. І.Кенчошвілі, Н .Н аталзе, 
Е.Хінтібіязе).

Науковці, шо стоять на позиціях клас, концепції 
В. і не погоджуються з теорією всесвітнього В., 
єдині у визнанні правомірності виокремлення 
таких най. моделей ренесансного типу культури, 
як італ. (XIV-XVI ст.), нім. (кін. XV-XVI ст ), 
нідерландська (XVI ст ), франц. (2-а пол. XV-XVI 
ст.), англ. (кін. XV — поч. XVII ст.), ісп. (остання 
чверть XV — 1-а пол. XVII ст ), далматинсько- 
дубровицька (кінець XV-XVI ст ), чес. (XV-XVI ст.), 
поль. (XV-XVI ст.).

В Італії, яка є колискою гуманізму, ренесансні 
тенденції виникли на межі XHI-XIV ст. (Лайте). 
Етапи розвитку італ. л-ри В. пов'язані з

розгортанням гуманістичного руху. У жанр, 
системі італ. Відродж ення чільне місце 
посідають иояеяа (Дж.Боккаччо.
Лж.Ф.Страпарола, Л. да Порто, М.Банделло, 
Чинтіо), лірика (сонети Петрарки), поема  
(Боккаччо. Л.Пульчі. М.М.Боярдо. А.Аріосто. 
Т .Тассо), роман (психол. — 'Елегія Мадонни 
Фьяметти" Боккаччо. пасторальний —  "Аркадія" 
Я.Саннадзаро), діалог (Д.Бруні. П.Браччоліні, 
Валла, К.Дандіно. К.Салютаті), трактат (Піко 
делда Мірандола. А.Поліииано, Макіавеллі).

Становлення ренесансного типу культури у 
Франції проходило під впливом як ідей італ. 
гуманістів, знайомство з якими відбувається вже 
наприкінці XIV ст.. так і галльської традиції 
вільнодумства. Активізація гуманістичного руху 
припадає на XVI ст. і пов язана з діяльністю таких 
майстрів слова, як Ґ.Бюде, К.Маро, Маргарита 
Н аваррська, Ф .Рабле. Агріппа я Обіньє. 
М.Монтень та поети Плеяди, очолювані 
П .Ронсаром та Ж дю Белле Франи л-ра 
останньої чверті XVI ст. позначена зростанням 
скептицизму шодо гуманістичної віри у 
необмежені можливості індивідуума знайшло 
втілення в есеїстичних "Дослідах" (1580-1588) 
Монтеня.

Розквіт ренесансної л-ри у Німеччині та 
Нідерландах відбувається в атмосфері зростання 
реформаційних настроїв, що зумовило 
домінування крит.-сатир. тенденцій в творчості 
Ульріха фон Гуттена, С. Бранта, Г Сакса. Еразма 
з Ротердаму. Найвизначнішими нім. тв. цієї доби 
вважають оригінальну пам ятку гуманістичного 
письменства "Дисти темних людей " (1515-1517). 
"Цікаву книжку про Тідя Ейленшпіґеля (1516) 
анонімного автора, публіцистику М.Лютера і 
Т.Мюнцера. Щодо твор. здобутків двох останніх, 
які були активними діячами Реформаційного 
руху, то їх доцільніше співвідносити з т.зв л-рою 
Реформації (а не Ренесансу).

Яскравою  самобутністю і оригінальністю 
позначена англ, модель В. Перші паростки 
ренесансних тенденцій з'явилися ше за часів 
Д ж .Чосера (1 3 4 0 -1 4 0 0 ) , однак подальше їх 
зростання було настільки уповільненим, шо 
остаточне становлення ренесансного типу 
культури відбулося тут лише у XVI ст., тобто 
розквіт англ. В. хронологічно майже збігався з 
поч. і успішним завершенням тю яорівської 
Реф ормації. Це накладало відбиток і 
на характер англ. гуманізму, шо
відзначався жвавим інтересом до
світської теології та христ. етики, і на ставлення 
англійців до інокульт.. духов. надбань, яке 
відзначалося морально-етич. критицизмом й 
упередженістю і незрідка супроводжувалося 
бажанням кинути виклик ант. чи тогочасному 
континентальному зразкові.

Ж анр, палітра виявляється навдивовижу 
барвистою: інтенсивний розвиток проз, жанрів 
— роману (Дж.Гаскойнь. Дж.Ділі, Ф .Сіяні. 
Т .Л одж , Р .Ґр ін , Т.Н еш , Т .Д елоні). новели

97



ВІДРОДЖЕННЯ

(В .Пейнтер. Л ж .Фентон. Лж.Петті), трактату 
(Т. Елі от, Р Ешем. Р. Рекорд, Ф. Бекон), памфлету 
(Лж.Нокс. Лж.Ейлмер, ґрін. Неш, Т .Деккер), 
хроніки (Р.Голіншед. Дж.Спіл. Лж.Стау), 
лггературної бюграфм (Лж.Бейд, Лж.Кавендіш, 
В Роп ер . Ф .Гревідль) супроводжується 
блискучим розвоєм лірики (Е.Спенсер. Сідні. 
Ш експір. Дж.Донн) та безпрецедентним 
розквітом драм атурги (К.Марло. Шекспір. 
Б.ДжО!!СОн). V митців, шо репрезентують пізню 
фазу англ. В. (Шекспір. Т.Гейвуд. Дж.Вебстер. 
Додж. Донн та ін.) відчутною є стильова 
поліф онія. шо зумовлено поєднанням 
характерних рис Ренесансу, маньєризму і 
раннього бароко. Англ, авторам вдалося 
максимально точно й майстерно передати 

зворотний бік ренесансного титанізму" і траг. 
присмак розчарувань у ідеалах високого В . які були 
проголошені та оспівані їх континентальними 
ст. сучасниками*

В Іспанії та Португалії, які завдяки інтенсивній 
колонізаторській політиці та успіхам мореплавців 
стали у XV-XVI ст. своєрідним перехрестям 
трьох культур . формування ренесансних 
тенденцій відбувалося у специфічних умовах (ісп 
абсолютизм, колоніальна експансія. Реконкіста, 
інквізиція. ідеологічні переслідування 
інакомислячих). Репрезентативними жанрами ісп 
В були лицарський шахрайськая (пікарескний) 
та пасторальний романи (відповідно, анонімний 

Амалис Галльський" (1508), анонімний "Життя 
Дасарільо з Тормеса" (1554), "Діана" (1558) X. 
де Монтемайора, героїчна драма, комедія пдаща 
та шпаги (Д. де Вега). Шедевром є роман "Дон 
Кіхот* (1 6 0 5 -1 6 1 5 )  М. де Сервантеса, який 
відзначається глибинним філос. змістом, жанр 
новаторством, синтезом ренесансних і барокових 
тенденцій.

Розвиток ренесансної культури у зх-слов ян. і 
пл-слов ян світі пов'язаний з твор. і громадською 
діяльністю таких особистостей як Я .Гус. 
Я.Благослов. Я.А.Коменський (Чехія). М.Рей. 
Я Кохановський. Ш.Шимонович (Польща). 
М.Марулич. Ш.Менчетич. Д.Држич. П.Зоранич. 
Маріо Каботі (Далмація і Дубровник).

Духов розвиток сх-слов'ян. народів у XV-XVI ст. 
абсолютною більшістю науковців співвідноситься 
із cep-віч. типом культури. Втім, існує декілька 
взасмовиключних концепцій так званого рос. 
Ренесансу", який на думку деяких вчених 
відбувався у XVI ст. (А.Боголюбов), ін. — у XVII- 
XVIII ст. (І.Йоффе). чи. навіть, у 1-й третині XIX ст. 
(М Бердяев. В Кожинов). В цілому ж ця проблема 
залишається однією з найдискусійніших у 
ренесансознавстві.

Объектом наук, дискусій стали теорії білор. 
(С.Подокшин) та укр. В. (В.Яременко. В.Ісіченко, 
І.Паславський). в процесі полеміки з якими 
викристалізувалася доволі чітка і аргументована 
концепція. Згідно з нею в укр. та білор. л-рах 
XVI-XVII ст.. які в основному зберігали сер-віч. 
структуру, мали місце ренесансні тенденції, шо

проникали завдяки активним безпосереднім 
контактам сх-слов'ян. світу із Зх. (навчання молоді 
в ун-тах. розповсюдження друкованої продукції, 
діяльність поль. уніатів). У лат-мов. л-рі Галичини 
(Павло Русин. С.Оріховський), у київ, поетиках 
XVH-XVHI ст.. в полемічній л-рі кін. XVI ст.— поч 
XVII ст. (Христофор Філалет, Стефан Зизаній. 
І.Вишенський) відчувається знайомство з ідеями 
зх-європ. гуманістів. Більшість суч. науковців 
(В.К рекотень. Наливайко, О.Мильников, 
О.Циганок та ін ), єдині в думці, шо наявнють 
ренесансних первнів, рис і тенденцій у культ, 
процесі, який розгортався на теренах України, 
не є достатньою підставою для висновків про 
існування розвиненої ренесансної культури на 
укр. ґрунті.

Втім, тенденція безсистемного і довільного 
використання поняття Ренесанс у контексті 
вивчення сер-віч. культури країн Сх та сх- 
слов'ян . світу XVIH -XIX ст. залишається 
відчутною, ие надає особливої актуальності тим 
дослідженням, що орієнтовані на розробку 
ренесансологічної проблематики і націлені на 
конструювання абстрактно-теор моделі В. 
Однією з вдалих спроб концептуального 
осмислення ренесансного типу культури € 
робота М.Петрова "Проблема Відродження у 
совєтській  науці" Дискусійні питання 
регіональних р ен есан сів" (1 9 8 9 ). У цьому 
дослідження виокремлено й всебічно 
охарактеризовано ті Провідні риси культ, 
розвитку, які в цілокупності й системній єдності, 
забезпечую ть мож ливість виникнення на 
теренах тієї чи ін. культури такого явиша як 
Р ен есан с. Згідно з концепцією  П етрова 
інваріантними ознаками В. є: розквіт культури, 
шо зумовлений надміром енергетичного 
потенціалу духовності нації на певному етапі її 
розвитку, наявність перевороту у культ, розвої 
(тобто такого зламу або зрушення, шо 
спричинило появу і оформлення якісно нов. 
типу культури), перехідність (або межовий 
характер , який пер едбачає одночасну 
присутність нов. і ст.. поступове зародження 
одних культ первнів і відмирання ін.). 
радикальне оновлення культури в процесі 
масштабної рецепції давн. традицій (рецепції, 
яка передбачає пе тільки відтворення й 
культивацію древності, а й перетворення її на 
чинник, шо стимулює рішучий відхід від сер- 
віч. традиційності й рух у напрямку Новочасся)

Здійснене суч. наукою з'ясування 
основ теорії Ренесансу має стати 
надзвичайно важливим кроком на шляху 
створення заг. типології нац. ренесансів та 
структурування органічної і цілісної концепції В., 
яка синтезувала б інтелектуальний досвід, 
накопичений багатьма поколіннями 
ренесансознавиів.

Наталя Торкут

98



ВІЗАНТІЙСЬКА ЛІТЕРАТУРА

ВІДШ ТО ВХ УВА Н Н Я — докорінне 
концептуальне переосмислення першоджерел 
у процесі рецепції (переробки, запозичення, 
маотатування впливу) внесення в ст. сюжет
нов. змісту, аж до протилежного первісному. В. 
спричиняє зміну складників на всіх структурних 
рівнях Досить часто худож. полеміка проти 
ідеологічної скерованості першотв. має місце 
при зверненні до ст.-завітніх, нов.-завітних, 
агіограф ічних сюжетів. Так, сутність ІроУ- 
комічноУ поеми Вольтера Орлеанська діва" 
(1735) полягає в запереченні кат. культу 
святих Основні рел. уявлення заперечуються 
в поемах Дж.Г.Н.Байрона "Каїн" (1821), сатир, 
повісті А.Франса "Повстання янголів" (1914). 
серії сатир, малюнків франц. граф іка 
Ж.Еффеля.

Переосмислення сой. тенденції може йти в 
різних напрямках Щодо цього показові 
тлумачення легендг про страшного розбійника в 
слов'ян, л-рах сер XIX ст. У чеха К.Я.Ербена в 
баладі Загорожеве ложе" (1853) та поляка 
А.Ю.Гліньського в Казні про доброго кміта, сина 
його Несподзянка й про Мадея" легенда має 
відповідно до иерк. традиції рел.-моралістичне 
звучання. У М. Некрасова в поемі Кому на Русі 
жити добре' (1862-76) — перетворюється на 
легенду про Кудеяра з антипоміщииьким рев - 
лемократичним забарвленням. Різна ідейна 
наснага пояснюється конкретними особливостями 
нац. іст.-літ. процесів: більшою революційністю 
рос. л-ри того часу й відносно сильнішими рел. 
впливами в чес.. а надто поль. л-рах. Казки 
ІФранка Рубач" і "П'яниця" написано на 
матеріалі нар. варіантів тих самих легенд, шо й 
нар. оповідання Д.Толстого Чим люди живі" та 
Грішник, шо кається" Однак ці тв. Франка і 

Толстого мають протилежне ідейно-моральне 
спрямування: Франкові казки містять внутр. 
полеміку, спрямовану на подолання толстовських 
ідей.

Докорінно переосмислюватися може й 
запозичений образ-персонаж. Гебр. сер-віч. 
легенди, шо виникли як заперечення 
християнства, прославляли Юду як суперника 
Христа, шо викрив брехню апостолів про 
воскресіння Христа. Й .В.Гьоте та низка нім. 
письменників змальовували Юду як ошуканого 
патріота.

Різновидом В. є гостро протилежне 
трактування образів іст. осіб, залежно від іст. 
умов. нац. приналежності та політ, 
поглядів авторів. Протилежне
розуміння образу Петра !. а відтак проблематики 
рос. державності й рос.-поль.-укр. відносин 
знаходимо в поезіях А.Міпкевича. О. Пушкіна. 
Т.Шевченка. Як спостеріг свого часу В.Спасович. 
Пушкін відповів Мідяним вершником" 
Міикевичеві. заперечуючи ту концепцію рос. 
державності та ролі Петра І в її становленні, шо 
була розвинута поль. поетом у поезіях "До 
російських друзів". "Олєшкевич . Пам'ятник

Петру Великому" Полтава" (1828) Пушкіна є 
певною мірою худож. запереченням 
валенролизму, що був започаткований іст. 
поемою Міикевича "Конрад Валленрол" (1828).

Вільне ставлення письменника-реиипіснта до 
першоджерела не обов язково є запереченням, 
полемікою. В "Чуді святого Антонія" 
М.Метерлінка. "Аламі-творці" бр. Чапеків ідейне 
філос.-сатир. спрямування не заперечує першотв.. 
націлено на цілком ін. об'єкти. Тут протосюжет 
через відомість і емоційну силу стає підґрунтям 
для створення НОВ. тв., шо не має спільного з 
першотв. у ідейному змісті.

В. як засіб худож. заперечення може 
поєднуватися з "перелицьовуванням", тр е  
весгуванмям, зміною мов.-етил, складників. 
Постають різновиди наслідування-В.: пародія, 
травестія, бурлеска сучасний літературний 
апокриф

Амаго/тЙЇ Яо/мюя

В ІЗА Н Т ІЙ С Ь К А  Л ІТ ЕРА Т У РА  — л-ра 
Візантійської імперії (1V-XV ст ), створена лавн- 
грец. та серед-греи. мовами. Її історія, як і 
історія візант. культури — найменш 
розроблений в літ-знавчій науці розділ, позаяк 
тривалий час вона вваж ал ась періодом 
занепаду ант. л-ри та культури. Вивчення В.л. 
розпочалося лише з 2-ої пол. XIX ст. Підсумком 
досліджень В.д. в XIX ст. стала капітальна 

Історія візантійської літератури від Юстініана 
до кінця Схілноримської імперії (5 2 7 -1 4 5 3 ) ' 
Карпа Крумбахера (1827). Поширеною є думка 
про відсутність її самобутності та посилання на 
суто богословський характер. Дослідження суч. 
візантологів спростовують таке твердження. У 
порівнянні з культурою пізньоант. часу візант 
культура була більш розвинутою. Важливу ролю 
в її формуванні відіграли численні культ впливи 
та їх синтез на візант. грунті. Цьому сприяли 
традиції багатьох народів, які входили до складу 
імперії або мали з нею певні стосунки. На терені 
Візантії жили народи з оригінальною ст-лавн. 
культурою. На формуванні культури Візантії 
позначився вплив не тільки ге/т/тінізму але й 
культур Сирії. Палестини, Єгипту, Ірану, арабів, 
вірменів. народів Мал. Азії, Закавказзя, Криму 
та частково слов'ян, які перебували в межах 
імперії. Пе викликає трудноші у 
вивченні візант. культури. бо для 
з'ясування характеру й особли востей  її 
необхідно часто звертатися до порівнювань з 
культурою ін. регіонів сер-віч. світу. Особливої 
ваги набуває метод типологізаиії. "Виявлення 
заг. та особливого у візант. культурі в порівнянні 
із Сх. та Зах., встановлення синхронності й 
асинхронності розвитку культури цих регіонів, 
їхньої схожості та розбіжності, протиборства й 
взаємовпливу допоможе врешті-решт визначити 
не тільки тип візант. культури, її іст. образ", 
але й її місце в культ, житті сер-віч. світу" 
(3. Удальцова).

99



ВЮАНЛЙСЬКА ЛІТЕРАТУРА

В історії візант. культури дослідники виділяють 
три періоди. V перший, початкововізант. або 
пізньоант. (IV-VII ст.) відбувається перехід від 
античності до Сер.-віччя. Не час інтенсивної 
переробки ант. традицій у рел.-христ. дусі, 
становлення cep -віч. типу світосприйняття. 
Другий період (VII-IX ст.) відзначається 
остаточним створенням сер-вічн. хулож. культури. 
Значним явишем цього часу було т.зв. 
іконоборство (VHI-IX ст). Пізньовізант. період (X- 
XV ст.) характеризується посиленням 
відцентрових політ.-економічних тенденцій, 
піднесенням провінційних центрів, а в культурі 
— стабілізацією худож. канону.

Віза: п*. культура формувалася в умовах ідейних 
протиріч першого періоду, які перейшли в гостру 
боротьбу з філос.. етич.. природознавчими та 
естет поглядами ант. світу. Ант. традиції ше були 
поширені, але християнство, яке стало з IV ст. 
панівною релігією, вело проти них наступ. Це був 
процес заміни ідеології. Найжорстокіше 
переслідувались різні єретичні течії (аріанство, 
маніхейство, моноф ізійство), котрі були 
поширеними у Візантії й були небезпечними для 
церкви та держави. Згодом ці єресі сприяли появі 
богомильства у Болгарії та відповідно 
богомя/їьського письменства Але й за таких 
умов саме у Візантії тривалий час зберігались 
поруч із церк. і філос. шкоди (Александрія. Єдесс, 
Афіни), де навчалися філософії та риториці навіть 
церк. діячі.

Гол. напрямком у філософії був неоплатонізм, 
хоча у тв. світських істориків, риторів та в худож. 
л-рі помітний вплив стоїцизму й скептицизму, 
деяких ідей епікуреїзму. У світогляді різних соц. 
верств перемішуються елементи поганства та 
християнства, традиції минулого та їх 
переосмислення Боротьба двох релігій 
відбилась в протистоянні філос. шкіл, вчених 
та письменників, шо наслідували традиції 
пізньоант л-ри і церк. діячів, представників 
патристики

Якшо у IV-VI ст. світські історики та ритори 
дотримувалися ант. традицій і заперечували, або 
були байдужі до християнства, то 
наприкінці пізньоант. доби вони 
ставляться до нього позитивно Більшість 
філософів намагалося примирити неоплатонізм 
з християнством. Н апр., Ліонісій П севдо- 
А реопагіт (V ст.) спробував використати 
неоплатонізм для обгрунтування христ. вчення. 
Його праці справили вплив на сер.-віч. філософію, 
зокрема пізнішого зх. мислителя Тому 
А квінського. V V! ст. для обґрунтування 
християнства почали використовувати також 
систему Арістотеля. Погляди непримиренних 
критиків християнства висловлював у своїх тв. 
(листах, памфлетах, сатирах) імператор Юліан 
(3 3 1 -3 6 3 ) . який звинувачував християн у 
лицемірстві, жорстокості, неосвіченості.

V ранньовізант. період значного розвитку 
набувають історіограф ія. агіо гр аф ія ,

гім н ограф ія. Автори іст. тв. наслідували 
Гер одота, Ф укіліла. П олібія. Значними 
істориками V ст. були Євпатій, Олімпіалор та 
Зосім. У історіографії 1V-V ст. існувало дві течії 
— христ. та поганська. Перша відбилася у 
"Ц ерковній істор ії" Є всевія , епіскопа 
Кесарійського (бл. 2 6 4 -3 4 0 ) . друга — у тв 
Євпатія із Сард (бл. 3 4 7 - 4 1 4 )  та Зосіми 
Останній у своїй "Нов історії" стверджує, що 
поширення християнства спричинило занепал 
Рим. імперії.

Історіографія V! — поч. VH ст. залишила тв 
видатних авторів. Відомий політ, діяч, сучасник 
Юстініана, Прокопій Кесарійський в Історії воєн 
Юстініана" (8 книг) увагу приділяв опису воєн 
імператора з вандалами, готами та персами. У 
"Трактаті про будови" у панегіричному дусі 
вихваляє правління Юстініана. Але в таємно 
написаних мемуарах ("Таємна історія ) він 
відбив опозиційні настрої незадоволених 
правлінням Ю стініана аристократів, шо 
наблизило цей тв. до політ, памфлету. Юстініана 
тут зображено тираном, злодієм, руйнівником 
імперії Прокопій змальовує грандіозні іст 
картини, в яких читач бачить Пл. Африку, Італію, 
Іспанію, Балкани, Іран та країни Пд -Сх. Азії. 
Світ сприймається крізь призму гострих соц .-політ, 
конфліктів, які призводять до зіткнення держав 
та народів. Прокопій робить глибокий аналіз 
подій, осіб. Як письменник, він виший за 
тогочасних істориків. У нього яскрава динамічна 
розповідь, до якої він залучає вставні новели, 
екскурси, майстерно володіє худож. засобами 
зображення. "Історія воєн Юстініана" Агафія 
Мірінейського. історика та поета, молодшого 
сучасника Прокопія, продовжує його зазначений 
вище тв. з такою ж назвою. За філос. поглядами 
та літ. стилем обидва наслідують ант. 
історіограф ію  Вплив нов. часу, ідеалів 
християнства сильніше відчувається 
у тв. Ф іоф ілакта Сімокатти (кін.VI 
— перша пол. VII ст ), який також звертається 
до ант. взірців, використовує їхні засоби 
зображення, ремініслемціі та трал, риторику. 
В "Історії" він викладає політ, концепцію держ. 
влади, змальовує образ ідеального володаря 
Отже, в ранньовізант. істориків світського 
напрямку поєднуються первні ант. та нов. сер - 
віч. культури. Хоча в їх тв. ше має місце відлуння 
ідеологій, рабовладн. світу (уславлення величі 
Риму тошо). вони набувають ознак христ. 
світогляду.

Зміни в ідеологічному житті Візантії сприяли 
виникненню нов. жанрів історіограф ії: 
з'являються жанри церк. історії та всесвітніх 
хр он ік . П остала потреба у створенні 
христ. світобачення. нов. іст. 
мислення. ін.. ніж у античності, 
форми іст. тв. та нов. іст.-ф ілос 
концепції всесвітньо-іст. процесу Ця концепція 
будувалася на грунті христ. ідеології, але одним 
з її складників була певна частина ант. спадщини.

100



ВЮАМПЙСЬКА ЛІТЕРАТУРА

Творцем христ. іст.-філос. кониепиії був Євсевій 
Кесарійський (бл. 265-340). Саме він. як на Зх. 
Аврелій Августін, заклав фундамент нов. 
трактування іст. часу, яке стало домінуючим 
протягом Сер-віччя. На його іст.-філос. погляди 
справили вплив близькосх. бібл. традиція, 
Платон та неоплатоніки. Цінуючи христ. 
теологів. Є всевій  з повагою  ставився до 
спадщини поган, філософів Платона, Піфагора. 
Плотіна та ін. Від Платона та неоплатоників він 
запозичів уявлення про вічність. Євсевій 
визнавав поступ., хід історії, постійне оновлення 
людини під впливом християнства Т.ч.. у церк. 
історіографії ранньої Візантії, в працях Євсевія 
та його послідовників виникла заснована на 
Б іб л м  христ. концепція всесвіт , історії. 
Змінилось уявлення про іст. час та простір. Ант. 
теорію циклічності заступила концепція 
лінійного часу, відлік якого йдеться від 
створення світу. Тезу про виключність Рим. 
імперії, яка з презирством ставилася до 
варварських племен, заступає відкритість христ. 
ойкумени, т о  вбирає до себе всі народи, 
незважаючи на расову та етнічну приналежність. 
Христ. всесв . історія дивно поєднується з 
поганськими міфами та ант. реміяісиенпїями у 
ранньовізант. хронографії. Хроністи, надто 
відомий у Києв. Русі їоанн Малала (V! с т ) , 
зазнали вплив Геродота. Фукіліда, Тіта Лівія, 
навіть Есхіла, Евріпіла, Вергілія. Хроніки 
будувалися за суворим хронологічним 
принципом, але компіляції з різних джерел 
призводили до того, що індивідуальні риси та 
автор, особистість зникали, а мова та стиль 
значно спрощувалися.

Важливу ролю в сусп. житті ранньої Візантії 
відігравала риторика, яка була ареною 
гострої ідейної та рел. боротьби. В 
її межах розвинулися жанри похвальних промов 
та панегіриків на честь василевсів та членів 
їхніх родин, що проголошувалися на свята. Тут 
використовувалися не лише форми та худож. 
засоби, але й образи ант. міфології та л-ри. 
Видатними риторами були прибічник поганської 
релігії /Ііваній (314  -  бл. 393) та мислитель і 
поет Сінесій Кіренський (бл. 370  -  бл. 413), який 
пізніше перейшов у християнство і став епіскопом 
у Пн. Африці. V промові "Про царство" він 
закликав імператора Аркадія відродити грец. 
армію та не приймати до неї варварів. V філос. 
тв. та літургійних гімнах спробував поєднати ант. 
культуру з християнством. В дусі ант. поезії Сінесій 
уславлював народження Христа, його появу 
змалював в одному з гімнів у супроводі ант. богів. 
Поганські ритори Фемістій. Гімерій, /Ііваній 
вражали слухачів ерудицією й ораторським мист- 
вом. Звертаючись до імп. Йована. Фемістій (бл. 
317 -  390) проголошує ідею рівності всіх 
віровизнань, імператори, які нав'язували якусь 
релігію, за його думкою, лише примусили багатьох 
приховувати свої почуття зі страху перед 
покаранням.

Рішучу боротьбу з поганством та ант. 
культурою проводили христ. церк 
проповідники. Зразком церк. красномовства 
були промови Іоана Златоуста (бл. 3 5 0 -4 0 7 ), 
який викривав пороки поганської знаті. Його 
величезна літ. спадщина складається з тв 
теологічного та полемічного характеру, з 
тлумачень Св. письма, проповідей та листів. 
Вони перекладались у сер. віки різними мовами 
й були дуже популярні. Златоуст належав до 
письменників, які витворили заверш ену 
ідеологію православ'я і стали засновниками 
візант. христ. віровчення. До отців церкви 
належать також Афанасій Александрійський. 
Василій Великий. Григорій Богослов Афанасій 
Александрійський (296 -373 ) відомий як один з 
борців проти єретика Арія (256-336). що очолив 
опозицію проти офіційної церкви. Суперечку 
викликало вчення про Святу Трійцю. Афанасій 
вваж ав незаперечною  єдиносутність та 
нероздільність Бога-отия, Бога-сина і Бога-духа. 
На Н ікейському соборі 3 2 5  ця теза була 
включена ло свящ еного догмату правосл. 
церкви — символу віри. На противагу йому Арій 
стверджував, що Син не вічний, не існував до 
народження й не був безначальним. Визнати 
Сина "частиною Єдиносутнього" для Арія 
означало вважати "Отця складним, таким, що 
розділяється та зміню ється' . Б ор отьба з 
аріанством була тривалою: закінчилася лише 
наприкінці iV ст ., коли 3 8 1  імператор 
Феодосій знищив його репресіями. Хоча до VH 
ст. воно утримувалось у остготів, вестготів, в 
Іспанії, у вандалів в Пн. Африці, а також у 
бургундів та лангобарлів А фанасію 
Александрійському належать кілька 
апологетичних тв , три з яких спрямовано проти 
аріан, та житіє св. Антонів. Літ. спадщину Василія 
Кесарійського (Великого, 3 3 1 -3 7 3 ). складають 
проповіді, апологетичні тв. проти аріан, 
тлумаченя. повчання та листи. Він встановив 
літургію як чин церк. богослужіння. Отримавши 
освіту у Константинополі та Афінах, він спочатку 
присвятив себе риториці. Але згодом прийняв 
християнство і став єпископом у Кесарії, де 
віддався проповідницькій та літ. діяльності. Була 
поширена дидактична література, до якої 
належить Шестолнев" Василія Великого, що 
мав вел. популярність не лише у Візантії, але й у 
слов'ян , землях. П ереробивш и матеріал 
пізньоант. вченості у христ. дусі, автор дав зразок 
багатовікової традиції Шестидневів , відомій 
й у Київ. Русі.

Єпіфаній Кіпрський (367-403) був істориком 
єретичних вчень, автором Фізіолога", що був 
перекладений на болг. мову і потрапив до сх. 
слов'ян, де набув значного поширення.

Нові естет, ідеали висунули в той же період 
представники нар. течії у християнстві, які 
наближали л-ру до народу й відривали від 
античності. Вони вводили простонар. 
світосприйняття, побожність та практицизм. Не

101



ВЮ АНПЙСЬКА Л ГГЕРАТУРА

нар. середовище, активно впливає на житжя 
Тому поруч з легендарними зустрічаються мотиви, 
навіяні життям. Краші зразки житійної л-ри, 
позбавлені фант, крайнощів. присвячено описові 
життя видатних діячів, шо боролись за нову 
культуру та просвіту. Це були худож. біографічні 
повісті. До них належать "Житіє св. Антонія" 
Афанасія Алексанлрійського. "Л авсаїк" 
Палладія (V ст). "Дуг духовний" Іоанна Мосха 
(VI-VH ст ). від яких беруть початок численні 
слов'ян, "лімонарії".

V перехідний від античності до С ер-віччя 
період, коли остаточно оформлюється візант. 
православ'я й Церква веде рішучу боротьбу із 
залишками спадщини ант. науки та філософії. 
віза)П. поезія відзначається поетами, які зберігають 
ант. традиції. Вони використовують ант. принципи 
віршування та сюжети. Це такі поети, як Нонн (V 
ст ). Агафій (V! ст ). Павло Сілениіарій (V! ст.), 
Георгій Пісіла (VH ст.) та ін. Визначним поетом 
був Агафій, який вже згадувався як історик. Він 
— автор вірш. зб. "Дафніака" у 9 кн. Його тв. 
написані у дусі Анакреона та Сафо. Павло 
Сіленціарій склав декілька епіграм еротичного 
та сатир, характеру. Нонн. за походженням копт, 
оволодівши грен, мовою, написав величезну епіч. 
поему про Діоніса. Але вже в творчості цих поетів 
з являються церк. мотиви у візант. дусі. Нонн. 
напр . переказує гекзаметром Євангеліє від 
Іоана. Агафій пише поезії про святість Дуки, 
Георгій Пісіда створює філос.-богослов поему

Шестолнєв". З часом переважає церк. поезія: 
Роман Сололкоспівеиь. якому належить велика 
кількість церк. співів. Це була специфічна нов. 
типу лірика, шо тяжіла не стільки до поетики 
пеанів та дифірамбів, але й до поетики Біблії 
(Псалми)

V VII-IX ст. в громадському та культ, житті 
Візантії відбувались значні зміни. Послаблення 
центр, влади, боротьба за володарювання 
призвели до політ, неврівноваженості та частої 
зміни імператорів, які репрезентували інтереси 
різних угрупувань. Невдоволення народу 
постійними війнами, здирством, посиленням 
визиску, вилилося у значне поширення єресей. 
Іконоборство, яке виникло як опозиція офіційній 
Церкві, використовувалося угрупуваннями знаті 
у боротьбі за владу. V 2-й пол. VIII -  поч. IX ст. 
набуло розмаху перше антифеодальне повстання 
під гаслами павлікіанської церкви Все це 
відбилося на стані науки та освіти. Перемога 
духівництва у духов, культурі призвела до 
зневажання природничих наук та змін у гол. 
жанрах л-ри, а, головне, у їх змісті. Хроніка, 
агіографія, літургійна поезія — провідні жанри у 
Візантії VH-IX ст. їх творцями були ченці та 
свяшеннослужителі.

Найвилатнішим представником В.л. цього 
часу, л-ри "іконошанувальників"— переможців, 
шо спромоглися ліквідувати культ, спадшину 
сво їх  ідейних противників-іконоборців та 
павлікіан. — яка тому й не збереглася, був,

передусім, Йоанн Дамаскін (бл. 6 7 5 -7 5 3 ). Він 
автор багатьох тв. догматичного, аскетичного 
та полемічного характеру, які були скеровані 
проти різних сектантських віровчень ( Змагання 
християнина з сар ац и н ом '. " Змагання 
п равославного Іоана з м аніхеєм ", Проти 
несторіанської єресі" і т. ін ). У найбільшій праці 

Д ж ерело знання" він поставив завдання 
побудувати цілісну систему ортодоксального 
християнства. Цей тв. озброю вав христ 
богословів чіткою аргументацією в боротьбі з 
різними єрет. вченнями, зокрема з доктринами 
несторіан. м аніхеєв, пізніше павлікіан та 
богомилів. Разом з тим Дамаскін не заперечував 
ант. філософії, а навпаки, використовував для 
створення своєї богословської системи вчення 
Платона, логіку Арістотеля. ант. науку. Він 
полемізував з захисниками ісламу, виступав 
проти іконоборчого руху. Його праця зробила 
значний вплив на сер-вічне б ого сл ов 'я  як 

' Візантії, так і Зх. Європи. Другий ідеолог 
ортодоксального богослов'я — Теодор Студії 
( 7 5 9 -8 2 6 )  у величезній літ. спадщині — 
богословських трактатах, промовах, листах, 
настановах ченцям та рел. гімнах — узагальнив 
аргументацію іконошанувальників. Значним 
письменником був патріарх Фотій (820-891). 
автор численних богословських та філос. 
трактатів, проповідей і листів. Заступником л- 
ри та науки був візант. кесар Варда. Обидва. 
Фотій і Варда, організували дипломатичну та 
просвітницьку місію слов'янських першовчителів 
Костянтина та М еф одія у Вел Моравію. 
Молодший з братів, Костянтин (у чернецтві 
Кирило) був учнем Фотія і одержав освіту в 
Магнаурській академії у Костантинополі. яку 
заснував Варда.

Серед тв. іст. жанру найвідоміші 
"Хронографія" Феофана Сповідника(752-818). 
"Бревіарій" ("Стисла історія") патріарха Нікіфора 
(сер. VIII ст. -  828) та хроніка Георгія Амартола 
(IX ст.). 1ст. тв. Феофана та Нікіфора сповнені 
л е ге н д , часто неймовірних, опису чудес та 
стихійних лих (землетрусів, посухи, мору) та 
проводять думку про всесилля божественного 
промислу. Образність та жвавість викладення 
матеріалу, чисельність барвистих фактів та 
легенд зробили хроніку Амартола популярною 
далеко за межами Візантії Вона була 
перекладена слов'ян, мовами та стала дуже 
відомою у слов'ян, землях, зокрема у Київ. Русі.

Вплив рел. ідеології на л-ру посилюється у VIII 
-  1-й пол. IX ст. Житія святих цього періоду багато 
запозичили з агіографічної л-ри ранньої Візантії. 
Вони будувалися за суворо встановленим 
каноном, містили багато чудес, надприродних 
подій, знамень та віщувань. Змінювано лише час 
і місце дії, іст. ситуацію. Але образ героя 
залишався незмінним: він мав певні христ 
чесноти. Значними агіографічними тв. 
іконоборчого періоду були житія Стефана Нового 
та Філарета Милостивого. Крізь стереотипи тут

102



ВЮАМПЙСЬКА ЛИТЕРАТУРА

виступають риси нар. життя.
Треба зазначити, шо канон був значною естет, 

категорією візант. культури назагал. Він панував 
не лише в мист-ві (передусім у іконографії), але 
й у л-рі. Не не говорить про те, шо всі митні, 
наслідуючи канон, подібні один на одного. Хоча 
часом важко за манерою та мовою визначити, 
кому належить певний тв. Вміння приховувати 
індивідуальне за трад. було найвишим проявом 
майстерності. Традиція була еталоном і разом 
з тим штампом, хоча сприйняття иим не 
обмежувалось, а стимулювалось незначними 
відхиленнями у суворо зазначених каноном 
межах. Пей худож. прийом, притаманний єгип. 
малярству, можливо був відомий візантійцям. 
Але він мав й свої корені у Візантії: античність 
з часом почала сковувати форми літ. тв., а коли 
християнство почало домінувати у культурі, 
воно охопило всі її сфери. Канон жорстко 
зафіксував сюжетно-композиційний рівень 
зображення, що обмежило твор. можливості 
митця Автоматичне використання сюжетно- 
композиційні схеми примусило М И ТЦ Я 

зосередити увагу на худож. засобах зображення, 
внаслідок чого в малярстві, напр.. виникає 
витончена і тому часто незрозуміла мова" 

(В.Лазарев).
Принципи побудови образу героя також 

підлягали заг. засадам . Якшо античність 
створила ідеал гармонійно розвинутої особи, то 
християнство зауважило у світі дисгармонію та 
диспропорційність. Воно побачило протиріччя 
світу, яке прагнуло зняти, примирити, поєднати 
те. шо неможливо поєднати, збудувати міст між 
землею і небом. Тому воно зосередило увагу на 
образі Боголюдини. Всупереч ант. традиціям 
візант мист-во створює ін. естет..ідеал: не 
гармонійна єдність тіла та духа, а протиріччя 
плоті та душі. Д ухов, начало тут постає 
домінуючим. На відміну від античності візант. 
митець приховував тіло людини одягом. Його 
не лякали спотворені обличчя, порушення 
пропорційності. Диспропорційність постає 
худож. засобом у малярстві. Канони наслідують 
й письменники. Ч ерез трад. портрет 
розкривається духов, начало героя (очі 
відкривають золоту душу, вуста — це вулик, де 
живуть слова-блжоли). Часто героєм постає 
маленька неповноцінна людина, слабка плоть 
якої не відповідає величі її духу. Герой агіографії 
— жалюгідна, смиренна людина, раб, юродивий. 
Але він також чудотворець, захисник 
скривджених. обранець божий. Таке 
трактування позитивного героя надавало 
можливості подвійного осмислення: терпіння та 
лагідність визнавались за подвиг, страждання 
було випробуванням в ім'я Бога і. разом з тим, 
підкреслювались чесноти маленької людини, шо 
мали викликати співчуття до неї. Т .ч ., В.л. 
уславлювала велич непомітної людини. Поруч з 
традиційністю формул існувала у В.л . 
канонізована усталеність "законів жанру". Напр..

закони похвального слова відрізнялись від 
законів ін. жанрів. Жанр, розрізнення було 
закріплено й словесно: лексика урочистих віршів, 
написаних гекзаметром, відрізнялась від лексики 
ямбів.

V літургійній поезії іконоборчої доби 
виділяються Андрій Крітський та !оан Ламаскін. 
Андрій Крітський (бд. 6 6 0  -  бд. 7 2 6 ) 
продовжував традиції Романа Сололкоспівия. 
Його канони та гімни відзначалися душевною 
емоційністю, яка поєднувалась з офіційною 
урочистістю. Філософ і теолог Іоан Ламаскін 
створив багато церк. гімнів, яким притаманне 
теологічне розумування, схоластичний пафос, 
витонченість форми. Його літургійна поезія 
набула вел. популярності й поширилася у ін. 
країнах, зокрема в Україні та всій сх. й пд - 
слов'ян. зоні

Протягом зазначеного періоду не завмирала й 
світська поезія. Захисник іконоборчої доктрини 
іоан Граматик (IX ст.) зберігав прихильність до 
античності, писав поеми та вчені трактати. Від 
його спадщини залишилися лише уривки. Тв. 
Ігнатія насичені ант. ремінісценціями. а поема 
про гріхопадіння Адама та переказ Езоповм л 
байок вирізняються чистою аттичною мовою та 
вишуканою клас, формою. У вченої черниці 
Кассії (бд. 810  -кін. IX ст.) на першому місці — 
дидактизм і повчальність. Вона написала чимало 
епіграм, ямбічних семтенмй*, літургійних гімнів, 
до яких сама створила музику. Її мало цікавлять 
рел. суперечки, але приваблюють заг-людські 
проблеми.

Останній період візант. історії починається з 
узагальнення та класифікації досягнень науки, 
богослов'я, філософії та л-ри. Виникають праці 
енциклопедичного характеру з питань історії, 
сільського господарства, медицини. Трактати імп. 
Костянтина Багрянородного (9 1 3 -9 5 9 )  Про 
управління д ер ж а во ю '. Про феми '. Про 
церемонії візантійського двору" містять вартісні 
відомості про політ, і адміністративну структуру 
Візант. держави, а також цікавий матеріал 
етнографічного та іст.-географічного характеру 
про сусідні країни і держави, зокрема про слов'ян 
(в т.ч. с х ) .  Сімеон М етаф раст (X ст.) 
систематизував і зібрав у єдиний зб. багато житій, 
написаних у різні часи. Він виправив мову та 
стиль, вилучивши помилки та суперечності. 
Енциклопедичний характер мають також праці 
патріарха Фотія (820-891). Його "Міріобібліон 
("Безліч книг") містить короткі характеристики 
творчості 280 ант. та ранньовізант. письменників 
з поширеним цитуванням їх тв. Тут зустрічаються 
праці з філософії, богослов'я, медицини, історії, 
любовні романи, описи подорожей і ораторські 
тв. Багато тв. ант. авторів збереглося лише у 
переоповіданні Фотія. Візант. історіографія X 
ст. налічує багато іст. праць та хронік, серед 
яких помітні праці Тенесія, Іоанна Каменіта. 
Льва Діакона. Останній подає цінний матеріал з 
історії Болгарії та Русі.

103



ВІЛЬНИЙ ПЕРЕКЛАД

С ерея поетів вирізняється Іоан Геометр, 
автор поем, в яких відбито політ, події його 
часу Цікавий анонімний діалог "Філопатріс" 
( Патріот або Повчаємий"). було написано за 
взірцем /Іукіана. Це памфлет, де висміюється 
невігластво ченців та астрологів-шарлатанів. 
Яскравою постаттю був Михаїл Пселл (1 0 1 8 -  
1097). Збереглись його тв. з богослов'я, права, 
медицини, музики, астроном ії, ф ілософ ії, 
історії. Віддав він данину й поезії. Його філос. 
трактат "Логіка" був поширений на Зх. Ідеї 
Пселла та його послідовників перегукуються з 
філос.-рел. настроями П'єра Абеляра ( XII ст.) 
на Зх. Вони сприяли розвиткові зх.-європ. 
схоластики й прокладали шлях ідеям 
Ренесансу

В л-рі ХІ-ХІІ ст. відбувається зміна жанрів. Місце 
клас, житія заступає світська повість, всесвітніх 
хронік — мемуари та пр. істориків. До мемуарів 
належать Поради та оповідання" полководця 
Кевкамёна. Це поради синові, де поєднуються 
елементи дидактичної л-ри з особистим досвідом 
письменника. Образи людей тут часто 
замінюються алегоріями етич. понять. Христ. 
алегорія, — не лише засіб худож. вираження, 
але й уявлення про дійсний і разом з тим 
надреальний зв 'язок  між двома явишами, 
особливо між явишами земного та небесного світу, 
між видимою дійсністю та царством супюстей. 
Нов. явишем в іст.-мемуарній л-рі була 
"Хронограф ія" Пселла, яка вражає реаліст, 
відображенням життя та високою худож. 
майстерністю. Продовжувачами Пселла в іст. 
жанрі було подружжя Никифор Вріснний та Анна 
Комніна дочка імп. Олексія І, Іоанн Кіннам, 
Микита Акомінат. їхні тв. мають панегіричний 
характер шоло імператорів, яким вони налають 
риси ідеальних лицарів. За худож. засобами та 
тематикою історіограф ія наближається до 
феодального героі'чного епосу. Нов. рис 
набуває хронограф ія XII ст. Змістовним 
джерелом з всесвітньої історії був "Короткий 
виклад історії" Іоанна Зонари. Перекладений зх 
європ. та слов, мовами, він використовувався 
давн-рус. літописцями. Вірш, форму мала хроніка 
Костянтина Манассії, а Михаїл Гліка до хроніки 
включає богословські міркування та 
природознавчі описи. Написана ж вона у вигляді 
настанов синові. У ІХ -Х  ст. поширилися т. з. 
"акритські пісні" та вогнськ? повісті, у яких 
уславлювалися перемоги прикордонних вояків- 
акритів. Найвіломішим став створений у Х-ХІ ст. 
епос-поема про Василія Дігеніса Акрита. який 
стоїть в одному шерегу з "Піснею про Роланда "та 
ін. Дігеніса добре знали в ін. країнах, зокрема у 
Русі, де з'явився переклад під назвою "Девгенієве 
діяння".

В XII ст. відроджується пізньоант. роман: 
з являються проз та поет, романи, побудовані на 
ант. матеріалі ("Роданфа та Досикл" Теодора 
П родрома, "Дросілла та Харікл" Микити 
Євгеніана, "Арістанлр та Каллітея" Костянтина

Манассі). П оява цього жанру зумовлена 
зростанням інтересу до світського сюжету та 
змінами поглядів на любов і становите жінки в 
сусп-ві.

Після завоювання Константинополя 
хрестоносцями у В.л. також зустрічаються видатні 
літератори. Таким був Никифор Влемміл (1197 -  
бл. 1272) — філософ, богослов, прозаїк та поет, 
ритор. У його тв. у мемуарному жанрі помітні нові 
віяння у сприйманні Всесвіту та людини. 
Незвичним для того часу були посилення 
зацікавлення до внутр. світу людини та психол. 
аналіз її переживань. Після його "Автобіографії" 
до цього жанру звертались Георгій Пахімер. імп. 
Мануїл Палеолог. які продовжили його традиції 
психологізму. Іст. відомості про Нікейську імперію 
подає у своїй "Хрониці" вчений, історик, поет, 
ритор Георгій Акрополіт (1217-1282). Значного 
поширення у XIII-XV ст. набула анонім. "Повість 
про подвиги Александра"— переробка в христ. 
дусі пізньоант. сюжету про Александра 
Македонського, яка приваблювала фольклор, 
мотивами про чудеса. Повість стала популярною 
й за межами Візантії. У XIII-XV ст. набуває розквіту 
вірш, лицарський роман ("Каллімах та 
Хрисорроя". "Вельтандр та Хрисаниа'. "Дівістр 
та Роламна"), де оспівуються високі почуття, вірна 
любов, краса жінки, велич природи, ставляться 
проблеми долі, фатуму. Цей роман відображає 
реальну дійсність христ. Сер-віччя.

Нар. культура останнього періоду має свої 
досягнення. Від XIV-XV ст. зберіглося чимало 
епіграм та пародій, часто гостро сатир, і антицерк. 
Популярними були новели на казк. та побутові 
теми та байковий гвариииий слое. Прикладом 
є "Повість про чотириногих" (XIV ст.) — гостра 
сатира на тогочас. сусп-во, де у фольклор, образах 
змальовано реальні соц. конфлікти. Подібний 
характер має повість "Пулолог" ("Птахолов"). За 
аналогією з тваринним епосом існували тв., 
побудовані на персоніф ікації світу рослин 
("Плодослов").

Завоювання турками Візантії (1453) викликало 
від'їзд і навіть втечу вчених та діячів культури до 
Англії, Франції. Італії, Іспанії, де вони працювали 
в ун-тах, сприяли перекладу рукописів грец. 
мислителів.

Візант. культура мала величезний вплив на 
розвиток культур багатьох країн cep-віч. Європи. 
Найбільше там. де ствердилось православ'я. 
Засвоєння досягнень візант. культури в Болгарії. 
Сербії. Грузії. Вірменії, Давн. Русі сприяло 
подальшому розвиткові їхніх культур. 
Перенесені на чужоземний ґрунт духов, надбання 
Візантії піддавалися значній трансформації, 
набуваючи нов. інонац. рис. О собливо це 
стосується В .л ., творче засвоєння якої пд. і, 
особливо, сх. слов'янами сприяло виникненню 
та становленню у них оригінал, л-ри. Завдяки 
цьому виникла розгалужена система жанрів з 
усіма їх специфічними особливостями: 
апокриф и, житія святих, церк. лірика,

104



ВІРШ ДІАЛОГ

ораторська проза, природничо-наук., іст. 
(хронографи) та повістева л-ра. V Київ. Русі 
були відомі в перекладах хроніки Георгія 
Амартола, Георгія Синкела, Симеона /Іоґофета. 
!оана Малали, тв. проповідників Іоанна 
Златоуста. Григорія Богослова (Назіанзіна), 
Василія Кесарійського, повість про Александра 
Македонського, епос про Дігеніса Акріта. V 
Київ Русь В.л. прийшла значною мірою через 
посередництво пд. слов'ян  (Другий 
південносдон'инсьиий вплив) Перекладені 
тв. отримували нове життя на давн-рус. грунті. 
Це сприяло не тільки зростанню майстерності 
книжників, але й могутньому, піднесенню л-ри 
назагал.

Валерій /Тавремов

ВІЛЬНИЙ П ЕРЕКЛАД — один з двох 
основних типів перекладу (поряд з точним). Гол. 
ознака В.п. — намагання полегшити читачам 
сприйняття першотв , доповнюючи і 
переробляючи текст, наближаючи його до 
дійсності, що в ній живе перекладач і потенційні 
читачі Такий погляд 1851 виразно висловив 
відомий рос. перекладач ГВвєдєнський: 
Перенесіть письменника, що його ви 

перекладаєте, під те небо, яким ви дихаєте, і в 
те сусп-во, серед якого ви розвиваєтесь, 
перенесіть і запитайте себе, якої би форми він 
надав своїм ідеям, якщо б жив і діяв в однакових 
з вами обставинах".

В.п. був поширений у минулих століттях, коли 
не було чіткого ані теор., ані практичного 
розмежування між ним і різними вилами 
переробки зокрема переспівом V наш час В.п. 
майже не існує. Поява В.п. здебільшого спричиняє 
негативне ставлення. П оказово однак, шо 
М.Рильський, котрий сам не робив В.п., як 
теоретик припускав можливість їхнього 
існування як окр. форми літ. творчості. В.п. може 
містити в собі онапіоиа/тьпеиня, перенесення 
(локалізацію), осучаснення, ідейну 
трансформацію.

Анатолій Волков

ВІНОК СОНЕТІВ — композиційний цикл із 
15 сонетів. Виник в Італії, свого канону досяг у 
XVII-XVHI ст. Усталений зразок В.с. має таку внутр. 
організацію: кожний наступний сонет починається 
з рядка, яким завершується попередній сонет 
("підхоплення"). при цьому 14-й сонет закінчується 
тим же рядком, яким починається 1-й сонет 
("кільце"): останній, 15-й сонет ("магістрал") 
складається з перших рядків усіх попередніх 
сонетів і має значення глосси. Магістрал звичайно 
пишеться першим. В тематичному відношенні В.с. 
не обмежений, може використовуватися у вел. 
ліро-епіч. тв.. напр., поемі.

За час свого іст. розвитку, основними етапами 
якого в європ. поезії були поч. XIX ст.. а також 
все XX ст., виникли різні варіації В.с. До основних 
належать: перенесення магістралу на початок

тв.. заміна магістралу звичайним сонетом або його 
відсутність, заміна окремих слів магістралу ін. 
словами із збереженням його рим. зворотний, 
починаючи з 14-го, підхоплення рядків магістралу 
у сонетах, поява магістралу-акровірша.

В.с існують у багатьох най , зокрема, слов'ян., 
л-рах. Найвишим поет, досягненням є Сонетний 
вінок" словен. Пушкіна" Ф .П реш ерна з 
магістралом-акровіршем. Переклад цього тв. 
Ф.Коршем (1889) був першим В.с. у рос. поезії 
До цієї форми зверталися В .Брюсов. К.Бальмонт, 
Вяч. Іванов. М.Волошин. І.Сельвинський. 
П.Антокольський. С.Кірсанов^ В.Урін та ін поети 
XX ст. Прикладом В.с. у поль. поезії є Гармонія
A. Слонімського.

Перші укр. В.с. створили М.Жук (1918) та
B. Бобинський ("Ніч кохання". 1923). їх складали 
також Д.М осендз ("Ю нацька весна"), 
О .Тарнавський ("Ж иття"). Г.П лоткін. 
М.Терещенко, Б.Нечерда, М.Вінграновський. 
Т.Коломієиь. Д.Горлач. В.Підпалій, Вас Колодій, 
пряшівський поет І.Маиинський та ін. 
Д.Паламарчук переклав "Сонетний вінок" 
Ф.Прешерна.

Крім В.с., в європ. поезії існують і вінки вінків 
сонетів , які включають в себе 225  тв.

Борис Іаанюк

ВІРЕЛЕ (від франц. u ire/оі, від иігег — 
кружляти) — шестирядкова строфа, шо виступає 
як окр. мікрожанр. Зародився у cep-віч. франц. 
поезії, де третій та шостий рядки скорочені та 
римуються між собою . Спочатку В. — 
танцювальна пісня (балада, рондель), яка була 
поширена у XIV -XV ст. серед поетів риторичної 
школи (Е.Дешан, Г. де Машо). У строфі дві рими, 
одна з яких є головною, а інша — другорядною 
(рими 3-го і 6-го рядків). Другорядна рима 2-го 
рядка стає головною римою 3-го рядка: 
другорядна 3-го рядка — головною 4-го і т.д. Число 
рядків В. нерівномірне Останній рядок повторює 
структуру першого, але має зворотне 
розташування рим.

В укр. поезії, переважно у поетів-моперністів. 
вживались дешо спрощені форми В.:

Дута моя —
Мов з критгаля 
Мавзолей.
В нім весь м<й скарб 
Мрій, звуків, фарб.
Ідей

Богині лар. 
Горить там жар. 
Не згаса..
Д ймення ій 
Богині тій — 
Краса 
(М. Вороний)

/їкмтммла Сердюк

ВІРШ (від лат. uersus) — 1. Метр, рядок вірш, 
тв. Типовою ознакою В. як одиниці виміру поет.

105



ВИ>ШЗАПОВ!Т

мови е ритм.-інтонаційна завершеність, яка 
спричиняє обов'язкове відокремлення його 
кінцевою паузою, незважаючи на можливі 
перенесення.

2. Цілісний вірш, тв., невел. або сер. за обсягом, 
який характеризується структурно-змістовною 
єдністю (в укр. літ-знавсгві термінологічним синонімом 
цього значення поняття В. є "поезія").

3. Поняття протилежне поняттю прози.
Лив Вірш і проза

Борис fBawpK

ВІРШ /ИА/ЮГ — жанр.-композиційна форма 
лір. поезії, структурною основою якої є діалогічне 
розщеплення та персонажна об'єктивація мови 
поет. тв. В ролі учасників діалогічного спілкування 
можуть бути умовні (риторичні), іст., алегоричні 
тошо персонажі, але їх об'єднує суто мовленнєвий 
характер їхнього літ. буття на відміну від епіч. та 
драм, партнерів по діалогу, обтяжених сюжетною 
долею.

В.-д. є одним з варіантів композиційного способу 
мовленнєвої організації лір. тв. поряд з більш 
розповсюдженим в поет, практиці — 
монологічним, ширше — однією з варіацій діалогу 
— м етародової форми композиційного 
розгортання худож. змісту тв. нарівні з оповідною 
та асоціативною.

Європ. В.-д. походить від давн-rpeu. жанру 
амебейя з характерною для нього запитально- 
відповідною формою. Генетично В.-д. пов'язаний 
з антифоним співом, яким у найдавн. часи 
супроводжували колективну зустріч весни і у 
якому по черзі брали участь група дівчат та група 
хлопців (строфа та антистрофа). Цей ритуал 
існував як на Зх., так і на Сх. (Лавн. Китай. Лавн. 
В'єтнам та ін.).

Вірш, діалог використовується у різних лір. жанрах: 
дифірамб! ("Тезей" давн-rpeu. поета VI ст. до н. е. 
Вакхіліда), в епіграм: (описова епіграма Посиділа 
на скульптуру "Випадок" Лісіпа), у cep-віч. дебаті 
("Еклога" письм. XI ст. Феодула, в якій "неправда" 
та "істина" у вигляді типових персонажів 
пасторалі обмінюються чотиривірш, переказами 
ант. та бібл. міфів), у вірш. сатир! ( "Коротка бесіда 
між Паном, Войтом та Плебаном" поль. поета XVI 
ст. М.Рея). у поемі ( "Суперечка між Теймуразом 
та Руставелі" груз поета XVH-XVIII ст. Арчила 
Багратіоні). у буколіках (іронічні "Волинські 
буколіки" укр. поетеси XX ст. О.Лятуринської), а 
також у інвективі , тенсоні, діатрибі, 7ропї, 
пастурелі, сирвенті, муназарі та ін. В.-д. можна 
вважати не тільки жанр.-композиційною ознакою 
В.-д.. але й факультативною ознакою лір. жанр, 
системи. Особливе жанр, значення В.-д. виявляє 
при утворенні лір. пиклу інтертекстуального типу: 
давн-япон. ута-моногатарі. проз.-поет, жанр, що 
поєднує адресовані у формі танка вірш, послання 
між закоханими, подружжям тошо та проз, 
коментарі до них, переважно про обставини 
написання тв. (напр., жіночий "Щоденник 
метелика" ("Кагеро ніккі") Мітіиуна-но хаха, XI ст.);

"Послання Михайлу Ігнатовичу" П.Самсонова та 
"Відповідь Петру Самсонову " М.Ігнатовича — 
епістоли рос. поетів-віршевиків XVII ст.; боле — 
жанр, введений в бірманську л-ру у XIX ст. принцесою 
Хлайн, його композиційною основою є чергування 
монологів чоловіка та дружини з інтимними 
натяками, зрозумілими лише їм обом. В укр. поезії 
В.-д. зустрічається у поетів XX ст. О.Лятуринської, 
в її "забавлянках", у М Паринника ("Орат 
вертається з півдня"), в рос. поезії — у 
Л.Вєнєвітінова ("Ломовий", XIX ст.), Ю.Левітанського 
("Що відбувається в світі? А просто зима"), а також у 
ряді тв. XIX ст., шо розвивають своєрідно-наи. варіант 
теми "ars poefica" — "Розмова книгопродавця з 
поетом" О.Пушкіна, "Журналіст, читач та 
письменник" М.Лєрмонтова та "Поет і громадянин' 
М.Некрасова.

Борис іванюк

ВЇРШ-ЗАПОШТ —  лір. жанр, генетично 
пов'язаний зі структурою заповітного 
розпорядження, яке містить у собі предмет", 
"виконавця" і "суб'єкта" волевиявлення. Але як 
худож. висловлювання В.-з. імітує цю структуру з 
суто риторичною метою, тому його не можна 
розглядати як вірш, переказ звичайного заповіту, у 
якому є настанова на практичне виконання 
(реалізація бажань "суб'єкта" виходить за рамки 
жанр, компетенції В.-а як, напр., перепоховання 
Т.Шевченка "на Вкраїні милій" згідно з його 
"Заповітом").

Факультативність приводу написання В.-з. не 
дозвляє вводити його в систему прикладних 
жанрів (епіталама, епітафія, мадригал та ін.). 
які зумовлені відповідними життєвими 
ситуаціями, а також розглядати В.-з. як жанр, 
невизначений вірш на випадок". В.-з. у світ, ліриці 
досить поширений: напр. "Заповіт Робіну — 
ріполову" Геррика, 'Заповіт" Л.Лонна — англ, 
поетів XVII ст., "Заповіт" франц. поета XIX ст. 
Ю.Лапера, "Прошання" ісп. поета XX ст. Ф. 
Гарсія Лорки, "Рядки заповіту" ітад. поета XX 
ст. П.Пазоліні та ін.

Не менш поширений В.-а у л-рах Сх. Європи: 
"Заповіт Лавида Гурамішвілі" Д.Гурамішвілі. 
"Мій заповіт" Ю .Словацького, "Мої пісні' 
Х.Ботєва, "Заповіт" В.Незвала. В рос. л-рі В.-з. 
знаходимо у О.Пушкіна. М.Лєрмонтова. 
О.Жемчужнікова, І.Аннєнського, М.Гумільова, 
М.Заболоиького. Г.Поженяна. О.Кузнецова.

Визначальну вагу для здійснення структурно- 
смислової цілісності В.-з. має образ суб'єкта 
волевиявлення, який виражає ціннісні орієнтири 
автора тв. Щодо цього В.-з. є надзвичайно вагомим 
у структурі автор, світогляду. Як правило, у ролі 
суб'єкта волевиявлення виступає лір. двійник 
автора, хоча зустрічаються тв., в яких цей суб'єкт 
"персоніф ікований", шо зумовлює опосе­
редкований характер зв'язку між образом автора 
та змістом заповіту (напр., 'Заповіт скнари" чес. 
поета XVII ст. Ш.Ломнииького, "Заповіт Кіра (За 
Ксенофонтом)" вірм. поета XX ст. Н.Зар'яна та

106



ВІРШ ТРОП

ін.). Діапазон стильового інтонування теми в В.-з. 
коливається віл жартівливого ("Заповіт 
Кюхельбекера" Пушкіна) ло патетичного 
("Заповіт" Шевченка), коли ломінує типова лля 
цієї жанр, форми елегійна інтонація.

Шо ж ло "виконавця", то його значення в 
структурі В.-з. суто умовне, про шо свідчить 
мінливий набір жанр, ознак, найтиповішим з яких 
є уособленість".

В -з. має досить стійкий жанр, зміст, тематично 
він близький ло автоепітафій, поезій-пам ятників, 
останніх віршів (напр., 'Останній сонет" нім. поета 
XVII ст. А.Гріффіуса, До себе самого" італ. поета 
XIX ст. Дж.Деопарлі. "Ріка часів..." Ґ.Державіна, 
Люби натхнення вихованця" Д.Вєнєвітінова, 

"Останні вірші Альфреда де Мюссе").
Мотив заповіту може входити ло тематичної 

структури тв. як його складник ("Мені дісталась 
одна гулянка..." С .Є сєніна, "Реквієм " 
А.Ахматової).

Борис Іванкж

ВІРШ ТРОП — тип хулож. цілого, в якому 
тропова структура охоплює весь тв. У В.-т. троп, 
зол. боку, виконує шоло рецептивної свідомості 
роль правила сприйняття всього тв. і тому 
характеризується, як і кожна змістовна форма, 
і перш за все . жанр. апріорною  
комунікативністю, а з ін. боку, зумовлюючи 
взаємодію всіх складників хулож. цілого, 
забезпечує тв. тим самим його стильову 
характерність. В залеж ності віл видової 
змістовності тропу існують вірші-порівняння. 
вірші м е т а ф о р и , в ір ш і-си м во яи , вірші- 
алегорн вірші м етон ім ії, вірші-смнекдохи. 
Наведемо приклад вірша-порівняння укр. поета 
0 .Олеся:

Пщбмгі голуби знімались 
.3 землі ло променів ясних.
/ знов на землю обривались.
/ червоніли груям їх .

Знялися зп/ки і упали 
На бідне серпе моє знов...
Вони я безоднях десь пропали,
/1 з серия виступила яров.

В.-т, необхідно відрізняти від троповості (напр., 
символічності, алегоричності і т.д.) як ознаки 
образної свідомості взагалі, іст. варіантами якої 
є, напр.. психологічний паралелізм у слов'ян, 
фольклорі, най. емблематична алегорія в сер - 
вічних л-рах Зх. і Сх. і т.д.

Виникнення В.-т. в європ. поезії визначається 
трьома чинниками: еволюцією — жанру, стилю 
і тропу. В процесі іст. переходу від міфол. типу 
колективного мислення до міметичного 
побутове й культове правило поведінки (обряд), 
шо відповідає зм істові ж иттєвої ситуації, 
перетворюється в жанр. трал, ознаки якого 
зберігаються аж до романтизму. Романт. ж 
настанова на емансипацію принципу 
суб'єктивності" (С.Аверіниев) сприяє мутації

жанру, зокрема, руйнує стійкий, особливо у 
класииистів, зв 'я зо к  жанру з темою як 
відображенням "ситуації життя в л-рі" (Г.Гачев). 
Внаслідок цього сусп. значення жанру як форми 
бачення й розуміння дійсності" (П.Медведев) і 
як комунікаційного посередника між автором і 
читачем послаблюється, він трансформується 
в жанр, пам'ять тв ., пер естає виконувати 
функцію змістовної форми хулож. цілого, яка 
переходить до стилю. Якшо в класицистичній 
л-рі стиль сприймався назагал як індивідуальне 
виконання ж а н р о в о г о  к ан о н у , то в добу 
романтизму він, будучи вираж енням 
авторського світообразу. стає носієм хулож. 
цілісності тв.

Lie змінює уявлення про функціональне 
призначення тропу. Орієнтуючись на ант. риторики, 
шо відносили тропи поряд з мов. фігурами до засобів 
здійснення жанр, орієнтації тв., класииисти уявляли 
троп як елемент мов. орнаменту. Л-ра романтизму 
"звертається до самої себе як до суб'єктивності, шо 
пише" (М.Фуко), і ця зростаюча суб'єктивність хулож. 
мислення потребує організаційного вираження, яке 
здатне відтворити структуру автор, світообразу. 
Звідси й пошук таких композиційно-стильових форм, 
які витримали б навантаження романтичного Я", 
рівновел. в межах фіхтеанської дихотомії —  не-Я". 
Ній вимозі повною мірою відповідає троп, структура 
якого надає можливість інакомов. виразу змісту 
суб'єкта "в його внутр. життєвості" (Г.В.Ф.Гегель) 
через подібне до нього і зови, щодо нього явище. 
Т.ч.. уповноваження" тропу розширюються, він 
починає виконувати ролю структурної форми цілого 
тв., перетворюючи його у В.-т.

Історія В.-т. не написана. В зх-європ. поезії XJX-XX 
сг. В.-т представлені в творчості А. де Віньї. Ж. де 
Нерваля, Ш.Бодлера, Р.Десноса (Франція): 
М.Метерлінка, А.Роденбаха (Бельгія): І.Иедліиа. 
І.Майєргофера (Австрія); С.Льюіса, Р.Брука (Англія); 
О.Баратинського, О.Пушкіна, М.Лєрмонтова. 
Ф .Тютчева. О.Жемчужникова, О.Блока,
Вяч.Іванова (Росія); Ф.Прешерна, І.Мурн- 
Алексанлрова та ін. (Словенія); Г.Гессе (Німеччина); 
К.Лейно (Фінляндія); В.Кдоса (Голандія) тошо.

В укр. поезії В.-т. зустрічається у І.Франка, Лесі 
Українки. М.Вороного, О.Олеся, П.Карманського, 
М.Рулнииького та ін.

Борис Іяанюк

ВІЧНІ СЮ Ж ЕТИ ТА О Б Р А ЗИ  — наук 
некоректний вираз для позначення деяких 
градиміймил сю ж етів та о б р азів  які
побутують впродовж століть у великій кількості 
казусів (Прометей, Христос, Фавст, Дон-Жуан. 
Дон Кіхот тощо).

Насправді немає сюжетів та образів, які 
функціонують вічно. Всі вони виникли на 
певному іст. етапі, митці звертаються до них лише 
за певних іст. обставин, залежно від конкретних 
соп. причин. Кількісний критерій тут відносний. 
Частотність використання того чи ін. "В.с. та о. 
в певний літ. період або в певному літ. напрямі

107



ВШНІ СЮЖЕТИ ТА ОБРАЗИ

може бути меншою, ніж трал. (Не "вічного ) або 
просто запозиченого. З ін. боку, немає якихось 
теор. засал для виділення В.с. та о. з широкого 
кола трал. О тж е, термін є антиіст. і 
гіперболізованим.

Анатолій Волков

ВКЛЮЧЕННЯ або ЕГИСТРОФА (грец. episcophe
-  обертання) -  фігура: повторення того ж самого 
слова чи групи слів у реченні або періоді; в поезії
-  на поч. та в кін. строфи, або вірш. тв..

7 вибухли сльози шир і
-  без міри

На моє дитинство ясне

прекрасне,
На молодість дику, пінну

вершинну,
На вік мій зрілий, зрілий

прозрілий-
/ вибухли сльози ширі

-  без
м ір и .. 

ін. назва -  кільце.
(Є. Маланюк) 

Анатолій Волков

ВОДЕВІЛЬ —  1. П'єса мал. драм, жанру, яка 
ґрунтується на анекдотичному, парадоксальному, 
як правило любовному сюжеті, в якому дія 
доповнюється співом, куплетами і таниями.

З'явившись у Франції у XV-XVH ст.. за однією 
версією, як нар. сатир, пісня в долині річки Вір, 
котра і послужила для найменування жанру (Vai 
de 1/іге). а за другою — з міського фольклору (иоіх 
de иіПе — "міські голоси"), В. первісно не мав 
нічого спільного з драм, мист-вом і був самостійним 
пісенним, лір. жанром. V XVI! ст. пісеньки-В. 
почали використовуватися в одноактних веселих 
п єсах для ярмаркових театрів, де драм, текст був 
приводом для оформлення чи виконання сатир, 
пісень, які пізніше перетворилися на куплети. 
Подібні п'єси мали, як правило, дивертисментний 
характер. В 2-й пол. XVIII ст. В. поступово втрачає 
відособлені, розважальні риси і стає складовою 
частиною п єси. У 1791 (за ін. даними — 1792) р. 
в Парижі відкрився Theatre uaudeui/Ie. репертуар 
якого складався тільки з В. Саме в цей час В. 
зміцнився як самостійний, рівноправний 
комедійний жанр. Синтетичний, заснований на 
злитті первнів різних видів мист-ва — драм, дії, 
музики, танців і куплетів, за типом драм, дії 
близький комедії ситуацій чи інтриги фарсу 
буфонаді балагану побутовій комедії, а за 
характером музики — коміч. опері та комедіі- 
бадету. В. не раз зближався з ін. драм, жанрами.

В. як жанр генетично близький коміч. опері 
(Франція —  А .-Р.Лесаж . Ш .Фавар, Росія — 
О.Аблесімов, Я.Княжин). зінгшпідю (Німеччина 
і Австрія — Й.Гіллер). інтермедії і вертепу,

балагану (Україна — анонімні автори, 
М .Ловгалевський, І.Одровонж-М игалевич. 
Г.Кониський). тонадильї (Іспанія — А.Герреро, 
Л.Місон, П.Естеве), опері-буф (Італія — Лж- 
Б.Перголезе. Дж.Паізієлло, Л.Чімароза) та ін.

З початку існування В. в тій чи ін. нац. драмі в 
ньому визначились два напрямки: оригінальні 
п'єси та обробки.

Останні, в свою чергу, розділялися на три групи: 
водевілі, штучно пристосовані до того чи ін. нац. 
ґрунту, вільні переклади з іноземного оригіналу. 
В., які не одержали в процесі обробки істотних 
відхилень від оригіналу, але сприймалися як нац.

Жанр В. передбачав: а) наявність персонажів 
(в Росії — часто в портретному гримі) з 
гіперболізованою загостреністю якоїсь однієї риси 
й одержимістю в досягненні своєї мети; б) багату 
на всілякі несподіванки, переодягнення, 
плутанини, перешкоди інтриги, в) обмежену 
обставинами часу дію, г) швидкий темп дії, л) 
невід'ємну жанр, рису В. —  a parte (репліка на бік), 
яка використовувалася для привертання уваги 
глядача, пояснення йому поведінки водевільного 
героя, для виклику симпатій, співчуття, сміху та 
оплесків, е) основу водевільного жанру —  куплет, 
який поділявся на два види: куплет-розмова з 
глядачем (вступний куплет для представлення 
дійових осіб і обставин дії, заключний куплет з 
рядом прохань до глядача чи мораллю, висновком, 
куплет за ходом дії — посвячення в почуття й 
переживання героя чи ознайомлення з його 
біографією, куплет-повіломлення глядачеві про 
ставлення до того чи ін. героя, куплет як засіб літ. 
полеміки або розкриття тих чи ін. актуальних тем 
і куплет — речитативний діалог героїв В. як 
продовження їх розмовного діалогу; є) танець і 
підтанцьовки, які тісно пов'язані з дією п'єси і 
передають різні відтінки настрою героїв та їх 
вчинків; ж) музику, яка пронизує всю дію і з'єднує 
різні частини в одне неподільне ціле — В.

Одержавши поширення в країнах Європи XIX сг 
(Франція — О.Е. Скріб Ніч національної гвардії", 
"Ведмідь і паша ", "Липломат", Е.Лабіш "Солом'яна 
шляпка ', "Подорож Перрішона", "Скарбничка". 
Польша — граф О.Фредро "Чужоземщина . "Пан 
Йов^яльский' , "Лами й гусари ", Німеччина — 
Ґ.Фрейтаг "Журналісти", Австрія — Й.Н.Нестрой 
"Злий дух Лумпацивапабунд". "Щастя, зловживання й 
повернення". "Талісман". В. активно використовувався 
то для звертання до тих чи ін. актуальних сусп політ. - 
сон. проблем, чи то як засіб продовження літ. полеміки, 
чи то з суто розважальною метою.

На сх-слов ян. ґрунті В. у чистому вигляді 
практично не приживається (згадаймо нишівні 
характеристики М.Гоголя —  легка безбарвна 
іграшка . та В.Бєлінського — мильні бульки 
водевілів "), зазнає жанр. змін. Росія — Л.Ленський 
"Л ев Гурич Синичкін. або Провіційна 
дебютантка". "Гарна й негарна, й дурна, й 
розумна", "Принц з чубом, більмом і горбом* 
М.Некрасов "Петербурзький лихвар , Осіння 
нудьга ". "А ктор ', Україна — І.Котляревський

108



ВОЛЬТЕР янство

Москаль-чарівник". І.Лрейсіг "Лва брати з 
Санжарівки, третій з Х орола". Г.Квітка- 
О сновяненко "Бой-ж інка". "Сватання на 
Гончарівні". М.Кропивнииький По ревізії" 
Дійшов до розуму" та ін.

На поч XIX ст. з являється полемічний В., 
побутовий В.. В. характерів, В. ситуаиій. В. з 
переодягненням та ін. В кожній наи. драматургії 
відбулася подальша жанр, модифікація (в Росії
— власне В.. опера-В., жарт-В.. комелія-В., фант. 
В.. В -анекдот, в Україні — жарт-В., трагікомічний 
В.. малюнок-В., комедія-В. та ін ). Не свідчить про 
становлення розгалуженої жанр, системи В.

З сер. XIX ст. В. поступово поступається місцем 
з одного боку опереті, а відтак мюзйьту з другого
— сой. драмі, побутовій комедії та одноактним 
п'єсам різних авторів. Деякі з них навіть уникали 
визначати свої п'єси терміном В., хоча їхні твори 
(" Жарт " Г.Квітки-О снов яненка, "Етюд" 
М.Кропивнипького та ін.) зберігали водевільні 
ознаки. Риси жанру в п'єсах, які з'явилися пізніше, 
вже мало помітні — зовсім зникає танець і куплет, 
який заступає нар. пісня, популярний романс, арія.
B. А Чехова ( "Ведмідь ", Ювілей". 'Про шкоду 
тютюну" та ін.) і за характером, і за інтригою 
становлять собою різновид побутової комедії, 
хоча й зберігають водевільну схему інтриги й 
побудову сюжету (стрімкість дії, парадоксальність, 
раптовість розв'язки).

В л-рі XX ст. В. уже не займає таке значне місце, 
яке він займав у минулому, хоча й зустрічається в 
літ. практиці тих чи ін. драматургів.

2. У XVIII ст. у Франції — заключна чи вставна 
частина деяких класицистичних комедій, яка 
складалася з музики, куплетів та балету 
(П О .Бомарше "Безумний день, або Весілля 
Фігаро").

3. На початку XIX ст. в Росії — окр. арія з того 
чи ін. драм. тв. (' Вже й водевіль співає граф 
хазяйці : О.Пушкін Граф Нулін").

4. В укр. л-рі 2-ої пол. XIX -  поч. XX ст. — 
невел. одноактна п'єса, шо супроводжувала 
багатоактну виставу ("малю нок' на 1 дію
C. Васильченка "На перші гулі").

Андрій Близнюк, Анаго/тїй Волков

ВОЇНСЬКА (ВОЯЦЬКА) ПОВ!СТЬ — жанр 
сер.-віч л-ри XI-XVII ст. Це світська іст. повість, 
шо присвячена зображенню битв, військ, перемог 
та побуту. В основі сюжету можуть бути реальні 
або легендарні іст. події. Зміст В.п. просякнутий 
патріотичним пафосом, турботою про долю 
батьківщини. Помітне тяжіння до 
фактографічного опису. Жанру притаманні певні 
етил, формули та схеми зображення героїв, їхніх 
лій та почуттів. Зустрічаються часом монологи 
персонажів, звернені до певного адресата (Бога, 
воїнів, ворогів). Продовжуючи фольклор, епіч. 
традиції, В.п. взаємодіє з історичною прозою 
та агіографією

З перекладних В.п. у Європі були широко відомі 
"Александрія" та 'Юдейська війна" Иосифа

Флавін. У Лавн. Русі популярністю користувалися 
тв. візант. походження "Левгенієве діяніє", 
"Троянські діяння ". а пізніше — "Повість про 
Скандербега. князя албанського" та ін.

В.п. Київ. Русі розповідає про боротьбу княжих 
дружин із печенігами та половцями. Гол. герой В.п. 
— реальна іст. особа, князь, якому притаманні риси 
ідеального воїна-християнина. Яскравий опис битв 
досягається за допомогою сталих лексико-стил. 
формул, що закріплені за цим жанром Жанр 
елементи В.п мають й повісті про княжі злочини та 
суперечки. Після монг.-татар, навали характер В.п 
змінюється. Мужність героя перед непереможним 
ворогом набуває трапи. забарвлення та рис хрисг. 
подвижництва ("Повість про битву на Калці 
"Повість про спустошення Рязані Батиєм ) В.п 

деякими елементами наближається до жанру житій 
("Житіє Олександра Н евського"). Після 
Куликовської битви В.п. набуває мажорних тонів 
("Задоншина". Сказання про Мамаєво побоїще ) 
Зміни у військовій техніці, поява єогнепальної зброї 
спричинили появу нов. засобів опису битви. Зокрема 
це відбилось у "Повісті про захоплення Парьграду 
турками у 1453 р . " Нестора Іскандера. Подальшого 
розвитку вони одержали в Історії про Казанське 
царство" (XVI ст ). На цей час припадає й поява 
повістей про боротьбу із зх. сусідами: "Повість про 
приходження Стефана Баторія на град Псков", 
про Азов та ін.

Вплив жанру В.п. був досить плідним в галицькій 
літ. традиції ("Галицько-Волинський літопис ") 
Досвід В.п  використовують укр. історіографи XV- 
XVII ст., зображуючи діяльність князя Вітовта 
("Литовський літопис"), Костянтина Острозького 
( "Короткий Київський літопис"), події визвольної 
війни 1648-54  рр. та життя України 2-ої пол 
XVII -  поч. XVIII ст. (козацькі літописи  
Самовидця. Самійла Величка. Григорія Грабянки. 
"Історія русів"). З 2-ої пол. XVII ст. жанр В.п. 
починає поступатися місцем побутовій та 
пригодницькій повістям

Валерій /їавренов

ВОЛЬТЕР ЯНСТВО — (uo/fairianisme) — 
умонастрій в Європ духов житті XVHI-XIX ст., в 
основі якого — ідея свободи в усіх її проявах. Це
т.зв. лібертинаж — вільнодумство, раціоналізм, дух 
сумніву, скептицизм у ставленні до офіційної 
рел.догми, зненависть до всякого роду 
обскурантизму і водночас толерантність до 
помилок людей, аристократична зневага до трал, 
авторитетів і морально-етич. норм, куртуазність. 
галантність, легкий присмак еротизму, гра думки, 
дотепність, фантазія.

Назва В походить від імені Вольтера, однак, 
подібно до руссоїзму котрий значно ширше 
власне соц.-політ, і філос. поглядів Руссо. В. 
виходить за межи поглядів Вольтера. Лжерела 
В. виявляються задовго до Вольтера в 
ренесансній традиції життєлюбства і духов 
розкутості, характерній для середземноморського 
світу ше за часів Епікура. В подальшому ця

109



ВОРТЕЦИЗМ

традиція стада переважно прикметною рисою 
франц. л-ри. яка проявилась в творчості 
Ф.Рабде, М. де Монтеня, Ш.Сореля, П.Скаррона. 
А .Ф ю ретьєра. М. де Скюдері. Сірано де 
Берж ерака. Ф .Ларошфуко. Т./Іабрюйєра, 
Модьсра. Ж. де Лаф онтена. П аскаля. 
А.Р./Іесажа. Маріво, А .Ф .Прево. Монтеск є. 
Проте найважливішу роль у формуванні В. 
відіграли погляди і творчість самого Вольтера. 
Лосить поміркований філософ і політик (він 
сповідував деїзм . був прихильником 
просвітницької монархії, вельми скептично 
ставився до ідеї просвітництва мас), Вольтер 
володів неперевершеним даром соц. викриття. 
Гостра критика Церкви і клерикалів, захист 
справедливості і прав людини зумовили його ролю 
в підготовці і проведенні франц. революції 1789 
р Вольтер став світочем і символом революції і 
саме так був сприйнятий в усій Європі. Так чи 
інакше до нього апелювали якобінці. Стендаль. 
ХІж .Н .Г.Байрон. А.Міцкевич, П.М еріме. 
Г.Флобер. Г. де Мопассан. А.Франс. Р.Роллан, в 
Росії — Д .Ф онвізін , О .Радіш ев. Новиков, 
декабристи. О Грибоедов. Дух В. був притаманний 
О Пушкіну, в творчості якого най. проблематика 
органічно поєднувалась з легкістю та вишуканістю 
франц. генія. В кінці XVIII — пол. XIX ст. в Росії 
слово "вольтер янець" увійшло в повсякденність 
( Пихо через розум" Грибоедова. "Мертві душі" 
Гоголя, роман Вс.Соловйова "Вольтеріанець") і 
набуло значення "бунтар, порушник спокою ". 
причому в залежності від сусп. позиції йому 
надавався позитивний чи негативний смисл.

Т. ч.. з іменем Вольтера пов язаний важливий 
напрям в Свроп інтелектуальному житті кін. 
XVIII— 1-й пол. XIX ст., в основі якого лежать 
ідеали свободи, просвітництва, віра в можливості 
розуму і науки, повага до прав людини, 
антиклерикалізм. В. відіграло значну ролю в 
формуванні теорій лібералізму XIX— поч. XX ст.

В XX ст. В. втратило своє значення як сусп- 
політ. явище, але збереглося в л-рі. його 
репрезентантами були А .Ф ранс. Ш евальє. 
Веркор. Р.Мерль. К. Чапек. бр. Стругаиькі.

Юрій Попов

ВО РТЕЦ И ЗМ  (від англ, uortex — вир, 
круговерть) — поет, метод, розроблений амер. 
поетом і теоретиком мист-ва Е.Паундом (1885- 
1 9 7 2 ) на підставі принципів імажизму та 
особливостей кит. ідеографічної писемності. У 
формуванні теорії В. значну ролю відіграла праця 
Фенолози Китайські писемні знаки як поетичний 
засіб", у якій Фенолоза вказав на метафоричний 
потенціал ідеограм. Здатність ідеограми 
виражати абстрактну ідею засобом взаємодії 
конкретних піктографічних образів була 
покладена Паундом в основу теорії В. Суть В. 
полягає в поєднанні в єдиний вир на перший 
погляд не пов язаних один з одним образів, шо 
здатні, однак, виражати ідеї саме завдяки такому 
поєднанню. Паунд широко застосував цей метод,

напр., у зб. віршів Старий Китай " (1915). епіч. 
поемі "Cantos' (1917-68), проте В. залишився літ 
напрямом лише однієї людини. З погляду порівн. 
літ-знавства В. є показовим проявом посилення 
на поч. XX ст. впливу культури сх-аз. регіону на 
зх. світ.

Наталя Каржва

ВПЛИВ — у компаративістиці XIX — поч
XX ст. позбавлений чіткої термінологізації вираз 
для позначення різних видів рецепції. 
Скомпрометований впливологжею термін 
неохоче вживають суч. дослідники. Але наук, 
коректним і потрібним є цей термін для 
позначення одного з гол. видів рецепції — широкого 
(переважно свідомого) використання заг. твор 
засад письменника чи літ. школи: гоголівський В. у 
драматургії Й./І.Караджале або Б.Нушича. 
М.Чернишевського та М.Лобролюбова на серб, 
публіциста С.М арковича (1 8 4 6 -1 8 7 5 ) , 
І .Тургенева на серб, письменника /Іазо 
Лазаревича (1851-1890) — ("серб. Тургенев ): 
О.Пушкіна на І.Базова. М.Гоголя. Марка Вовчка: 
Т. Шевченка на Л Каравелова. О Ожешко на укр. 
письменниць 8 0 -х  р. XIX ст. — Наталю 
Кобринську (1 8 5 5 -1 9 2 0 ) , Уляну Кравченко. 
Кдементіну П опович-Боярську, Гоголя на
С.Васильченка.

Луже полегшує всебічний В. мов. близькість. Так. 
нова білор. поезія розвивалась під В. творчості 
Т.Шевченка (тематика, образи, мотиви, назви тв . 
звернення до фольклор, стилістики тоино).

В. може здійснюватися й на окр. структурних 
рівнях — на сюжетах або образах-персонажах. 
У цьому випадкові на відміну від запозичення 
сюжети та образи не переносяться ніби готовими, 
але стають взірцем для створення подібних. На 
думку акад. М.С.Лержавіна. сюжетний кістяк, 
заголовні образи, деякі подробиці повісті Базова 
"Митрофан і Лормилольський", що відбивають 
типову картину бодг. патріархальної провінції 2- 
ої пол. XIX ст.. створено під В. гоголівської 
'Повісті про те. як посварився Іван Іванович з 

Іваном Никифоровичем Ч ерез рік після 
видрукування в львівському "Літературно- 
науковому віснику" "Зловмисника" А Чехова 
Л.Мартович друкує сценку "На суді . де вся 
ситуація, описи, діалоги, персонажі, портретні 
деталі скидаються на чеховські. Грунтом для 
сприйняття чеховського В. була наближеність 
сусп. ситуації, темність і забитість як рос., так і 
зх.-укр. селянина.

В. може позначатися не лише на творчості 
певного письменника, але й ширше — на най. літ 
процесі: слов'ян .-болг В. на письменство 
Київської Русі другий півленнослов ямський 
вплив на рос. л-ру XIV -XV  ст.. поль. В. на 
сх.слов'ян, лри XVII ст.. В. укр. культури на рос. 
культуру та л-ру XVH-XVHI ст. У XIX ст. В. рос. л- 
ри сприяв пришвидшеному розвиткові серб 
та болг. л-ри. зокрема, становленню реалізму. 
Історія слов, л-р може певною мірою розглядатися

110



ВСТАВНА ІСТОРІЯ

як історія міжліт. взаємовпливів. Цієї справи 
торкнувся т е  і.Франко (1894 ), розглянувши 
взаємовпливи поль. та укр. л-р протягом усієї їх 
історії. Поль, філолог А.Брюкнер в книжні "Про 
літературу російську й наш по неї стосунок нині і 
триста років тому * (1906) пав цінний нарис 
взаємовідносин них двох слов'ян, л-р.

Різновидом В. є В. на стиль і літ. техніку, зокрема, 
версифікацію. На теорію та практику віршування 
всіх європ народів вплинуло античне 
віршування. Показовим прикладом 
багатоступінчастого В. є розвиток нов. слов'ян, 
віршування. Поль, силабіка склалась за франн. 
зразком. Під подь. В. у XVH-XViM ст. формується 
'словенська" традиція віршування в Білорусі. 
Україні. Молдові. З них країн походять основні 
поети-сидабісти в рос. л-рі: С.Полоцький (1629- 
1680) з Білорусі. Ф .Прокопович (1681-1736) з 
України. А.Кантемір (1708-1744) з Молдови. У 
XVIII ст. ия система перейшла до Сербії, а відтак 
до Болгарії Слов ян. " традиція не відповідала 
потребам нов. болг. най. л-ри (так само, як укр.. 
рос . білорур.. серб. л-р). Нову техніку віршування 
болгари розробили під рос. В. "За тематикою і за 
формою болг. пояезія починає зростати на добре 
підготованому рос. поезією ґрунті. Болг. 
письменники були звільнені від багатьох блукань, 
від марного витрачання сил. Від росіян вони 
змогли цілковито взяти все силабо тонічне 
віршування добре розроблене й 
багатоманітне". — зазначав болг. акад. Е.Георгієв.

В. може здійснюватися воднораз на багато л-р. 
бути ілтернац. В .. піахронним -  ант. л-ри на л-ри 
Європ. регіону або синхронним: рос. реалізму на 
світ. л-ру. Від В. чітко треба відрізняти епігонство

(Лив Аріосгизм, Г&отеансгяо, Оссіамізм, 
Пеграркізм, Руссо Узм)

Анатолій Волков

ВПЛИВОЛОПЯ — іронічний вираз, вперше 
вжитий у 20-х рр. XX ст. поль. критиком Гжимала- 
Седлецьким для позначення псевдонаук, 
компаративістмч. методології, шо зводила процес 
рецепції до механічного переймання складників 
зтв ін. письменників. Вираз В. поширений і в укр. 
.ит-знавстві. Вживаючи без чіткого 
термінологічного наповнення слова вплив, 
наслідування запозичення реміяісиенмія 
В відшукує т.зв. казуси подібностей між літ. тв.. 
часто дріб'язкові. Бездоказово вбачаються ні 
казуси там. де діє типол. чинник, або має місце 
випадковий збіг. Фактографічно накопичуючи 
казуси. В. перебільшує їхню вагу, зводить творчість 
письменників до суми запозичених з чужих джерел 
складників. За межами дослідження залишаються 
питання про зумовленість сприйняття чужого 
матеріалу нац. іст.-літ. процесом, активність 
реципієнта, функціональність набутого. Властиве 
В. нерозуміння творч. характеру літ. рецепції 
призводило до закидів навіть вед. письменникам 
у несамостійності. Ю .Словацькому, Д.Круч- 
ковському закидали плюшуватість", І.Франкові

докоряли за "витання по чужих с в іт а х '. 
О.Пушкіна. І.Л.Караджале звинувачували навіть 
у плагіат!

В. кін XIX - поч. XX ст був притаманний 
европоцентризм, коли здобутки всіх, зокрема 
слов'ян., л-р пояснювалися як такі, шо постали 
під зх-європ. впливом. Реакцією на цю тенденцію 
в совєтському літ-знавстві 3 0 -5 0 -х  рр. стадо 
протилежне прагнення: нав язливо і тенденційно 
провадилась думка про глобальний вплив рос. л- 
ри на л-ри світу, насамперед народів СРСР та 
Сх. Європи. Н апр.. довгий час некрит. 
повторю вано твердження І.Стебуна. ніби 
М.Коцюбинський задумом і самою назвою 
оповідання "Коні не винні (1912) завдячував 
одній з одночасно написаних ' Російських казок 
М.Горького. Аж П.Колесник указав, що вираз 
худоба не винна" в М.Коцюбинського вживався 

вже в повісті "Fata m organa" (1 9 0 4 -1 0 )  Ін 
прикладом є постійно повторюване твердження, 
начебто роман чес. письменника І Ольбрахта 
Сирена" створено під впливом повісті Горького 
Мати " Але Ольбрахт заперечив цей факт, 

указав, шо під час написання свого роману не 
знав повісті Горького.

Захистом від В. стають наук, сумлінність, 
виваженість і методичність: увага до хронології, 
авторські вказівки, ретельне зіставлення 
текстів тощо.

Анатолій Волков

ВСТАВНА ЇСТОРЇЯ — термін для визначення 
засобу архітектоніки, суть якого полягає у 
введенні в тканину худож. тв. (повість, роман, 
поема) більшого за обсягом одного або кількох 
менших, але з самостійною фабулою (новела, 
оповідання притча анекдот казка  
бувальщина, лист, щоденник) тв. Функції цього 
засобу різні. В.і. може бути важливим елементом 
форм.-змістової структури, використовуватись з 
метою суто орнаментальною, або виконувати 
утилітарну задачу (розширювати обсяг тв ).

Засіб В.і. є основою побудови сюжету на 
раннніх етапах розвитку л-ри. коли вел. епіч. тв. 
незрідка формувався за принципом стрижнево У 
побудови, нанизування ("О діссея" Гомера, 
"Енеїда " Вергілія). Уже в ант. л-рі В.і. несла також 
суттєве ідейно-смислове навантаження (так. 
казка про Амура та Психею в романі Апулея 
"Золотий осел" відіграє важливу для заг. ідейної 

концепції роману ролю. втілюючи вічне 
прагнення душі до любові).

Л-рі доби Відродження вельми властивий засіб 
множинної В .і., коли основний сюжет є лише 
своєрілною рамою для об'єднання вел. кількості 
не зв'язаних між собою епізодів: "Кентерберійські 
оповідання " Дж. Чосера, об'єднані хронотопом 
дороги. Декамерон" Дж.Бокаччо. в якому сто 
новел поєднані умовною ситуацією усамітнення 
оповідачів підчас чуми. Тептамерон" Маргарити 
Наваррської, розповідачі котрого об єднані 
ситуацією негоди, "Пентамерон Дж.Базіле тошо.

111



ВТРАЧЕНА ГЕНЕРАЦІЯ

Значною мірою за принципом "нанизування 
побудовані "Ґаргантюа і Пантагрюель" Ф.Рабле, 

Дон Кіхот" М. де С ервантеса, "Гусман із 
Альфараче" М.Алемана, "Кульгавий біс" В. де 
Гевари. Вельми властивий цей засіб л-рі країн 
Сх.: ("Тисяач і одна ніч", зб. новел з заг. назвою 
"О пис дивного із кабінету Л яо" кит. 
письменника Пу Сун-ліна, кн. новел "Мужчина, 
незрівнянний в любовній жазі" японця Іхара 
Сейкаку.

Англ, просвітницький роман XVHI ст. також 
незрідка використовує засіб В.і. ("Подорож 
Гуллівера" Дж.Свіфта, "історія Тома Джонса, 
знайди Г Філлінта, "Пригоди Перігріна Пікля" 
Т.Ґ.Смоллета). V франц. просвітницькій л-рі в 
такий спосіб побудований "Кандід" Вольтера. 
Слід розрізняти явне і неявне використання цього 
засобу. В першому випадкові В.і. вирізняється у 
вигляді озаглавленого епізоду-глави (напр., 
історія гірського відлюдника" в "Томі Лжонсі", 
історія старої" в Кандіді", "Щоденник" в 

' Робінзоні Крузо" і т.п.). Проте частіше саме 
основний сюжет розгортається як ряд аванттор- 
епізодів, шо нанизуються на основну фабульну 
нитку (подорож, усамітнення кількох оповідачів, 
застільні бесіди і т.п.). Власне кажучи, 
епістолярний роман є також варіацією 
використання принципу множинної В.і. (листа). 
Близькою ло цього типу архітектоніки є численна 
мемуарна та шоденникова л-ра.

Особливого значення цей засіб набув у 
романтиків, які відмовилися від єдності дії і 
проголосили фрагментарність і архітектонічне 
дроблення одним із своїх гол. естет, принципів. В.і. 
є для романтиків одним із засобів втілення 
проголошеного ними прагнення до синтезу мист-в. 
Усякого роду відступи, іст. довідки, філос. та мист- 
вознав. роздуми, моральні мамсямм втілюються в 
їхніх тв. часто у вигляді В.і., причому вони наявні 
не тільки в прозі, але укорінюються у вірш. ТВ. (вел. 
кількість епізодів, об'єднаних мотивом подорожі в 
поемах Лж.Н .Ґ. Байрона "Паломництво Чайлд- 
Гарольда", "Лон Жуан" ношо).

У творчості реалістів XIX ст. сформувався тип 
новели, побудований за принципом обрамлення 

оповідання в оповіданні" ("Кармен" П.Меріме, 
Випадок на мосту через совиний струмок" А.Бірса. 

більшість новел Ґі де Мопассана). Засіб В .і. 
своєрідно використовує ЧЛіккенс в "Посмертних 
записах Піквікського клубу", задуманих спочатку 
якзб. підписів до гумор, малюнків. Засіб множинної 
В.і. лежить в основі композиції "Повістей Бєлкіна" 
О.Пушкіна. Героя нашого часу" М.Лермонтова, 
"Мертвих душ" М. Того ля.

В л-рі XX ст. засіб В.і. інтенсивно використовується 
в найрізноманітніших варіаціях ("Пригоди бравого 
вояка Швейка" Я.Гашека, "Зоряні щоденники Йона 
Тихого С Лема. "Марсіанські хроніки" Р.Бредбері, 
"Башта з чорного дерева' Дж.Фаулза. "Процес" 
Ф.Кафки. Маленький принц" А. де Сент-Екзюпері. 
Листи до незнайомої" А.Моруа, "Жовтневе світло" 

Лж. Гарднера. "Тітонька Хулія і писака' М.Варгас

Льйоса, вставні притч! в "Майстрі і МаргаритГ 
М.Булгакова і "Пласі" Ч.Айтматова, "Лейтенант 
Йорк фон Варгенбург" С.Гермліна). Значною мірою 
поновили засіб В.і. письменники-модерністи, які 
активно впровадили в л-ру принцип коллажу, 
кіномонтажу, поєднуючи документи, газ вирізки, 
малюнки, світлини (трилогія Лж.Лос Пассоса, 
"Вулик" К.Х.Сели та ін.). Засіб В.і. відбився в т. зв 
принципі симультанізму — хронологічної 
КОМПОЗИЦІЇ коли в кожний певний період часу 
подається опис різних персонажів тв. ("За склом" 
Р.Мерля). Маніпулювання В.і., їхня перестановка є 
основним принципом побудови роману X.Кортасара 
"Гра в класики".

Т.ч.. можна виділити 3 типи В.і.: 1) Власне В.і.
— епізодичне введення до гол. тв. вставного 
елементу (Казка про Амура і Психею в "Золотому 
о сл і' Апулея), 2) Множинна В.і. — вставний 
матеріал обійма більшу частину тв., інакше 
кажучи, це прийом рам кової композиції 
("Лекамерон" Бокаччо). Сюди ж можна віднести 
рамкову композицію новели, коли основний 
епізод викладається в тій чи ін. побутовій ситуації 
(подорож, обід тошо), 3) Паралельні сюжети — 
коли дві або більше гол. сюжетних ліній 
переплітаються у вигляді окр. епізодів ("Тітонька 
Хулія та писака" М.Варгас Льйоси).

В широкому теор. аспекті прийом В.і. 
пов'язаний з проблемою співвідношення "автор
— наратор — оповідач" і в такий спосіб порушує 
кардинальні проблеми процесу літ. творчості та 
її сприйняття читачем.

Ю/7/Й Попов

ВТРАЧЕНА ГЕНЕРАЦІЯ — шерег тв 
європ. та амер. письменників 20-30  рр. XX ст., 
чиї тв. присвячені 1-й світ, війні та її траг. 
наслідкам. Вираз В.г. {) os t generation) належить 
амер. письменниці та літ.-знавцю Г.Стайн та 
використаний Е .Гем інгвеєм  як епіграф  до 
роману "І сходить сонце" (1926). Під В.г. малась 
на увазі генерація, яка брала участь в 1-й світ, 
війні і вийшла з неї фізично та морально 
скаліченою (як герой роману Гемінгвєя "І сходить 
сонце" Лжейк Барнс). Письменники В.г. самі 
пройшли через цю війну і відобразили у своїх тв. 
траг. світовідчуття людей, що втратили на ній 
високі ідеали, романт. уявлення про військові 
чесноти, зрозуміли брехливість офіційної 
пропаганди та безглуздість самої війни. Звідси й 
спроби деяких європ. інтелектуалів зайняти 
позицію "над сутичкою" (Р.Роллан). й братання 
вояків на ф ронтах, й оцінка війни як 
метафізичного, позаіст. катаклізму в тв. багатьох 
митців епохи. Саме так зображують війну 
письменники В.г., які належали до протидіючих 
воюючих сторін: німець Е.М.Ремарк. американці 
Гемінгвей, В .Ф олкнер. Л ж .Л ос Пассос, 
Ф.С.Фіцджеральд. француз А Барбюс. англієць 
Р.Оддінгтон. ланеиь О.Т.Крістенсен. Здебільшого 
для тв. цих письменників характерний пафос 
стоїчного песимізму, відчуженість особистості,

112



ВУЛЬГАРИЗМИ

розчарування в цінностях суч. їм сусп-ва. викриття 
соц. демагогії й. головне, змалювання, часом 
лосить натуралістично, всіх страхіть та 
жорстокостей війни — щодо цього письменники 
В.г. близькі до нім. малярів експресіоністів 20- 
х р Абсурдності та нелюдяності навколишнього 
світу письменники В.г. протиставляютьзаг-людські 
цінності — кохання, дружбу, мист-во. хоч і вони 
урешті-решт виявляються ефемерними та 
ламкими, і герой залишається сам-на-сам з долею. 
Найяскравішими тв. л-ри В .г стали романи 
Ремарка ( На західному фронті без змін", 1929. 
Повернення", 1931 . "Три товариші", 1938). 

А Ивайга ("Спір про сержанта Гришу", 1927), 
Гемінгвея ("І сходить сонце", 1926, "Протавай, 
зброє! . 1929), Олдінггона ("Смерть героя". 1929, 
Всі люди — вороги . 1938). Дос Пассоса ("Три 

солдати". 1 9 2 1 ). Фолкнера ("Солдатська 
нагорода", 19 2 6 ), Фіиджеральла ("Великий 
Гетсбі". 1925). Провісниками л-ри В.г. можна 
вважати слов'ян, письменників, шо їх тв. з'явилися 
за лев ять-шість рр. ло трьох найтиповіших для 
цієї л-ри романів: "На західному фронті без змін" 
Ремарка, Прощавай, зброє!" Гемінгвея, "Смерть 
героя Олдінггона. Насамперед це чех Гашек 
(звісно його не можна зараховувати до В.г.. але ж 
у сатир, епопеї Пригоди бравого вояка Я.Швейка 
піл час світової війни" — (1920-1924) — вперше 
показано абсурдність цієї війни як кривавого 
грагіфарсу). Далі серб М.Прнянський — 
Щоденник про Чарноєвича" (1923), хоча й цей 

роман не вкладається в л-ру В.г. Прнянський дає 
складніші філос. розв'язання, а худож. тяжіє до 
експресіоністської виражальносгі. Третій у цьому 
шерезі — зах-укр. письменник О.Турянський — 
роман "Поза межами болю" (1923).

При подібності проблематики та ідейної 
насиченості тв. В.г. кожен з письменників цієї 
течії мав свій індивідуальний, неповторний 
стиль тонкий ліризм та своєрідний гумор 
Ремарка, телеграф ний стиль та "принцип 
айсберга" Гем інгвея. гіркий сарказм та 
музикальність Олдінггона. сповідальність 
щоденника Барбюса тощо. І водночас чимось 
подібні герої В.г.

Л-ра В.г. вичерпується в основному в 20-30 рр.. 
але її відгомін відчувається в тв. про другу світову 
війну ( Час жити й час вмирати" Ремарка, "Де ти 
був, Адаме?' Г.Бьолля. Нагі й мертві" Мейлера, 
'Звідсіля і в Вічність" Дж.Джонса тошо).

Після другої світ, війни постають типол. 
близькі до л-ри В.г. явища. В США — творчість 
письменників розбитого покоління": Д.Керуак, 
А.Гінсберг та ін. В Англії — "сердитих молодих 
людей": Д.Осборн, Д.Уєйн. у ФРН — "покоління 
тих, шо повернулися": Г.В.Ріхтер. А.Анлерш, 
Ф.Фюман. Перегукується з л-рою В.г. також роман 
Дж.Б.Прістлі "Троє в новому вбранні" (1945) — 
перший худож. відгук на проблеми, шо постали 
перед вчорашніми фронтовиками письменника 
старшої генерації. Пей роман користувався 
популярністю в СРСР і навіть став поштовхом

для своєрідної худож. полеміки з ним — повісті 
харківського російськомов. письменника 
В.Добровольського "Троє в сірих шинелях" У 
ширшому контексті герої В .г. випереджають 
мевною мірою персонажів екзистанціадіст. прози 
Ж .П.Сартра та А.Камю.

П оказове ставлення до л-ри В .г . в 
тоталітарних дер ж авах. Розслаблений та 
розчарований герой В.г. аж ніяк не відповідав 
їхнім ідеологічним догмам, тому в гітлерівській 
Німеччині книжки Ремарка спалювалися, а в 
сталінському С РСР Ремарк та Гемінгвей 
вважалися непотрібними для широкого читача, 
який по-справжньому зміг познайомитися з ними 
лише в період "відлиги" кін 50-х — поч. 60-х 
рр. (За винятком тв. Ремарка "На Західному 
фронті без змін", який 1929  був перекладений 
рос. мовою  й у 30 -т і рр. кори стувався 
величезною популярністю в читача П-ри В.г. в 
повному розумінні в СРСР не могло бути в силу 
ідеологічних чинників, однак деякі мотиви, 
близькі до л-ри В . г .  відчуваються в прозі 
В .Н ек р асо ва , В .Р асп у тін а . В .Б и к о в а . 
К.Симонова, Ю.Бондарева. В.Астаф'єва тошо. 
Особливої актуальності тема В.г. набуває в худ - 
публ. л-рі про аф ганську війну ("Ц инкові 
хлопчики" білор. письменниці С.Алексієвич).

Юрій Попов

ВУЛЬГАРИЗМИ (від лат. vulgaris — звичайний, 
простий) -  брутальне чи навіть лайливе слово або 
словосполучення. (Від власне лайки В. важко 
відмежувати). В. є найхарактернішою особливістю 
низького стилю. Відчуття вульгарності іст 
змінюється залежно від зміни звичаєвих і культ, 
норм. У худож. л-рі — від стилю та літературного 
етикету певної доби та напряму. Є тенденція 
поступового проникнення В. до нейтрального 
стилю. Так, В. широко вживаються в л-рі 
п остм одерн ізм у (Ю.Андрухович «Рекреації". 
«Московіада", «Перверзія»; Ю.Винничук «Ласкаво 
просимо в Шуроград").

У худож. тексті В. мають дві основні функції. 
Перша: відображення шоленнр-побутової мови 
персонажів, напр.: «Мучився отак з ним батько, 
мучився та, заплакавши, й каже Мотрі. «Ні, вже 
нічого я з харцизою не вдію/.." (Панас Мирний). Друга 
функція — вживання В. з гумор., сатир, чи 
викривальною метою: «Дивлюсь, цар підходить до 
найстаршого... та в пику як його затопить" 
(Т Шевченко), Пі дві функції можуть поєднуватися 
в мов. партіях негативних персонажів, напр., у мові 
сільського активіста, комсомольця-хулігана -  
заголовного героя зб. сатир, оповідань Ю.Вухйаля 
«Життя й діяльність Федька Гуски": «Не мене 
широкі кода трудящих так спаскудили на 
культурному ф ронті..., кугут ТИ чортів".' 
В. гостро знижують стиліст, забарвленість тв. Тому 
є чи не аайголовнішим мов.-стиліст, засобом 
тр авести , зокрема, «Еиеїли" ( Котляревського: 
/рися, цьохла проклятуша, завзятіша од всіх брехух".

Анатолій Волков

113



ВЧЕНА КОМЕДІЯ

ВЧЕНА КОМЕ/МЯ (la commedia erudifa) — 
драм. жанр лоби Відродження, який створювався, 
наслідуючи ант. зразки (домели Плавта, 
Теренція, трагедії Сенеки), і був призначений 
переважно для читання, а не для постановки на 
снені. Крім такого визначення, існує ше низка 
найменувань нього літ. явища: вчена драма, 
ренесансна комедія, літ. комедія, вчений театр 
(в італ. мові іа com medio означає не тільки власне 
комедію, але й театр назагал у всьому різноманітті 
видів і жанрів).

В.к. існувала практично в усіх країнах Європи 
й була пов язана з вивченням і постановкою в 
ун-тах тв. ант. драматургів. Цей жанр виник в 
Італії у творчості відомого гуманіста П.Дето (1427- 
1497). який постановками п'єс Плавта і Теренція 
мовою оригіналу відтворив у Римі ант. рим. театр 
у всіх його деталях. Проте лат. мова була 
зрозуміла не всім, і 1486 на одному з придворних 
свят у Феррарі була представлена в перекладі 
комедія Плавта "Менехма"

В.к , як і п сси. шо були написані на ант міфол. 
сюж ети й зберегли форму М!СТЄр!Й мали 
надзвичайно обмежене коло глядачів: п сси 
А.Поліціано 'Сказання про Орфея (1480), Н. 
де Корреджо Кефал" (1487). Б.Такконе Даная' 
(1496).

Родоначальником оригінальної В.к. був італ. 
поет і драматург Д.Аріосто (1474-1533). Його 
тв. визначили два напрямки у подальшому 
розвитку В .к .: дом ел:я інтриги, суто
розважальні тв. (Д.Аріосто "Шкатулка", Б.Довіні 

Каландрія ) та сатирична дом елія 
(Н.М акіавеллі "М андрагора", П.Аретіно 

Придворне життя " й "Лииемір", Д ж .Бруно 
"Свічник").

Спершу тв. вченого театру відтворювали 
побудову, сюжетні мотиви й положення рим. 
комедій, хоча ант. персонажі й обстановка були 
сповнені алюзін на італ. побут. V подальшому ці 
п'єси стали збагачуватися реаліст, сюжетами й 
мотивами, запозиченими з новелістики. Багатий 
життєвий матеріал, який вводили автори у В.к., 
спричинював зруйнування традннійної 
сюжетної" схеми. Сюжет перетворювався на 
клубок веселих і непристойних непорозумінь, 
вводилися нові, не по-античному вишукані 
еротичні мотиви й суто фарсова динаміка. В сатир, 
тв. викривалися пороки сусп-тва, з незрівняним 
мист-вом виводилася ціла галерея різноманітних 
типів: розпусники, скнари, педанти, шарлатани 
та їх довірливі клієнти, авантюристи, аферисти й 
куртизанки. В.к. писалась, переважно, прозою, 
шо надавало діалогові більшої ж вавості, 
природності й полегшувало індивідуалізацію мови 
окр. персонажа.

З розвитком В.к. в п'єсах Аріосто, Макіавеллі, 
Аретіно, Дж.-М.Чеккі, А.-Ф.ґрацціні, Д.Медичі 
та ін. драматургів виробилися певні норми й 
правила. Дія відбувалася, переваж но, в 
буржуазному середовиш і, в навмисно 
ускладненому сюжеті контамінувалися сюжети

кількох ант. комедій та італ. новел. Теми були, 
в основному, любовні й зводилися до боротьби 
юнака за оволодіння коханою проти волі її 
батька, а гол. помічником закоханих був слуга. 
Розвиток інтриги, цікавість переваж ала 
обмальовку характеру й базувалася на прийомі 
перипетійної побудови сюжету, повороти якого 
були найчастіше пов'язані з прийомом 
впізнавання після тривалої розлуки (напад 
розбійників, корабельна аварія, спустошення 
міста), шо й приводило до щасливої розв'язки. 
Тв. обов'язково ділився на 5 актів, у ньому 
суворо додержувались єдності місия, часу й 
дії

До с е р .XVI ст. через те, шо автори самі 
сприймали п'єси як суто літ. тв. й не дбали про їх 
сценічність. В.к. застигла у своєму розвиткові, 
перетворившись на систему штампів і ходульних 
образів, і була витіснена власне комедією.

В.к. мала сильний вплив на комедію масок, на 
розвиток комедії як на теренах Італії, так і за її 
межами: творчість Б.Торрес Наарро, Допе де Руеда 
(Іспанія), Дж.Гаскойн, В.ІІІекспір (Англія), П. де 
Даріве, Ж-Б.Мольєр (Франція). Проте В.к. не 
одержала значного розвитку й використовувалася 
лише тою мірою, якою сприяла розвиткові най. 
драматургії'.

Андрій Близнюк

114



ГАЇВКА

ГАЇВКА —  нар. термін, що його вживають 
на Галичині замість заг-слов'ян. веснянка  
(варіанти: гагівка. галап'/жа, лаголойка, магілка. 
маївка. яв їдка. ягідка. ялівка, ягодойка). На 
відміну віл власне веснянок Г. виконуються лише 
на Велиш свята й тому мають ще назву великодні 
пісні. Але чітко відмежувати Г. від веснянки 
важко: напр.. весняні і хороводні пісні "Воротар",
' Жук . Перепілка" побутують і як веснянки. За 
словами В Гнатюка. який найбільше назбирував 
Г , не кожну веснянку можна залічити до Г., хоча 
Г є веснянкою. Аграрний характер Г., як і 
веснянок у цілому. — причина того, що вони майже 
невідомі в карпатському, який є переважно 
скотарським, регіоні. Професійна муз. обробка 
Г. зроблена львівським композитором
С./Іюдкевичем.

/йодмила Волкова

ГАЙДАМАЦЬКА ПІСНЯ — тематичний 
цикл в укр. пісенному фольклорі. Не має чітко 
визначеної жанр, форми. Виділяється з поміж ін. 
жанрів темою боротьби укр. народу за своє 
звільнення від ярма чужоземних завойовників та 
сой. гніту в XVII-XIX ст. Корінням сягає періоду 
панування в Київ. Русі Золотої Орди (поч. Х1Н ст ).

Жанр, спектр реалізації гайдамацької 
тематики дуже широкий-, малі лір. форми, балади, 
іст. пісні. Як правило, в цих піснях оспівуються 
улюблені нар. герої - [ван Гонта, Мамай, Гнат 
Голий. Максим Залізняк та ін. Здебільшого Г.п. 
— це епіч пісня-хроніка. шо типол. близька до 
козацької пісні та опришиївськоі пісні Не 
зумовлено схожістю названих соп. рухів.

Ігор Зварич

ГАЙДУЦЬКІ ПІСНІ — (гайдук — від тур 
haydud, hoyduf — розбійник з дороги, або угор. 
hajfo — погонич худоби) — частина нар. 
героїчного епосу балканськоі культурно 
літературної зони: болгар, македонців, сербів, 
хорватів, греків, албанців, румунів. Г.п. виникли 
як відображення гайдуцтва — своєрідної форми 
партизанської боротьби проти тур. поневолення. 
Гол. персонажем Г.п. був гайдук, як нар. захисник 
та месник. Гайдуцький рух розпочався після 
завоювання турками Балкан у XIV ст. і тривав у 
балк. країнах до їх звільнення у XIX ст. (в Албанії 
та Македонії — до 1912). На відміну від героїв 
юнацьких пісень, які діяли поодинці, гайдуки 
об'єднувались у загони (чети), шо виступали не 
лише проти турків, але й проти своїх най. багатіїв- 
зрадників (у болг. — чорбаджіїв). Не маючи 
постійної дислокації, дрйдуки завжди були готові 
напасти в несподіваному місці й зникнути в 
гірських лісах або селах, де мали друзів та 
родичів. Переважно, починалося гайлуитво з 
особистої помсти окр. людей (гайдуків) і 
поступово ставало масовим рухом, який особливо 
активізувався з весни до пізньої осені, хоча й міг 
тривати протягом цілого року. Процес утворення 
чети в подробицях розкривають болг. пісні.

Г.п. почали створюватися у XVI ст. Значного 
поширення набули у XVII -  XVIII, надто — у XIX 
ст., коли спостерігається піднесення національно- 
визвольної боротьби.

Г.п. поєднують особливості іст. та сой. пісень. 
Безп осер едн ьо пов'язані з історією , вони 
визначаються яскравою самобутністю та суто 
нац. характером. Луже рідко зустрічаються 
міжнар. сюжети, які проникають шляхом 
запозичення. Але розробляються мотиви, що 
пов'язують їх з близькими за тематикою піснями 
ін. народів.

Як соц. пісні, вони відповідними мотивами 
наближаються до пісень ін. слов'ян, та карпат. 
народів. Передусім — до серб, ускоцькнх 
пісень та грец клефтських пісень Певна 
подібність спостерігається між Г.п. та рос. іст й 
укр. іст. піснями та думами. Захопившись Ґ  п.. 
Грунтовну розвідку про гайдуцький рух написав 
І.Франко, де, зокрема, зазначив: "У пд. слов'ян, 
в лісах і полонинах, гуляли ті гайдуки, так, як 
колись наші опришки". Подібним до руху гайдуків 
та опришків був збойницький рух, шо охопив 
гірські райони Польщі. Словаччини. Моравії, 
починаючи з XVII ст. Імена видатних героїв 
збойнииького руху збереглися в піснях словаків, 
українців та поляків. Зустрічаються образи 
спільних героїв, як, напр.. образ сілезького 
збойника Ондраша у поль. та словац. 
збойницьких піснях. До зх-слов'ян. образів нар 
месників близькі герої укр. опришнимькиж 
пісень — Головач. Довбуш, Дожа. Кармалюк, 
Шугай.

Внаслідок іст.-культ, зв'язків між слов'ян, 
народами та подібних соц. процесів у їх пісенній 
творчості, крім ідейно-тематичної близькості, 
виробилась своєрідна спільна система образів і 
худ.-зображальних засобів.

Г.п., як і типол. до них подібні пісні різних 
народів, пов'язані з ін. фольклор, жанрами 
Вони виникли на заг-фольклор грунті й мають 
казк. (птахи й тварини — помічники гайдука) 
або пісенно-лір. елементи (порівняння, 
епітети). їх поєднує героїчний характер 
сюжетів: персонажі не бояться смерті, кидають 
їй сміливий виклик, ставляться до неї 
зневажливо. Це стосується як гайдуків, так і 
збойників. і оприш ків. П ідкреслю ється 
благородність героїв, вони забирають майно в 
багатих, віддають бідним (гайдуки, Довбуш, 
Кармалю к, Ондраш, Яношік) Скрізь 
простежується безпосередня близькість борців 
до природи. Але на відміну від Г.п. та греи. 
клефтських пісень, зх. та сх-слов'ян . пісні 
акцентують увагу лише на соц. боці боротьби, 
обминаючи нац.-визвольні змагання

Разом з тим, Г.п. — оригінальне жанр, 
утворення. їм притаманні сюжетність, 
динамічність дії, драматизм. Від юнацьких пісень 
вони відрізняються іст. конкретністю та 
розвинутими соц. конфліктами. Г.п. стверджують 
ідею нац.-визвольної боротьби та соц.

115



ГАМБА

справедливості: гайдуки звільняють полонених, 
відбирають у турків зібрані ними в болгар та сербів 
гроші, мстяться туркам та чорбалжіям. 
Розкривається багатогранний образ гайдука: 
ставлення до народу, товаришів, родини. В Г.п. 
болгар та сербів часом виступають ті ж самі герої 
— Груша. Радівой. Старина Новак (подібний 
образ Груї є також у молдаван). Подібність Г.п. 
балк. народів пояснюється типол.. однаковими 
сои.-іст. умовами їх життя протягом тривалого 
часу під тур. ярмом.

Є й деякі відмінності. Серб. Г.п мають 
переважно десятискладовий вірш, болг. 
восьмискладовий, який часто відповідає їх ліро- 
епіч характеру. Серб, пісні епічніші, болг. часом 
наближаються до балал V болг. Г.п. менше, ніж у 
серб., приділяється увага особистому життю 
гайдуків. Меншу ролю відіграє фантастика й 
майже нема міфол. первнів. V серб. Г.п наявна 
циклізація. пов'язана з іменами відомих героїв, 
існують і новелістичні та авантюрні сюжети, які 
пбв язані з веселим та сміливим Груїцею.

Гайдуцька тема широко представлена у пд- 
слов'ян. л-рах, зокрема, у Х.Ботєва, !.Базова. 
В Лрумева, Л.Каравелова, Н.Хайгова, Д.Чинтулова. 
П.Яворова; сербів Лж.Якшича. Й.Йовановича-Змая. 
Укр. мовою Г.п. перекладали М.Старииький. 
і Франко, М.Рильський, Л.Первомайський. Образи 
та мотиви Г.п використовували Ю.Федькович. Леся 
Українка. Д.Павличко, Л.Білоус.

Валер Й* /Тавренов

ГАРЇБА (від фарс., гарібі — чужинні) або 
пандухта — вірм. пісні та айреии про пандуха — 
блукача на чужині. Цей мотив вагомий у вірм. 
поезії, надто у творчості ашугів з огляду на траг. 
іст. долю вірм. народу.

Анатолій Волков

ГА РІБІ (букв, чужинні) — талж .-ф арс. 
фольклор, вірші, переважно у формі рубаі 
особливо популярні наприкінці ХіХ -  на поч. XX 
ст. як пісні бурлак, мандрівників, що залишали 
рідні краї в пошуках заробітку. Основні мотиви 
Г — важке життя бідняків, звинувачення баїв, 
еміра та ін.. але й — туга за батьківщиною. Серед 
майстрів Г. найвідомішим був нар. співець XX ст. 
Бобо Юнус Худойдодзале.

Олександр Бойченко

ГЕК ЗА М ЕТР (від греп. hexam efros — 
шестимірник) — ант. шестистоповий вірш, розмір. 
За переказом, вперше виник у ст-давн. Лельфах 
як розмір свяшенних гімнів в кін. И тисячоліття 
до н е існує думка, шо Г. склався на взір подібного 
розміру хегтсько хуррмтської літератури, яка 
в свою чергу успадкувала його від праінлоєвроп 
спільноти.

Основу Г. складає дактилічна стопа, яка в 
квантитативному віршуванні була 4 дольною 
(4-морною) і нерідко могла змінюватись еквіметр. 
спондеїчною стопою. Т.ч., ант. Г. мав 24-дольний

(4 х 6=24) об'єм. Проте в ант. Г. лише перші 
чотири дактилі замінювалися спондеями, п ята 
стопа майже завжди була дактилічною, а шоста 
каталектичною (усіченою на один склад). Метр, 
схема ант. Г. виглядає так: -  UU -  UU -UU -  UU -  
U U -U

Еквіметричність дактиля і спондея 
дозволяла досягти вел. варіативності (можливі 
3 2  комбінації). Ритм, гнучкості надавала 
наявність иезури, яка була рухомою і могла 
довільно розташовуватись у Г , однак найчастіше 
лежала на рівні половини, або ж після 2-і і 4-ї 
стопи (подвійна цензура). — Оскільки в суч. 
європ., зокрема слов'ян., мовах відсутня така 
квантитативна характеристика, як довгота 
складу і дактиль у них є дише З дольною стопою, 
то ант. 24-дольник відтворюється 18-лольником 
(З х 6 -1 8 ), який, по суті, є лише імітацією ант. Г 
(т. зв рос. Г., введений В.Тредіаковським). а 
оскільки ритм, малюнок конкретного вірша може 
відхилятися від ідеальної метр-1 схеми, то на 
практиці ант. Г. незрілка передається поєднанням 
дактиля з хореєм:

Сомие тим часом зайшло, і тінями вьр^ись дороги
-  си -  ии - // и ии -  ии -  П 

("Одісея", пісня 3, 497 , пер. Б.Тена).
Неможливість відтворити звучання ант. Г. 

засобами нов. європ. мов спричиняє пошуки ін 
рішень. Напр., поль. перекладач і вед. знавець 
античності Я.Парандовський переклав Гомера 
прозою відповідним чином не обґрунтувавши.

Г. — найпоширеніший вірш, розмір ант. поезії, 
шо відзначається плинністю, урочистістю й 
монументальністю, тому він використовується 
переважно в епіч. поемах (Гомер "Іліала". 
"Одіссея ", Гесіод "Теогонія", "Труди і дні", Енній 
"Аннали", Лукрецій "П ро природу речей' 
Вергілій "Енеїла , Овілій "Метаморфози', Лукан 
"Фарсалія" тощо), однак охоче зверталися до 
нього і в менших жанрах і формах ант. поезії 
(гомерівські гімни, буколіки, епіллії, епіграми, 
сагири, послання). В поєднанні з пентаметром 
Г. утворює т.зв. елегійний листик. В Сер-віччі 
виник також т.зв. леонінський Г.. в якому два 
піввірші єдналися римою. В п-рі нов. часу Г. 
відродився в перекладах ант. поезії та в ант 
стилізаціях, у поетів європ. бароко. Серед 
найвідоміших тв. нов. д-ри, написаних Г., — 
" Месіала" Ф.Г.Клопштока, Герман і Доротея" та 
"Райнеке-Лис" Й .В .Ґьо те, "Пори року' 
К.Донедайтіса, "Еванлжеліна" Г.Лонгфелло, 
"Тілль Ойленшпігель" Ґ.Гауптмана, "Телемахіла" 
Ґ.Тредіаковського, "Ундина . Надь і Дамаянтґ 
В.Жуковського та ін. В  Україні Г. з явився в 
ренесансній дат. поезії (Ю..Дрогобич, П.Русин, 
Г.Тичинський, С.Ф.Кльонович), пізніше його 
намагався теор. обґрунтувати в "Поетиці" 
М .Довгадевський. Спроба точного метр, 
відтворення ант. Г. належить Г.Смотрипькому (XVI 
ст.).

Як мішаний лактило-хореїчний розмір 
вживається в перекладах ант. авторів. Зрідка

116



ГЕЛЛЕШЗМ (ЕЛЛЕШЗМ)

зустрічається і в оригінальній творчості укр. поетів 
(Леся Українка. М .Зеров, П.Тичина. 
М.Вінграновський та ін.).

Петро Рихло

ГЕЛЛЕНІЗМ  (ЕЛЛЕНЇЗМ ) — поняття 
введене відомим нім. істориком І.Г.Лройзеном 
( Історія геллінізму", тт. 1-2 . 1 8 3 6 -4 3 )  для 
означення: 1) культури, що виникла в результаті 
розповсюдження грец. (геллінського) впливу на 
країни Сх. (Єгипет, держави Мал. Азії тощо) після 
встановлення в грец. містах-полісах монархічного 
македонського верховенства і завоювальних 
походів Александра Македонського: 2) імітації, 
наслідування або використання грец. традицій, 
обрядів, мист-ва. філософії і т.п. Хронологічними 
межами Г трал, вважається період від 
Александра (336-323  р. до н.е.) до рим. світ, 
панування (підкорення Римом останньої 
гелліністичної держави — Єгипту в 31 р. до н.е.) 
або навіть до падіння ант. світу ( V ст. н.е.), тому 
в науці про античність інколи говорять про 
спільний гелліністично-рим. період.

Спочатку Г. був досить вузьким поняттям і 
означав не шо ін.. як граматично правильне 
вживання греи. мови негреками, пізніше під ним 
почади розуміти запозичення сх. народами 
геллінських звичаїв, обрядів, міфол. уявлень, рел. 
культів, системи освіти, мист. цінностей ТОЩО. В 
нім-мов регіоні та країнах Сх. Європи, а також 
на терені колишнього СССР термін 
використовується для означення іст.. а у Франції. 
Англії. США — культ, доби. Г. був виразом 
економічних, культ, та сусп. змін, які вперше 
відбувалися в такому широкому — всесвітньому 
— масштабі, вплив якого відчувався аж до візант. 
часів.

F. охоплю вав як сам період походів 
Александра Македонського аж до Індії і Китаю, 
так і розпал його гігантської військово- 
бюрократичної монархії і утворення замість неї 
т.зв. держав діадохів (спадкоємців), а також 
історію цих держав до підкорення їх Римом. 
Основними гелліністичними державами були 
династичні новоутворення Антігонідів 
(Македонія), Селевкідів (Сірія, Месопотамія, 
пізніше Палестина і частина Анатолії). Птолемеїв 
(Єгипет). Атталідів (Перґам), а також дрібніші 
державні утворення на пд. узбережжі Чорного 
моря (Віфіпія, Каппалокія, Понт) та у Вірменії. 
Основні центри культури Г. — Александрія. 
Пергам. Антіохія.

Іст -культ, значення Г. полягає у виробленні 
нов форм сусп. життя, шо прийшли на зміну 
полісній організації, розвиткові світ, економічних, 
політ та культ зв язків. становленні "світ, 
культури* , в якій поєдналися грец.-рим. та 
орієнтальні елементи в одну змішану культуру 
Ґсупранаи. культур а), зберігаючи свої 
специфічні властивості. Можливо, найнаочніше 
не проявило себе у синкретизмі міфологій та 
релігій — геллінської. Єгипет., гебр. (Зевс —

Серапіс — Ягве, Ліоніс — Осіріс — Христос. 
Леметра — Ісіда і т.п), в поєднанні обрядів, в 
утворенні спільної грец. мови — світової мови"
— койне. Через злиття грец.-рим та орієнтальних 
(євр.. Єгипет., ефіопських, коптських) первнів 
починає формуватися нова рел. свідомість 
(монотеїзм), яка готує грунт для майбутнього 
християнства. Нові умови життя сприяють появі 
індивідуалістичних тенденцій, духу авантюризму 
(грец. богиня долі, удачі, випадку Тюхе стає чи 
не найпопулярнішим божеством трал, релігії), 
жаданню розкоші. Величезні матеріальні блага 
зосереджуються в одних руках, отож з являються 
честолюбні задуми реалізації грандіозних проектів 
(храм Артеміди в Еф есі, Колос Родоський, 
Фароський маяк. Пергамський вівтар — т.зв. 
'чудеса світу "). З виникненням царських палаців 

греи. македонських династів в нов. столицях, 
перш за все в Алексанлрії, концентруються тв. 
мист-ва (Мусейон, Алексанлрійська бібліотека). 
Образотвор. мист-во все більш орієнтується на 
замовлення, в ньому з'являються риси манірності 
(Дісіпп, Скопас), швидкими темпами йде 
диференціація наук, шо дістають відчутні 
імпульси для розвитку: астрономія (Арістарх 
Самоський), математика (Евклід, Архімед), 
механіка і фізика (Філон Візантійський. Сгратон, 
Герон), географія (Ератосфен), історіографія 
(Полібій. Страбон, Ліодор), літературознавство 
(Арістофан Візантійський, Арістарх 
Самофракійський). В філософії Ґ. відбилась криза 
полісної системи, її основні напрямки і школи — 
епікурейці, скептики, стоїки, кініки. Зусиллями 
вчених Александрійської бібліотеки формується 
нова наука — філологія, виникають початки літ. 
критики ("екзегетика"). З 'являється ідея 
гуманності, поняття класицизму (Періклові 
Афіни), вперше ставиться проблема народності 
культури і мист-ва.

Найбільші завоювання Г. —  нова" аттична 
комедія (Менандр, Філемон. Ліфіл). яка 
відходить від сусп.-політ, тем і зосереджується 
винятково на приватній сф ері, зображенні 
побуту. сімейних відносин Вчена 
алексанлрійська поезія культивує як малі форми
— едегію, буколіку, ідилію, епіграму (Феокріт. 
Мосх, Біон. Каллімах). так і жанр епіч. поеми 
( ' Аргонавтика" Аполлонія Родоського), 
розробляючи при цьому рідкісні міфи, 
периферійні епізоди сюжетів літ. клас, періоду, 
демонструючи невичерпну винахідливість і 
віртуозність поет, техніки. З являються 
беллетристичні проз, ж а н р и  — фольклор, 
повела чарівна казка любовний роман  
(Харитон. Ахілл Татій, /Іонг. ґеліодор). Водночас 
грец. л-ра збагачується сх. складниками, зокрема 
легендами і апокаліптичними мотивами.

Лана епоха зображувалась і в худож. л-рі: 
"Роман про Александра" Псевдо-Каллісфена (III 
ст.); легенди про Іскандера в перс, л-рі ("ІМах- 
Наме" Фірдоусі, бл. 1000 р., ' Іскандер-Наме" 
Нізамі. XII ст ); cep-віч. лимарський роман

117



ГЕРМЕНЕВТИКА

Роман про Александра", відомий у численних 
перекладах і переробках в різних най. л-рах; 
драма Расіна "Александр Великий" (1665 ); 
романи Я.Вассермана "Александр у Вавілоні" 
(1 9 0 5 ). К.Манна "А лександр" (1 9 2 9 ), 
В Штайнберга "Ніч опускається на Вавілон". 
І.Сфремова "Таїс Афінська'. Л.Воронкової Син 
Зевса" тощо. В укр. л-рі гелліністичну епоху 
відтворюють Елліни Тавріди" М.Костомарова, 

Герострат В.С амійленка, деякі сонети 
М Зерова ("Олександрія". "Херсон ). Залишки 
культури Г. (архітектура, матеріальна культура) 
наявні в Криму.

Петро Рихло

ГЕРМЕНЕВТИКА. Суч. філософія визначає 
Г як теорію інтерпретації, учення про розуміння 
смислу. Синонімом Г. є "екзегетика" (грен, 
"тлумачу") У ряді країн (особливо нім.-мов.) Г є 
основою літ-знавства і критики, виконує функцію 
з ясування в худож. тексті культ, традицій як 
сутності людської історії. Етимологія пов язана з 
іменем Гермеса — міфол. посланця олімпійських 
богів. Передаючи їх повеління і повідомлення 
людям, він був зобов язаний тлумачити і 
пояснювати божественні тексти. Для називання 
їх у XV! ст. вперше був застосований термін 
Hermeneufika Sacra

Зародивш ись в ант. кудьтурі, Г
еволюціонувала в напрямках іст. та
символістично-алегоричного тлумачення. У сер. 
віки значний розвиток одержала істинна ' 
інтерпретація священних текстів у світлі церк 
традицій Г. втрачала схоластичний характер 
засвоєння Б ібліі в добу Реформації в XVI ст. і в 
тлумаченні Нов. Завіту Іоаном Златоустом, 
виданих в Україні на поч. XVI ст. В добу 
В ід р од ж ен н я утверджується текстуально-іст. 
вивчення з метою удосконалення пізнання 
(Ф. Бекон). Але до виникнення європ. романтизму 
Г. по суті була допоміжною дисципліною філології, 
теології та юриспруденції. "Батьком суч. Г ' зх. 
теоретики називають нім. філолога-класика доби 
романтизму Ф.ІІІляєрмахера (1 768  — 1834), 
який убачав призначення аналізу худож. тексту 
в розумінні чужої індивідуальності і духов, світу 
автора в акті його творчості. У тлумаченні тексту 
він розм еж овував сф еру граматичної 
інтерпретації і сферу психол. "вчуття" в думку, 
орієнтуючись в основному на лінгвістику. Нім. 
філософ В.Дільтей (1833-1911) розумів Г.В СВІТЛІ 
наук про дух , дослідження на основі психології 

розуміння як пізнання одного життя з ін. за 
допомогою  інтуїції, уяви і перевтілення
(Д у хо вн о  іст о р и ч н а  ш кол а) Його
співвітчизник, ф ілософ -екзистенціаліст 
М .Гайлеґґер (1 8 8 9 -1 9 7 6 )  прагнув очистити 
теорію розуміння тексту від суб'єктивізму і 
психологізму, йшов за методикою т.зв. 
"герменевтичного кола" з його правилом: ціле 
не можна зрозуміти, не розуміючи його частин, а 
розуміння його частини передбачає, шо ціле уже

зрозуміле. Нім. теоретик Г.Ґ.Ґадамер у кн. "Істина 
і метол" (1960) розглядає герменевтмчний аналіз 
текстів як зближення "обріїв" автора і тлумача. 
"О брій" реципієнта в процесі тлумачення 
"розширюється" за рахунок обрію" автора. Г 
збагачується рецептивною естетикою, принципи 
якої висвітлено в кн. рум. літ-знавия Р.Яусса 
"Історія літератури як провокування" (1970) 
Історичність л-ри встановлюється тут не на 
підставі фактів взаємозв'язку літ. явиш, а на 
попередньому пізнанні тв. читачами. Рос. і поль. 
ф ілолог-класик Ф .Зелінський (1 8 5 9 -1 9 4 4 )  
виділяв два різновиди Г.. аналітичну і синтетичну. 
Аналітична пояснює літ. пам ятку як таку, 
синтетична — не обмежується однією пам'яткою, 
досліджує її як "міст між філологією і історією", 
охоплює й ін. пам'ятки з метою вирішення 
проблем іст.-літ. пронесу. М етодологія Г. 
перебуває ше в стадії становлення і дискусій. Суч. 
Г. ставить питання про те. шо слід бачити за 
текстом: 1) автор, особистість? 2) питання суч. 
епохи? 3) культ, традицію?: дає принципи 
інтерпретації, орієнтує на виявлення конкретно- 
іст. змісту культури: спрямовує критика на цілісний 
підхід до тв. і сприяє застосуванню тексту в суч. 
культ, житті. Г. збагачувалася прийомами порівн. 
літ-знавства, позаяк тлумачення тексту в багатьох 
випадках змушує звертатись до більш ранніх 
форм, ло виявлення традиції. Славістами XIX і

ст. була пояснена більшість помилок і темних 
місць "С лова о полку Ігоревім " (В.Міллер,
0 .  Потебня, О.Смірнов, Е .Барсов, В.Перетц, 
Д.Лихачов). Текстологами підготовлені наук, 
вивірені повні зібрання тв. О.Пушкіна. 
М .Лєрмонтова. М Гоголя, І.Тургенева, 
Ф .Л остоєвського. Л Толстого. Т.Ш евченка,
1. Франка з ґрунтовними коментарями. V методику 
герменевтичного аналізу входить відновлення і 
підготовка тексту, вирішення проблеми його 
істинності, часу написання, авторства, участі ін. 
авторів, п ер ер обок , а також  складання 
коментарів (лінгвістичних, літ., незрозумілих 
місць). Летальні примітки можуть повідомити про 
джерела сюжету, образів-характерів, літ. 
запозичення

Микола Нефьолон

ГЕРОЙ — 1) персонаж лавн-грец. міфів, 
напівбог на зразок Геракла, або ж сусп діяч типу 
Солона, чи загиблий в бою уславлений воїн, який, 
вважалося, здатний впливати на життя людей і 
по смерті. 2) В міфах та легендах різних народів 
фігурує тип культурного героя, з яким пов'язується 
виникнення цивілізації та її моральних норм; це, 
напр., Кецелькоатль в міфології ацтеків і т.п. 3) 
З погляду теорії архети пів в міфології, 
фольклорі та л-рі виділяють постать героя як 
персонажа особливого рангу, якому, за 
Лж .Кемпбелом, притаманні: а) покликання: б) 
мандрівка в сф еру надлюдського буття: в) 
осягнення її істин й розплата за це осягнення 
стражданням або й тимчасовою смертю; г)

118



ГЕРОЇЧНИЙ ЕПОС

повернення в світ людей і провіщення осягнутих 
істин; неважко спостерігти тут паралель з 
культурним Г 4) Г. в суч. літ-знавстві часто 
іменують просто персонажа епіч. або драм, тв., 
проти чого виступав /1.Тимоф еев, який, 
підкреслюючи особливий статус героїчного 
персонажа, по суті, намагався зберігти ауру 
надзвичайного обдарування та покликання, яка 
була властива Г. в словесності архаїчних епох. 
5) існує також поняття ліричного героя, яке 
часом протиставляли поняттю автор лір. тексту" 
і сенс якого в ньому зв'язку заперечується; однак, 
иар Ассаргаддон в поезії В .Брюсова, від імені 
якого подано лір. монолог, є все ж таки не 
автопортретом автора, а саме лір. Г., автор, 
об'єктивованим" "я".

Семен Абрамович

ГЕРОЇЧНИЙ ЕПОС — (rpeu. epos — слово 
оповідання, нім. Epos в розумінні "епопея"). 
Найбільш суттєві типол. характеристики нар. 
епосу (на відміну від балади) — героїчна 
ідеалізація іст. минулого народу (народності, 
етносу) шляхом створення монументальних 
образів богатирів, захисників його волі та 
незалежності в боротьбі проти іст. ворогів і 
поневолювачів, втілення в поет, формі кращого 
нар. характеру, "розуміння і онінки народом свого 
минулого" (Л /Іихачов). Як фольклор, жанр Г е. 
не знає якоїсь універсальної форми. V різних 
народів він не ідентичний, що зумовдено 
особливостями епіч. традицій і фольклор, 
культури назагал. В архаїчних формах епосу 
(напр., карел, і фін руни "Калевали", якут. 
Олонхо", богатирські поеми тюрко-монг. народів 

Сибіру, пд. кавк., нартський епос, пн.-амер. 
Сказання про Гайявату", окр. частини 

вавілонського "Гільгамеша". ісл. Едди Старшої, 
англосаксонської поеми про Беовульфа та ін.) 
героїка представлена в казк.-міфол. образах 
(епіч. ворогом нар. героя виступають фант, 
страховиська, що уособлюють ворожі людині сили 
природи) Пі пам'ятки виникли на основі міфол. 
традиції і богатир, казки. Ін. стадіальний ряд тв. 
Ге. об єднує такі різні нар. творіння, як. напр., 
"Давид Сасунський" у вірменів, "М анас" у 
киргизів. Ґорогли" у казахів. "Керогли" у 
азербайджанців. Chansons de gesfe у французів. 
Hefdenlied у німців, рос. билини, окр. пд.-слов'ян. 
юнамьк! пісні, сх-роман. войнаиькі, албан. 
богатирські пісні та ін. історизовані поеми". Іст. 
Г.е. несе в собі ідеї самоствердження народності, 
боротьби за незалежність проти чужоземного іга. 
Третій стадіальний ряд епіч. тв. — іст. епос, — 
шо охоплює не менш широке кодо явищ від укр. 
дум до іст.-героїчних пісень народів Кавказу чи 
бали. гайдуцьких пісень, від ранніх рос. іст. 
пісень до пісень разінського і пугачовського 
циклів. На цьому етапі зміст Г .е. суттєво 
збагачується соц. мотивами. Героїко-іст. та іст. 
епос стадіально супроводить тою чи ін. мірою 
баладний епос (балада).

З іст.-типол. і естет, поглядів серед численних 
різновидів епіч. форм виділяються за об ємом і 
поетикою дві форми: 1) епопея (як синтез ст- 
давн. поет, досвіду народів, напр.. киргиз "Манас" 
з иаріангамн, шо містять сотні тисяч віршів, лавн- 
інд. "М агабгарата" і "Рам аяна", давн-грец. 
"Іліала" і "Одіссея", Калевала' та ін. тв.. шо 
побутують переважно в книжній формі, але 
складені на ф ольклор, ступені чи мають 
фольклор, джерела; 2) героїко-епіч. поема-пісня 
(рос. билини, пл-слов'ян. юнацькі пісні, укр. ліро- 
епіч. думи та ін ). Хоч і репрезентуючи різні іст. 
ступені і най.-своєрідні форми нар. творчості. Г е. 
проте виявляє при порівнянні, незважаючи на 
всі нац. відмінності, риси суттєвої подібності, 
неодноразово відзначені рос. дослідниками
0 .  Веселовським, В.Жирмунським, Б.Пугиловим.
1. Мелетинським, англ, фольклористами Н.М. і
H . К .Чедвиками, укр. Ф .К олессою . румун.
I. К.Кицимією, А.Фокі та ін.

У всіх тв. Г.е. гол. дійовою особою виступає 
трал. епіч. герой, воїн-богатир, як виразник нар. 
духу, прагнень і сподівань народу, як узагальнення 
його колективної . "епохальної" могутності. Цей 
герой наділений надлюдською силою і військовою 
відважністю, неприборканою енергією і 
волелюбністю В монументальній гіперболізованій 
формі він уособлює норму поведінки людини 
героїчного віку. Жирмунський у монографії Нар. 
героїчний епос" (1962 ) виявив на багатому 
матеріалі цілий комплекс інтернац. і заг. місць' 
Г .е .: мотиви легенд про дивне зачаття і 
народження героя, шо сягають епохи 
материнського роду, мотиви, пов язані з першим 
подвигом героя в надто юному віці, з його 
магічною невразливістю, мотиви побратимства, 
двобою з ворожим богатирем, мудрого порадника, 
бойової подруги та ін. Багато з цих мотивів, 
успадкованих від богатирської казки, виникли, 
як показав ше акад. Веседовський, шляхом 
сам озародж ення сю ж етів Подібними 
шляхами (хоча в різноманітних етнічних формах) 
проходила і жанр, еволюція Г .е. Висновок 
Жирмунського, "шо Г.е. не мігрував, як казка' 
підтверджується спостереженнями в різних 
регіонах його інтенсивного побутування. Рум. 
фольклорист Кииимія відзначає, шо сх-європ 
епіка на відміну від зх-європ. розвивалась у 
селянському середовищі, тому в пл -сх.-європ. зоні 
( у росіян, українців, білорусів, болгар, сербів, 
греків та ін.) ці пісні мігрували від одного народу 
до ін. не так інтенсивно, як на Зх (де це 
відбувалося), а репертуар рос. билин не сприйняв 
жодної "чужої" теми.

Веседовський, говорячи про міграції епосу, 
опирався в основному на факти історії фольклору 
герм., ром. та пд-словян. народів, у яких на 
ранньому етапі дійсно проходив межплеменний 
обмін епіч. тв. Однак система типових загальних 
мїсиь в Г.е. виходить за рамки прямих міжетнічних 
зв'язків, охоплюючи тв. найвіддаленіших один від 
одного народів. Риси подібності між Г.е. різних

119



п м н

народів мають майже завжди типод. характер' 
(Жирмунський). відбиваючи подібні ступені в 
розвитку сусп-ва і сусп. свідомості, а також худож. 
мислення. Ней заг. висновок потребує 
конкретизації і коректування на рівні 
регіональних і зональних паралелей (напр., балк. 
спільнота як певний результат співтворчості 
народів в епоху боротьби проти тур. іга і т.д). 
Особливу проблему становлять аналогії в системі 
поет, засобів регіонального епіч. фонду. Частково 
вони мають заг-типол. характер (принципи 
ідеалізації героя і т.д ), або частково засновані 
на заг ст-лавн. спадщині (в слов'ян, епосі — 
негативний паралелізм, окр. епітети). Подальших 
досліджень вимагає також здійснена Р.Якобсоном 
спроба відновити гіпотетичну праформу заг - 
слов'ян. вірша шляхом зіставлення серб, 
десятискладовика з метр, архетипом  рос. 
билинного вірша.

Н едостатньо розроблена методика 
дослідження наи. специфічних особливостей 
епосу на тлі типол. аналогій і окр. контактних 
явиш

Григорій Босган

ГІМН (від грен. hymnos — етимологія не 
з'ясована, можливо, від hyphaino — ткати ") — 
лір. ж анр, який грунтується на хоровому 
уславленні високозначного поняття (Бог, герой, 
батьківщина, народ, природа тощо).

Позаяк Г. є найдавн. жанром, шо генетично 
пов язаний з архаїчними культовими обрядами, 
він отримує свій розвиток як в Зх.. так і в Сх. 
культ, регіонах. Відомі, напр., ' Дев'ять пісень" 
Цюй Юаня (IV-III ст. до н е ), які являють собою 
обробку культових Г., давнНран. ритмізовані Г. 
божествам і міфічним силам з авестійської зб. 
Яшт' ("шанування", "вихваляння"). Г. був одним 

із найбільш розвинутих з усіх пісенно-поет. жанрів 
давн. індоарійської культури. Пе пояснюється 
його сакральним значенням стимуляції богів на 
боротьбу з хаосом, що особливо активізовувалося 
напередодні нов. року. Влаштовували змагання 
гімноспівиів (ріші), які зверталися до індри, гол. 
божества, громовержця, воїтеля, до Варуни — 
бога законів і правосуддя, до Агні, бога вогню (як 
жертовного, так і натхнення) тошо. У Давн. Індії 
існували школи складання гімнів, де збирали 
тексти, які увійшли пізніше в книгу Рігведи 
(приблизно 2-а пол. П тис. до н е.) і вплинули на 
всю подальшу поет, культуру Пн. Індії.

Що ж до європ. гІммографІУ, то вона 
започаткована у давн-rpeu. Г., які виконувались 
під час святкових церемоній на честь різних богів, 
а також на змаганнях рапсодів. До найвіломіших 
гімнографів античності належали Аріон (VII ст. 
до н е ), якого вважають засновником хорового 
дифірамбу, Дас Германський, Фалет з о. Кріт, 
який розповсюджував Г. у Спарті, Терпандр і 
Сакад з м. Аргос, Архілох. Алкман, Піндар, 
Клеанф з малоаз міста Ассоса, Сапфо з острова 
Лесбос та ін. Про популярність Г. свідчить той

факт, шо в Мал. Азії існувало поряд з об'єднанням 
епіч. поетів ("гомерідів") і співтовариство 
"гімнідів".

Відома ціла система модифікацій ант. Г. Так, 
Аполлон оспівувався в пеані (від дієслова "б'ю", 
яким була супроводжена стріла, шо її бог пустив 
у Піфона), в урочистій номі (від слова "закон ), в 
гіпорхемі. Г., шо супроводжувався танцювальними 
рухами тіла, в парфенн — хоровій пісні, яка 
виконувалась дівчатами. Діонісу співали 
дифірамби (назва — від ритуального імені бога), 
Артеміду прославляли в гіпорхемі тошо. 
Найбільші Г. присвячувались Аполлону. Деметрі. 
Гермесу і Афродіті. При цьому суворо 
дотримувались ритуального призначення Г. І тому- 
то Арістотель, який присвятив Г. своєму другу, 
шо трагічно загинув, був звинувачений жерцями 
у неіиануванні богів і змушений був переїхати з 
Афін у Халкидіку. де і помер за нез'ясованих 
обставин.

Стилістично давн-грец. Г. поділялись на 
гекзаметричні і мед Ічні. Гекзаметр., що не 
отримали надалі розвитку, були зв'язані з найдавн 
гімнографічною традицією, яка почалась, на 
думку Павсанія (письменника II ст. н е ), поетом з 
мадоаз. міста Дікії Оденом, котрому Геродот 
приписав і створення делоських Г (за назвою 
Делос — острів, батьківщина Аполлона). Проте 
вже Мусей, який за переказом був чи то вчителем, 
чи то учнем старшого на 10 поколінь за Гесіода 
(VIM-VH ст. до н е.) міфічного Орфея, шо 
винайшов гекзаметр, писав Г. Найбільшою 
популярністю користувались гомерівські Г.. Г. 
алексанлрійського поета Каллімаха. орфічні Г. і 
Г. Прокла.

Гомерівські Г. не належать Гомерові, але вони 
написані у гомерівському стилі, тобто вони були 
епіч. їхня композиція містила в собі розповідь про 
доблесне життя бога (аретадогічна фабула), 
вихваляння його (енкомій), заклик до нього 
(інвокаш'я) з проханням про заступництво і т.д., 
виголошування його імені при зверненні до нього 
і при прощанні з ним (анаклеза і епіклеза). 
чекання, поки винесуть зображення бога у храмі 
(епіфанїя). Ці композиційні моменти, ритуальні 
за призначенням, стають надалі 
жанроутворюючими.

Г. Каллімаха (бл. 310-240ло н е ), суперника 
гомерівської традиції, до Зевса, до Афін, до 
Артеміди, до Аполлона були "заземленими", 
часом лукавими, з багатьма декоративними 
деталями, шо призвело до зниження гімнічного 
пафосу.

Зб. орфічних Г .. шо містить 8 7  текстів, 
сформувався не раніше II ст. н е. На нього 
вплинули філос. школи (піфагорійсько-орфічна, 
гераклітівська, стоїчна), а також  традиція 
Орфея (не випадково зб. передувало звернення 
до Мусея). Окрім трал. грец. богів (Діоніс, Зевс, 
Уран, К ронос, Ерот, Т ан атос та ін.) 
зустрічаються в цих Г і малоаз. боги (напр., 
Ісіла), шо лозволило висловити припущення про

120



п м н

остаточне завершення цього зб. в Мал. Азії, 
згадуються в Г. і алегоричні персонажі.

До філос. Г. належать і Г. Прокла (V ст. н.е ), 
який залишив візант. Константинополь і став на 
чолі А фінської школи неоплатоників.

Шо ж до мелічних Г., тобто пов'язаних з 
традицією пісенної лірики, то вони різноманітні 
за метрикою і строфікою. До найпрославленіших 
гімно графів цього напрямку належать Алкей (VII- 
Ш ст. ло н е.). Симоніл Кеосський, Вакхілід (VI-V 
ст. до н.е ), Силезій PV-V ст. н е.). Мелічні Г. мали 
вплив на подальший розвиток цього жанру, 
найбільш продуктивним періодом якого було Сер- 
віччя. шо створило христ. модифікацію Ґ. — не 
без освоєння досвіду юдейських псалмоспівів. 
Найзнаменитішими гімнографами сер. віків були 
Амвросій Медіоланський (IV ст ), Г. якого були 
призначені для хорового виконання під час 
служби Божої, а також Аврелій Пруденній (IV ст ). 
автор Г. про перших христ. мучеників ("Книга 
про вінці") і "Буденних гімнів", кожний з яких був 
приурочений до того часу, в який належало 
молитися в пам'ять про хронологічно відповідні 
події Нов. Завіту.

Внесок у формування гімнографії 
християнства зробли Августин Блаженний (IVА/ 
ст.). шо одним з перших використовував "ритми", 
тобто силабо гонйїу. і тим самим порушив метр, 
традицію ант. гімнографії, і візантієць Роман 
Сладкоспівеиь (Vi ст ), який створював свої Г. — 
кондаки знову ж таки на відміну від ант. 
версифікації на тонічній основі, шо буде 
навливовиж для його сучасників. Його тв., 
напівпрозаїчного. напіввірш. характеру, 
складалися з рівних за кількістю складів строф 
(йосів) з постійним рефреном, при цьому ритм 
кожного із строфічних відрізків співвимірювався 
кількістю наголосів. Найулюбленішим розміром 
пмнічних віршів був ямбічний диметр (спарені 
пеони), шо пізніше перетворився у 8-складник з 
дактилічним закінченням. Вибір розміру 
визначався функціональним призначенням Ґ.: або 
він створювався для хорової відправи, або 
залишався "книжним". Створювали Г. і поети 
Каропінгського відродження: Павел Диякон (VM 
сг), Валахфрід Страбон (IX ст.), Седулій Скотт 
(IX сг.), Ґодескальд (IX ст.), три Г. Христу якого 
належать до найкращих у Сер-віччі. Існують і 
анонімні Г.. які написані "каролінґськими 
ритмами", тобто не трал. метр, віршем, а 
спрощеним, силабо-тонічним ("Гімн Святому 
:Луху", "Гімн Діві Марії").

Вже в пізній античності у христ. гімнографії 
інамітились дві жанр, тенденції: діегесіс, тобто 
Доповідь про муки святих, та енкомій — "похвальне 
[слово" св. мученикам. Пі тенденції реалізувалися 
й у самостійному, й у змішаному вигляді.

Жанровими модифікаціями візант. Г. були 
жондак, канон та акаф /сг Типол. близькими 
акафісту, який став одним з головних літургійних 

У-православ'я, є кат. секвенція та протестанська 
Ьітанія.

До решти жанрів гімнічної орієнтації 
належать також стихіра (невел. Г.) та троп (тут- 
не передбачена канонічним текстом літургії 
вставка, яка згодом, як і секвенція, 
перетворилась у самостійний жанр діалогічного 
характеру ("Троп на Різдво" лат. письменника X 
ст., який створив цей жанр, Тоутілона Санкт- 
Галленського).

V культуванні христ. Г. не можна не зазначити 
роль сирійського повчального жанру мадраша. 
засновником та клас, виконавцем якого був 
письменник IV ст. Єфрем Сірін (від dras — 
протоптати, шо споріднене з араб, madrasa — у 
суч. розумінні "школа" та гебр. mid газ — вчення). 
Для мадраша є характерним ізосилабізм і тверда 
строфа з обов'язковим рефреном, шо вплинуло на 
формування кондака, а також согіта (діалогіч. 
розповідь на свяшенні сюжети у строго метр, формі), 
структура якої відбилась у тропі та секиеяміУ

Чисельнність жанр, модифікацій Г дозволяє 
мислити його не як моножанр, а як метажанр. шо 
включається у систему жанрів апологетичної 
орієнтації разом з л а ц е ґір и к о м , "високою" 
баладою, ліро-епіч. піснею та ін.

Надалі сакральне і функціональне 
призначення Г. послаблюється, він набуває все 
більш світського характеру (розширюється 
тематичний діапазон і метр, репертуар), хоча 
зв'язок з трал, персонажами часто зберігається, 
напр., Г. англ, поетів Д.Донна ("Гімн Христові 
перед останнім відплиттям до Німеччини . Гімн 
Богові". "Моєму Б о г о в і" Г ім н  Богові-отцю '). 
Р.Креню ("Різдвяний гімн", "Гімн на славу та ім'я 
чудової Святої Терезії"), Д.Драйдена ("Пмн на 
честь С вятої Ненинії"): рОС. ПОЄТІВ: "ГІМН 
Всевишньому" І.Дмитриева. Гімн Богові"
В.Жуковського, "Гімн АфродітГ, Гімн богам ' 
М.Дохвииької, "Гімн Афродіті" В .Брюсова, "Гімни 
церкві " нім. поетеси ХІХ-ХХ ст. Г. де Форт.

Особливе значення мав Г. у періоди рел. війн 
у Європі як бойові закличні пісні (нім. 
протестантські хорали, чес. гуситські пісні та ін.).

В європ. поезії Нов. часу Г. представлений 
іменами Р.М.Рільке ("Гімн красі"). V .Купера 
(цикл духов, віршів "Ольнейські гімни"), 11.- 
Б.Ш еллі ("Гімн інтелектуальній красі"), 
П.Прімовича (Далмація, XVI-XVII ст., переклад 
церк. Г. та молитов), М Йохумссона (Ісландія. 
XIX ст., "Пмн тисячоліттю- Ісландії"), Г.Містраль 
(Іспанія. XX ст., Гімн дереву"), Г. л'Аннуниіо 
(цикл "Гімни"). Г .Гріммельсгаузена ( Гімн 
селянству"), Й .В .Ґьоте (цикл "Великі гімни"), 
Н оваліса ("Гімн до ночі"). Ш.Шимоновича 
("Гімни"). Ю.Словаиького ("Гімн"), О.Сумарокова 
("Гімн про премудрість Божію  в сонці").
A . Григор'єва (цикл "Гімни", шо містять вільні 
переклади віршів нім. поетів Й .Г .Гер дер а. 
Ф.ІПіллера, Гьоте із зб. масонських пісень, шо 
видані 1 8 1 3  р. у Берліні). О.Блока ("Гімн"),
B .  Каменського ("Гімн 40-річним юнакам ).
І.Франка ("Гімн"). Лесі Українки ("DO (Гімн 
grave) '), С.Яричевського ("Гімн"), Д.Загула ("Гімн-

121



ГЛИНОГРАФМ

прокламація"), П.Ронсара ("Гімн Франції"), Ж -
О.Томбо (зб. "Гімни"), Ж. де Лафонтена ("Гімн 
насолоді"), Ш.Бодлера ("Гімн красі"), П.Бореля 
("Гімн сонцю").

Різноманітність Г. важко піддається 
класифікаційному упорядкуванню за тематичною 
ознакою. Проте суч. гімнологія серед різновидів 
Г розрізняє, окрім рел., весільних та ін., н ад ­
державні (напр., один з рос. Г. Х!Х ст. "Боже, 
царя храни. . ." Жуковського, "Гей, слов'яни!" чес. 
поета XIX ст. С.Томашика, "Марсельєза" франц. 
поета XIX ст. Руже де Ліля, "Ще не вмерла 
Україна" П.Чубинського та ін ), революційні Г. 
(напр., патріотична пісня поль. поета XIX ст. 
В.Свєниицького "Варшавянка", яка була нац. Г., 
а потім стала завдяки вільному п ер еклад ові 
Г.Крж ижанівського рев. Г ., "Гімн ("Вічний 
револю ціонер...")" Франка, "Інтернаціонал" 
франц. поета XIX ст. Е.П отьє і його 
наслідування

Зумовлений як "цеховими" орієнтаціями поезії 
(літ н ап р ям и , т е ч і ї  ш коли  і т ін ), так і
індивідуалізацією лірики", шо іст. зміцнюється, 

Г . як і жанр взагалі, набуває тематичної і 
стильової свободи. Пе призводить до руйнації 
жанр, матриці Г ., зокрема, до можливості 
іронічного узгодження між темою і жанр, пафосом, 
і в ньому плані найпоказовішим є виникнення Г. 
— бурлеска ("Гімн бороді" М.Ломоносова, цикл 
Г. В.Маяковського: "Гімн хабарю". "Гімн обіду" 
тошо; "Гімн перцю" Н.Матвєєвої). В цій ситуації 
особливої ваги набувають з а г о л о в к и , які 
відбивають автор, настанову на жанр, сприйняття 
Г. читацькою аудиторією, шо, зрештою, не є 
гарантом адекватності структури подібних тв. 
жанр, феномену Г. Крім цього, відповідно з тією 
ж закономірністю розподіблення жанр, канону, 
шо приводить до дифузії різних жанрів, особливо, 
типол. подібних, ідентифікація кожного з них є 
справою трудомісткою або, навіть, марною. Не 
стосується, окрім Г., дифірамбу, оди, похвали 
тошо. Лемонстративними прикладами можуть 
служити поема амер. поета В.Вітмена "Пісня про 
себе", яка за своїм пафосом може бути визнана 
будь-яким із хвалебних жанрів; "Гімн ліро-епічний 
на вигнання французів з батьківшини" рос. поета 
В.Капніста, який є по суті одою.

Нарешті, звільнення жанр, пафосу Г. від його 
композиційно-тематичних зобов'язань зумовлює 
не лише появу нов. жанр, утворень (напр., поема 
укр. О.Бабія "Гімн землі"), але і той факт, шо 
поняття Т ."  набуває метафоричного відтінку 
(напр., повісті М.Гоголя "Старосвітські поміщики" 
і Тарас Бульба" можна кваліфікувати як "гімн 
любові").

Борис /нанюк

Г ІМ Н О ГР А Ф ЇЯ  — (від rpeu. himnos — 
похвальна пісня та gra/o — пишу) — специфічна 
сфера поезії. За об'єктом худож. величання вона 
поділяється умовно на гім н и  рел. та 
громадянсько-героїчні. В найдавн. шарах культ.

спадщини ці мотиви звичайно зливалися (напр., 
сповнена рел. екстазу й водночас нац.-героїчного 
пафосу бібл. "Пісня Лебори"; XII ст. до н.е.). 
Проте й розмежування цих мотивів і жанр, 
диференціація Г. почалася ледь не від часів 
шумерів. Рел. гімни давн. Єгипту й, особливо, 
Месопотамії стали своєрідним започаткуванням 
як рел., так і громадянської Г. Найвиразніше 
розмежувалися ці різновиди в грец.-рим. поезії.

Власне поняттям Г. обіймається практично 
матеріал христ. Г. Але остання, безперечно, 
певною мірою генетично пов'язана з культовим 
досвідом давн. світу. Тою мірою, в якій 
християнство успадкувало особливості 
юдейського культу, за основу тут правила 
практика створення та виконання бібл. псалмів, 
які писалися для хорового виконання. На христ. 
Г. справила вплив і традиція геллінізму.

Героями христ. Г. виступають Св. Трійця, Бог- 
Отець, Ісус Христос та Св. Лух, Божа Матір, святі. 
Проте не лише персонаж, а й основні колізії 
євангельського сюжету, моральна максима, події 
церк. історії можуть стати предметом лір. 
захоплення.

За родовою природою Г. є практично "чистою 
лірикою", й це визначає таку її структурну 
особливість, як побудована на тавтології 
к о м п о зи ц ія  (Р.Якобсон вважав повторення 
основою будь-якої лір. композиції). Але автори 
церк. гімнів змалювують об'єкт в різних аспектах, 
прагнучи до вичерпної характеристики. При цьому 
в літургічно-канонічному тексті на першому місці, 
як правило, богословська ідея: "Единородный Сыне 
и Слове Божій. Безсмергенъ сын и изволивый 
спа сен ія нашего ради воплогигися отъ Святыя 
Богородицы и Приснодьвы Марій, непреложно 
вочеловьчивыйся, распныйся же, Хрисге Боже, 
смергію смерть поправый, Единь сый Святыя 
Троицы, спрославляемый Отцу и Сыну и Святому 
/7уху, спаси нась".

Пей текст, введений в літургію в V ст. н.е. як 
заперечення аріанської та несторіанської єресі, 
патетично стверджує, шо Христос є не лише людина 
але Боголюдина, тотожна Небесному Отцеві.

В нар. варіантах ред. лірики більше уваги 
приділяється ПОДІЯМ, "сю ж ету":

Щедрий вечір всім вам.' Щаслива голина.'
Поролилз/їіва Предвічного Сина!

/Іадо-ладоладо!
Все на світі радо!

Щедрий вечір на землі!

Не в лишних палатах Бота поралила,
А в біднім вертепі Господа повила.

і /а білі перини Господу стелила. 

На в язочпі сіна Вічного повила.

Не межи царями Господь наш явив ся 
А між вівчарями в яслах положив ся. і т.д.

Складалися перші христ. гімни в часи заг- 
христ. спільноти. Виділяються імена таких

122



ГІПЕРБОЛА

майстрів жанру, як Амвросій Медіоланський, 
Роман Солодкоспівець, Андрій Критський 
імператор Юстініан, Сергій К о н стан ти ­
нопольський, Софроній Єрусалимський. Згодом 
характер сх. та зх. Г. починає різнитися. На Зх. 
гімн, котрий виконується в церкві, набуває 
урочисто-монотонного характеру римованого 
хоралу. На Сх. переважає пошук жанр, форм, 
шо покликані відбити найтонші відтінки рел. 
поривання (троттарі, к о н д а к и , ір м осм  
акаф істи й канони); вони об'єднуються в зб. 
(октоїх, тріодь, мінея, ірмологіон та ін.). В грец. 
богослужінні часто використовується метр, мова, 
в слов'ян, перекладах не втрачено.

В епоху Сер-віччя та В ід р од ж ен н я дуже 
нечисленні випадки пародіювання Г., хіба шо у 
в а га н т ів  ("Гімн Бахусу"). Навпаки, 
спостерігаються спалахи лір. почуття (Франциск 
Асизький). Додала емоційності та експресивності 
Реформація (хорали гуситів, багатоголосий, на 
відміну віл унісонного клас., хорал А.Сілезіуса. 
П.Флемінга, П .Герхардта). З поч. процесу 
секуляризації культури, форми гімну все частіше 
набувають світського, інколи пасторально- 
життєстверджуючого характеру, й, нарешті, 
витісняються гімнами на честь певних іст. осіб, 
націй та держав. Остаточний злам зроблено 
романтиками поч. ХІХ ст. Нечисленні худож. 
спроби вдихнути нове життя в рел. Г. у XJX ст.. 
хоча кількість їх в масі все зростає.

У країнах а р а б о  м у с у л ь м а н с ь к о ї 
культурно-літературної зони цей рід л-ри 
набув вел. популярності. Якісно нов.— порівняно 
з погано нам відомими екстатичними 
імпровізаціями доісламських поетів — був 
Коран, пронизаний лір. стихією:

Хіба ви не бачите, як створив Аллах сім небес рядами?

і зробив місяць на них світилом, а соніje  зробив світильником.

f Аллах зростив вас із зем/м рослиною.
потім повертає вас й виводить ізведенням

Аллах зробив для вас землю підстилкою.
аби ви ходили по ній дорогами широкими.

На основі коранічної поезії розвиваються 
касиди світських поетів, лірика містиків-суфіїв 
(араб., перс., тур. л-ри).

В країнах, де поширилася ведична і, згодом, 
буддійська релігія, домінувала сольна стихія 
виконання, навіть, речитатив жреия. Поряд зі 
вшануванням численного пантеону інд. божеств, 
тут дуже багато філософічно-моралізаторських та 
космогонічних мотивів. Поетичне почуття прагне 
часом охопити найневловиміші ВІДТІНКИ буття: 
"Воістину спочатку це немовби не було ні 
неіснуючим, ні існуючим. Спочатку це воістину 
немовби було, й немовби не було, [все) це було 
/інше думкою".

У давн-інд. поетиці було навіть поняття 
'неврівноважених станів душі"
(tMyabhicaribhaua), котрі широко представлені в 
ведичних гімнах.

В буддійських гімнах (Будді, або ж в ламаїзмі 
— ін. фігурам даного пантеону) зберігаються

основні риси цього стилю, хоча й набувають певної 
витонченості. Відома переробка культових гімнів 
кит. поетом !V-III ст. до н.е. Цюй Юанем ("Дев'ять 
пісень").

В Україні-Русі відомі похвальні пісні на честь 
князів тв героїв, споріднені, мабуть, чи то 
контактно, чи то типол. з поезією сканд. скальдів 
(звідси джерело "С лово о полку Ігоревім"). 
Відлуння культових гімнів ст-лавн. слов'ян можна 
відчути в таких жанрах укр. фольклору, як 
к о л я л к и  (уславлення зорі, образ світового 
дерева).

Давн-рус. христ. л-ра висунула, після 
перекладів Кирила й М ефбдія. власних 
талановитих майстрів жанру (Кирил Туровський). 
Час від часу в укр. та ін. сх-слов ян. л-рах 
з'являються визначні постаті гімнографів як от 
св. Дмитрій Ростовський (Дмитро Туптало). З 
часом —  особливо в XVIII ст. — Г. секуляризується, 
як і на Зх. Запозичені з практики Києво- 
Могилянського віршування, розквітають в добу 
Петра І" віватні канти"; шо згодом переростають 
в офіціозну придворну ол у  Криза жанру 
позначилася в Росії ше в XVII ст. (пародійна 
"Служба кабаку"). Після підкорення Перкви 

імперській владі Г. поступово "всихає", шо 
супроводжується втратою її популярності. Цей 
процес не без відтінку суму відбив А. Чехов в 
оповіданні " Святої ночі", в якому зображено 
талановитого поета-ченця, котрий творить на 
мертвій церк-слов'ян. мові, спрямовуючи внутр. 
зір до умопоглядних речей, —  й ніхто його не 
розуміє. Тривав і процес широкого використання 
давн. стилю в творчості прогресивно 
спрямованих письменників (в Україні — у
Т.Шевченка, в Росії — у Ґ.Державіна, Ф.Глінки 
та ін.). Здебільшого тут бралися мотиви зі Ст. 
Завіту. Але не пересихало дж ерело нар. 
творчості, не з'являлося й характерного 
пародіювання, яке, за Ю.Тиняновим, свідчило б 
про смерть жанру.

Антихрист, боріння XX ст. практично не 
пошкодили існуванню христ. Г ., надійно 
"законсервованої" в літургійному каноні. Якшо 
не рахувати грубих пародій в руслі планової 
антирел. пропаганди або фізичного нишення кн.. 
христ. Г. була й залишається духов, поживою 
мільйонів сх. слов'ян. Найвидатніші поети XX СТ.:

С.Єсєнін. М.Клюев, А.Ахматова, Б.Пастернак,
С .С тус, Д .Костенко та ін. виявляють живу 
спорідненість з цією сферою поезії.

Семен Абрамович

Г ІП Е Р Б О Л А  (від грец. hyperbole — 
перебільшення) — мовн.-стил. ф ігу р а  
риторичного призначення або поет. троп, шо 
містять худож. перебільшення будь-якого об єкту 
худож. рефлексії. Вперше теор. її намагалися 
осягнути Арістотель, Квінтіліан. Деметрій та ін.). 
Аналогічна фігура існує не тільки в європ.. але й 
у літ. практиці ін. регіонів (напр.. в давн-інд. 
поетиках вона має назву атішайокті).

123



ГЛОССА

V широкому розумінні Г. — одна з характерних 
властивостей худож. мислення взагалі, засіб 
хулож. імаґінаиії, генетично пов'язаний з 
надмірністю міфол. свідомості, і в ньому плані Г. 
є найважливішим прийомом створення худож. 
реальності в її самодостатній здійсненності.

Функціональний діапазон Г. може 
охоплювати всі різнорівневі складники худож. 
цілого — від окр. деталі до ідеї (тенденційність), 
шо загалом залежить від комплексу чинників: 
естет, змісту літ. напряму, ж анр.-родової 
приналежності тв.. типу автор, пафосу, нац. 
традицій тошо

Найпоказовіші можливості Г. демонструє в 
просторово-часових вимірах худож. реальності 
тв. та сюжетній поведінці персонажів як 
фольклор., так і літ. походження (напр., бібл. 
Самсон, велетенські справи героїв епосу та 
чарівних казок, подвиги гол. героя роману М. 
де Сервантеса "Лон Кіхот", Ф.Рабле "Гаргантюа 
та Пантагрюель", Гуллівер у країні велетнів 
( Мандри Ґулдівера" Дж.Свіфта), пригоди барона 
Мюнхгаузена з тв. Р.Е.Распе. місто в "Ревізорі" 
М.Гоголя, до якого можна їхати три роки та й не 
доїхати). Особливе значення має Г. у створенні 
сатир. та гумор. ефекту ("Енеїда"
і.К отляревського, "С он" Т.Ш евченка, тв. 
Е.Т.А.Гофмана, М.Салтикова-Шедріна, Г.Гарсія 
Маркеса). Однією з постійних функцій Г. є 
жанротвірна (фант. тв. Ж.Верна, С.Лема, П.Буля,
А.Азімова; романи-притчі Ф .Кафки. У.Ґолдінга, 
Кобо Абе; абсурдистські драми С .Беккета, 
Е.Йонеско, Л.Адамса; феигезі) Г. завжди була 
винятково виразним етил, прийомом створення 
худож. умовності поряд з такими типод. близькими 
їй, як ідеалізація (напр., людського характеру в 
класицизмі), парабола та гротеск Але в добу 
Сер-віччя, в л-рі романтизму та XX ст. вона 
набуває найбільшої ваги. Щодо най. традиції 
використання Г.. то показовою є ірланд. л-ра 
(Свіфт. О.Вайлл. Лж.Лжойс, Беккет).

Протилежним Г. поняттям є літота як худож. 
применшення.

Борис іванюк

Г/ІОССА (греи. g/osse — мова). Має два 
значення: 1. У давн. греків та римлян незрозумілі 
або застарілі слова, шо потребують коментара 
(глоссарія);

2. Строфічна форма, шо складається з 
вступної строфи (мотто), кожний вірш якої 
послідовно повторюється як останній в наступних 
децимах — строфа з 10 рядків, в якій стосовно 
Г на відміну від клас, децими, не завжди 
виконувалось правило альтернансу. Мотто 
складається з чотиривірша, щоправда, 
н еоб ов 'язково . Неканонізований об'єм  Г. 
дозволяє вважати Г " перехідною формою між 
строфою та твердою строфічною формою ' 
(М.Гаспаров). В ролі мотто виступає уривок або з 
відомого читачеві вірша, або з нар. пісні, причому, 
кожен рядок — мотив мотто в контексті наступних

строф знаходить розгорнуте і цілком персонально- 
автор. осмислення. Це дозволяє сприймати Г. як 
своєрідний "коментар" до знайомого тексту.

Іст. Ґ . пов'язана з ісп. та порт, поезією. 
Особливе значення мала в XIV-XVII ст.: іспанці 
К.Астальєха (XV-XVI), М. де Сервантес (XVI-XVU)
— ч.2, р .18  "Дон Кіхота" та ін.; португальці 
Л.Камоенс, Ф.М.Мело, Б.В.Раваско (XVII ст.) та 
ін. В  ін. європ. л-рах Г ., окрім перекладів, 
маловживана: франи. В.Вуатюр — XVII ст., рум. 
М.Емінеску — XIX ст., едовен. Ф.Прешерн — XIX 
ст., рос. поети XX ст. В .Брюсов. Вяч.Іванов, укр. 
поет М.Ткач — XX ст.

Борис Іаанюк

ГНОМА (rpeu. gnome — висновок, судження)
— лаконічний оригінальний вислів, один з 
афористичних жанрів. В античності Г. 
використовувалась як завершальна фраза у 
7рагелп ("Одна порада многих рук сильніша" — 
у Еврипіда) і в лжриц? (напр., у формі елегійного 
дистиха). Г. могла бути фінальним повчанням в 
а н е к д о т і — такий жанр називався хрією 
(міркуванням); напр.. "Д іоген, побачивши 
хлопчика, який коїв неподобство, вдарив його 
дядька, примовляючи: "Ось як ти його виховуєш.'". 
Але пізніше Г. набула самостійного значення, 
позбувшись повчального характеру. Якщо у візант. 
підручнику з риторики Феона Александрійського 
(1-11 ст). який спирався на ант. традицію, Г. була 
часткою хрії, то у зб. зразкових риторичних вправ 
(прогімнасми) Гермогена Тарсійського вона 
становила окр. прогімнасму поряд з байкою, 
оповіддю, хрією. похвалою, осудом, порівнянням 
тощо. Крім античності (напр.. Гесіол. Феогнід), Г, 
була розповсюджена в інл.. перс., араб, та ін. л- 
рах сх. регіону, а також у Європі (напр., О.Плр
— Вірменія, XII-XIV ст.; Н.Кучак — Вірменія, XVI 
ст.; А.Сілезіус, Ф.Логау — Німеччина, XVH ст., 
Й .-В .Ґьо те  — Німеччина, X V IIIX IX  ст.; 
М.Лєрмонтов — Росія, XIX ст.; Орхан Велі — 
Туреччина. XX ст. та ін.). Типол. близькими до Г. 
є лір. епіграма, лір., або вірш, мініатюра (напр.. 
поль фраш ка та фіглик), вірш афоризм та ін 
Фольклор, аналогом Г. є прислів'я.

Борис їааикж

ГОЛОСІННЯ або ТУЖІННЯ — жанр, 
котрий своїм корінням сягає доби синкретичного 
стану мислення людства. Г. тісно пов'язаний з 
похоронним обрядом. Не має чітко окреслених 
жанр. форм. Останні можуть варіюватися від окр. 
траг. вигуків до вел. сюжетних плачів-поем. В 
основі кожної з імпровізацйї використовувались 
накопичені нар. традицією  словесні формули 
та етил, і ритм, особливості. Так, булова укр. Г.в 
ритм, плані нерівномірна і підкорена 
речитативній повільній манері виконання. Більш 
чітка ритм, організація в гуцульських Г. їх ритм 
побудований, як правило, на комбінації три і 
чотириуларних віршів. Особливості поетики Ґ 
зумовлені відкритістю тексту (можливістю

124



ГОМІЛЕТИКА

варіювання), своєрідністю обряду та обрядовим 
часом. Емоційна напруженість, насичена (інколи 
і переобтяжена) трагізмом, визначає основний 
стильовий фон Г. Тому всі образні та структурно- 
семантичні засоби мови використовуються з метою 
підкреслення трагізму ситуації. Г. чи не єдиний в 
світ, словесності жанр, в якому емоційне 
перенасичення не має межі, не ламає жанру, 
перетворюючи його в іронічне самозаперечення, 
а утверджує жанр, продуктивність.

Г. виконувалися під час похоронного обряду в 
моменти найбільшого емоційного напруження 
(оплакувався факт смерті, покладання в домовину, 
над могилою, при виносі небіжчика із дому і т.д.). 
Чіткої регламентації виконання в сценарії 
похорону не існує. Все зумовлювалось емоційним 
станом. Голосили, як правило, жінки. Частіше 
поодинці (соло), інколи змінювали одна одну.

існує і жанр весільних Г. Пов'язані вони з 
жалем за дівоцтвом, батьківським домом, 
подругами. Виконує Г. сама молода, або з 
подругами. Форма цих Г. імпровізована, але має, 
переважно, чітку сталість. Lie пояснюється 
ритуальною обов язковістю виконання, яке не 
завжди відповідало емоційному станові молодої. 
Тому жінки заучували зі слів вже заміжніх жінок, 
або від жінки-розпорядниці на весіллі.

Загалом Г. як жанр функціонує не лише в 
похоронному обряді та на весіллі. Він був 
продуктивний у кожному з випадків життя, 
забарвлених горем, прощанням, стихійним лихом, 
початком війни, хворобою і т.п. Окр. жанр, групу 
складають р екр утськ і п існ і Г

Збирали та вивчали Г. в Росії Є .Барсов, 
М.Азадовський, К.Чистов; в Україні В.Гнатюк,
І.Свєнціиький. М.Стельмах, М.Гриыай. Г. 
привертали увагу укр. письменників Г.Квітки- 
Основ'яненка, І.Нечуя-Девицького, М.Коцюбин­
ського. В.Стефаника, Марка Черемшини.

Ігор Знаряч

ГОМІЛЕТИКА — христ. риторика, шо 
ставить за мету витлумачення Св. Письма через 
проповідь чи повчальну бесіду. Термін походить з 
ант. культури — так. в "Застільних бесідах" 
Плутарха ґ . є правила бесіди "за чаркою", за якими 
не можна, напр., зловживати жартами, слід уникати 
сварки тошо. Слово ломілія (rpeu. homMa) означає 
буквально "промову перед народом", або ж бесіду 
з кількома людьми. Звідси й вираз Ьотйейсе tehne 
— техніка, мист-во спілкування чи бесіди.

У Церкві слово гомілія стало означати 
храмову проповідь пресвітерів, що, не мудруючи, 
щиросердно пояснювали зміст Св. письма. Коли 
ж було встановлено єдиний літургійний чин, 
виникла потреба в коментарях під час літургії 
(об'єктом пояснення тут були "перікопи" — 
назначені для читання вголос місця Нов. Завіту; 
часом виникла й потреба у тлумаченні певних 
місць Ст. Завіту, як це робив сам Христос, напр., 
у синагозі Назарету (Дк. 4). За найдавн. христ. 
гомілію вважають послання Климента, єп. Рим.,

до коринфян (прибл. 97 р. н.е.), учня апостола 
Павла, котрий закликав до миру в Коринфській 
церкві в дусі апостольських послань Нов. Завіту 
(текст Климента й деякі подібні, шо 
приписувалися йому, ранні християни об'єднували 
спочатку навіть з апостольськими посланнями та 
апокриф ом "Лидахе" (повчання 12 апостолів). 
Тут автор порівнює "людей безчесних", які 
творять роздори в Коринфській церкві, з бібл. 
Каїном, наводить ін. приклади заздрості: цікаво, 
що тут-таки згадується, шо від заздрощ ів 
потерпали й Данаїди з ант. міфології. Вважає за 
можливе Климент цілком процитувати 50-й 
псалом покаянний Давида, аби вплинути на 
свідомість читачів.

З часом почав вживатися термін гомілет. 
тобто майстер Г. Але поняття майстерності було 
умовним: перевага віддавалася духу любові, про 
який апостол Павло твердив як про основу христ. 
особистості. Філос. й літ. витончена, але внугр. 
байдужа, як правило, до свого предмету ант. 
риторика сприймалася як облуда: ритора, напр., 
не допускали до хрещення, якщо він не зречеться 
своєї професії. Спершу панував погляд, шо будь- 
яка проповідь натхненна безпосередньо Св. 
Духом, мислилося, шо це було започатковано ше 
в апостольські часи, на свято П'ятидесятниці, 
коли Дух зійшов у вигляді вогнених язиків на 
апостолів, які стали говорити різними мовами 
(глосолалія) на знак майбутньої місії проповіді 
слова Христа світові (Дії, 2). Це було заперечено 
біблеїстом Н-!П ст. Орігеном, котрий підкреслив 
суб'єктивність проповідника і потребу в спеціальній 
освіченості. Оріген започаткував проповідь 
виключно як коментар до Св. Письма, хоча 
залишав місце й для "самовиразу" проповідника. 
Розвинуте було вчення Орігенове (в якого були й 
єретичні думки) Августином (fV-V ст. н е ), який 
вчився на ритора, про шо згадує в "Сповіді" як 
про справу, натхненну "цілями негожими та 
легковажними". Свій погляд на Г. Августин виклав 
у "Християнській доктрині": тут. по-перше, 
відзначено, шо досвід ант. ритормки є корисним, 
хоча й не обов'язковим; по-друге — від хисту 
красномовства важливіші знання Св. письма та 
"мудрість" (тобто, "зміст" важливіший ВІД "форми"); 
по третє, гарно говорити не є гріх, ба. навіть 
бажано; по-четверте, варто дотримуватися 
системи 3-х стилів, відомої з ант. часів; по-п'яте: 
якшо в апостольські часи проповідник дійсно говорив 
від імені Св. Духа, то тепер можна сподіватися хіба 
шо на допомогу благодаті Божої (тобто, в церквах 
здебільшого проповідують не святі, а звичайні люди). 
До цього в V ст. було додано вчення про казуїстику 
св. Григорія Двоєслова (від дат. casus — ситуація, 
випадок). Це означало, шо треба враховувати, яка 
аудиторія перед проповідником. Одночасно 
аудиторія вимагає від проповідника святості життя, 
як за часів апостольських, й ученості. На тому 
призупинилося формування зх. Г. Навали варварів 
та майже повна руйнація ант. цивілізації на Зх. 
загальмували проповідницьку діяльність.

125



ГОМІЛЕТИКА

У більш цивілізованій й безпечній Візантії, де з 
ант. часів віддавалася шана красномовству, Г.. 
навпаки, переживає піднесення. "Успадкована 
Візантією від античності теорія риторики -— 
важливіша й змістовніша система, ніж звичайно 
гадають" (С Аверіниев). Але гору тут узяв 
азІамДзм, і наслідування стилю Біблії. Відраза до 
примітивного койне перших христ. писань 
змінилася пієтетом до "слова правди", але 
одночасно з ними двома чинниками існує третій, 
наслідування стилю вишуканої філос. прози 
Платона й Арісютеля. т о  своїми вченнями про 
me on (потойбічне) та "метафізику" немовби 
торували шлях христ. спіритуалізму. Виникає й 
опора на власне христ. традицію, Слід зазначити, 
шо, з бібл. погляду, "красного письменства" як 
такого не має бути, бо Слово є те, шо робить людину 
подібною до Бога, бо й Сам Бог Словом творить 
світ. Отож, гра" словом є гріх. Слово є знаряддям 
пошуку істини Тим самим було приречено, по суті, 
красне письменство у Візантії (хоча воно існувало, 
але повторювало архаїчні ант. форми. Спроби 
застосувати його для прославлення христ. 
вартостей (єпископ Мефодій, учень ант. риторів; 
єретик Аполінарій, шо у віршах оспівував "шлюб" 
Христа та Його Церкви), успіху не мали. Поет, 
енергія візант. літераторів вилилася у створення 
мо/умгоа а церк. словесність стала за ж анровою  
домінантою риторичною (лроніжа, жмгівтошо).

Нові ритори-гомілетм розмірковують про Бога 
та святість життя, про чернецтво, про єресі, з 
якими боролися на перших Вселенських Соборах. 
Ортодоксія знайшло талановитих оборонців в 
особах Афанасія Александрійського, Василя Вед., 
Григорія Назіанзіна та Ьэана Златоустого (IV ст ). 
їм довелося боронити право користуватися 
традиціями ант. риторики й освіченості, коди 
імператор Юліан Відступник спробував був 
заборонити християнам користуватися плодами 
ант вченості. Згадані Отці Церкви були за освітою 
риторами, й узяли на озброєння прийоми й методи 
своїх предків-поганиів Василь Вел. змалку, як і 
Августин, готувався стати ритором і отримав 
блискучу освіту у краших майстрів красномовства 
до того, як навернутися до християнства. Його 
проповіді за формою не поступаються ант. зразкам, 
хоча позбавлені духу софістичної "розумової гри". 
Тв. св. Василя сповнені посилань на митців і 
філософів старовини, але поруч з Гомером та 
Гесіолом, Солоном та Періклом він згадує бібл. 
героїв; з поганської культури радить брати "ті 
місця, де вони ухвалили чесноти й засуджували 
пороки", мов бджоли, шо беруть мед не з усякої 
квітки, вихваляння ж пороку не слід слухати, як 
Одіссей не слухав співу сирен. Був дуже 
популярний (зокрема в Київ. Русі) "Шестоднев" 
св Василя, пе. на рівні тодішніх знань, 
коментувалася бібл. Книга Буття (6 днів творіння), 
шо й було яскравим застосуванням принципів Г. в 
сфері писаного слова. Написано було св. Василем 
і 15 "Бесід" на Псалтир, котру він вважав 
найкориснішою з кн. Біблії (бо тут є й "закони", й

"пророцтва", й "історія" тошо). Йому приписували 
й коментарі на ін. кн. Біблії (не збережені або 
недостовірні). Св. Григорій Назіанзін (або Богослов), 
шо був також поетом-ліриком. більш тяжів до 
самовиразу й рефлексії; в полемічних трактатах 
він підтримав вимогу християн користуватися 
набутком ант. вченості. Відомі його 45  "слів", тобто 
проповідей (з них 5 проти Юліана Відступника). 
Св. Григорій Нісський слідом за Орігеном, 
стверджує алегоричний підхід до Св. Письма (шо в 
свою чергу базується на екзегезі Фідона 
Александрійського).

Архієпіскоп Константинопольський Іоан 
Златоуст, як свідчить уже його прізвисько, був 
геніальним проповідником. Він навчався риториці 
у відомого поганського ритора /Іібанія. 
практикував аскезу у С ірії, а на престолі 
паргоролського святителя проявив себе як 
блискучий імпровізатор. Іоан повчав, полемізував 
і викривав, наслідуючи безстрашних ст-завітних 
пророків, зокрема не злякавшись увійти в 
конфлікт з самою імператрицею (за шо його було 
заслано у провінцію, де він і знайшов смерть). 
Наведемо зразок стилю Іоанової проповіді як 
найвиразніший приклад візант. Г. Отож ми. як я 
сказав, мусимо шукати самітництва не лише в 
якихось там місцях, але й у самій своїй волі, і 
найперш — душу свою вести в саму ніким не 
заселену пустелю. При такому настрої і 
блаженний Давил, шо жив у місті, керував 
царством і був обсаджений клопотами без ліку, 
перебував оточений любов'ю Христовою більше, 
ніж ті. шо живуть у пустелях. Таких сліз, зітхань 
та ридань вдень і вночі навряд чи хто побачить у 
когось із тих, хто нині розіп'явся, якшо такий 
справді знайдеться". Поривання проповідника 
поєднується з філігранною технікою слова.

В  т.зв. екзегетичних гоміліях (продиктованих 
скорописцям як імпровізація, причому вони ледь 
встигали записувати), св. Іоан сполучає буквалізм 
у трактуванні Біблії, властивий антіохійській 
школі, де він вчився, з формою невимушеної 
бесіди; оперує цитатами, вдається до 
текстологічних питань. Теми його проповідей — 
полеміка з юдейським вченням та з єретиками, 
але основне — тема любові як суті християнства.

Наприкінці існування візант. культури виникає 
відраза до ант. прийомів, шо містили елементи 
театральності в риторській практиці. Так. Михайло 
Хоніят (ХІГХІІІ от.) писав. "Той, хто має нахил до 
публічності й театральності, стає подібним до мавпи 
й вчиняє сміхотворне... він раб чужих смаків і, 
дивись, ше й піде навприсядки, якшо це буде на 
догоду тим. перед ким він виставляється" За візант. 
традицією (зокрема за правилами св. Василя Вел.) 
встановлюється 3 типи риторико-гомілетичних ТВ.: 

1) як екзегетика (тлумачення містичного змісту Св. 
Письма); 2) як настанова (для простого люду); 3) 
як богословська Г. (проти єретиків).

Гомілети ранніх віків християнства 
усвідомили своє завдання як витлумачення Біблії, 
бо виникає потреба в бібл. науці, в знанні тексту

126



ГОМІЛЕТИКА

й суми коментарів. Перекладач Біблії латиною 
св. Єронім (Вульгата, V ст.) не без гіркоти писав: 
"Рільники, мулярі, столярі, різьбярі... всі вони не 
можуть стати майстрами без якогось учителя, а 
тільки розуміння св. Письма всі собі приписують. 
Старенька бабця язиката, злитнілий старушек, 
балакуни — всі беруться зухвало до Св. Письма: 
роздирають його, пояснюють його, навчають ін. 
про нього, хоч самі нічого не вчились" 3  сер. Ш 
ст. Церква забороняє проповідь мирянам, хоча б 
і вченим, залишаючи право проповідувати лише 
за свяшенниками. аби тлумачення Писання не 
перетворювалося на різноманітні світські й 
суб'єктивні балачки. Згодом, в сер. віки мирянам 
навіть буде заборонено на Зх. не лише 
коментувати, але й читати Ст. Завіт, бо його 
можна невірно зрозуміти в силу складності та 
віддаленості персонажів від христ. доби. Виникає 
поняття т.зв. фундаментальної Г.

Але на Зх. надто з розвитком вільної думки 
та ренесансного процесу, самі священники все 
частіше відхилялися від основного завдання — 
коментувати Св. Письмо, дедалі частіше 
заміняючи це власними роздумами та 
сентенц іям и. З поширенням єресей в еру 
хрестових походів Зх. Церква переживає чималі 
труднощі, шо позначається на стані Г. Від VH до 
ХШ ст. спостерігається занепад проповідницької 
культури. Є красномовці, що можуть надихати 
навіть на хрестовий похід, вирізняються окр. 
імена на зразок Алана Нільського чи 
Бонавентури, але назагал священники, котрі 
мусять проповідувати, не можуть від себе сказати 
ані півслова. Справу рятують гоміліарії, зб. 
вибраних тв. зх. та сх. гомілетів, про котрих 
йшлося више, й зх. проповідники ті кн. просто 
читають вголос. У пору Високого Сер-віччя, коли 
сусп-во Зх., консолідуючись у формах молодих 
нац. держ ав, почадо створю вати високу 
передренесансну культуру, й Рим. Церква грала 
вел. ролю як духов, координатор багатонац. 
спільноти, починається певне відродження ант. 
традицій. Після того, як Тома Аквінський 
оголосить про рівність прав віри й науки, а 
Європа покриється мережею ун-тів, в них 
почнеться вивчення риторики як обов'язкової 
дисципліни. Щодалі, то частіше світсько- 
секуляризаційне начало починає брати гору над 
духов., риторський момент —  над власне 
гомілетичним.

В добу Відродження, коли навіть кардинали 
починають листи закликанням благословіння 
Венери й Вакха, Г починає розчинятися в 
усіляких розумуваннях. Захоплення ант. 
авторитетами та філософією доходить до того, 
що сам предмет Ґ. — Св. Письмо — починає 
нехтуватися. За свідченням Вікліфа. архієпіскоп 
Кентерберійський не посоромився, напр., 
виголосити проповідь на слова вуличної 
соромітницької пісеньки про якусь там Алісу (XVI 
ст). М.Пютер з гнівом казав, що часом в церквах 
стали начебто соромитись називати ім'я Христа

(XVI ст.). Проповідники роздумували над 
містичним змістом букв імені "Марія" і т.п. Все це 
закінчилося, Реформацією, котра однією з вимог 
проголосила права кожного самостійно читати й 
тлумачити всю Біблію (Лютер демонстративно 
переклав її' нім. мовою, почавши еру "най. Біблій'). 
В протестантизмі кожен має право на проповідь і 
тлумачення Св. Письма, а "свяшенство" обирається 
громадою. Отже, ситуація, про яку з тривогою писав 
св. Єронім у V ст., поновилася з нов. розмахом. 
Протестантська Г. зовсім не одразу звернулася 
власне до Біблії, як було встановлено в перші віки 
християнства. Аж до XVIII ст. в, напр.. Німеччині 
вважалося, шо гомілет-протестант мусить замість 
істин християнства викладати... новітню філософію 
(Райнгардт). Та й у кат. Франції напередодні й після 
революції 1789 проповіді становили собою скоріше 
політ, агітації, а часом й памфлети аніж пояснення 
Слова Божого. Виникає й вирішується питання: шо 
мусить бути "нормою" проповілі? Як емансипована 
протестантська думка, так і традиціоналіський. 
католицизм погоджуються з тим, шо Г. має бути лише 
поясненням Біблії й більше нічим. V протестантизмі 
(кін. XVIII сг.) остаточно утверджується ідея "життя 
в Писанні" й долається нахил до абстрактних 
розумувань. Кат. думка більш розмаїта. В XVII ст 
ми бачимо, напр., поруч дві характерні постаті: порт, 
єзуїта Б.Грасіана та поль. єзуїта П.Скаргу, котрі 
дотримуються майже протилежних позицій Грасіан 
не стільки тяжіє до коментування Св Письма, 
скільки вільнодумствує, викликаючи навіть підозру 
з боку інквизиції; він активно використовує життєву 
мудрість, досягнення науки або й ант. міф: "Так, 
лукаві хмари Піфона борються зі світоносним 
промінням Аполлона" ("Кишеньковий оракул") 
Натомість Скарга спирається виключно на 
стилістику Ст. та Нов. Завіту, прагнучи тим 
доконаліше змалювати трагізм й напруженість внутр- 
політ. життя у Польщі й закликати до покаяння: "/ 
узявши глечик глиняний, і покликавши вас усіх, 
вдарив би його міцно об стіну на очах ваших, 
кажучи.- "Так вас розтрощу, каже Госполь Бог, як 
той глечик, якого черепки дотутити й скласти вже 
не можу" ("Казання 8"). Висока традиція ґ .  
збереглася в Польщі й у XX ст. Серед видатних 
поль. гомілетів — кардинали С.Вишинський і 
Войтила (папа Іоан Павло П).

Після XVIII іст. зростає рівень й кат. Г.. хоча 
вона й базується аж до XX ст. переважно на 
прийомах трад. церк. риторики. Але шодалі. то 
поглиблюється наук.-теологічна насиченість 
проповіді (пастирські послання Рим. 
Первосвяшенників 2-ї пол. XX ст ).

Протестантське богослів я дійшло до ідеї не 
тільки "бібл. критики", але й можливості 
"відсутності Бога", притому одночасно намагається 
ґрунтуватися на міцному наук, апараті.

Шляхи Ґ . у С х.-П равосл. світі були 
непростими й відбили складність іст.-культ, умов 
регіону. Найвизначнішим явищем духов, життя 
Візантії епохи її занепаду був ісіхазм (XIV ст ), 
тобто мовчальництво. За часів Київ. Русі входить

127



ГОМІЛЕТИКА

в ужиток жанр "слова", запозичений з Візантії й 
покладений в основу таких епохальних тв., як 
"Слово о полку Ігоревім". У найдавн. тв. укр. л- 
ри, напр., в князівських житіях чи літописах шедро 
представлена дидактика-повчання. Уславилися 
такі проповідники, як перший київ, митрополит з 
русичів Іларіон ("Слово про закон та благодать"). 
Відомі з тих часів імена таких книжників, як 
Климент Смолятич, котрому навіть дорікали, шо 
він більше спирається на Платона, Арістотеля й 
Гомера, ніж Отців Церкви (XI ст.). До Київ, школи 
належить і славетний гомілет Кирило Турівський, 
автор святково-урочистих проповідей, відомих й 
серед болгар і сербів. Він вдало використовує 
символіку природи, вперше в /1-рі запроваджуючи 
весняний пейзаж (Слово на Антипаску). В дусі Г. 
витримано дидактичне "Повчання" Володимира 
Мономаха, адресоване його дітям ("и придавайте 
сироте, и вдовицю оправдите сами..."). Духов, 
красномовство було центр., чи не виключним за 
своєю результативністю й експресією, літ. явишем 
в Україні-Русі.

По монг. навалі погребним плачем прозвучали 
"Слова" Серапіона Володимирського (ХІП ст.), шо 
у Владимирі на кафедрі був один передсмертний 
рік. цілком належачи до рідної Київ, гомілет. 
школи: "Страшно єсть, чада, впасти в гнев 
Божий... Какія казни от Бога не воспріяхом? Пе 
пленена ли бысть земля наша? Не взяти ли были 
гради наши?". Створення укр. Греко-Кат. церкви 
викликає спалах літ.-богословської та політ, 
полеміки, шо органічно переростала у проповідь 
(напр., тв. І.Вишенського), яка часом набувала 
прекрасного літ. оздоблення ("Тр ен ос" 
Смотрицького. XVI ст.). Та візант. традиції 
програвали на тлі блискучої барокової культури 
Зх. Оновлення настало завдяки діяльності 
братств та особливо митрополита П.Могили, 
фундатора Київ. Академії, в котрій навчання 
риториці й. природно, Г., поставлено було на 
рівень тодішніх європ. ун-тів. В Острозі старанням 
кн. Констянтина Острозького було видано першу 
повну Біблію иерк.-слов ян. мовою, яка у слов'ян, 
світі залишалася багато в чому основою духов.- 
культ, життя аж до поч. XIX ст. Укр. Г. цього часу 
має власний грунт, але й широко засвоює стиль 
та прийоми бароко. Тлумачаться Св. Письмо, 
догматика й моральні норми, збагачуючись 
переживанням актуальних політ, проблем 
("казання" або "повчення" Д.Барановича — 
"Мечь духовный", "Трубы словесь пропов-ьдныхъ";
С .Яворського — "В ін ец ь  Христовь", "Рука 
риторична", та особливо. Й.Галятовського — 

Ключь разум-ьнія").
Укр. Г. XVI-XVII ст. розвивалася, 

використовуючи досягнення кат. Зх., зокрема 
риторичних посібників С арабевського, 
Квяткевського, Оріховича тошо. Але основним 
джерелом були тв. грец. патристики. В архівах 
Києво-Могилянської Академії є 127 друкованих 
та 1 8 3  рукописних посібники риторично- 
гомілетичного характеру, найчастіше латиною

К ононовича-Горбаиького, С .О зерського. 
Й .К роновського, П .Калачинського та ін. 
Найяскравішою постаттю є Й.Галятовський, 
ректор Києво-Могилянської Академії. Згаданий 
"Ключь разум*Ьнія", перший друкований 
підручник з Г. в Україні — є зб. проповідей, і 
трактат "Наука короткая альбо способ зложені 
казаня..." —  виклад правил Г.

Після приєднання України до Росії видатна 
роля належить київ. митрополиту 
Ф .Прокоповичу, котрого вивозить з Києва Петро 
І, роблячи його своєю правицею в сфері Церкви, 
культури й освіти. Щ оправда. Прокопович 
більше сприяв с е к у л я р и за м іУ  культури й 
утискуванню Церкви на догоду цареві, ніж 
розвою трад. начал. Але він був бездоганним 
стилістом й талановитим ритором, і його 
панегірики царям ("Епікон") є свідченням нов. 
тенденцій в церк. красномовстві. Прокопович 
фундує в Росії класицистичний стиль, шо став 
базою для звершень М.Ломоносова. Проповіді 
Прокоповича на моральні теми лягли в основу 
образів "Сатир" А.Кантеміра. Чимало уваги 
приділив Прокопович етиці та зовн. вигляду 
оратора, котрий не мусить хизуватися своїми 
талантами, ридати або реготати, "хитатися 
вельми, иначе веслом гребе" тошо. Відомий указ 
Петра І шодо заборони сенаторам читати за 
папірцем, "шоб дурість кожного всім явна була", 
написаний слідом за "Духовним регламентом" 
Прокоповича, в котрому той вимагає мовлення 
живого й невимушеного. Укр. гомілети аж до 
кін. XVIII ст., як і ін. діячі культури, перетягалися 
до Росії, де ставали визначними діячами (напр. 
Ст.Яворський чи Д.Туптало). Вони принесли до 
Росії практику проповіді, до того тут не знану. 
Але поступово занепадає дух проповіді, 
примусово секуляризується культура, й посібники 
з ґ . починають набирати формального характеру 
(трактується про види проповедей, правильне 
розташування їхніх частин тошо), напр., лат. 
трактат Анастасія Братьковського "Troctatus de 
conbonum disposbionibus bormandis" (1806).

Підсумовує все скільки-но живе в цій галузі 
М.Ломоносов, котрий ділить "слово священное" 
на похвальне та напучуюче (перший тип проповіді 
прославляє Бога та святих, свята тошо; друга — 
повчає жити "богоугодно"). Ломоносов наполягає 
на тому, аби проповідь тримался Св. Письма, але 
мала б містила іст. й ін. матеріали, шоб "штиль" 
ґ . був "важен, великолепен, силен". Згодом рос. 
Г. знала вел. особистості напр., Іоана 
Кронштадського. *

Укр. Г. XX  ст. розвивалася переважно в 
екзилі, відзначаючись такими постатями, як 
митрополит Іларіон (І.Огієнко) та митрополит 
Мстислав (Скрипник); особливо слід відзначити 
як гомілетів Прелстоятелів Греко-Кат. церкви 
митрополита Андрея (Шептииького) й кардинала 
Йосипа (Сліпого).

Семен Абрамович

128



ГРА

ГРА — термін, т о  позначає діяльність, яка 
відбувається на межі уявного та реального, 
умовного та безумовного і відтворює та моделює 
певні пронеси, дії, стосунки.

В основі Г. лежить насамперед орієнтовно- 
дослідне спрямування, метою якого є бажання 
звільнення від реальності (вихід у тимчасовий, 
умовно обмежений простір діяльності) та 
відтворення (умовне наслідування проиесів, дій, 
стосунків). Усвідомлюючи Г. як певну систему, 
можна визначити її основні ознаки: ізольованість, 
самодостатність, модельованість, упоряд­
кованість, ілюзорність. Окрім наявності 
обмеженого ігрового простору та умовних правил 
і законів, обов язковим є також ігрове 
напруження, балансування, чергування і 
варіювання, ігрова зав'язка та розв'язка. Як 
правило, Г. властива азартність та таємничість, 
що зумовлено її винятковістю та умовністю, 
ігровими елементами є ритуали переодягання та 
зміни масок.

Виникнення Г (за акад. О.Веселовським) 
пов'язане з первісними магічними та культовими 
дійствами. Військові та спортивні тренування, 
нар. Г. з являються як результат рел., магічних та 
культових обрядів, як умовне наслідування й 
імітація трудових проиесів та дій (Лгрмще)

Відомі ант. культові ігри: ритуальні — в 
пам'ять героя чи вождя, олімпійські спорт, ігри 
— як результат культу вшанування Зевса 
Олімпійського. Безумовно, на Г. як імітації, 
базується ант. теорія, згідно з якою основою мист- 
ва є мімесис (наслідування).

Питання співвідношення Г. та мист-ва ставить
І.Кант, розуміючи Г. як діяльність, мотивом якої є 
процес, а не результат. Визначаючи Г. як те, "що не 
є ні об'єктивно, ні суб'єктивно випадковим, але в 
той же час не містить у собі ні внутр., ні зовн. примусу". 
Ф.Шіллер тлумачить ігрову діяльність як окр. естет, 
категорію, шо є живим образом прекрасного, земною 
реалізацією божественного, своєрідним звільненням 
від серйозності та бездіяльності, основою 
формування митця та мист-ва. Наявність Г. є і 
обов'язковою умовою будь-якої форми мист-ва 
(музика, танець, сценічна Г.). "/Іюяина грає лише тоді, 
коли вона в повному значенні слова людина, і вона 
є людиною лише тоді, коли грає", — відзначає 
Шілпер. визначаючи людину як об'єкт вільної Г. 
(homo iudens). Г. Спенсер, говорячи про неугиліізрну 
спрямованість Г., пояснює її як прояв "надлишку 
сили".

Розглядаючи культуру в системі Г. та поняття, 
ґ. у культурі. Й.Гейзінга тлумачить Г. як діяльність, 
що спонукає особистість до творчості, як 
необхідність, що створює культуру ("культура 
спершу розігрується").

На навчальне та виховне значення Г. 
вказували Платон, Я.Коменський, Дж.Пок. 
Ж.Ж.Руссо, Кант, К .Ґрос та ін. Дитячі ігри 
являють своєрідну модель дорослого світу, засіб 
інтелектуального та емоційного розвитку, шо 
сприяє крашій орієнтації у діяльності дорослих,

формуванню певних форм поведінки. У психології 
Г. є ключевим поняттям, шо ставиться в основу 
людської поведінки та світосприйняття (З.Фройл, 
Е.Фромм, Л.Виготський, Е.Берн).

Ігрова сутність поезії виявляється у поет, 
змаганнях різного роду, шо базуються на 
імпровізації! існують окремі поет, ігри —  
буріме, центом; ігровим прийомом є каламбур 
(Г. слів-омонімів). Отож Г. несе в собі сміхову 
стихію гумору.

Структуралістична та постструктуралістична 
теорія визначає Г. як взаємодію руху традиції та 
руху інтерпретатора, яка виводить граючого 
(реиипієнта-інтерпретатора) за межі його 
суб'єктивного сприйняття. М ожливістю 
розкриття об 'єктивної реальності Гадамер 
визначає худож. тв.. який співвідносить із 
поняттям Г. — те, шо містить мету у самому собі 
і відтворює світ, шо є зображення реальності. 
Відкидаючи твердження М.Е. де Монтеня про 
відносність ігрової реальності та суб'єктивного 
сприйняття Г ., постмолерністична теорія 
розглядає Г. як самоиінну категорію . 
Замінюючи поняття мети поняттям Г ., 
постмодерністичний тв. використовує різні 
ігрові ситуації, створюючи "Ґ  відсутності і 
присутності". Пе виявляється у взаємодії різних 
культ, нашарувань та традицій, у використанні 
алюзму рем ім іслем цій цитат автор 
інтерпретації традиційних сю ж етів  та 
образів, пародіюванні, Г слів та словесних 
зворотів, частому використанню фабульної Г., 
провокуючи зацікавлення читача зростаючою 
кількістю інтриг та загадок (роман Дж.Фаулза 
"Волхв") чи композицією тв., коли ігровим 
елементом є жанр, чи сю жетного колаж у  
("Історія світу в 10 1/2 гл авах" Д ж .Барнса, 
"Якшо одного разу зимовою ніччю подорожній"
І.Кальвіно, "Шляхи до раю " П.Корнеля та ін.).

Г. стає об'єктом  Г. у драматургії 
/І.Піранлелло та драмі абсурду. Створюючи 
театр у театрі, П іранлелло зав 'язує драм, 
конфлікти на зіткненні ілюзії та реальності. Це 
його філос.-психол. драми "Шестеро персонажів 
у пошуках а в т о р а ', "Кожен п о-своєм у", 
"Сьогодні ми імпровізуємо". V п'єсі "Шестеро 
персонажів у пошуках автора" герої ненаписаної 
драми, шукаючи автора своєї п'єси, приходять у 
театр, де переривають репетицію ін. п'єси, 
умовляючи акторську трупу зіграти їх драму. У 
театрі парадоксу "Г. в Г." представлена п'єсами 
Ж .Ж ене 'П окоївки ", "Б алкон ", С .Бекетта 
'Звуки  кроків", Р озв 'язка". На словесних 
каламбурах та парадоксах побудовані п'єси 
Е.іонеско "Голомоза співачка", "Урок" У худож. 
л-рі Г. є також предметом зображення, об'єктом 
пристрасті: О.Пушкін "Пікова дама". Г. Гессе 

Гра в бісер", X .Кортасар Гра в класики", 
Ф .Дюрренматт "Аварія" та ін.

Наталя /Тихомамода

129



ГРЕБОВИЦЬКІГПСН!

ГРЕБО ВИ Ц ЬК І ПІСНІ — трудові 
кадендарн о-обрядові пісні, які співали, 
згрібаючи, громадячи сіно. Змістом, поетикою, 
мелодикою нагадують обжинкові та косарські 
пісні, часом зливаються з ними (у подібних або й 
тотожних формулах виступають женці, косарі).

Людмила Волкова

ГУМОР (від лат. humor — волога або англ, 
humour — настрій, схильність) — особливий вид 
коміч., суперечливе ставлення автор, свідомості 
до зображуваного об'єкта, шо становить собою 
поєднання смішного і серйозного, при якому 
п ер еваж ає, як правило, позитивний, 
конструктивний первень. Етимологія терміна 
зумовлена уявленнями cep-віч. медицини, коли 
характер людини, її темперамент визначався 
різним співвідношенням в людському організмі 
чотирьох рідинних субстанцій: крові, жовчі, води 
і лімфи. Т.Ч. ,  вже на етимологічному рівні 
підкреслю валось суб 'єктивне, особистісне 
начало Г ., п ов'язане з самобутністю і 
неповторністю окр. індивіда. В такому ключі 
дане поняття тлумачилось англ, драматургом 
Б . Джонсоном, який заголовкам и комедій 
Людина зі своєю вдачею" (1598) і "Людина без 

своєї вдачі' (1599), шо в оригіналі звучить як 
"Euery Man irt his Humour" і "Euery Man out o/ 
his Humour", ввів його в літ. обіг. Отож Г. —  це 
таке особливе виявлення та реалізація коміч.. 
коли той, хто сміється, не відділяє себе від 
смішного як чогось чужого, а часто ідентифікує 
себе з ним. У ґ . немає чіткого водорозділу між 
позицією автора та зображуваним явишем. 
відсутнє автор, відштовхування від об'єкта 
зображ ення або заперечення його, які 
притаманні ін. видам коміч. (іронія, сатира, 
сарказм, гротеск). Зовн. вираженням Г. є 
швидше усміх, ніж власне сміх. Хоча Г. близький 
за окр. параметрами до сатири (викриття, 
висміювання, комізм людських характерів, 
ідейно-емоційна спрямованість), він має все-таки 
власні визначальні риси. Так, по-перше. Г. досить 
рідко послуговується такими пафосними 
виражальними засобами, як гротеск або сарказм, 
віддаючи перевагу іронії найрізноманітніших 
відтінків, дотепності. По-друге, на противагу 
сатирі, він ніколи не втрачає зв'язку з комізмом, 
оскільки є явишем менш тенденційним і сусп. 
заангажованим. Можна сказати, шо Г. чужі 
викривальні інтонації і здебільшого це 
примирлива добродушна посмішка, яка свідчить 
про співчуття до зображуваного явиша. а не про 
його безапеляційне засудження. Як форма естет, 
переживання Г.. на відміну від іронії і дотепності, 
в яких переважають інтелектуальні моменти, 
характеризує всю душевну організацію людини, 
він проявляється як невід'ємна риса її характеру. 
Але, на противагу деяким 'ригористичним " 
формам комізму, шо базуються на різкому розладі 
між видимим і явним, ґ . немовби сублімує в собі 
суперечності і контрасти життя і. як вірно

зауваж ує Л.П інський, етил, виростає з 
метафори, а не з порівняння бо полягає в 
умінні бачити піднесене в обмеженому і 
дрібному, значуше —  в смішному й 
недосконалому. Якщо іронія розкриває смішне і 
нікчемне в серйозному, то ґ . прагне показати 
серйозне навіть у тому, шо видається смішним і 
нікчемним. Почуття Г. передбачає високий 
естет, ідеал. Незважаючи на те, шо об'єкт Г. 
заслуговує критики, він все-таки не позбавлений 
і певної привабливості. За своєю природою Г. 
оптимістичний, він покликаний утверджувати 
явише, заперечуючи окр. його негативні 
сторони.

Генетично Г. бере поч. в нар. обрядових 
іграх, в стихії коміч. як синкретичній формі 
сміхового первня. Давн-rpeu. комос - весела 
хмільна компанія на святах Діоніса — був 
прообразом коміч. в нерозчленованому вигляді 
Однак власне Г. ст-давн. епохи ше не знали. 
Його становлення і осягнення потребувало 
досить тривалого розвитку різних джерел 
комізму — від ант. мімів, нар. анекдотів, 
архаїчного сміху Арістофанових та Плавтових 
комедій, через cep -віч. традицію блазнів і 
скоморохів, карнавалів, через колективний, 
безособистісний сміх поліса, громади, сер-віч. 
міста — до суб'єктивного, індивідуального прояву 
сміхової рефлексії як емоційного ставлення до 
певного об'єкту чи явиша. Г. не міг з'явитися 
доти, поки не була розкріпачена особистість, 
поки вона не дістала змоги вільно виявляти 
симпатії й антипатії, мати свої судження, робити 
свої висновки. Такі іст. умови настали в країнах 
Зх. Європи лише в добу Відродження —  в добу 
"відкриття світу і людини" (Я.Буркгардт). Тому 

саме ця епоха дала нам перші зразки комічного, 
в якому містились гумористичні елементи. В поезії 
ваган тів , у б ал ад ах Ф Війона, в тв 
блазенсько!* літератури і навіть в "Гаргантюа 
і Пантагрюелі" Ф .Рабле ми ще ясно бачимо 
зв 'язо к  Г. з архаїчним сміхом, проте вже 
"ф альстаф івський ф он" шекспірівської 
драматургії і особливо "Лон Кіхот" М. де 
Сервантеса дають уявлення про якісно нове 
освоєння комізму, яке можна вважати 
гумористичним. Н епереверш ена у своїй 
символічній багатозначності, контрастному 
протиставленні, амбівалентній семантиці пара 
Лон Кіхот — Санчо П анса у зіткненні з 
заскорузлою іст. дійсністю Іспанії на переломі
XV1-XVH ст. стала справжнім еталоном 
гумористичного трактування життя, 
продемонструвала потенційний діапазон і безліч 
нюансів Г. як різновиду коміч. В той час, як в 
коміч. жанрах бар ок о та класицизму 
(шахрайський роман, бурлеск травестія 
ком едія, байка) домінувало сатир, 
забарвлення, концепція природної людини' 
Просвітництва знову створила сприятливі 
умови для реалізації гумористичного первня. З 
великим успіхом його було втілено в

130



ГУМОР

просвітницькому романі, шо лав нам цілу систему 
класифікації ґ .  як реалізації коміч.: Г. філос- 
рефлективний (Дж.Свіфт "Мандри Гуллівера", 
Вольтер "Канліл", Д.Дідро "Жак-фаталіст"), 
побутовий (Ґ.Філдінг Історія Тома Джонса, 
знайди", Т .С м оллетт "Пригоди П ерегріна 
Пікля"), ідилічний, наївно-сентиментальний 
(О.Ґоллсміт "Векфіллський святенник", Вольтер 
"Простодуш ний"), інтелектуально-
споглялальний (Й.В.Ґьоте "Літа науки Вільгельма 
Майстера", Х.М.Віланд "Агатон") і, нарешті, 
особливо продуктивний в англ, л-рі вил Г.. 
заснований на засаді "коника", якоїсь дивацької 
пристрасті персонажа, шо тримає йото в своєму 
полоні (А.Стерн "Життя і думки Трістрама 
Шенлі, джентльмена", комедії Р.Б.Ш ерідана, 
проза Жан-Поля тошо). Як форма заперечення 
й утвердження водночас, в романтизмі превалює 
іронія, близька за своїм  характером до Г. 
(Й.Айхендорф "З життя одного нероби", А. фон 
ІИаміссо "Незвичайні пригоди Петера Шлеміля", 
Жан-Поль "Титан", Е .Т .А.Гофман "Життєві 
погляди кота Мура", В .Г ю ґо  "Людина, яка 
сміється", романи В .Скотта). — Блискуче 
володіння Ґ. у різних відтінках — від лір.- 
зворушливого до гротескно-саркастичного — 
спостерігаємо у майстрів реалізму (Ч.Діккенс, 
М.Гоголь, А.Доде, А.Чехов. О.Генрі, М.Твен, 
Б.Шоу, Й .Л .К аралж але, Дж.К. Джером, 
Я.Нерула, Я .Гашек, Б.Нушич, К.Чапек, Т.Манн, 
Кііукмайєр, А.Аверченко, Теффі, М.Зошенко, 
М.Булгаков та ін). ІДе один різновид Г. — т.зв. 
"чорний Г." — сформувався в суч. модерністській 
л-рі — похмурий Г. з елементами ексцентрики, 
абсурду, парадоксу або цинізму (переважно у 
далаїсгів, сюрреалістів, драм/ абсурду, л-рі 
нонсенсу— Т.Тцара. Г.Арп, А.Бретон, Е.Йонеско,
С.Бекеттг, Ж .Кокто. С.Мрожек, Е.Лір).

Теорія Г. почала розроблятися в окр. 
аспектах вже в ант. естетиці (Арістотель, 
Платон), однак системно сформувалася в естет, 
поглядах романтиків, які вбачили в Г. 
найадекватнішу форму коміч. Значну ролю 
відіграв нім. романтик Жан-Поль, який розглядав 
Г. як піднесене "навиворіт", синтез високих 
поривань і цілком земних, буденних інтересів, 
порівнюючи Г. з птахом, шо зринає в небо догори 
хвостом, не відриваючись поглядом від землі 
("Підготовча школа естетики"). Метою художника 
при гумористичному зображенні будь-якого 
явиша, на думку Жан Поля, не може бути лише 
одиничне, він завжди має на увазі заг. і ціле. Однак 
вГ., як вважає ін. нім. естетик К.В.Ф.Зодьгер — 
йдеться не лише про смішне, оскільки "смішне і 
грат, нероздільно пов'язані одне з одним". "В Г. 
все плинне, суперечності тут повсюдно 
переходять одна в одну... Нішо не буває тільки 
коміч. або смішним без того, шоб якась домішка 
гідності або піднесеності не надала йому відтінку 
печалі, нішо не буває настільки піднесеним і 
трагіч. без того, шоб земний і навіть примітивний 
вигляд не звів його до становиша смішного і

незначного" ("Ервін", Діалог четвертий). В 
естетиці Г.В.Ф.Гегеля Г є продуктом заключної 
стадії худож. розвитку, він найтісніше пов'язаний 
з неповторною особистістю митця. "Справжній Г 
вимагає глибини і багатства духу. Тільки вони 
можуть представити реальним те, що видасться 
лише суб'єктивним, і виявити субстанціональне у 
випадковостях і спонтанних капризах" 
("Естетика"). На зламі ХІХ-ХХ ст. з'являється 
ірраціональна концепція Г., яка тлумачить його 
як характерну властивість людської природи 
(А.Бергсон), або як сублімацію сексуального 
потягу (З.Фройл).

Г. тісно пов'язаний з такими категоріями, як 
нац. характер, ментальність народу. Виявити 
най. форми Г. непросто, бо його ' протеїчна" 
природа (Жан Поль) не піддається 
однозначному, одномірному класифікуванню. 
Однак, виходячи навіть з постулатів ку/тьтурно 
мггормчмоУ дмюдм зокрема, вчення І.Тена про 
расові відмінності людських характерів, можна 
все-таки в найзагальніших рисах окреслити 
специфічність Г. в його най. проявах. Так., 
іронія, дотепність, легкий, грайливий тон, 
ф ривольність, шо нерідко п ер ер остає в 
скабрезність, — все те, шо було започатковане 
вже в "раблезіанстві' і пізніше маніфестувалось 
у Вольтера. Р.Роллана ("Кола Брюньон") — є 
визначальним для франц. Г. Нім. Г. відрізняється 
тим, шо він більшою мірою інтелектуальний, 
раціонально конструйований, часом похмурий 
(блоківське "сумрачный германский гений"), 
хоча і не позбавлений високого польоту фантазії, 
блиску дотепності. Його традиції формувалися, 
починаючи від грубоватого сміху шваниіа і 
фастнахтцятілів — до глибокодумних фідос. 
зразків у Еьоте, замаскованого мист-ва у
Т.Манна. Ісп. Г. — живий, прозорий, нерідко 
високоспіритуальний (внаслідок традиційного 
кат. благочестя), шо ґрунтується на моделях, 
закладених в безсмертному романі Сервантеса, 
хоча водночас він може бути наснаженим 

лікарескним духом ш ахрайського роману 
або схильним до раптових, несподіваних 
асоціацій, позаяк є продуктом "витонченого 
розуму" (Б.Ґрасіан). Парадоксальний, часом 
глибоко прихований, нерідко гротескний ангд. 
Г., шо заснований на "розиграші", всякого роду 
дивацтві, ексцентричній поведінці, породжений 
особливостями англ, скептичної вдачі і тою літ. 
традицією, яка йде від В.Ш експіра. Свіфта. 
/1.Стерна, О.Вайдда, Б.Шоу тощо. Самобутній 
укр. Г. — соковитий, незлобливий, закорінений 
у фольклорі, побуті, особливостях сільського 
життя, схильний до жартівливого сміху, здатний 
часом переростати у вбивчий для недругів 
"гомеричний регіт" (згадаємо картину ГРєпіна 
"Запорожці пишуть листа турецькому султанові "), 
Г., який гідно втілила л-ра (].Котляревський.
С.Руданський, Ї.Нечуй-Левипькмй. Остап Вишня,
С.Олійник. Ф.Маківчук. П.Глазовий. Є.Дудар та 
багато ін).

131



ГУСАН

Г. — це неосяжний обшир літ. родів і видів, 
хоча існують все-таки і специфічні, дише йому 
властиві жанри анекдот, гумореска, усмішка, 
жарт. окр. жанр, різновиди фейлетона та ін. 
Незрідка комізм Г. поєднується з ін., некоміч.. а 
трагедійно-драм. емоціями, шо свідчить 
проглибске проникнення Г. у систему ін. родів і 
жанрів.

Юрій /  ре*уаяяж, Петро Рнжло

ГУСАН (вірм. від Пеане — умираючий та 
воскресаючий бог, аналог. Діоніса)

1. Служитель у храмі Пеана або Ари 
Прекрасного, шо справляв театралізований обряд 
поховання цього бога. Перші згадки про Г. 
сягають V ст. (історики Агафангел, Павтос 
Бузанл. Мовсес Хоренаиі).

2. У гедленізмі (3 3 6 -3 2 3  р. до н.е.) — 
учасники поховання великоможних осіб. Г. 
зображували їхні подвиги, за словами "батька 
вірм. історіографії" Мовсеса Хоренаиі, 'співом, 
показом і танцем під звуки панлури". Така зміна 
функцій Г. знаходить пояснення у зв'зку культу 
предків з обрядом поховання Гісане.

3. Вірм. синкретичний виконавець — співак, 
рапсод, комедіант, музика, гравець на барабані, 
сопілці, трубі, лірі, пандурі. Вони були 
обов'язковими учасниками весіль і поховань, 
виступали в ярмарково-майданових театрах. До 
репертуару Г. входила також гаріба Разом із епіч. 
співцями - вікасанами - вони зберегли в нар. пам'яті 
давн-вірм. епос "Сасунні Д авид' ("Давид 
Сасунський"). З XVII ст. Г. дістають назву ащугли

Анатолий Волков

Г У С Л Я Р  -  проф есійний чи 
напівпрофесійний виконавець з часів Київ. 
Руси (скоморох), що виконував речитативом 
бялм м м  та історичні /лем;, супроводжучи 
виконання грою на гуслях -  багатострунному 
щипковому інстументі.

Г. оспівані в "Слові о полку Ігореві" (Боян). 
нар. піснях, переказах, київ, билинах (Добриня 
Никитич). У новгородській билині 
розповідається, як Тусельщик" Садко зачарував 
своїм виконанням самого морського царя.

О брази Г відображ ені в проф есійній 
п оезії, бал ад а "С ад ко" О .К .Т ол сто го , за 
авторським жанр, визначенням, "ліро-драм. 
версія" билини, поезії К.Бальмонта "Волх" і 
"С адко": у музиці -  симфонічна картина та 
опера "С ад ко" (1 8 9 5 -9 6 .  п рем 'єра 1 8 9 8 )  
М .Р и м ськ ого -К о р сакова  лібрето якої 
ком позитор написав у сп івавто р стві з
В.Бєльським. опера " Добриня Никитич" (1893 
О Гречанінова. малярстві: картина "Садко в 
морського царя" І.Рєпіна. кіномист-ві: фільм 
"Садко" О.Птушка.

ґ .  типол. подібні до аедш , аш угш , 
бар дів, дж ингарчі, м анаечі, труверів, 
ш аїр  ів .

Анаго/т ій Волков

ҐАВЕНДА (поль. gan,-qda від gawq^/zic — 
розмовляти, балакати) —

1. Поль. най. специфічний мал. оповідний жанр; 
оповідь про цікаві події з поточного життя як таю, 
шо справді відбувалися. Оповідач —  гаяенлзяж — 
подає себе за свідка подій, про які точиться 
розповідь, або ж посилається на те, шо він 
переповідає достеменно точно почуте від 
самовидців. Ґ . оповідається наближеним до 
повсякденного живого мовлення простацьким 
стилем, жваво, часто пащекувато, уживаючи 
емоційно забарвлені слова: діалектизми, 
жаргонізми вульгаризми, професіоналізми 
Ґ. властиві відсутність композиційної стрункості, 
відступи від основного тематичного стрижня, вільне 
впровадження щораз нов. сюжетних мотивів, 
повторення, риторичні звернення до гаданих 
слухачів. Ґ. — переважно проз., але бувають вірш.

Становлення Г як літ. жанру пов'язано зі 
шляхетським побутом і звичаями, з культурою т.зв. 
сарматизму. Саме в шляхетському середовищі Ґ. 
функціонували як усні оповіді після полювання, під 
час товариської бесіди, за бенкетним столом тощо.

У систему поль. літ. жанрів Ґ . введи 
романтики. Перші кроки у цьому напрямкові 
вчинив А.Міцкевич у вірш. тв. "Перепочинок в 
Упіие": устами дрібного "кунтушового" шляхтича 
та "костельного слуги" розповідає місцевий 
переказ, відтворюючи спосіб сприйняття життя 
та мов. манеру цих персонажів. Зокрема, Ґ. зі 
шляхетської минувшини мали підкреслено 
антиінтелектуальне забарвлення, використовували 
макаронічну мову. Ознаки Ґ. очевидні теж у 
певних фрагментах "Пана Тадеуш а" — 
"енциклопедії ст-ш ляхетського життя" 
(М.Рильський). Та побутування Ґ . як окр., 
окресленого жанру започатковано Г.Жевуським, 
його Г. "Спогади Сопліпі" (1838). Постав жанр, 
різновид, шо дістав означення "кунтушова Ґ." 
(pogadanka kuntuszou)a): переповідання про 
старовинних магнаиьких і шляхетських диваків 
та їхні дивні звичаї. Кунтушові Г. складали також
І.Ходзько ("Записки добродія Бенедикта 
Віннецького"), В .Поль, К.Качковський. У дусі 
кунтушових Ґ. витримано розповіді пана Заглоби, 
в трилогії ("Вогнем і мечем", "П отоп". "Пан 
Володійовський") Г.Сенкевича.

З 2-ої пол. XIX ст. у зв'язку з розвитком 
реаліст, тенденцій жанр кунтушової Ґ. занепадає. 
Натомість Г починають називати образки, 
переважно римовані, з тогочасного життя 
простого люду. Приміром, зб. "Гавенди і рими 
летючі" (1 8 5 3 ) Владислава Сирокомлі (Л. 
Кондратовича). Вірш. Ґ . Сирокомлі "Поштар' 
(який у перекладі Л.Трефолева став популярною 
рос. нар. піснею "Когда я на почте служил 
ямщиком") укр. мовою переклав М.Старииькии. 
Ін. приклад *— "Балада, яких багато" 
Я.Н.Яськовського — Ґ. костельного жебрака про 
шкідливість, лихі наслідки міського виховання.

Г. — жанр, що розвивався на спільному літ,- 
фольклор. грунті. Гавендзяжі часто обробляли

132



ГАЗЕЛЬ

нар. оповідки та казки, переважно римованою 
прозою, оприлюднюючи їх як фольклор. Так чинили 
К.В.Вуйиіиький (1807-79) та А.Ю.Ґлиньський 
(1 8 1 7 -6 6 ), літератор з кола Сирокомлі. В 
надзвичайно популярній в Польші зб. Польський 
казкар. Казки, оповідки та ґавенли", шо є 
переважно обробками зх-білор. нар. прози, важко 
відрізнити автор, від фольклор. Елементи 
наслідування усної оповіді Г. в цей період помітні в 
деяких ін. письменників. Напр., "Пан Єнджей 
Піщальський" натураліста А.Дигасіньського, 
оповідання та повісті К.Юноши-Шанявського.

V 1-й пол. XX ст. мали місце сттмжзами* під 
Ґ ., надто в письменників, що трималися 
шляхетських традицій (К.Прушиньський, 
М.Ванькович). Спробу надати жанрові Ґ . нов. 
життя зробив З .Р ей с "Легіонерськими 
гавендами" (1933) —  римованою розповіддю про 
воєнні шляхи легіонів Ю.Пілсудського від їх 
зародження до здобуття Польшею державної 
незалежності.

2. У поль. фольклористиці Г. —  невимушене 
жваве оповідання з нар. життя, часто говіркове, 
без трал, виробленого фольклор, стилю. Поль, 
фольклористи (Ю.Кшижановський) і літ.-знавці 
(М.Гловіньський) зіставляють нар. Г, з рос. сказом.

Анатолій Волков

ГАЗЕЛЬ чи ГАЗЕЛА (араб, ггазал — пряжа) 
— одна з трал, строфічних форм в азерб., араб., 
перс., талж., турк., узб., уйгурській ліриці; зуст­
річаються в л-рах Індії та Пакистану. Структур­
ною основою Ґ. є бейт (шатро — араб.) — дистих, 
який є одиницею поет, мови в багатьох л-рах Бл. 
та Сер. Сх. аналогічно віршеві в європ. поезії (тому 
обсяг твор. спадщини поета вимірюється кількі­
стю створених ним бейтів) — з ним пов'язана і 
жанр.-композиційна єдність поет. тв. Крім Г., бейт 
використовується в таких жанрах, як ластам, 
касида, маснавж, рубаї та ін Ґ. містить від 3 до 
12 ізометр. бейтів, обидва рядки першого бейту 
закріплені римою, в наступних — перший рядок є 
холостим, а другий римується з першим бейтом. 
Створюється своєрідний перервний монорим, схе­
ма якого: аа ва са ... і т.л. В останньому бейті 
називається ім'я автора Ґ. або його поет, псевдо­
нім (тахаллус). Можливі внугр. поділи бейта на 2 
дистихи (міера — перс.) і навіть поділ останнього 
на 2 піврядки (характерно, напр., для Г. Рудакі). 
Такий композиційний прийом зумовлений худож. 
завданням —  зі — чи протиставленням двох об­
разів (паралелізм і антитеза). Бейти можуть бути 
ускладнені редифом (араб ), тобто наскрізною 
епіфорою. Принцип лексичного та римового по­
вторів сприяє композиційному об'єднанню само­
стійних за смислом бейтів. Щоправда, ступінь відок­
ремленості бейтів одного від ін. неоднаковий і 
залежить не тільки від індивідуальної поетики ав­
тора, але й від най. уявлення про худож. цілісність 
дір. тв. (зокрема, специфікою співвідношення 
складника і цілого), шо отримало трал, виражен­
ня в жанрі. Так, автор поетики XIV ст. Атаула

Хусайні писав: " ... вірші повинні бути такими, щоб 
кожний бейт замикався в самому собі і не залежав 
в організації змісту і впорядкуванні лексики від ін. 
бейта... І чим більша подібна залежність, тим 
ущербніший бейт": зміст, шо переноситься із бейту 
в бейт, більш властивий араб, поезії... У перс, же 
л-рі цього ряду я виша бувають переважно у віршах, 
жартівливих чи сказаних експромтом". Часто Г. 
об'єднуються в цикл (диван).

Щодо жанр, змістовності Ґ., то вона уявляється 
проблематичною; у крайньому разі, в літ-знавстві 
немає однозначної думки з цього питання: одні 
вважають її жанром, а ін.—  лише специфічною 
формою. Тематика Ґ. неоднорідна, хоча трал, 
домінуючим мотивом Ґ. є кохання.

Необхідно відзначити музичність та на­
співність Г., шо лосягли в ліриці фарсімов. поета 
Румі (XIII ст.) особливої досконалості. Не випад­
ково його Ґ. передавалися усним мелодійним 
виконанням і дише потім були записані і об'єднані 
в зб. "Газель під акомпанемент лютні". Не можна 
не враховувати і той факт, шо фонетичні особ­
ливості багатьох мов (араб, та тюрк ), а саме вла­
стивість довготи і короткості голосних звуків, 
сприяє наспівності сх. лірики.

Походження Г. нез'ясоване. Вважається, шо 
вона виникла з перс. нар. лір. пісні доісламського 
періоду. Є і версія про її формування з дір. зачи­
ну (тагаззул) касили.

Активний розвиток Ґ. починається в XII ст., 
хоча вже перс.-талж. поет Рудакі (ІХ-Х ст.) і перші 
суфійські лірики Перс і Абу-ль-Хайрі (X XI ст.) та 
Ур'ян (XI ст.) зверталися до неї як до форми нар. 
поезії. Надалі Ґ., яка відрізнялася відносно про­
стими структурними та стильовими ознаками, стає 
однією з популярних поет, форм, а у перс, ліриці 
ХШ-XIV ст. навіть виконує ролю етил, норми. Дос­
коналістю визначаються Ґ. азерб. і перс, поета XII- 
ХШ ст. Нізамі, перс, поетів Саалі (ХІИ сг.) та Гафіза 
(XIV ст.), інл. поетів, шо писали на урлу. Фаіза, 
Дарла (XVIII ст ), турк. поета XVIII ст. Махтумкулі, 
афганців, шо писали на кабуні (різновид фарсі) — 
"царя поетів" Карі Абдулла (XIX ст.) та Зія Карізал 
(XX ст.) та ін. Г. Нізамі характеризуються на­
скрізним розвитком основного лір. мотиву, виключ­
ною композиційною цілісністю. Сааді створив, крім 
звичайних, цілий вінок Г. У Гафіза Ґ. відрізняються 
символічною багатозначністю. Г. залишається про­
дуктивною строфічною формою і в суч. сх. л-рах.

Засвоєння Ґ. європ., переважно нім-мов., по­
езією, відбулося в період романтизму як один з 
проявів фмооріємта/тізму. 1803, наслідуючи сх. 
взірці, Ґ. створив Ф.Шдегель. Під впливом Гафіза 
пише "Західно-східний диван " (1819) Й.В.Гьоте. 
Далі — Ф.Рюккерт, А.Платен, Е.Ґайбель, Ф.Бо- 
денштедт, Р.Гаґельштанге. В  ін. л-рах — словен. 
Ф.Прешерн, поль. Ф.Фалєньський, австр. Е - 
М.Рільке, ісп. Ф.Ґарсіа Лорка та ін. В  рос. поезії 
вперше з'явилася на поч. XIX ст. (Д.Ознобішин), 
а потім у А.Фета, В.Брюсова, Вяч. Іванова, який 
увів її у літ. молу, М.Кузміна, О.Мандельштама та 
ін. До неї зверталися і укр. поети (І.Франко, Д .Пав-

133



ГАЛЛІЦИЗМИ

личко та ж). Проте специфічний сх. колорит Ґ. 
не сприяв органічному впливові цієї форми на 
європ. л-ри.

Борис Іважск

ГАЛЛІЦИЗМИ (франц. gal/icicme віл лат. 
gaMcus —  галльський) —  різновид варваризм у
— запозичені з франц. мови слово чи зворот (гал­
ли — предки французів). Найбільше Ґ . Пов'яза­
не з мист-вом, зокрема л-рою, в т. ч. терміни (ба­
лет, бюст, водевіль, інтер'єр, партер, пейзаж, 
пленер, профіль, сюжет, сюїта, тріолет тошо), з 
побутом (ваза, валіза, готель, декольте, жилет, 
котлета, ресторан, фрак тошо), з політ.-еко­
номічною сферою (буржуа, інтерес, нувориш, пар­
ламент, фонд тошо), рідше —  з технікою (глісер, 
ізолятор, монтер, планер, шофер тощо), з військо­
вою справою (авангард, артилерія, канонада 
тощо), існує багато Ґ.-словосполучень, фразео­
логізмів: мати міспе avoir ііел. мати вплив <̂ - 
avoir іи/7иелсе, блискучий успіх смссєс ЬгіМдлТ, 
витончений смак <- долі raj t̂nc. Ґ. зустрічаються і 
на синтаксичному рівні. Напр., —  це він, котрий
— c'ect tui qui. Значна частина Г. увійшла в укр. 
мову в XVni XIX ст. не безпосередньо, але через 
посередництво ін. слов'ян, мов: поль. (краватка, 
парад, терен, цивільний, цитрина) або рос. (атака, 
бюро, сдеколон, пальто, портфель). В укр. мові, 
як і в ін. мовах, функціонує багато інтернац. 
термінів франц. походження (напр., на­
ціоналізація, денаціоналізація, денонсація, роман­
тизм, імпресіонізм тоню). Поряд з переважним ужи­
ванням в укр. транслітерації Г. можуть використо­
вуватися в оригінальній графічній формі: рандеву
— rendezuouc, анфас —  еп /асе, візаві —  иіс-а-иіс, 
мерсі —  merci, мосьє (мсьє) —  moncieur, місцевий 
колорит —  кууіьор локаль - couieur locale.

У красному письменстві Г. набувають стил.- 
емоиійного забврвлення, коли виступають у 
функціях:

1) е к з о т и з м і
2) жаргонізмів — для відтворення мовлен­

ня дрібного панства й міщанства XIX ст. (часто із 
сатир, забарвленням), позаяк мова цих верств 
була засмічена погано засвоєними Ґ. — як от у 
жартах Жан теля пасе, Марина льон тре", "Кума 
льон тре, кум теля пасе".

Анатолій Волков

ГЕНІЙ — одна з найважливіших тем світ, л- 
ри, пов'язана з зображенням та оцінкою проявів 
максимальної для людини твор. обдарованості. 
В  давн^гип. л-рі Ґ. виступає як ідеальна, "боже­
ственна" копія, двійник людини, іноді так само і 
в давн-rpeu. л-рі. В  рим. л-рі Ґ. зображується час­
то як уособлення самої людини в її найвищому 
потенційному розвитку, часто —  ідеальний Г. 
обожненого імператора, частіше як дух — охо­
ронець людини. Від Платона та неоплагтоників л- 
ра запозичила ідею Г. як носія ірраціонального 
натхнення. У христ. л-рі, геніальність — це дар 
Божий, який людина повинна спрямувати до

спасіння. У світській л-рі переважає уявлення про 
геніальність як реалізацію власних зусиль люди­
ни уподобитися Творцеві у твор. здібності. Зобра­
ження Ґ. в л-рі часто йде поруч з темою демонічних 
істот, часом Г. наслідує їхню злу природу й актив­
но бореться з добром. У cep-віч. добу з'являються 
образи геніальних Фаустів-чорнокнижникіь. У 
ренесансній та просвітницькій л-рі Ґ. також зобра­
жується у відверто волюнтаристському ключі, а 
сатана проголошується джерелом знань і натхнен­
ня для Ґ. "Злий Ґ ." романтиків уже змагається з 
самим дияволом у богоборстві (Сатанізм). В ро­
мантиків (починаючи від "штюрмерів") та мо 
дерністтв кін. XIX-XX ст. з'явилися мотиви протис­
тавлення Ґ . і натовпу, оспівування відчуженості 
Г. від "сірої маси". Ф.Шіллер уявляє собі Г. як 
наївного наслідувача природних законів. Реаліст, 
л-ра ХІХ-ХХ ст. аналізує окр. аспекти геніальності. 
Напр., О. де Бальзак ("Луї Дамбер"), Т.Манн ("Док­
тор Фаустус") досліджують проблему Т .  та хворсь 
ба", Т.Драйзер ("Геній") показує загибель Г. від 
служіння особистим інтересам, особливо грошам, 
Б .Брехт ("Ж иття Галілея") ставить питання 
відповідальності Г.-вченого перед світом і т.д. /1- 
ра соціалістичного реалізму впроваджує культ 
особи Г. —  першої персони держави (звісні "паро­
вози" відкривали кожну зб. поета у сталінські, та 
часто й пізніші часи).

Валерій Юрушжелмм

ГЕРМАНІЗМИ — слова, а також фразео­
логізми, синтаксичні конструкції, що походять з 
нім. мови. Ґ. в укр. мові за генезою можна по­
ділити на 4  частини.

1) Найбільше Ґ. потрапило в XIV-XV ст. бє^ 
посередньо з нижньо-нім. та верхньо-нім. мов або 
за посередництвом поль. мови, шо пояснюється 
масовим поселенням у цей час нім. ремісників у 
Польщі та зх. частинах України. Це переважно 
слова, які пов'язані з ремісництвом, торгівлею, 
частково соц.-алм. лексика: вухналь, гетьман, 
гроші, друк, лицар, ліхтар, ратуша, ринок, слю­
сар, смак, фарба, фляшка (пляшка), футро (хут­
ро), швагер, шляхта, дякувати, рахувати, рятува­
ти, шукати.

2) Протягом XVIH-XIX ст. Г. переходили в укр. 
мову Галичини та Буковини, які перебували у 
складі Австр. імперії. Деякі —  згодом ввійшли в 
літ. мову: страйк, мушля. Більшість —  лише в 
діалекти: гальба, кнайпа, льос, файла, 
шпацірувати; конструкції —  дякувати файно, піти 
на люфт; просторічні слова-паразити та фразео­
логізми. най тя шляг трафить, фергіг, фесг.

3) Військова лексика, здебільшого пов'язана 
з подіями 1-ої та 2 -о ї світ, війн: бліп-кріг, 
есесівець, гальт, фельдфебель, фюрер.

4) Абстрактна та наук, лексика — часто засо­
бом калькування: зловживання (Missbraunch), за­
безпечення (Versicherung). Значне місце по­
сідають Ґ . в літ-знавчій термінології: лейтмотив, 
шпаннунг, передісторія (V orgeschichfe), се- 
редісторія (Zuiischengeschichte), післяісторія

134



ГОТИЧНИЙ РОМАН

(Nachgeschichfe), Я-оповіль (Ich-Erzahlung), Він- 
оповідь (Er-Erzahfung). Ґ . являють чи не найчис- 
леннішу групу серед запозичених укр. мовою слів 
і переважно сприймаються мовцями як свої (в 
усякому разі 1-2 групи). Склад і кількість Ґ. збли­
жує укр. та зх-слов'ян. мови.

Не адаптовані укр. мовою Г. в худож. л-рі 
використовуються відповідно до їх багато- 
функціональності з  різними ЦІЛЯМИ: як екзотиз 
ми, п р о ф е с іо н а л  ізми, д іалекти зм и , Істо 
ризми, для мов. характеристики німців тошо.

Вж е я мушу кінчати,

Вж е палі віршувати,

БОПСМТФИЄТСМИ 
Л тя віршів бракувати 

Прости за  schiecbte Versen 
Без ю т у .  без пуття, —

Тепер моє писання 

Таке, як і життя.

(Леся Українка)

інколи Ґ. неточно називають запозичення з будь- 
якої герм, мови: з праґерм., готської, балк.-нім. че­
рез праслов'ян: князь, лихва, меч, морква, піп, полк, 
цята, або давн-сканд. (варязької): стяг, лю та.

Анатолій Волков

ГОТИЧНИЙ РОМАН — англ Gothic nouet 
— жанр, різновид роману, що іст. склався в ос­
танній третині XVIII ст. і тісно пов'язаний з есте­
тикою преромамтизму одним з фундаменталь­
них положень якого був інтерес до готики. Не 
поняття в 2-й пол. XVIII ст. трактується пошире­
но, включаючи в себе не тільки стиль в 
архітектурі Сер-віччя, але й сам дух і похмурий 
колорит доби, лицарство, фантастику, казковість, 
містику, демонізм, надприродне, жахливе і за­
гадкове. З філос.-світоглядного погляду, Ґ.р. як 
один з основних жанрів преромантизму, був ре­
акцією на раціоналізм просвітницької л-ри. Жит­
тя уявляється авторам Ґ.р. не розумно збагнен­
ним, але таємничим, повним фатальних загадок. 
При цьому вони не відкидають закони логіки. їм 
притаманна цікавість до наук, відкриттів; як і про­
світителі, вони заперечують неуцтво та забобо­
ни, але вважають, що ірраціональне на рівних 
правах співіснує з раціонально збагненним, з наук, 
і психол. обґрунтованим. В цьому полягає суттєва 
різниця між л-рою сер. віків та пре романтизмом, 
зокрема Г.р. Так, в тв. однієї із засновників Г.р.
А.Радкліф незбагненне і таємниче часто врешті- 
решт отримує раціональне і навіть прозаїчне по­
яснення. інакше кажучи, надприродне відіграє в 
Ґ.р. не стільки ролю основоположного елемента 
всесвіту, скільки виконує філос., естет., гносео­
логічну, етіологічну функції. Так, тема сатанізму, 
"світового зла " порушена у "Фаусті" Й.В.Ґьоте і 
підхоплена романтиками, була започаткована в 
Г.р. З ін. боку, Ґ.р. деякою мірою випереджає 
відкриття філософії та психології XX ст. про ролю 
підсвідомого, інтуїтивного, сновидного в природі 
людини, її непоясниме тяжіння до таємничого та 
жахливого (до речі, саме в цей час набули заг-

європ. слави досліди Ф. А. Месмера і Е .Сведен­
борга). Т. ч. Г.р. відповідав певній потребі людсь­
кої натури та умонастрою епохи, і через те став 
одним з попередників масово? літератури.

Своїм виникненням Г.р. зобов'язаний майже вик­
лючно англ, л-рі, що пояснюється як соц.-політ, при­
чинами (протиріччя промислового розвитку, криза 
просвітницької ідеології), так і очевидним впливом 
географічно-кліматичного чинника і характерними 
особливостями британського менталітету, його трал, 
тяжінюм до сполучення раціоналізму та ексцентрич­
ності. Проте не можна не відмітній вплив естетики 
бароко на творців Ґ.р. Чи не першим зразком Ґ.р. 
вважається роман Т.Лж.СмоЛлегга "Пригоди гра­
фа Фердінанда Фатома" (1753). Однак клас, пред­
ставниками Ґ.р. є Г.Волпол ("Замок Отранто", 1764), 
К.Рів ("Старий англійський барон", 1777), В.Бек- 
форд ("Ватек", 1786), А.Радкліф ("Улольфські 
таємниці", 1794, "Італієць", 1797), М.ГЛ'юіс ("Мо­
нах", 1796), Ч.Р.Мег'юрін ("Вампір ", 1819), "Мель- 
мог-мандрівник", 1820), М.Шеллі ("Франкенштайн", 
1818), Т/Іав Пікок ("Абатство кошмарів", 1818). 
Представниками Ґ.р. були також француз ЖКазот 
("Закоханий диявол", 1772) та поляк Я.Полоцький 
(франкомов. "Рукопис, знайдений у Сарагосі", 1804).

Поетика Ґ.р. значною мірою визначається на­
явністю хронотопа готичного замку з його харак­
терними конструктивними особливостями — 
підземними ходами та переходами, потаємними 
входами й виходами, крученими сходами та скле­
пистими галереями; топоніміка замку відіграє важ­
ливу ролю в розповіді, де наявні також трал, еле­
менти "роману жахів" — привиди, портрети, шо 
оживають, кровоточиві статуї, таємничі голоси 
тошо. Фабула переважно розвивається навколо 
відновлення доброго імені незаконно або неза- 
служено ображеного героя і доповнюється темою 
нещасливого кохання, фатальної жаги, дияволь­
ської спокуси. С ю ж ет ускладнюється переодягнен­
нями, несподіваними викриттями, викраденнями, 
описами відразливих жахів та злочинів аж до кро­
возмішення та інцесту. Присутній похмурий коло­
рит і надприродний первень, дійсний або удава­
ний. У більшій частині Ґ.р. є дидактична традиція, 
шо стверджує перемогу добра над злом і саме тут 
простежується зв 'язок з ф ілософією П ро­
світництва. Проте зло персоніфіковане в досить 
складних та суперечливих характерах. У найкра­
щих зразках Ґ.р. слід відмітити високу поетичність, 
тонко розроблену гру світлотіней в описах на- 
півзруйнованих замків та ст. парків, 
співвіднесеність душевних переживань героїв з 
картинами і станом природи, досить глибокий пси­
хологізм, уміння впливати на "больові точки" чи­
тача, вміле нагнітання почугія страху.

Ґ.р. — явище значною мірою експерименталь­
не і новаторське, дав поштовх розвиткові най­
різноманітніших жанр, різновидів роману: наук - 
фант., пригодницького, детективного, сатир. 
В  першу чергу Ґ.р. був використаний письменни­
ками романтизму та неоромантизму, які на 
сичували його глибоким філос.-етич. змістом.

135



ГРОТЕСК

Елементи Ґ .р . наявні в творчості В .Скотта, 
Д ж .Г .Н .Байрона, Ш .Бронте, У.Коллінза, 
Р./1Стівенсона, А.Конан Дойла, О.Вайлда, Г.Вел- 
лза, Е.Т.А.Гофмана, О. де Бальзака, В.Гюго, Ш.Но­
л е, Т.Ґот'є, О.Пушкіна —  "Пікова лама", М.Гого- 
ля —  "Страшна помста", М.Лєрмонтова — "Де­
мон", Ї.Тургенєва — "Після смерті" ("Клара Міліч"), 
Ф .Д остоєвського, Л.Андреева, О.Купріна,
О.Амфітеатрова. В XX ст. риси Г.р. присутні у тв. 
сюрреалістів, експресіоністів, в лагг.-амер. романі. 
Естетика "жахливого", таємничого, незбагненно­
го часто використовується письменниками XX ст. 
для демонстрації тези про одвічне відчуження лю­
дини в світі, абсурдності її буття (Ґ.Майрінк, Ф.Каф- 
ка, Ж .Грін, Ґ . Ґарсіа Маркес, М.Булгаков). 
Стилізацією Ґ.р. є роман У.Еко "!м я троянди", 
де екзотика Сер-віччя переплітається з детектив­
ною інтригою і насичується важливою екзи­
стенціальною проблематикою. Відлуння Ґ.р. відчу­
вається в повісті С.Дема "Маска". Типовішим є 
використання первнів Ґ.р. в масовій культурі, т.зв. 
тріллери в п-рі та кіно (романи Дельфіни К. Лай­
онс, Ф.Герл, Х ю Волпол, фільми А.Гічкока).

Дослідження готичного первня в укр. л-рі 
провели І.Качуровський і В.Шевчук. Його на­
явність пояснюється світовідчуттям українця, в 
якому величезну ролю відіграє фантазія, а також 
фольклор.-барочними підвалинами самої л-ри. 
Ґотичні елементи присутні в прозі Г.Квітки-Ос- 
новяненка ("Мертвецький Великдень"), П.Куліша 
("Вогняний змій"), І.Франка ("Терен на нозі"),
А.Крушельницького ("У пітьмі ночі"), Н.Кобринсь- 
кої ("Рожа"), Г.Хоткевича ("Фантазія"), Н.Ки­
бальчич ("В старих палатах"). Б.Лепкого ("Ста­
рий двір"), Ю.Будяка ("Петля"), П.Богаиького 
("Камелія"), Д.Жовни ("Вдовушка"), В.Шевчука 
("Хованець"). У сатир.-постмодерністичному дусі 
їх трансформовано Ю.Винничуком ("Ласкаво 
просимо в Шурограл") та Ю.Андруховичем ("Рек­
реації". "Московіала").

Юрій Попов

ГРОТЕСК (італ. grottesco від grotto —  пече­
ра, грот) —  тип худож. образності (вид худож. 
типізації, тип художньої умовності), заснований 
на парадоксі, шаржуванні, карикатурному пере­
більшенні, п^^якому надмірно деформуються 
реальні співвідношення предметів і явиш 
об єктив. світу і химерно поєднуються контрастні 
елементи — прекрасне і потворне, траг. і коміч., 
реальне й ірреальне. Термін Ґ. запозичено з об- 
разотвор. мист-ва. Г. називали рим. настінні ор­
наменти з чудернацьким сплетінням 
вегетативних, анімалістичних та антропоморф­
них форм, знайдені в добу В м р о д ж е н н я  в 
Гротах підземних терм імператора Тита. З часом 
значення терміна розширилось і використовуєт­
ься в ін. видах мист-ва.

Найчастіше Ґ. служить засобом сатири і спо­
ріднений із саркастичним зображенням дійсності, 
однак це не просте сатир, загострення, фарсова 
ситуація, коміч. гіперболізація, а особливий гроте­

скний світ, в якому порушено всі звичні уявлення 
і пропорції, свого роду "світ навиворіт" — часто 
алогічний, далекий від зови, правдоподібності, 
але такий, шо принципово в іж о  відображає якісь 
глибинні тенденції та взаємозв'язки Тому Ґ. зав 
жди амбівалентний, лвоплановий, в ньому наявне 
водночас реальне і ф ант., високе і низьке, 
раціональне й абсурдне, як, це наочно представле­
но в картинах П.Брейгеля або і.Босха, гравюрах 
Ж.Калло, Ф.Ґойї ( Капричос"), малюнках О.Домь- 
є, суч. укр. митця М.Греся, на полотнах сюрреалістів 
(С.Далі). Теорія даного поняття розроблялася, по­
чинаючи з XVtll ст. Так, нім. дослідник К.Фльогель 
("Geschichte des Groteskkomischen", 1788) підходив 
до нього з погляду співвідношення карикатурного і 
фант, елементів, Г.Шнееганс ("Geschichte der 
grotesken Satire", 1894) підхоплюючи цю думку, 
відзначав, що "карикатура полягає в перебільшенні 
нікчемного з метою його висміювання..., Ґ. вона 
стане лише тоді, коли перебільшить до неможли­
вості, тобто, коли у нас з'явиться відчуття, шо дане 
зображення реально неможливе". Як один з най- 
давн. типів образності, Ґ. зустрічався вже в міфах 
та архаїчних культурах багатьох народів світу 
(ведійські гімни єгип. казни, лавн-грец. міфи тошо). 
Такі фанг, створіння греи. міфології, як кентаври, 
сирени, гарпії, химери виникли на основі гротеск 
ного переосмислення дійсності, однак ця гротеск 
ність була неусвіломленою, бо виражало наївно- 
стихійне осягнення навколишньої дійсності, а не 
була підпорядкована власне худож. завданням. Г. 
характерний, як правило, для таких напрямів, які 
припадають на епохи сон.-політ, нестабільності сусп- 
ва, в надрах якого живі елементи попередніх форм 
життя, приречені на вмирання, і водночас уже з'яв­
ляються паростки нов. світобачення і мислення. 
Так, Ґ. в цілому майже не позначився на лавн-грец. 
л-рі епохи розквіту полісів, але він має місце в період 
їхнього розпаду (Арістофан, Лукіан), так само, як 
до нього майже не зверталися митці епохи європ. 
клаеииизму, коли утвердилась абсолютна мо­
нархія, хоча грубий комізм, фарсові елементи, 
стихія кариавал&аиЯ* як прояви Ґ. пронизують л- 
ру Сер-віччя та Відродження (нар. сатира, 
ваганти, Ф.Війон, італ макаронічна поезія 
Ф. Рабле, Й.Фішарт, С. Брант, Еразм з Роттердаму), 
л-ру доби романтизму і т.л. В  передмові до драми 
"Кромвель", цю стала справжнім маніфестом де­
мократично настроєних романтиків. Н і юрр пілкр г̂- 

Пював розірваність ройЗнт!" свшомоЯ [ ґййММПю від 
1ИИҐГЧЯҐ Г;*жГНЙ^еї^тншюго способу відтворен­
ня дійсності: "Дуалістичний світогляд відкриває 
мист-ву нов. тип, нову форму —  Ґ. Муза побачить 
відразу речі високі і низькі, гротескні й піднесені і 
поєднає їх, подібно до природи, у своїх творіннях. 
Справжня поезія — це гармонія контрастів, і як 
засіб контрасту Г. —  найбагатше джерело, яке при­
рода відкриває мист-ву". — Вел. мірою саме завдя-' 
ки діяльності романтиків (Е.Т.А.Гофман, Д.Тік, 
Жан-Поль, Е. А.По, Н.Готорн) у л-рі виробився особ­
ливий гротескний стиль, шо полягає в навмисному 
розхитуванні або й руйнуванні сюжету шляхом чис-

136



ГЬОТЕАНСТВО, ГЕТЕАНСТВО

/іенних автор, вшсгупів, вставних епізодів, введен­
ня додаткових сюжетних ліній, покликаних заплу­
тувати логічність викладу подій, хронологічних пе­
рестановок, хаотичної кодмтозммН, різких кон­
трастів, раптових переходів від трат, до кбміч. і 
навпаки, а також шляхом стильових зміщень, напр.. 
невідповідності тону оповіді змістові тв., викори­
станням семантичної гри слів, гіперболіч. порівнянь, 
реалізації і матеріалізації метафор багатої звуко­
вої інструментовки тощо. До арсеналу засобів Г. 
входить і романтична іронія. Щоправда, багато ви­
щеназваних особливостей були притаманні деяким 
тв. епохи Відродження ("Гаргантюа і Пан- 
тагрюель" Рабле), Просвітництва ("Мандри 
Гуллівера" Дж.Свіфта, "Мікромегас" Вольтера) або 
сентжментал&му ("Життя і думки Трісгана Шенді, 
джентльмена" Л.Стерна). Досліджуючи творчість 
Рабле, одного з найвидатніших майстрів Г. в свїг. л- 
рі, М.Бахтін підкреслює постійну мінливість, невло­
вимість гротескного образу, його двоєдину приро­
ду: "Гротескний образ характеризує явите в стані 
його зміни, незавершеної т е  метаморфози, в стадії 
смерті і народження, росту і становлення..., в ньо­
му в тій чи ін. формі дані (або намічені) обидва 
полюси зміни —  і ст.. і нове, і те, шо вмирає, і те, шо 
народжується".

Як тип худож. умовності Г. може використо­
вуватись і в реаліст, л-рі (А.Франс "Острів 
пінгвінів", Л.Піранлелло "Шість персонажів у 
пошуках автора", Е. де Філіппо "Злодій в раю", 
Г.Манн "Вірнопідданий", К.Чапек "Засіб Макро- 
пулос", "Війна з саламандрами^, Б .Брехт "Круг­
логолові та гостороголові", Г.Грасс "Шуриха" та 
ін ). Значно частіше вдаються до Г. письменники- 
модерністи (Г.Майрінк. Ф.Ведекінд, А.Кубін, 
Е.Йонеско. С.Бекетт, М.Еме та ін.). Шедеврами 
Ґ. в рос. л-рі можна вважати такі тв., як "Історія 
одного міста" М.Салтикова-Щедріна, "Ніс" М.Го- 
голя, "Клоп", "Лазня" В.Маяковського, "Хуліо 
Хуреніто", "Бурхливе життя Лейзера Ройтшван- 
ла" І.Еренбурга, "Самогубець" Н.Ердмана, "Май­
стер і Маргарита" М.Булгакова, "Голий король", 
"Дракон" Є .Шварца.

У поль. л-рі Г. властивий С.Віткевичу (п'єси 
'Соната Вельзевула". "Шевці"), КІ.Галчіньському 
(поеми "Бал у Соломона", "Подорож Хризостома 
Бульвеція до Темнограла"), В.Гомбровичу (п'єси 
"[вона, княгівна Бурунді", "Шлюб", "Оперетка"),
С.Мрожеку ("Поліція", "Смерть поручника", 
"Танго"), Т.Ружевичу (драма "Картотека", "Гру­
па Лаокоона". "Свідки"). Ю.Тувіму (поема "Бал 
в опері"). Ґротескова стихія домінує в творчості 
угор. письменника І.Еркеня.

В укр. л-рі Г. зустрічається в Т.Шевченка 
("Сон", "Великий льох"), С.Руланського ("Пере- 
слів'я"), і.Франка ("Ботокуди"), Остапа Вишні.
О.ільченка ("Козацькому ролу нема переводу"),
О.Підсухи ("Переверза").

Петро Рихло

ГЬОТЕАНСТВО, ГЕТЕАНСТВО (ґетеанізм) — 
феноменальний тип духов, позиції, шо складаєт­

ься в європ. л-рі й почасти мист-ві під безпосе­
реднім впливом особистості й автор, концепції 
світуЙ.В.Гьсте. Ґ. є підсумком ренесансного про­
несу, боротьби митця за вивільнення зі сфери 
диктату архаїчних духов.-політ, інститутів та нор­
мативних естет, систем. Твор. особистість Гьоте 
формується в контексті П р о світн и ц тва , яке 
остаточно реалізує ренесансні поривання до сво­
боди особи, т о  знаходить вираз у формуванні нов. 
погляду на специфіку й завдання л-ри поряд з ін. 
мист-вами (Г.Е.Лессінг, Й.Г.Герлер, Д.Дідро та 
ін ). Проте Г. коріниться й у типол. близьких сусп- 
культ. ситуаціях, які виникають в Європі, пере­
важно Пн., шо в ці часи підноситься до розуміння 
власної культ, самобутності й прагне дух. 
розкріпачення. Гьоте конденсує поривання епохи 
в геніально повному виразі. Він, шо почав своє 
зростання на хвилі преромантизму заперечуючи 
авторитети й започаткувавши вертеризм, закінчив 
свій шлях апологією "класичного" мисг-ва. Дух. не­
залежність митця виразилася в "олімпійстві", спо­
глядальному ставленні до будь-яких сусп.-політ, 
суперечностей, ба, навіть людських драм. Він з 
однаковою гідністю приймає пост міністра у Вай- 
марі й полишає цю посаду заради кількох років 
мрійнииького життя в Італії. Випромінюючи лю­
дяність та привітність, залишається байдужим до 
трагедії Й.Х.Ф.Гьольдерліна та Е.Х. фон Кляйсга, 
які благають його підтримки, як державний муж, 
підписує смертний вирок нешасній. котра вбила 
власне немовля, але мучиться все життя, увічнивши 
ситуацію в образі Маргарит з "Фауста". Плин життя 
Гмуте сприймає крізь призму метафізичних розуму­
вань, "з т.а вічності", але є завжди надзвичайно 
чуйним до сфери повсякденного, поетизуючи 
"бюргерське" існування як стихію "правди", котра 
є одночасно і лоном для "поезії". Більш за все цінить 
власні ідеї з оптики, які виявляються наївним 
дилетанством, але одним з перших починає розуміти 
небезпеки наук, самовпевненості, прагнення до 
"переробки світу", властиві "фаустанській душі". 
Його творчість є синтезом худож. фантазії, 
науковості й рел.-філос. дидактичності. Він вірний 
пластичній насиченості образу, але відкидає 
натуралізм міркування про митця, який пише "дру­
гого мопса" —  це у Гьоте виглядає подібним до 
"безглуздої безкінечності ' у Г.Ф .В.Гегеля, і в твор­
чості прагне до міфологізації та підкресленої т/мов- 
ності як засобу узагальнення. Як класииист, він по­
над усе цінує ерудицію, вважаючи, шо тільки у пога­
ного митця все "своє", але й "чуже" не буває у нього 
ані кліше, ані цитатою.

У Гьоте, в першу чергу в "Фаусті", точиться 
титанічний за розмахом думки діалог з Біблжсю 
та надбання нім. фольклору, з культурою антич­
ності та єресями Сер-віччя, з церк. вченням та 
вільнодумством ХУШ ст. Не робить його трагедію 
вершинним явишем світ, л-ри, навколо неї вини­
кає цілий поет, космос (Фаустіама) Гьоте важко 
уявити поза нім. ґрунтом, але трактування його 
як "італійця" має підстави. Йому притаманний 
високий космополітизм, безкрайно широкий

137



ГЪОТЕАНСТВО, ҐЕТЕАНСТВО

культ, обрій, відсутність педантизму та естет, за­
бобонів. Слідом за романтиками, він глибоко ся­
гав до архетип ів нім. ментальності (поряд з від­
творенням стихії фольклору в худож. творчості 
його міркування про "дім" в нім. культурі, про го­
тику тощо). Воднораз він є речником середземно­
морської цивілізації в країні, котра від часів війн 
германців з римлянами та християнізації Європи 
ніколи не сприймала беззастережно ані уроків гре- 
ко-рим. античності, ані нормативів Церкви. Фор­
мально протестант, він спирається у "Фаусті", по­
дібно до Ланте, на кат. концепцію світу, прагнучи 
до усталеного коду "космічного", кепкуючи у вузь­
кому колі з деяких иерк. приписів, а часом і Біблії, 
вирішує все ж таки остаточно екзистенціальні про­
блеми людини саме з бібл.-христ. онтологічної по­
зиції. Одним з перших в Європі Ґьоте відкриває 
худож-естет, повноцінність культ, доробку Сх. та 
слов'янства, зрушивши своїм  авторитетом 
снобістський скепсис, котрий залишила по собі 
класицистична естетика шодо всього орієнтал­
ьного, й пише чудові стилізамМ під сх. поезію. 
Власний метод визначав як суцільне запозичення 
чужого", але водночас кепкував з порівн.. літ- 

знавства, вважаючи коло ідей, образів та сюжетів 
заг. скарбницею. Широта його інтелекту та мо­
гутній динамізм мислення породжували численні 
закиди щодо "протеїзму", конформізму й навіть 
' філістерства" (це повторювали всі — від роман­
тиків до марксистів), але насправді це було вия­
вом свободи генія.

Невипадково Ґьоте, який створював експре­
сивні малюнки, був директором театру, реалізує 
свій геній як літератор. Синкретичність і синте- 
заиія такого масштабу стали можливими в європ 
сусп-вах Нов. часу, коли л-ра стала висуватися 
на перше місце серед мист-в й являла найбільш 
повні перспективи твор. самовиразу. Вона стала 
ледь не основним річищем, в яке виливалися 
поривання до будь-якого розкріпачення —  естет., 
політ., рел., навіть економічного. Це поєднувал­
ося з необхідністю вироблення нов. узагальнюю­
чої концепції творчості, вимагало справжнього 
"титанізму". Характерно, що позиція Ґьоте фор­
мується в контексті епохи революцій та наполе­
онівських війн: саме Наполеон найяскравіше 
уособив ту ' фаустову душу", яка зароджувалася 
за часів Ренесансу, й піднесення та руйнацію якої 
спостерігав та прагнув витлумачити Ґьоте.

Отже саме в Пн. Європі, котру аж до XX ст. 
потрясають сплески революціонаризму й стиску­
ють лешата деспотій і яка вимушена була довгий 
час йти в сфері культури за більш розвиненими 
країнами, могла виникнути особистість Ґьоте. Не 
менший феномен —  рефлекс особистості та твор­
чості німця в л-рі дан. регіону впродовж ХІХ-ХХ 
ст. Паломництво до Ґьоте стзновить,майже обо­
в'язковий ритуал в перші роки XIX %гг. (зокрема 
тут були багато слов'ян (рос., словац.^ поль., чес.) 
письменників. Теоретики романтизму 
(Ф.Ш легель, Ф .В.Ш еллінг), і найвидатніші 
філософи (Е.Кант, Гегель, А.Ш опенгауер,

Й.Ґ.Фіхте) виробляли нову концепцію генія та 
мист-ва взагалі з обов'язковим врахуванням фе­
номену Ґьоте. Культ Ґьоте складається, зокрема, 
завдяки В.Еккерману, який скрупульозно й з лю­
бов'ю відтворював до дрібниць останні роки жит­
тя маестро в своїх записах. Але й без подвижниц­
тва Еккермана вплив Гьоте був майже беззасте­
режним, хоча літ. мода й прагнула його принизи­
ти. На нім. та австр. ґрунті виник справжній "ка­
нон Ґьоте", риси якого (олімпійство, культ, син­
тез, сполучення "поезії" та "правди" та ін.) тою 
чи ін. мірою спостерігаються у творчості когорти 
найвидатніших літераторів (Е.Т.А.Гофман, Л.Тік, 
Новаліс, А. фон Шаміссо, ґ.Гайне, Н.Ленау, 
Ф.Ґрільпарцер, бр. Манни, Г.Гессе, Р.Мюзіль, 
Ф .Кафка, /1.Фейхтвангер, Б .Брехт, С.Георге).

Отже, ознаки Ґ. — тяжіння до вирішення мит­
цем з власної т.з. найважливіших екзистенційних 
проблем, з мобілізацією всього арсеналу світ, куль­
тури, подолання обмеженості власного "я", яск­
раво виражений най. грунт при абсолютній 
відсутності нац. обмеженості, потяг до змалюван­
ня неповторної особистості у її "шляху пізнання". 
На нім. грунті подібні явиша спостерігаються й у 
сфері ін. мист-в (напр., Р.Вагнер). Типол. близькі 
чи контактні подібності численні й в ін. культу­
рах Пн. Європ. аж ло XX ст.

Не творчість англійців У.Блейка, Лж.Н.Ґ.Бай- 
рона, П.Шеллі та М.Шеллі, Дж.Кітса, 
С.Т.Колріджа, шо виразно просякнута мотивами 
людського "самостояння" в світі. Нікаво, шо у 
Франції з її класицист. засалами хіба лише Ф.Р. ле 
Шатобріан приділив увагу тому аспекту, численні 
"романи виховання" (Ж .Ж .Руссо, Б.Констан, 
Е.ПД.Сенанкур та ін.) лише зовн. нагадують духов, 
шлях героїв на зразок Вергера та Фауста. Слід від­
значити й кн. А./1.Ж. де Сталь "Про Німеччину ", в 
якій письменниця чи не вперше замислилася нал 
перевагами нім. суб'єктивізму в мист-ві ("північна" 
л-ра), звинувачуючи л-ру батьківщини в переспіві 
ідей, породжених ще античністю.

Особливо слід відзначити Ґ. рос. письменників, 
яке набуло характеру потужного впливу. Але 
йдеться не про самий дише вплив: "канон Ґьоте" 
був для рос. поетів —  від О.Пушкіна (якому Ґьоте, 
за переданням, послав своє перо) до Б .Пастерна­
ка —  своєрідною базою для ствердження неза­
лежності митця від тоталітарного сусп-ва, цінності 
власного худож. світу. Мотиви Ґ. бринять в поезії 
Пушкіна та М.Лєрмонтова, їхнє відлуння можна 
відчути в гротесках М.Гоголя, в поезії рос. аполо­
гетів "чистого мист-ва", у В .Брюсова, О.Блока,
А.Белого, Л.Мережковського, М.Волошина та ін. 
(характерна фраза Брюсова, шо Пушкін є "хлоп­
чак" порівняно з Ґьоте) в худож. світі М.Булгакова, 
ле фігурують як два полюси образи світ, культури 
(зокрема Воланл-Мефісгофель) та совєтський поет 
Іван Безролний: у якого — "все своє". В  укр. л-рі 
світ Ґьоте має відбиток у неокласиків, В.Барки, 
Є.Маланюка, відзначимо й чудовий переклад "Фау­
ста" М. Лукашем.

Петро Рихло

138



Д А Й Д Ж Е С Т

ДАЙДЖЕСТ (лат. degista віл degisere — 
розташовувати в певному порядку) — в Давн. Римі 
юридичні зб. систематизованих коротких витягів 
із законів і правових кодексів, згодом — 
впорядкування будь-яких раніше опублікованих 
тв. в уривках або в скороченій формі. Д., або 
пандекги, складені у Візантії в часи імператора 
Юстиніана (VI ст. н.е ), мали силу закону. Суч. 
значення даного поняття етимологи виводять від 
англ, дієслова digest —  препарувати, 
переварювати, перетравлювати (їжу) або ж від 
омонімічного іменника digest у значенні: короткий, 
стислий виклад чого-небудь. В такому значенні Д. 
близький до лібрето. За принципом Д. іноді 
складаються лексикони цитат (напр., нім. 
Zitaten/exi^on), зб. крилатих висловів та афоризмів 
(нім. Geflilgelte Worte; А.Коваль 'Крилаті вислови 
в укр. літ. мові"; Н.Корж, Ф.Дуцька "Із скарбниці 
ант. мудрості"), словники ("Словарь лат. крылатых 
слов"), деякі літ.-бібліографічні покажчики та 
довідники (напр., нім. "Н отап/йЬгег", 
"Schauspiei/Mhrer", рос. "Основные произведения 
иностранной худож. литературы"). Однак найбільш 
розповсюджене розуміння терміну Д. сьогодні — 
це надзвичайно поширений на Зх., а останнім 
часом все більше популярний і у нас тип 
періодичних видань (газета, журнал, проспект, 
рекламний буклет і т.п ), що цілковито складається 
з передруків. фрагментів або переробок худож., 
публіцистичних, наук, творів, які завдяки своєму 
невел. обсягові та спрощеній, інколи 
примітивізованій формі доступні для найширших 
читацьких кіл. В такій функції Д. незрідка 
примикає до масово? літератури

Петро Рихло

ДАЙНА (da і па) — нац. своєрідний пралавн. 
жанр лит. нар. лір. пісні. Впродовж віків Д. 
відображали різноманітні явиша нар. життя. Отож 
у Д. наявні чи не всі можливі жанр, тематичні групи: 
міфол., шо донесли уявлення давн. балтів — 
предків литовців і латишів про пантеон богів на 
чолі з громовиком Перкунасом (ідентично латис. 
Перконас, слов'ян. Перун), трудові календарно- 
обрядові, танечні, любовні, родинно-побутові, 
колискові, гумор., тошо. Д. відбили й різні іст. 
ситуації. За совєтських часів створювано 
псевдонар. Д. з вихвалянням комуністичного 
режиму. Виконуються Д. переважно жінками, 
надто дівчатами, під час праці. Стил.-композиційні 
засоби Д. усталені: лексико-синтаксичні
паралелізми. повторення, рефрени, трад. 
символіка та поетика. Версифікаційна структура 
залежить від муз. наспіву, але переважає строфічна 
побудова з жіночими римами або без рим. Д. є нац. 
скарбом лит. культури. Вони лосі живлять лит. 
поезію. До Д. зверталися в той чи ін. спосіб 
письменники сусідніх з литовцями народів: нім. 
(Г.Е.Дессінг, Й .Г.Гердер, Й .В .Гьоте), поль. 
(А.Міикевич), рос. (К.Бальмонт, О.Прокоф'єв).

Див Дайня, Дойна.
Анатолій Волхов

ДАЙНЯ —  нац. своєрідний жанр латис. нар. 
пісні, що постає ще за часів язичництва та 
найактивніше функціонує упродовж ХШ-XVIII ст. 
Д. складаються та виконуються здебільшого 
жінками. Відображують давн. вірування, родинні 
та сусп. відносини, працю в полі, на городі, іст. 
події, переважно боротьбу з нім. лицарями та 
колоністами. За формою —  хореїчні або 
дактилічні чотиривірші з римами чи без рим. 
Записи, класифікацію Д. та друкування Д. 
започаткував Крішьяніс Барон ("Icfuum doinas", 
вид. 1934). Традиція Д. часто використовувалася 
в латис. літ. поезії.

Див Дайна, Дойна.
Анатолій Волхов

ДАМАСК!НИ —  пам'ятки болг. писемності 
Х\/П —  XVIII ст., за своїм характером компілятивні 
рукописні зб. рел.-повчальних тв. — апокрифт, 
житій, повчань, проповідей. Передусім вони 
містили переклади проповідей та повчань грец. 
письменника XVI ст. Дамаскіна Студіта зі зб 
"Скарб". Вперше ця кн. вийшла 1558 у Венеції і 
багато разів перевидавалась протягом XVI — XX 
ст. Зб. мала вел. успіх не лише в Греиії, але й у 
сусідніх землях, де була дж ерелом, яким 
користувалися грец., болг. та серб, книжники 
протягом двох з половиною ст. Друковані видання 
цієї зб. рано потрапили до Болгарії, де набули 
особливої популярності. Вже наприкінці XVI ст. 
існували болг. переклади "Скарбу". В країні не 
існувало ін. кн., яка б мала так багато перекладів 
(знайдено понад 70  болг. рукописних зб. з 
проповідями Дамаскіна). Популярність тв. грец 
письменника засвідчує не тільки чисельність 
перекладів та рукописних зб ., але й спосіб 
перекладання та пристосування до потреб болг. 
дійсності, внаслідок чого вони набувають нов. нац. 
рис та особливостей. Ім'я автора перетворюється 
у прозивне: Д. називають самі зб., а ламаскінарями
— тих, хто їх перекладав, переписував або 
упорядковував. Пе переважно були священники, 
ченці, вчителі, ремісники та ін. Вони перекладали 
грец. текст вільно, вставляючи нові пасажі, де 
йшлося про рабську долю болг. народу, потребу 
його просвіти та ін. Зміст Д. не підлягає певному 
впорядкуванню. До них включено слова та 
повчання ін. церк. письменників, особливо багато
—  Іоанна Златоуста, житія, оповідання про болг. 
нар. діячів, інколи літописні нотатки, дидактичні 
оповідання на нар.-казковій основі, а також 
оригінальні повчання самих упорядників. Т.ч., 
твор. елемент у деяких Д. дуже значний. 
Пристосування до болг. умов проявлялося не 
лише у доборі проповідей, які перекладалися, 
але й у змінах, шо відбувалися в текстах. Так 
чужий тв. актуалізувався на болг. ґрунті. Однак 
все зазначене не змінило заг. рел. характеру 
дамаскінської л-ри.

Популярністю Д. зобов'язані, передусім, їх 
нов. стилю та мові. Оригінал "Скарбу" мав 
великий вплив на болг. книжників живим,

139



двомовність

захоплюючим способом викладення матеріалу, і, 
найважливіше, —  нар., розмовною грец. мовою. 
Ця особливість Д. подобалась болг. перекладачам 
та упорядникам зб., які під впливом грен, зразка 
та най. потреб намагалися писати розмовною 
мовою з її діалектними особливостями, залежно 
від місця свого походження. Саме завдяки Д. у 
болг. л-ру широко увійшли нар. розмовні елементи.

Д. —  важливий прояв болг. нар. мови, хоча 
вони й не були початком нов. болг. л-ри та нац. 
літ. мови. Вони містять вираз певних нов. 
тенденцій у літ. та мов. розвитку, шо підготувало 
створення нов. болг. л-ри та нац. літ. мови.

Найважливіші зб. Д.: Троянський (XV!! ст.), 
Люблянський (XV!!! ст ), Копривштенський (XV!! 
ст.), Свиштовський (XVH! ст.), Еленський (XV!!! 
ст ), Врачанський (XV!!! ст.) та ін.

Характерною особливістю Д. є анонімність. 
Особливо це стосується Д. XVII ст., але й у XVII! 
ст., якщо і вказується ім'я, то зазначається відразу, 
шо це переписувачі, а не упорядники чи автори. 
Авторство багатьох Д. не засвідчено. Частина з 
них переписувалася з ін. Д ., при цьому щоразу дешо 
зникало і дешо додавалося. Відомі дамаскінари: 
вчитель Недялко (XV!! ст.), Йосип Брадати, піп 
Тодор Врачанський, Нікола Пєтков (XV!!! сг.) та 
ін. Останнім дамаскінарем вважається вчитель 
Тодор Пірдопський, який діяв у першій пол. XIX 
ст., коли дамаскінська л-ра вже згасала.

Валер ін /Іадрелов

ДВОМОВНІСТЬ або БШ1НҐВЮМ (від лат 
Ьі — два, /ingua —  мова) — співіснування в людині 
або ж усьому народі двох мов, як правило, першої 
—  рідної, та другої — набутої. Розрізняють 
індивідуальну Д ., коли знання двох мов властиве 
окр. членам сусп-ва (білінґвам), та масову Д., коли 
таке знання властиве вел. контингентам мовців. 
Масова Д. може охоплювати населення одного з 
регіонів країни (регіональна Д.) або всю націю 
(нац. Д.). Масова Д. виникає внаслідок контактів 
між сусідніми різномов. групами, переселення 
народів, завою вання і т.д. Завдяки таким 
процесам виникають різні явища : 1) субстрат — 
сліди переможеної мови в складі мови переможця 
при схрещуванні двох мов (напр., вплив басків 
на каталанську мову): 2) адстрат — мова 
прибульців, незрілка нац. меншості, шо вплинула 
на мову аборигенів та збереглася як паралельна 
мова: ие різновид Д., котра народжена тривалим 
співіснуванням мов на одній території (напр., угор. 
мова в багатьох укр. селах Закарпаття); 3) 
суперстрат —  сліди мови прибульців у складі мови 
корінних жителів (напр., сліди мови нормандських 
завойовників в англ. мові).

Якшо дві мови використовуються в різних 
ситуаціях і є паралельними системами, то Д. 
називають коорлинативною, а якшо одна мова 
нашаровується на ін., викликаючи згадані явиша 
інтерференції — субординативною. Якшо Д. 
властива усім сой.-культ, групам народу, то така 
Д. є повною або суцільною, якшо ж вона

характерна лише для окр. сой. груп — частковою 
або груповою. Якшо людина або певна група 
людей добре володіє трьома і більше мовами, то 
слід говорити про багатомовність або полілінгвізм.

Розрізняють такі варіанти Д .: 1) Д ., що 
виникає при користуванні двома місцевими 
мовами (напр., в прикордонних районах Буковини 
рум. та укр. мовами); 2) Д ., яка виникає при 
використанні рідної місцевої мови та мови 
регіонального спілкування (напр., для багатьох 
народів Грузії це є рідна мова та груз, мова); 3) Д., 
котра виникає при використанні місцевої мови та 
мови міжнац. спілкування; така ситуація 
характерна, як правило, для держав-імперій, 
незалежно від їх політ, систем, і незрілка 
призводить до витіснення рідних місцевих мов 
(напр., мов. картина колишньої Великобританії, 
Росії); 4) Д., шо полягає в знанні нац. мови та 
професійної мови (останньою може бути, напр., 
грец. або лат. як мова для науки, церк.-слов'ян. як 
ритуальна мова і т.п.).

Д. може вивчатися в різних аспектах. 1) 
лінгвістичному; 2) психол.; 3) педагогічному. 
Важливими є питання про сфери використання 
другої мови в порівнянні з першою, про рівень 
володіння нею, враховуючи різні стадії, про 
форми існування мови (літ. мова, діалект, койне 
і т.п.), про розподіл комунікативних функцій між 
першою та другою мовами, про контингенти 
населення, охоплені Д., про обсяг використання 
феномена. Від Д. відрізняється диглосія, тобто 
поперемінне використання варіантів однієї й тієї 
ж мови (напр., літ. мови та територіального 
діалекту).

Тарас Кияк

Д. у худож. л-рі — використання письменником 
двох мов або мови й діалекту. Відома здавна (напр., 
лат.-rpeu. Д. у рим. л-рі !1 -  поч. Ш сг.: вживання 
лат. і нар. мов у зх-європ. cep-віч. л-рі). Є різні типи 
літ.-худож. Д. Письменники можуть 
використовувати в своїх тв. дві або більше мов 
(М.Гоголь), користуватися двома мовами в одному 
тв. (Д Толстой, О.Вайлд, Г.Квітка-Основ'яненко), 
писати тв. різними мовами (Ф .Петрарка, 
Г.Сковорода. Т.Ш евченко. Марко Вовчок, 
О.Герцен, І.Франко, В.Васидевська). Двома 
мовами пишуть деякі суч. письменники (В.Биков. 
ГДруце, Н.Джусойти, Ч.Айтматов. О.їльченко). 
Виявом Д. у худож. тв. є також цитування 
документів, відтворення особливостей мовлення 
персонажів (напр., у п'єсах "Шельменко-деншик" 
Квітки-Основ'яненка, "Талан" М.Старииького). Д. 
може бути засобом сатир, характеристики образу.

Перекладацька Д. властива перекладачеві- 
проф есіоналові. При ній дві мовні системи 
незалежно одна від одної співіснують у свідомості 
двомовця і взаєм опов'язані системою 
еквіваленгосгей. Окр. випадком є Д. при автор, 
й авторизованому перекладі.

Див.: Суржик.
Станіслав Семчинськин

140



ДЕКАДАНС ДЕКАДЕНСТВО

Д ГАММ АП АДА — священна кн. буддистів, 
що складається з поет, висловів Будди. Поняття 
"д гамма" (на палі) походить від санскритського 
"дгарма" (від d h a r  — тримати). У брахманічній 
л-рі "дгарма" означало "правило" або "моральний 
імператив". В  буддизмі слово набуло принципової 
багатозначності: тут світ уявляється як вібрація 
й сплетіння безлічі найтонших елементів, як 
матеріальних, так і розумово-емоційних. Пі 
елементи в очах Будди та його послідовників є 
єдина реальність світу. Дгарма ж є гра, сплетіння 
цих елементів, отже —  світ є комбінацією дгарм 
(дгамм). Л.. найбільш авторитетним варіантом якої 
вважається канон, написаний на палі, означає 
шлях Лгамми". За переказом, вислови Нулям 

записувалися за ним його учнями, отже 
безперечний зв'язок цього тв. як з священними 
кн. Вед, так і з живим життям людини та 
фольклором. Вислови Будди угруповано за 
певною тематичною схемою: Глава про 
серйозність; Глава про щастя тощо. Тут, попри 
всю яскраву оригінальність й неповторність 
філос. концепції, узагальнено багатотисячолітній 
досвід людського існування в річищі інд. культури. 
Розвинено також певні мотиви міфології індуїзму, 
хоча в цілому Будда зосередж увався на 
практичних потребах людини і нехтував 
метафізичними проблемами. Переклад Л. на 

кит., монг., япон. та ін. мови Сх. (згодом і Зх.) 
відкрив широкий шлях для розповсюдження 
образів та мотивів Л. в світі.

Семен Абрамович

ДГВАН! —  категорія давн-інд. поетики, яка 
охоплює систему "прихованих змістів" слова, 
різноманітні натяки, шо використовуються з 
худож.-риторичною метою, на відміну від слів у 
прямому значенні. "Приходь без страху на берег 
Ґодавері. П ес, котрий тебе вчора покусав, 
роздертий сьогодні левом, шо живе у кущах 
поруч", — так дівчина подає коханому знак, що 
чекатиме на нього біля річки. Вчення про Л. 
викладено в трактаті Анандаварлгани 
Лгваньялока" ("Світло лгвані").

Лив. Раса
Семен Абрамович

ЛЕКАЛАНС ЛЕКАЛЕНСТВО (від франц. 
decadence, від пізнолат. decadentia —  занепад) 
— трал, визначення кризових явиш у філософії, 
естетиці, л-рі та мист-ві кін. XIX — поч. XX ст., 
хоча термін виник вже в кін. XVHI ст. як 
визначення мист-ва рококо. Л .—  світогляд, 
характерними рисами якого вважаються 
суб'єктивізм, індивідуалізм, зневіра, недовіра до 
можливостей людини змінити світ і самому 
змінитись на краще. У теор. аспекті це явище 
вперше намагався осмислити Ф.Ніцше (1844- 
1900), що схарактеризував терміном Л- занепад 
культури, вбачаючи його віддалені джерела в 
зруйнуванні традицій ант. культури після Франц. 
революції 1 7 8 9  і в "омасовленні" мист-ва

("Сутінки кумирів", "Антихрист", "Ессе homo"). 
Розглядаючи Л. як форму самовираження 
інтелігенції і як спосіб "виробництва" панівної 
ідеології занепадницького сой. устрою, Ніцше 
пропонував його подолання за допомогою  
поглиблення, посилення та "перекинення" Л. У 
гуманістичному мисленні нім. філософ вбачав 
"ахілесову п'яту" — "споглядально-спокійну 
спостереж ливість". Але розповсю дженням 
терміну Європа зобов'язана кн. М.Нордау 
"Л ек ад ан св  ній автор тлумачив все нове мист- 

во як Л. з філос. погляду.
Широке використання терміну Л- у літ- 

знавстві та мист-вознавстві пов'язане з діяльністю 
франц. символістів у журн. "Лекалент" (1886- 
1889), "Перо" (1889-1913), "Білий огляд " (1891- 
1 9 0 5 ). Виступивши проти 'натуралістичної 
одноманітності" позитивістського реалізму, 
теоретики симвод(зму П.Верлен, С.Малларме] 
Ж .М ореас, Я.Пападіаманлопулос розглядали 
його як засіб проникнення в сферу суб'єктивного 
і підсвідомого з метою пізнання таємниць "вищого 
світу". Частіше за все під цим світом виявлялись 
глибини власної луші, відчуженого від сусп. буття 
митця. Але Л. є лише одним із різновидів 
символізму, тим, ле знайшли виявлення душевна 
спустошеність, страх перед життям, почуття 
загубленості в ворожому світі. Це проявилося 
також і в модерністських течіях поч. XX ст. 
(акмеїзмі, футуризмі, ладаізмі, сюрреалізмі) 
Але як характерне явище епохи Л. не піддається 
закріпленню за якою-небудь течією або митцем.

V Франції риси Л. з'явились у поезії Верлена, 
Малларме, А.Рембо, прозі П.Валері, А.Жіла, 
П.Клолеля, Ж.К.Гюїсманса. В  Англії ознаками 
занепаду позначена творчість прерафаелітів і 
Ґ.Россеті, близьких до них прибічників естетизму 
і гедонізму В.Пейтера, О.Вайдда, А.Ч.Суйнберна.
В Італії настрої Л. найбільшою мірою виявились 
у Ґ.л'Аннунціо з їх героями у дусі "надлюдини" 
Ніцше і естета-імораліста. В Німеччині в гуртку 
поета С.Ґеорґе виникає культ "песимізму сили і 
міфотворчості. В  Австрії риси Л. помітні в поезії 
Р.М.Рільке і прозі А.Шніцлера.

Світоглялницькі та худож. явиша Л. тою чи 
ін. мірою виявились майже в усіх країнах Сх. 
Європи. В рос. символізмі настанови ніцшеанської 
естетики ( Зло і благо — два шляхи до єдиної 
мети ), відчуття "краю культури почуття 
насолоди трагізмом були притаманні окр. тв. 
Л.М ережковського (1 8 6 6 -1 9 4 1 )  ("Символи", 
1894; "Нові вірші", 1896); М.Мінського (1855- 
1937) ("Старовинна суперечка", 1894); З.Ґіппіус 
(1888-1945) ("Нові люди, 1907). Разом з тим на 
рос. грунті спостерігається чітке розмежування 
Л. як такого ("старші" символісти) та символізму 
("теурги", "молодші" символісти, які цуралися 
аморалізму" своїх попередників).

V поль. л-рі мотиви Л . позначились у прагненні
С.Пшибишевського (1868-1927) до зображення 
патологічних душевних станів, еротичних 
екстазів ("Передодні", 1894; "Синагога Сатани",

141



ДЕМОШЗМ

1897). Теоретиками чес. Д. були Й.Карасек 
(1 8 7 1 -1 9 5 1 )  та А .П рохазка (1 8 6 9 -1 9 2 5 ) , 
редактори журналу "Сучасний огляд" (1894- 
1925). Риси Д. виявились і в поезії В.Дика (1877- 
1 9 3 1 ) . Відчуттям катастроф ічності світу, 
анархічного бунту охоплена поезія сербів 
С Пандуровича та В.Петковича-Диса (1 8 8 0 - 
1 9 1 7 ) , популярна у прихильників н аи - 
патріотичної організації "Млода Босна". V болг. 
л-рі -  в прозі письменників, шо згрупувалися 
навколо журналів "Мисъл", "Звено" (Т.Траянов 
(1 8 8 2 -1 9 4 5 ); Н .Райнов (1 8 8 9 -1 9 5 4 ); Г.Мілєв 
(1895-1925) та ін.).

В укр. л-рі мотиви Д. були притаманні 
декотрим тв. М.Вороного (1871-1942) (цикли 
"Тіні", "За брамою раю", альманах "З-над хмар і 
з долин", 1903) з їх естетизмом, індивідуалізмом 
і скорботним настроєм, галицьким модерністам з 
об'єднання "Молода муза" П.Карманського 
(1 8 7 8 -1 9 5 6 ) ,  Б .Д епкого (1 8 7 2 -1 9 4 1 ) ,
В.Павловського (1 8 7 8 -1 9 4 2 ), С.Чарнецького 
(1881 -1944 ) та ін. їхні естет, погляди зазнали 
впливу Ніише і краківської групи модерністів 
"Молода Польща", очолюваної Пшибишевським. 
У низці їхніх тв. виявились настрої безнадійного 
суму, відчуження, антидемократизму, палкої 
містики. Декадентські мотиви помітні в 
письменників, об'єднаних довкола київ, часопису 
"Українська хата" (1909-1914): М.Сріблянського 
(Шаповала), М.Євшана, А.Товкачевського.

З часу виникнення Д. зазнав численних криг, 
оцінок. Найгостріша критика Д. мала 
марксистську орієнтацію, соціологізований та 
політизований характер (Г.П леханов,
В.Воровський, А.Дуначарський). Дуначарський 
відзначав усунення декадентів від багатьох 
гуманістичних цінностей ЖИТТЯ: "здоров'я, сили, 
світлого розуму, переможної волі, могутнього 
почуття.... захоплення життям" ("Молода 
французька поезія". 1913). Злободенні політ, і 
сой. проблеми епохи вимушували представників 
марксистської критики принижувати значення 
особистого в мист-ві і перебільшувати ролю сусп, 
ідеологічного чинника, про небезпечні наслідки 
чого попереджали багато декадентів. Явно 
перебільшувалась консервативна роля їхнього 
прагнення до "мист-ва для мисг-ва", формальних 
пошуків символістів, акмеістів та футуристів. 
Більш диференційований підхід виявили 
письменники-реалісти. М .Горький цінував 
"ю велірне мист-во" слова Вайлда, Рембо, 
Верлена, Рільке. Геор ге. І.Ф ранко, хоча і 
виступив проти занепадницьких тенденцій Д. у 
відомому вірші "Д екадент" (1 8 9 6 ), разом з 
М. Коцюбинським і О.Кобилянською не вважав 
поет, принципи М.Вороного маніфестом укр. Д. 
З критикою занепадницьких тв. виступили також 
Д .Толстой, В .Короленко, Р.Роллан, Г.Манн, 
Т.Драйзер, Дж.Голсуорсі.

Особливий аспект критики складає сатир, 
пародіювання образів та етил, експериментів 
декадентської л-ри. Такими є зображення "мист-

ва" "фейлетонної епохи" в романі Г.Ґессе "Гра в 
бісер", сторінки "експериментальної" прози в 
романі Е.Гемінґвея "Мати і не мати", карикатурні 
образи декадентських літераторів та художників 
в романах Р.Олдінгтона "Смерть героя" та 
"С ем еро проти Р івза", в сатир, прозі 
"Сатирикону" (А .А верченко, Н.Теффі) 
Доконечною умовою ддя суч. наук, оцінки Д. 
повинно бути співвідношення її з принципами 
високої духовності, гуманізму та заг-людських 
цінностей, відмова від спрощеного 
соціологізування та політизування. Розглядаючи 
з цих позицій суч. л-ру, можна виявити риси Д. в 
масовій літератур! з її жанрами кримінального, 
побутового та "чорного" романів, апологетикою 
насилля, бездуховності, споживацтва, вульгарної 
еротики. Т.ч., Д. може розглядатись не тільки як 
специфічне літ. явище кін. XIX —  поч. XX ст., 
але й як процес перманентного розвитку, шо має 
на різних часових етапах естет, відмінності.

Значна роля у вивченні Д. тут повинна 
належати порівн.-іст. методу. Аспектами такого 
вивчення можуть бути:

— переоцінення та виявлення дійсно 
занепадницьких, антигуманістичних тенденцій в 
худож. течіях, раніше позначених рисами Д.;

— виявлення ранніх проявів Д. в л-рі і 
встановлення типол. принципів цього явиша;

—  вивчення хулож. новацій Д. в аспекті іст. 
розвитку поетики;

—  аналіз явиш суч. Д.
Микола Нефьолоя

ДЕМОНІЗМ —  риса концепції людини, типол. 
спільна для авторів, котрі прагнуть до розкриття 
таємниць Всесвіту, зокрема, авторів езотеричних 
тв. Д. базується на уявленні про існування 
потойбічних сил, втілених в постаті демона, 
котрий уособлює буття й силу трансцендентного 
світу, й втручання котрого здатне докорінно 
змінити життя людини.

Д. Генетично пов'язаний зі сферами міфології 
та фольклору. Як такий, демон (diamon) є 
постаттю в першу чергу ант. (спершу саме давн- 
греи.) міфології. Спочатку ант. демон не мав 
обов'язково зловісної природи, ЯКОЇ набув ЗГОДОМ: 

це було уособлення аморфної божественної сили, 
чи то доброї, чи лихої (О.Лосев). Демон був 
енергетичним поштовхом, котрий викликає 
землетруси, повені тощо. Уявлення про демона 
як виключно лиху силу формується у греків лише 
після греи.-перс. воєн, приблизно біля 500  ДО Н.Є., 

коли перейнято було чаклунство від перс, "магів", 
особливо ж у Фессалії, де перси досить довго 
панували (звідси особлива слава фессалійських 
чаклунок). Проте переосмислення це було 
почасти підготовлено й філософією Піфагора (до 
речі, етруського жерця) та Емпелокла, які 
відкинули уявлення про посмертне перебування 
душ в аїді й висунули ідею мандрівки душі по 
смерті (метемпсихоз). Демонами стали називати 
духів, які мають антропоморфні, як у богів, риси.

142



ДЕМОМЗМ

З VI ст. до н.е. демонами почади називати 
численних богів без імені", яким не 
відправлявся культ; до них долучилися й 
легендарні герої. На думку Г.Узенера, демони 
античності переважно належали до т.зв. dii 
піілолз — численних божків полів, рівчаків тощо, 
на відміну від більш олюдненого генія.

В розвиненій античності межа між "демоном" 
та "генієм" стає нетривкою, зокрема, завдяки 
Сократові, який визначив широко відомим 
поняттям "демон" нове поняття, яке тільки-но 
зароджувалося, відтісняючи архаїчну полісно- 
колективістську свідомість, —  поняття "совість" 
(зате в грец. тексті Нов. Завіту воно буде вжите 
вже багато разів). Лемон Сократа об'єктивно 
торував шлях христ. уявленню про янгола- 
охоронця. Демонічна людина тут виступає як 
самостійна в думках, незалежна у вчинках, й 
постать самого Сократа в діалогах Платона є 
найкрасномовнішим свідченням того. Разом з тим 
післясократична ф ілософія стала ж ваво 
міркувати про добрих лемонів-охоронців та 
демонів злих, очевидно, не без поштовху перс, 
зороастрійського дуалізму.

Після завоювань Александра Македонського 
на ант. демонологію нашаровуються сотні 
екзотичних чужих бож еств зі строкатими 
функціями й непевними обличчями, бо 
халдейські та єгип. мудреці буквально заполонили 
Грецію. їхні боги стали вважатися саме за демонів 
й до Олімпійського пантеону не могли бути 
прилучені — Гомер та Гесіод канонізували ант. 
Олімп.

Цих чужих божеств-демонів стали закликати 
з марновірним страхом, часто чужими мовами 
(пригадаймо атмосф еру деяких тв. Лукіана 
Самосатського), шо згодом вироджується в 
"тарабарщину" на зразок широко відомого 
"А бракадабра!" Атмосф ера чудесного й 
незрозумілого пронизує, напр., сюжет "Золотого 
віслюка" Апулея або ареталогічні історії 
(Ареталогія) Демонічна людина в л-рі гелленізму 
є не винятком, а скоріше нормою. Та занепад 
олімпійської релігії був неминучий. Останній 
поштовх тут зробив Платон, которий оголосив 
усіх богів, окрім Дія-Деміурга, Творця Світу, 
людською фантазією. Почалося й поступове 
згасання Д. Але діяльність Філона 
Александрійського (1 ст. до н.е. —  1 ст. н.е.) 
приводить до ототожнення Платонового Деміурга 
з юдейським Ягве. Ця, ше дохрист., контамінація 
привела й до потреби урахування бібл. 
старозавітної ідеї про "посланників" Єдиного (евр. 
"мейлах" означає посланник, янгол). Отож 
неоплатоніки (Плотін, Порфірій, Ямвліх) 
доповнили вчення про Деміурга оповідями про 
Його служителів та демонів, які їм протистоять. 
Цікава підсумкова систематизація Ямвліха, шо, 
вдаючись також й до даних халдейської магії, 
описує, поряд з Деміургом, ше 12 вищих та 72 
нижчих божества (далі йдуть янголи, демони та 
герої).

Християнство ототожнило всіх, окрім ст- 
завігних янголів, з бісами, базуючись на максимі 
Псалтиру "Боги поган суть біси".

Проте Б іблія неохоче розповідає про всі ці 
таємничі шари буття, й створення картини 
янгольсько-демонічних ієрархій вже в сиву 
давнину взяли на Сх. апокрифи на зразок "Книги 
Еноха". Що більш неохоче Церква спрямовувала 
на цю проблему увагу, тим активніше займалися 
нею гностики й подальші єретики та ворожбити, 
прагнучи до відновлення неоплатонічної лінії на 
синтез Біблії з поганством. Після тривалих 
суперечок, чи визнавати демонічні сиди за 
реальність, бере гору клас, погляд Платона, й 
віра в демонів оголошується марновірством. 
Ранньосер-віч. перк. д-ра, вкрай раціоналістична, 
не залишає грунту "демонічному персонажеві*. 
Так тривало, доки Європа не познайомилася після 
хрестових походів з гебр.-араб. магією Сх. І вже 
Тома Аквінський (XIII ст.) оголошує, шо демони 
існують, "шо вони можуть шкодити своїми чарами", 
зокрема, викликати вихор, д о т , блискавку, 
безпліддя й т.ін. Це спричинилося до подальшого 
визнання магії за науку. Сили природи, які в 
дохрист. часи набирали на теренах Європи 
вигляду ліших, русалок, домовників, водяників, 
демонів житнього поля тощо, і які були осмислені 
як біси, потайки шанувалися в глухих сільських 
кутках ("лвовірство"). Це відбивається у 
фольклорі, типово демонічній істоті чаклуна 
(часто коваля), яка напрочуд подібна у різних 
народів (пригадаймо конденсацію цього образу 
хоча б у "Страшній помсті" М.Гоголя). V сх. 
слов'янстві біси (віл інлоєвроп. /ioi-dho-5 — той, 
що викликає жах, за С.Аверинцевим) це 
старовинні злі духи, які руйнували життя ше в 
поганські часи, й поняттям цим було перекладено 
при християнізації грец.'лаймон", хоча згодом 
сюди було прилучено й весь поганський пантеон 
— Перуна, Мокош та ін. Як вірно зазначає 
Аверинцев, осмислення сф ери бісів як 
однозначно ворожої Богові теж несе відбиток 
давн-перс. рел. дуалізму (боротьба проти "левів" 
як норма в "Авесті"). Часом для позначення цих 
сил у Давн. Русі вживали слова "аггел" (сатана), 
за грец. написанням. Біси мають величезну 
обізнаність в таємницях світу, вони шокують, 
лякають та спокутують людину, шо прагне до Бога 
(напр., сюжет про Св.Антонія). Вони увібрали в 
себе енергію поганського алх1м%чмого міфу, 
перевтілюючись в будь-які постаті з 
невимушеністю ант. Протея. В нар. укр. мові 
слово демон (гемон) означає лиху людину, від якої 
походять руйнівні імпульси. Проте фольклор 
часом наділяє рисами "позитивного демонізму" 
своїх "шляхетних розбійників" (Разін, Довбуш. 
Кармалюк та ін.); (пор. романтизовані постаті 
Кармалюка в укр.літ. кармалюкіані, Гонти у 
Т.Шевченка, Миколи Шутая в І.Ольбрахта й т.п).

З часів Ренесансу демонологічні вірування у 
вигляді "магічної науки" переливаються в міську 
культуру, породжуючи тип доктора Фаустуса, шо

143



ДЕМОНОЛОГІЯ

викликає одночасно зацікавлення й жах 
(Фаустіама). В  лобу Відродження буквальна віра в 
демонів та чаклунів призводить до спалаху майже 
невідомих у Сер-віччі "вільмовських вогниш".

"Нейтральність" демонічного героя, попри всі 
прагнення адептів магії подати свій предмет як 
"науку", не могла вже відновитися, й ант. 
релятивність добра і зла в демонічному герої тепер 
немислима. В христ. свідомості демонізм є чимось 
"мерзенним" (світ Є .Босха). З тими, хто прагне 
використати енергію демонів і служить "чорні 
меси", боролися не лише "вогнем І мечем"; 
виникає специфічний жанр екзорцизмів, молитв- 
заклять. шо почасти базуються й на практиці 
фольклор-поганських заклинань та замовлянь, і 
такі трактати, як відомий інквізиторський посібник 
"М олот на вільом". В цю пору від Д. 
відокремлюється сатан ізм  як самостійна 
концепція.

Тема Д. справляє величезний вплив на л-ру 
Європи. Якщо у Данте сили зла належать суто до 
сфери пекельної (сер.-віч. риса), то Ренесанс 
розкош ує, перелічуючи можливості такого 
контракту, хоча д-р Фауст, напр., обов'язково має 
провалитися врешті-решт до пекла. Світ бароко 
ше зберігає недвозначність поляризації демонів 
та янголів (напр., "Разюча луна останньої сурми" 
поль. автора XVII ст. К.Болєславуша). Безодня 
"демонічного" все більше гіпнотизує митців. 
Навіть заперечення магії Ф.Беконом у XVII ст. й 
протиставлення їй науки не припиняє цікавості 
до "демонічного" типу людини в культурі Європи. 
Зокрема, й класицисти, відмовляючися від бібл. 
основи світогляду, відновлюють ант. уявлення про 
"невизначену силу", про "генія" яктвор. силу душі 
(цікава рос. форма у В.Тредіаковського — 
"жені"). Характерний також образ Музи, яка 
підносить поета над буденністю. Та ант. 
ремтяжсменміями справа не обмежується. Зі 
зростанням кількості географічних та культ, 
відкрить, зростанням обізнаності в екзотичних 
релігіях та культурах Сх. (Індія, Китай та ін.), 
Африки. Нов. Світу раціонально-"поетична" 
концепція людини все ширше поступається 
натискові "демонічного типу". Просвітництво, 
при всій зневазі до "м арновірства", 
характеризується й такими постатями, як Сен- 
Ж ермен, Каліостро, М есмер, шо втілюють 
демонічність у рафінованому вигляді. Особливо 
цікаві "люди пристрастей" на зразок маркіза де 
Сада, які є антиподами христ. моралі.

В  романт. епоху скептицизм остаточно зникає 
й замінюється відвертим захопленням "енергією 
та ентузіазмом зла" (вираз Б.Ейхенбаума). Під це 
підводилася й теор. база такими ідеологами 
посткантіанської естетики, як Ф.Ш еллінг. 
Вивчення фольклору (бр. Грімм й ін.) дає новий 
грунт для реставрації Д. У романтиків 
спостерігається широкий діапазон Д. —  від 
Байронового захоплення постатями на зразок 
Каїна або Манфреда, шо аж палають ненавистю 
до Творця, до "ж ахів" готичного роману.

Об'єктивно все це було певною мірою реалізацією 
надій Просвітництва на "гурона", природну 
людину, шо вільна від впливів христ. моралі. Нової 
рівноваги надав проблемі "Фауст" Й.-В.Гьоте: тут 
Зло, у відповідності до вчення св. Августина, не 
має власної природи. Мефістофель, при своїй 
незалежності, є лише часткою божественної сили. 
Інтенсифікація в романтизмі христ. поривань 
(Р.Шатобріан та ін.) спричиняє до прагнення 
"приборкати" Д. в л-рі. Часто Д. стає суто 
стильовим моментом (Р.Д.Стівенсон, В.Коллінз 
та ін). Проте рух за реабілітацію вільної від Бога 
людини впродовж ХІХ-ХХ ст. набуває розвою, 
часом відверто демонізуючись в дусі "білявого 
звіра" Ф.Ніише. Інерція Д. відчувається в реаліст 
л-рі (постаті Сорреля, Растіньяка, Дюсьєна 
Девена та ін ). Особливо цікавий Д. таких героїв 
рос. л-ри. як Печорін (варіант Демона), 
Раскольніков та ін. герої Ф.Достоєвського з їхнім 
тяжінням до інфернального. Демонічні Фальк — 
герой романа С.Пшибишевського "Homo sapiens" 
та оповідач із "Записок кирпатого Мефістофеля"
В.Винниченка та ін. Натомість, європ. та рос. л- 
ра остаточно реабілітує "демонічного героя" в 
добу декадансу ("Квіти зла" Ш.Бодлера, твори
О.Вайлла, В .Брю сова, Ф .Сологуба, почасти 
Блока та ін.). Значною мірою всі ці речі 
підготували "богоборство" М.Горького та ін. 
діячів соціалістичного реалізму.

Зх. л-ра ХІХ-поч. XX ст. починає часто 
осмислювати Д. в руслі наук, поглядів про темне 
та підсвідоме в людині (напр., "Маріо та чарівник" 
Т.М анна, сповнений відрази до сфери 
"гіпнотичного"; проте той же автор змальовує 
непоборну силу "демонічної" пристрасті в "Смерті 
у Венеції"). Виникнення фашизму з його 
поетизацією ф уріозності художньо 
заперечувалося у Б .Брехта, Д .Фейхтвангера, 
Г.Бьолля — хоча не було нестачі й в тих. хто 
подібною фуріозніспо захоплювався. В масовій 
літературі наших часів Д. "дематеріалізується' 
в потокове виробництво "жахів", й не завжди на 
рівні А .Гічкока. Вампіри, перевертні, 
інопланетяни тошо є оригінальною, хоча й дуже 
зниженою варіацією на теми Д.

Семен Абрамович

ДЕМОНОЛОГІЯ— галузь езотеричної л-ри. 
генетично пов'язана з міфол-фольклор. стихією, 
—  трактати, в яких "систематизувалися" ієрархії 
потойбічних сил, котрі розумілися переважно як 
сили Зла, напр., пізньоант. "Містерії" Ямвліха або 
гностичні писання Василила й т.п. На межі христ- 
бібл. уявлень та поганського світогляду 
утворюється Д., шо справила чималий вплив на 
л-ру Сер-віччя й, почасти, Нов. часу. Дослідники 
вживають також термін Д. для визначення суми 
фольклор, текстів, напр. "Знадоби до галицько- 
укр. демонології" та "Знадоби до укр. 
дем онології", які було упорядковано та 
відредаговано В.Гнатюком.

Семен Абрамович

144



ДЕТЕКТИВ

ДЕТЕКТИВ (віл лат. defe/cfere — розкривати, 
англ, defective — слідець) —  особливий вил 
худож. оповіді, у центрі якої —  процес 
розслідування злочину й ідентифікації злочинця. 
За визначенням франи. дослідника Р.Мессака, 
"Д. — оповідь, присвячена перш за все логічному 
й послідовному розкриттю з допомогою 
раціональних і наук, засобів точних обставин 
таємничої п о д ії'. Здебільш ого ця оповідь 
вкладена у форму новели або роману. Пізніше 
Д. з'являється в театрі і кіно. Трэд. Д. 
визначається як літ. жанр, та правильніше було б 
визначити його як різновид жанру 
пригодницького роману, якому Д багато чим 
зобов'язаний, але йому не ідентичний.

Тема злочину трал, у світ, д-рі (бібл. міф про 
Каїна і Авеля, ант. міф про Едіпа, "Гамлет", 
"Злочин і кара"). Але таке широке тлумачення 
Д. неправомірне. Близьким попередником Д. є 
авантюрний, зокрема гогичнин роман, який 
з'явився наприкінці XVHi — поч. XIX ст. 
(А Ралкліф, Е.Сю, О.Дюма). До речі, саме в цей 
час в Англії і Франції формуються поліцейські 
пошукові служби; мемуари шефа паризької поліції 
Білона відіграли певну ролю у формуванні Д. 
Проте Д. як такий з'являється вперше в США. 
Його творцем став Е.А.По, який написав кілька 
оповідань про розкриття злочину ("Убивство на 
вулиці Морг", "Пропалий лист", "Таємниця Марі 
Роже" та ін.). Подальша історія Д. пов'язана з 
європ. л-рою, причому відразу ж можна виділити 
англ. (В.Коллінз, А.Конан Дойл, К.Честертон) і 
франц. (Е.Габоріо, М.Леблан, Ґ.Деру) школи Д. 
Особливо слід відзначити творчість Конан Дойла, 
творця постаті Шерлока Холмса, який став 
традиційним обр азом  і дав численні 
наслідування, пародії та ін. (шерлокіана). 
Загалом же, поява Д. саме у Франції та Англії 
зумовлена низкою соц. і власне худож. чинників. 
У цих країнах раніше, аніж десь, сформувалося 
громадянське сусп-тво, встановилося 
верховенство закону і повага до нього, 
утворилися спеціальні слідчі органи (карна 
поліція). У худож. відношенні д-ри Англії та 
Франції завжди йшли в авангарді, тут була 
розроблена традиція авантюрного роману.

У XX ст. Д. стає одним із найпопудярніших 
видів л-ри, який займає левову долю в заг. потоці 
масової літератури і відіграває все більшу ролю 
в худож. арсеналі "вел ." л-ри. Невипадково Д. 
називають нар. міфом XX ст., міською казкою. 
Його популярність свідчить про певні зміни 
масової свідомості, її інтелектуалізації за рахунок 
втрати певною мірою рел.-сентиментального 
начала, характерного для читача XVHI-XIX ст. З 
ін. боку, Д. моральний за своєю сугпо —  добро 
перемагає зло, закон тріумфує над злочином, 
приватний детектив — над злочинцем.

Розвиток Д. у XX ст. визначається перевагою 
англ, і амер. шкіл. У першій з них визнаним 
лідером є А.Крісті, автор понад ста детективних 
романів і оповідань, а також Дж. ле Карре,

Дж.Чейа Амер. школа Д. сформувалась у 20-і 
роки і представлена іменами Д .Х ем м ета, 
Р.Чандлера, Е.С.Гарднера. Перевага англомов. 
Д. пояснюється відносною стабільністю політ, 
системи в цих країнах (лише в таких умовах може 
нормально працювати поліція і приватний 
розшук), а також поширеністю в  світі англ, мови
— у багатьох країнах віддають перевагу Д. англ, 
мовою. Плідно розвивається і франц. детектив
— всесвітньо відомі твори Ж.Сіменона, Буало- 
Н арсеж ака, С .Ж апризо. З ін. боку, Д. не 
приживається в тоталітарних режимах (СССР, 
гітлерівська Німеччина) саме тому, шо закон в 
цих країнах тлумачили досить довільно, та й 
приватний детектив — особ а, яка чимось 
переваж ає держ авного функціонера, — 
немислима в тоталітарній системі.

Варто відзначити специфічні риси названих 
шкіл Д. В англ. Д. домінує логічна загадка, складне 
нанизування обставин, речей і вчинків 
персонаж ів, наявний елемент ж ахливого, 
розслідування веде приватна особа, офіційний 
поліцейський —  об'єкт іронії, дія розгортається в 
патріархальній англ, провінції, дотримано вимог 
стилю і смаку. У франц. Д. більше уваги 
приділяється психології злочинця, трал, 
зацікавленність злочинами на грунті пристрасті, 
розслідування веде офіційна особа — 
поліцейський комісар, який викликає повагу. В 
амер. Д. сильний елемент дії —  приватний 
детектив повинен володіти не лише гострим 
розумом, а й могутніми м'язами. Дія переноситься 
на гомінкі вулиці Нью-Йорку і Чікаго, мова 
персонажів досить розкута —  т .зв . круті 
поліцейські історії Хеммета і Чандлера, повага 
до поліцейського теж досить висока.

Отже, Д. має вже понад півторавікову 
традицію. Позаяк основною специфічною рисою 
Д. є його раціональний, логічний характер, то 
закономірною була поява до 20-х рр. канону 
класичного детективу (цікава паралель з законами 
класицистичної трагедії). Були розроблені 
правила Д. (По, Р .Н окс, С .С .В ан  Дайн). В 
узагальненому вигляді ці правила зводяться до 
таких: 1. Читач повинен мати рівні з Д. 
можливості до розкриття таємниці. 2. Злочин 
повинен бути розкритий дедуктивним шляхом, а 
не за допомогою збігів, двійників, випадковостей, 
фант., містичних провидінь. 3. У Д. не повинно 
бути любовної лінії. 4. Слідець не може бути 
злочинцем. 5. Слідець повинен бути розумнішим 
за офіційного поліцейського. 6. У слідця повинен 
бути простосердий друг, який за своїми 
розумовими здібностями дешо поступається сер. 
читачеві. 7. Обов'язкова наявність трупа. 8. Слуга 
не повинен бути вбивцею. 9. У Д. не повинно 
бути літ. прикрас. 10. Злочин здійснюється лише 
за особистими мотивами, політиці немає місця в 
Д., злочинець не повинен бути професіоналом, 
членом мафії і т.ін. Звичайно, жоден вел. майстер 
Д. не дотримувався строго цих правил, проте як 
заг. схема побудови Д. вони становлять інтерес.

145



ДЕЛИМА

Магістральні мотиви Д. такі: 1) Вбивство в 
зачиненій кімнаті. 2) Психол. загадка. 3) Худож. 
дослідження справжньої справи. 4) Розгадка 
шифру. 5) Викриття облудності. 6) Розкриття 
жахливої таємниці.

Композиція Д. також досить стабільна, вона 
обов'язково включає в себе такі складники: 1. 
Експозиція —  детектив включається в дію. 2. 
Огляд місця злочину, врахування доказу. 3. 
Представлення підозрюваних. 4. Перша спроба 
рішення. Принцип побудови Д. — 
ретроспективний, його дія наче прокручена в 
минуле: злочин є результатом дій, шо відбулися 
до початку оповіді.

Говорячи про жанр, форму Д ., часто 
використовують термін "роман", хоча, на думку 
Честертона, "Д. повинен будуватися за моделлю 
новели, а не роману". Очевидно, Честертон має 
рацію — глибокого опрацювання характерів, 
властивого роману, в Д. немає, існує традиційний 
набір персонажів: гол. слідець, його простосердий 
друг, недолугий поліцейський, підозрювані, 
злочинець. Варіанти можливі, та гол. принцип 
витримується —  в Д. немає місця характерові, це 
"драма масок, а не облич" (Честертон). На думку 
Буадо-Нарсежака, "тільки-но стають цікавими 
самі персонажі, а не їх вчинки, ми покидаємо 
сферу Д." Все це не скасовує, звичайно, психол. 
вмотивування поведінки злочинця, та весь його 
характер обмежується моноілеєю злочину.

Нарешті, цікаве питання про хронотоп Д. — 
він досить динамічний. П ерсонажі багато 
перемішаються —  світ техніки і великих 
швидкостей XX ст. тут цілком доречний: дія 
відбувається на пароплаві ("Арешт Арсена 
Дюпена" Дебдана), потязі ("Східний експрес" 
Крісті), літаку ("Смерть в хмарах" Крісті). З ін. 
боку, майже обов'язковий замкнений простір — 
чи то вагон потягу, салон літака чи пароплава, 
усамітнений готель ("Мишоловка" Крісті), острів 
("Десять маленьких негренят" Крісті). Важливим 
складником організації в Д. є також сходи — вони 
служать зв'язуючим ланцюгом між персонажами, 
але нерідко є місцем злочину. Взагалі, слід 
відзначити важливу ролю топографи в Д. — 
оповідь часом супроводжується планом або 
схемою.

Варто розібратися в термінології і 
відмежувати Д. від ін. видів роману про злочин. 
Питання термінології досить заплутане: у Франції 
Д. здебільшого визначається як Rom on po/icier 
—  поліцейський роман, на відміну від Roman 
d'espionnage — шпигунський роман; у Німеччині 
застосовується термін Krim ino/rom an — 
кримінальний роман, в Англії та США —  detecfiue 
story.

У будь-якому разі слід розрізняти Д .: 
кримінальний (поліцейський) і шпигунський 
романи. Англ, критик С.Симонс так визначає 
відмінності між Д. і кримінальним романом: 
"А втор кримінальних романів намагається 
підпорядкувати дію характерам, творець Д. усе

підпорядковує хитромудрій загадці, доводячи 
характери і вчинки героїв до абсурду". Існує і 
чисто формальна відмінність, якшо автор 
відкриває читачеві злочинця на поч. або в сєр. 
роману і більша частина оповіді присвячена його 
переслідуванню, то це вже не Д. У цілому ж 
відмінність між Д. і кримінальним романом 
невиразна. Принципово відмінний від Д. т.зв. 
шпигунський роман, де гол. сюжетний стрижень 
базується на протистоянні розвідок, а не на 
конфлікті "злочинець —  слідець".

З сх. європ. письменників, авторів Д. добре 
відомі А.Гудяшкі, Б .Райнов (Болгарія), Є.Едігей,
A. Збих, А.Клолзіньська, Е.Путрамент, Д.Тирманд,
І.Хмелєвська (Польща), Г.Прошкова, Е.Фікер 
(Чехословакія), Ю .Семенов, бр. Вайнери, 
О.Марініна (Росія), Р.Самбук, В.Черняк (Україна). 
Особливості розвитку цього жанру в країнах Сх. 
Європи зумовлений специфічними умовами сон. і 
політ, розвитку цього регіону в XX ст.: домінує 
шпигунський роман з елементами Д., в якому 
переважає тема впіймання шпигунів з Зх.

Ю.Рогоза, Юрій Попов

ДЕЦИМА (від лат. decima —  десята).
1. У ширшому значенні —  десятивірш.
2. У вужчому значенні — т.зв. клас, децима, 

або еспінела (від прізвиша ісп. поета XVIH сі.
B . Еспінеля) — строфа в ісп. поезії, шо складається 
з десяти вірш, рядків з трал, схемою рим: 
АяяААссЕЮс Переважним метром є хорей. Як 
вел. строфічна форма Д. має досить складну 
мовленнєву структуру, яка спроможна втілити 
розгалужений поет, зміст.

Аби не було змістовного та звукового розпаду 
Д. на 2 п'ятивірша —  кінтільї, після 4-го та 6-го 
рядків обов'язкова пауза. За змістом 1-4 рядки 
містять вихідну думку (конфлікт), 5-6 —  перехід 
до 7*10 — розв'язання. Д. використовується в 
значних за обсягом тв , зокрема в поемі. В ін. л- 
рах Д. майже не зустрічається.

Див Глосса, Одична строф а.
Анатолій Волков, Борис Інаяюк

Д Ж А Н ГА Р Ч ! —  калмицькі сказителі, 
виконавці героїчного епосу "Д ж ан гар ' про 
подвиги 12 батарів (богатирів) та їхнього ватага 
Лжангара, шо вони захищають казкову країну 
шастя й добробуту Бумбу Про цей епос у 
фольклористиці стало відомо дише 18 0 4 . Л. 
зберегли його в кількох варіантах. Найповніші 
варіанти записано 1 9 1 1  від Д. Овлана Еля. 
"Д жангар" перекладався різними мовами 
(зокрема, перші переклади рос. 1854, нім. 1857, 
укр. 1940).

Див. Епос.
Анатолій Волков

ДЖ АТАКА (санскритське "розповідь про 
попередні народження") —  жанр лавн-інл. л-ри 
та фольклору. Виник на основі міфології індуїзму 
та ідеї метемпсихозу. На європ. грунті подібні

146



ДИДАКТИЧНА ЛІТЕРАТУРА

думки поділяв Піфагор, а проте відбився худож. 
повно цей комплекс хіба т о  у "Метаморфозах" 
Апулея. Натомість інд. словесність розвинула 
даний комплекс ідей в яскраву пам'ятку під 
одноіменною назвою "Джатака". Для читачів 
сьогодні не перш за все зб. оповідань про попередні 
втілення Будди, що записані були начебто з його 
слів учнями. Твір входить до складу буддійського 
канону "Тіпітака", написаного на мові палі (як 
частка "Суттапітаки") —  проте, власне, сюди 
включено лише віршові розділи ("гатха"), які 
виникли в Ш ст. до н е. Проз, новели зафіксовано 
ще пізніше (V ст. до н е ). За своїм складом це 
оповідання типу байки, які розвивають дуже 
поширені у світ, фольклорі та л-рі сюжети (осел в 
шкурі лева, ворона, яку облудно улешує шакал, 
тощо). Тут чимало елементів чарівної і сой. казки, 
сатири. Загалом, це фольклор, історії, начебто 
механічно зв'язані сюжетом про перевтілення 
Гаутами, хоча переважно виражають ідею про 
перемогу вищої справедливості. Проте сама думка 
про об'єднання нього "низького" матеріалу в цикл 
сюжетів про життя Будди в світі сансари, про його 
перевтілення в пошуках вивільнення віл матерії 
являє собою вел. епіч. задум, отже — строкатість 
матеріалу тут суто зовнішня. Читач проходить тут 
разом з героєм коло перероджень, аби решта решт 
звільнитися від них; постійно вдосконалює свою 
карму. Д. здавна широко використовуються л-рами 
буддійського регіону та загалом в Азії. Потребує 
дослідження питання про міграцію сюжетів Д. до 
л-ри монголів та бурят, а також народів Європи.

Семей Абрамович

ДЖІР або ЖІР —  жанр казах, фольклору: 
поет. тв. з вільним римуванням силабічних 7-8 
складових рядків. Виконують Д. речитативом 
джірші. З різних тематичних Груп найважливіший 
Д.— іст.-героїчного змісту —  батилар-Д.

Анатолій Волков

ДЖІРШЖ або ЖІРШІ (від лжір, жір) — казах, 
нар. напівпрофесійний виконавець обрядових і 
лір. пісень, а також вед. сюжетних поем-сказань. 
На відміну від акинін, Д. не складають фольклор, 
їв., лише їх виконують. Поряд з акинами Д. — 
почесні учасники всіх казах, нар. урочистостей. 
V киргизів Д. відповідають ірчі та манасчі.

Анатолій Волков

ДИВАН (перс, "запис", "книга") — зб. вірш, 
тв. (персональний або колективний) в л-рах 
мусульман. Сх. Складався з трал. жанр, і 
строфічних форм, розташованих у певному 
порядку. Жанр.-строфічна композиція Д. часто 
ускладнювалася алфавітною засадою слідування 
кінцевих літер римованих віршів у кожному жанр, 
розділі або ж початкових літер тв.

Тематика Д. різноманітна, крім усталених в 
ліриці елегійних мотивів кохання, долі, вигнання 
тошо, відбивалися рел. почуття (араб, поет-суфісг

ХШ ст. Фарід), розробляли сой. мотиви (узб. поет 
XVMI-XIX ст. Садік), пародіювалися соц. канони 
("Диван одеж" перс.-талж. поета XV! ст. Махмуда 
Карі) тошо. Часто-густо тв., шо входили в Д., 
об'єднувалися за тематичними ознаками. Напр., 
перс.-тадж. поет XV ст. Джамі створив три Д ., що 
відповідають трьом віковим періодам людського 
життя: "Передмова юності", "Середина намиста". 
"Висновок життя"; "Скарбниця думки" класика 
узб. л-ри Навої (XV-XV! ст.) являє собою чотири 
поет, цикли що утворюють т.зв. "великий Д ": 
"Дива дитинства", "Рідкості юності", "Дивовижі 
середнього віку " та "Останні поради старості".

Д. був не лише найпоширенішим рукописним 
явищем поезії Бл. та Сер. Сх.; він зустрічається і 
в інд. ліриці (урду-поет XVH-XVHI ст. Фаїз, який 
писав Д. на назмі, тобто римованим двовіршем, 
шо нагадує строфічну форму масневі), і в європ. 
ліриці (етил. Д. Й .-В .Ґьоте "Західно-східний 
диван").

Борис Лианюк

ДИДАКТИЧНА ЛІТЕРАТУРА (від грец. 
didacticos —  навчальний) складає в історії світ, 
л-ри монументальний корпус текстів, але поняття 
Д.л. було висунуто лише на межі Просвітництва 
та романтизму, коли було усвідомлено естет, 
специфіку красного письменства, а утилітарно- 
ідеологічне насичення л-ри почало сприйматися 
як щось архаїчне. Й справді, саме архаїчні або 
архаїзуючі епохи бувають перш за все заклопотані 
ідейно-моралістичною спрямованістю тексту 
(точніше, "правильною " його спрямованістю). 
Естет.-худож. складник сприймається як бажана, 
але другорядна ознака. Це дало свого часу грунт 
В.Бєлінському для твердження, шо Д. л. як такої, 
мовляв, не існує взагалі; йшлося про те, що 
найголовніше для справжньої худож. творчості 
—  жива суб'єктивність митця. Проте в усякі часи, 
навіть в часи інтенсивного розмежування етич. 
та естет, в худож. творчості, існує й активно 
функціонує л-ра, яка має своїм  завданням 
безпосередньо пропагувати моральні істини або 
переслідує якісь повчальні цілі (звичайно, найза- 
гальнішого характеру). Дидактична за 
спрямованістю л-ра незрідка вдається до 
використання худож. форми (жанр, організація у 
вигляді байки, притчі, оди, сатири, мораліте 
тошо, або ж до використання діалогу, віршованої 
мови й т.п) — в цьому її відмінність від, скажімо, 
сакральних текстів або юридичних записів. Д.л. 
може дуже широко використовувати поет, 
образність, зокрема, вона полюбляє мову 
алегоризації. Саме тому суто наук, або ін, тексти, 
позбавлені ознак худож. форми, не вважаються 
за Д. л. (це не поширюється на такі явиша, як 
віршовані математичні правила і т.п). Але при 
цьому худож. момент — як, напр., у Євангелії — 
є лише пристосуванням до "простої" свідомості. 
Щоправда, не можна встановити чітких кордонів 
між Д.л. й "власне художньою". Вже в давні часи 
дидактика органічно зрошувалася з епосом (деякі

147



ДИСКУРС

частини Біблії, давньоінд. поеми "Магабхарата" 
і "Рамаяна", "Джатаки" — численні історії про 
перевтілення Будди в минулих існуваннях, записи 
міфів Давн. і Дал. Сх. тощо). Сюди ж слід віднести 
такі явиша, як поеми античності (Гомера, Гесіода, 
Вергілія, Дукреиія), або навіть аналогічні спроби 
Нов. часу ("Телемахіда" В.Тредіаковського й 
подібні до неї тв.). Моралізм —  суттєва риса 
певних худож. жанрів типу байки. Характерне 
тяжіння Д.л. до ілюстрування ідеологічних, 
зокрема рел.. систем. Дидактичність пронизує сер- 
віч. літ. творчість ("Повчання" Володимира 
Мономаха", "Повість про Горе-Здошастя" й т.п). 
В епоху Сер-віччя розквітають жанри мораліте, 
повчання, афоризму, трактату тошо. Навіть 
зміна або й, часом, "зняття" иерк. ідеологічних 
орієнтацій в епоху секуляризапі? не спроможні 
підірвати ролі Д.л. (моралізаторські тенденції в 
епоху класицизму або Просвітництва не менш 
рельєфні, ніж Сер-віччі). Міцний вплив такого 
роду засад відчувається в сфері сх. слов'ян, л-р 
(тут дається в знаки й візант. ґрунт). Не лише в 
сер. віки, а й в  ближчі до нас часи моралізаторство 
являє собою важливий чинник змісту (напр., 
"шкільна" поезія, творчість С.Полоцького, поезія 
Ф .Прокоповича, А.Кантеміра, В.Тредіаковського, 
М.Л омоносова, тв. Димитрія Ростовського, 
Г.Сковороди та ін ). Звичне для нас поняття 
примату змісту й "другорядності" формальних 
рішень, орієнтація на громадсько-іст. масштабність 
й навіть певний ригоризм у змалюванні внутр. світу 
особи та її відношень з оточенням багато в чому 
зумовлені характером й спрямуванням пошуку 
класики XIX ст ., що зберігала дидактичні 
підвалини давн. словесності (характерні тут. напр. 
шукання М.Гоголя, Д Толстого, Ф.Достоєвського, 
твори Д .М ереж ковського або "молодших 
символістів "). Можна твердити, що теорія і 
практика "соціалістичного реалізму" в першу чергу 
визначалися орієнтацією саме на дидактизм як 
основне начало творчості. У кращих своїх зразках 
Д.л. зовсім не обов'язково протилежна свободі 
поет, "я" — досить згадати "Божественну комедію" 
Данте Адіг'єрі, "Війну і мир" Л.Толстого або політ - 
агітаційні вірші Т.Шевченка.

Семем Абрамович

ДИСКУРС (лат. discursus —  міркування, 
франц. discours —  промова, виступ) —

1) заг. термін для означення бесіди, розмови, 
діалогу, проповіді або трактату, напр., "Дискурс 
(трактат) про природу і розвиток сатири " 
Дж.Драйдена;

2) вузький термін для означення мови та П 
використання: Д. людини, філос. Д.;

3) лінгв. термін для означення уривка 
зв'язаного усного або письмового мовлення, 
більшого ніж речення. Інколи входить до 
дихотомії "мова: дискурс" (= мовлення).

Дискурсійний аналіз — лінгв. аналіз уривка 
(усного/письмового) мовлення, більшого ніж 
речення для встановлення:

1) ланцюга речень (висловлювань), шо 
відзначені в однаковій дистрибуції;

2) набору засобів лексико-граматичного 
зв'язку (когезії);

3) правил об'єднання речень в абзаці 
(параграфі) та абзаців (параграфів) у дискурсі,

4) стратегії мовця введення або зміни теми, а 
також стимулювання слухача для отримання 
мовленнєвого зворотнього зв'язку;

5) контенсивної завершеності мовленнєвого 
уривку (когерениіїї).

Часом розрізняють лінгвістику текста 
(письмового мовлення) і лінгвістику Д. (усного 
мовлення). Дискурсна компетенція —  компонент 
комунікативної компетенції, шо описує можливість 
мовця породжувати (усний/письмовий) Д, 
зв'язаний когезією та когерениією, згідно нормам 
певного жанру.

Валер № Михайленко

У літ-знавстві Д. розуміють як сукупність 
висловлювань, що стосуються певної 
проблематики; розглядаються у взаємних зв'язках 
з цією проблематикою, а також у взаємозв'язках 
між собою . Одиницями Д. є конкретні 
висловлювання, які функціонують у реальних іст, 
сусп. і культ, умовах, а у своєму змісті та структурі 
відбивають часовий аспект, інтеракції між 
партнерами, шо витворюють ланий тип Д., а також 
простір, в якому він відбувається, значення, які 
він творить, використовує, репродукує або 
перетворює. Франц. шкода Д. (Е.Бенвеністе та 
його послідовники) виділяє в ньому два основні 
аспекти: висловдювальний і висловлюваний; 
перший стосується того акту висловлення чогось 
(мовлення, записування), який відбувається тут і 
зараз, а другий — про який мовиться, чи певної 
фабули або історії (recif), шо презентується як 
б езособова, відносно самостійна, зі своїми 
елементами цілісність. Категорія Д. набула 
ширшого теор. значення у 60-х рр. XX ст. у Франції, 
звідки поширилася в ін. країни. Вона включила 
елементи структуралізму, етнолінгвістики і 
частково пов'язаних з нею таких напрямів, як 
лискурс-аналіз, психоаналіз, рос. формальна 
школа, теорія ідеології Д.Альтюссера і прагматика. 
V сфері мовознавства за підставу теорії Д. правило 
твердження про недостатність аналізу мови як 
системи. Розширення проблематики Д. здійсню 
франи. філософ М.Фуко. Він пов'язав лінгв. 
аспекти Д. з проблематикою твореної різними Л. 
понятійної і логічної структури, яка ними 
починається, розгортається, видозмінюється чи 
усувається. Теорія Д. визначає різні його типи: Л. 
політ., правничий, філос., хулож.-літ., поточний та 
ін. В  межах окр. Д. інколи вирізняють т.зв. 
архетексти, або конституативні Д ., які окреслюють 
і визначають Д. похідні і вторинні. Таким 
архетекстом у сфері теологічних і катехічних Л. 
для християн є Біблія, філософів — діалоги 
Платона, в укр. л-рі —  тв. Т.Ш евченка та
І.Франка. Теорія Д ., як правило, керується

148



ДИФІРАМБ

переконанням, що, незважаючи на їх різновиди, 
вел. кількість типів, відмін Д., у них діють спільні 
засади і правила, які визначають іст. способи 
взаєморозуміння людей між собою та їх 
пізнавальні можливості. Вона також зауважує 
взаємопроникнення літ., наук, і ф ілос. Д. 
Дослідження худож. л-ри як Д. виявляє її єдність 
поза етнічними, часовими і просторовими межами, 
а також належність до заг-поширеної спільності 
Д. Вчення про Д. відоме під назвами "аналіз Д.", 
'теорія Д ." ін. значеннями терміна Д. є:
1) міркування задля встановлення істини;
2) ораторська промова.

Ядваря йасперсьжии

ДИТЯЧА ЛИЕРАТУРА — худож , наук 
наук.-популярні тв., які написані для дітей. 
Найчастіше в не поняття включаються також тв. 
"дорослої" л-ри, т о  назавжди ввійшли в коло 

дитячого читання. Д.л. це та л-ра, шо відповідає 
рівневі знань, життєвому досвіду, психод. 
розвиткові дитини й має відповідну тематику й 
пол)графічне оформлення. Специфіка Д.л. 
зумовлюється віковими особливостями читачів, 
адресується дітям певних вікових груп: молодша 
та сер. дошкільна (3-7 років), старша дошкільна 
та молодша шкільна (7-11 років), сер. шкільна 
(від 11-12 до 14-15рр.) і вік ранньої юності або 
старший шкільний вік (від 15 до 18рр.). Цей поділ 
умовний, тому в Д.л. не завжди можна провести 
вододіл між віковими групами. Тв. для кожної з 
вікових груп мають жанр, й худож. особливості, 
відповідну тематику: для молодшого та сер. 
дошкільного віку — м азям , маленькі вірші, 
книжки-малюнки на теми з навколишньої 
дійсності; для старшого дошкільного та молодшого 
шкільного віку — ілюстровані ма.змм про 
тварин, банки, вірші й оповідання класиків і 
суч. письменників; для сер. та старшого шкільного 
віку — наук.-худож., пригодницька й фант, л-ра, 
худож. біографії. Д.л. допомагає читачам краше 
усвідомити актуальність сьогодення, пізнати 
минуле, розширює кругозір, збагачує знаннями, 
розвиває мову, пам'ять, естет, смак.

До Д.л. належить низка тв. усної нар. поезії 
(міфи, казки, пісні, примазки, загадки), а також 
літератури* казки. Її систематично поповнюють 
тв. лля дорослих (чи повні тексти, чи адаптації), 
починаючи від "Дон Кіхота" М. де Сервантеса. 
"Робінзона Крузо" Д.Дефо, "Мандрів Гуллівера" 

Дж.Свіфта, "Пригод Мюнхгаузена" Р.Е.Распе. 
"Хатини дядька Тома" Г.Бічер-Стоу, романів та 
повістей В .Скотта, Ч.Діккенса, Ж .Верна, 
Ф.Купера. Ф .Б р ет Гарта, Марка Твена. 
Дж.Лондона, Т.Майн Ріда, Р.Д.Стівенсона, 
Л.Керрола і до тв. суч. л-ри — X .Беллока. 
ДжЛаррела, А.Ліндгрен, Е.Кестнера, Дж.Родарі 
та багатьох ін.

З тв. для дітей виступали відомі слов'ян, 
письменники: в Польші Ґ.Сенкевич ("В пустелі 
та джунглях ), М.Конопнииька ("Про гномів та 
сирітку Марисю"). Ю.Тувім, видатний педагог

Я.Корчак ("Король Матеуш Перший"), в в Чехії 
— К.Чапек, М.Майєрсва, Болгарії — Елін-Пелін. 
В Росії — В.М аяковський. К.Чуковський, 
С.Маршак, А .Барто, С.Михалков. Л.Кассіль, 
В .Катаев та ін. В Україні —  Марко Вовчок, 
Л.Глібов, П.Мирний, !.Франко, Леся Українка. 
М.Коцюбинський, Б.Грінченко, С.Васильченко. 
Н.Забіла, П.Воронько, О.Іваненко, М.Трублаїні, 
Б.Чалий, Ю.Ярмиш та ін.

Уперше теор. обґрунтування необхідності 
створення Д .л. лав. чес. педагог-гуманіст 
Я.А.Коменський у "Вел. дидактиці " (1633-38). 
Першою дитячою книжкою вважається його "Світ 
у малюнках" (1 6 5 8 ). Спочатку Д.л. 
ототожнювалася з навчальною (підручники). 
Писана Д.л. виникла в сер. XVH ст. в Зх. Європі, 
у Росії — XVIH-XIX ст. З'являються перші спроби 
її дослідження, визначення особливостей, шо 
випливають з освітньо-виховних завдань. 
В.Бєлінський, відстоюючи реалізм і народність у 
л-рі для дітей, уважав дитяче читання важливим 
чинником виховання патріотизму: "Дитячі кн. 
пишуться для виховання, а виховання — вел. 
справа. Ним вирішується доля людини ". Дитячим 
письменником, писав Бєлінський, "треба 
народитися, а не зробитися", підкреслюючи цим 
не лише своєрідність таланту митця, а й 
необхідність його глибокої обізнаності з 
особливостями дитини. Видатний учений-пелагог 
К.Ушинський написав вел. кількість рецензій, 
в яких проводив думку, шо гол. завданням 
дитячої книжки є прагнення викликати 
емоційне ставлення до знань, прагнення до 
пізнання світу, прищеплення навичок 
самостійного мислення. Помітний вклад у 
розвиток Д.л. та її вивчення зробив Д.Толстой 
("Нова абетка", "Рос. книжки для читання"). 
Він відстою вав право Д .л . на р еал іст., 
зображення дійсності, різноманітність тем. 
ставив питання про зв'язок Д.л. з педагогікою, 
вказував на необхідність тісних зв'язків етич. з 
естет., у тв. для дітей.

Укр. письменники написали чимало тв. Д.л.. 
дбали про видання дитячої періодики. Франко 
виступає критиком і теоретиком Д.л. Його статті 
"Ж інка-мати", розділ "Лектура для дітей", 
"Громадські права академіків", "Байка про 

байку", "Учнівська бібліотека в Дрогобичі" 
розвивають думки про завдання й покликання 
Д.л., її ролю в моральному вихованні, про вимоги 
глибокої ідейності та художності, позитивного 
виховного впливу л-ри на формування 
особистості. Цікаві дослідження написали про
H . Забілу — В.Бичко; про О.Іваненко —
I. Шкаровська; про П. Воронька — Л.Горлач: про 
В. Бичка — Б.Чайковський.

Людмила Сердюк

ДИФІРАМБ (rpeu. cfi thy ram bos) — урочистий 
жанр лавн-rpeu. хорової лірики.

Первісно був присвячений богу Діонісу. 
супроводжувався ритуальним танцем під муз.

149



акомпанемент, мав ознаки діалогічної оповіді, то , 
зокрема, спричинило появу драматурги як літ. 
роду. Набув завершеності у VII ст. до н.е. завдяки 
Аріону з о. Лесбос. Найвіломішими представни­
ками цього жанру були поети VI-V ст. до н.е. 
Сімонід Кеоський, який отримав 5 6  перемог у 
дифірамбічних змаганнях, а також Пінлар та 
Вакхіліл.

V європ. поезії на противагу ін. жанрам 
панегіричної типології (ода, гімн тошо) Д. не 
поширився (рос. поет XVIII ст. О. Сумароков, 
франц. письменник XVIII ст. Л. Лілро, нім. поет 
XVIII-XIX ст. Ф. Шіллер. англ, поет XIX ст. А. 
Теннісон) і мав переважно приватний характер 
(напр.. анакреонтичний Л - тост рос. поета XIX 
ст. А. Лельвіга "Лруги, пусть года несутся...'').

Борис їяамюк

Л! або ЛІТ (франи. — слово, вислів) — мал. 
п 'єса фамільярного або актуального змісту: 
"Пам'ятні Л. Сократа".

Лив Максими.
Людмила Сердюк

ДІАЛЕКТ (греп. drafeArfos — розмова, говір).
1 ) . Варіант мови, яким спілкуються, 

насамперед в усному мовленні, автохтонні 
мешканці певної території. Складовими 
частинами Л. є говірки. Л- мас свою звук., 
акцентологічну, граматичну, словотворчу та 
лексичну системи, інколи досить відмінні від заг- 
нар. мови. Тому він може бути не досить зрозумілим 
ін. носіям даної мови. Надто ие стосується Л. 
субетнічних груп (в Україні — напр., гуцулів, 
бойків, лемків, поліщуків, литвинів: у Польщі — 
гуралів або кашубів, у Чехії —  ляхів, у Німеччині 
— швабів, баварців). Відмінності між Л. зумовлені 
географічними, етнографічними, іст. чинниками, 
територіальними особливостями природи, 
господарства, побуту, іст. долею. Лля України це, 
передусім, багатовікове роз'єднання етнічної 
території чужими державами. Іст. Л. передують 
складанню заг-нар. мови. З поширенням 
писемності та шкільництва, засобів м асової 
інформації вживання Л- зменшується. Але 
варіанти літ. мови, що спираються на певні 
діалекти й традиції, фактично зберігаються 
дотепер: ДЯДЬКО —  вуЙКО; ПОЇЗД —  ПОТЯГ; буДЬ 
ласка — прошу; і'й-бо, їй-богу —  бігме; процент — 
відсоток. Засвоєння укр. унормованою мовою 
д%а/7сж7*мзіим! має позитивне значення для її 
дерусифікації. Інколи, крім територіальних Л, 
говорять про COU. Д., чи соціолекти. Аби не 
припускати термінологічного плутання, доцільно 
вживати для соц. варіантів мови термін жаргон, 
а слова, шо належать до жаргону, звати 
жаргонізмами

2) . Термін Л. перенесено з філології до муз- 
знавства, де він позначає територіальний варіант 
най. муз мови. Муз Л. пов'язаний з мов. Л., але їх 
територіальні межі не завжди збігаються. Муз Л- 
складається на основі найулюбленіших у даній

______________________________________________

місцевості пісенних тем, сюжетів, особливостей 
віршування, ритмомелодики. а також 
контекстуальних складників (артикуляція, темпо- 
ритмові й темброві характеристики), напр., муз 
Л. Гуцульшини або Пемківшини.

Анатолии Волков

ДІАЛЕКТИЗМ — слово або словосполучення 
з ліалгежїу, яке вживається в літ. мові, зокрема в 
худож. тексті. Різновидом Д. є провінціалізм - 
слово або вислів, шо властиві говірці певного 
міста.

Генетично Л. можуть бути, архаїзмами — 
давн. словами та словосполученнями, що зникли 
в унормованій мові, але збереглися в діалекті; 
варваризмами — русизмами, полонізмами 
германізм ами, румунізмами тошо. 
етнографізмами — специфічними словами та 
виразами, шо властиві для території 
(етнографізми часто є водночас варваризмами). 
Найхарактернішими є лексичні Д., напр., зх.-укр..- 
газла (господар), газдувати (господарювати), 
бараболя, бульба, манлибурка (картопля), 
навправці (навпростець). Розрізняють також Д. 
фонетичні, жммт (жмут), Буковена, олинайнять. 
акцентологічні: Т а р а с і, М арк^, словотворчі, 
словозмінні, семантичні - однакові слова мають 
різне значення в Д. та літ. мові: фразеологічні Д. 
мають синоніми в літ. мові. Не не стосується 
етнографічних Д., шо позначають характерні для 
даної території поняття, предмети, явища природи 
(смерека, полонина, плай), господарства (гражда, 
колиба), одягу (кресаня, кептар), побуту (габівка, 
бартка), нар. культури (співанка, примізка, 
флояра).

Д. є важливим резервом збагачення літ. мови. 
Через іст. обставини в розвитку укр. літ. мови 
значення Д. луже вел. й своєрілне на різних іст. 
етапах. На стадії формування літ. мови межа з 
діалектами була недосить відчутна: полтавські 
Д. в І.Котляревського, П.Гулака-Артемовського, 
П.Мирного, харківські в Г.Квітки-Основ'яненка, 
київські в Т.Шевченка (напр., ненагля - неситість: 
"Ось слухай же, що роблять заздрощі на світі і 
ненатля голодная", перетика - смуга дерев або 
кушів, шо відмежовує ділянки землі: "У перетику 
ходила по горіхи"), у І.Нечуя-Левицького (напр., 
"Потім викопали кабицю, чи піч, для казана з 
смолою, котрою мазали мережі ", "Ти ні до якої 
роботи не здатний, а здатний тільки файдою 
когось приганять" (файла —  батіг), чернігівські в 
П.Куліша. З 2-ої пол. XIX ст. до 1-ої третини XX 
ст. літ. мова унормовується на основі середньо- 
наддніпрянського Л. Ні норми лише поволі 
визнавалися на Зх. Україні (М.Шашкевич, 
Ю.Федькович, І.Франко та ін.). Певною мірою 
це пояснюється тим, шо письменники переважно 
відображували нар. життя та реальну мову 
населення Карпат і Прикарпаття. В деяких 
авторів Д. вживаються так рясно, що це утруднює 
сприйняття їхніх тв.: напр., у т. зв. Покутської 
трійці: В.С теф аника. М.Черемшини.

150



ДІАТРИБА

Л.Мартовича. Виваженіше використання Д. у 
прозі Франка: більша в мові дійових осіб, менше 
в автор, мові. Окр. Д. зустрічаються й у новітніх 
письменників (напр., чернігівські Д. в П.Тичини). 
У багатьох випадках важко вирішувати, чи 
вживання Д. є неусвіломлєним як відбиття 
рідного письменникові діалекту, або 
усвідомленим як прагнення адекватно 
відобразити реальне життя й побут, отже, мову 
персонажів.

Можна чітко виділити кілька функцій 
умисного вживання Д.:

1) створення місиевого колориту. Так рясно 
наситив гуцульськими Д. М. Коцюбинський повість 
'Тіні забутих предків": дробета, коц, лулінє, плай, 
черлена хустка тощо;

2) мов. характеристика персонажів;
3) сатира: напр., І.Некрашевич (1742-96) — 

пн Д.. Котляревський — полтавські Д., Остап 
Вишня —- слобожанські Д.

Ні функції можуть поєднуватися.
У теорії та практиці художнього перекладу 

знаходження відповідників відтворюваним Д. 
першотв. є дуже складним і важливим завданням.

Анатолій Волной

ДІАЛОГ (від rpeu. dic?o<7os — розмова, 
бесіда) Термін Д. вживається ддя позначення 
кількох явиш.

1. Форма усного спілкування двох або кількох 
осіб, один з основних (поряд з монологом) типів 
мовленнєвої комунікації.

2. Частина тексту, що відтворює словесне 
спілкування персонажів. У цьому значенні 
особливості Д. значною мірою зумовлені родом 
та жанром л-ри. в драмі Д. є гол. засобом 
розкриття характерів і розвитку дії: в епіч. жанрах 
Д., як правило, співіснує з автор, мовою. Проз 
тв., де переважає діалог, наближується до драм, 
форми (напр., "Гаркуша" Г.Квітки-Основ'яненка. 
'З міста ідучи" В.Стеф аника) Найрілше Д. 
зустрічається в монологічній за своїм характером 
ліриці. Виняток складає т.зв. амебейна 
композиція, приклади якої можна знайти у 
фольклорі, а також у Лесі Українки ("Мамо, іде 
вже зима"), І.Виргана ("Розмова"), М.Лєрмонтова, 
Ю Левітанського та ін. В ускладненому варіанті 
— в О.Олеся.

3. Самостійний ж ан р  переважно філос., 
крит. чи публіцистичної л-ри, в якому автор, ідеї 
викладаються у формі співбесіди чи диспуту. В 
залежності від мети Д. може бути дослідницьким, 
дидактичним, сатир, та ін.

Д. уперше з'являється в єгип. ("Діалог 
розчарованого зі своєю  душею") та інл. 
ГБхагавалгіта". упанішади, пізніше — 
"Мілінлапаньха") л-рах; окремі діалогічні розділи 
містить Бж'блмт та деякі тексти л-ри раннього 
буддизму. Клас, форми Д. набув у Греції IV ст. до 
н.е. у творчості учнів Сократа — Платона. 
Ксенофонта. Антисфена та ін. (Сократичний 
діалог). Сократівська діалогічна традиція в

подальшому була сприйнята МеніпиФвФЮ 
сатирою , д іатри бою , лукіанівським діалогом 
та ін. З часу виникнення меиіппе? (III ст. до н е.) 
можна говорити про розпад синкретичного Д. на 
філос., літ., а пізніше — публіцистичні, літ.-крит. 
та ін. Паралельно одразу після Платона Д. 
починає використовуватись з дидактичною метою 
(Арістотель, перипатетики). Під впливом Платона 
(надто на рівні тематики) та Арістотеля створює 
Д. Піцерон. наповнюючи їх, звичайно, і власним 
риторичним змістом.

В ранньохрист. л-рі Д. використовувався як 
засіб апологи, полеміки та настанови (Юстин, 
Ориген, Мефодій Олімпський, Августин та ін). 
Пя ж тенденція закріплюється й у філос. Д. Сер- 
віччя (Абеляр, Ансельм Кентерберійський та ін.), 
де сократична діалектика використовується як 
техніка диспуту.

Нов. розквіт діалогічних форм відбувається 
у добу Відродження і пов'язаний перш за все з 
діяльністю ітад. гуманістів (Д.Бруні. Д.Валла. 
К.Дандіна та ін.). Значне місце посідає Д. у 
творчості П.Аретіно, У. фон Гуттена, Еразма з 
Роттердаму. Починаючи з Миколи Кузанського. 
Д. виступає як форма викладу філос. ідей, до 
якої часто звертаються мислителі платонівської 
орієнтації (Дж.Бруно, Н.Мальбранш, Б.Паскаль, 
Дж.Берклі та ін.)

Діалогічна форма як засіб зближення людей, 
як можливість усунення ієрархічних відносин між 
автором і читачем чи між співрозмовниками, була 
популярною у просвітителів, особливо — у 
Д.Ділро (і філос., і ест. праці, і драм, трактат, і 
худож. тв.). Неодноразово до Д. зверталися 
Й.Г.Гердер, Й.В.Ґьоте та ін. В XIX ст. Д. високо 
цінувався багатьма філософами і письменниками 
як форма адогматичного мислення (А. та Ф. 
Шлегелі. Ф.Шеллінг, К.Зольгер, Ф.Достоєвський, 
В.Соловйов).В XX ст. Д. втрачає значення як 
філос. жанр, але продовжує використовуватися 
в худож.-публіцистичних та літ.-крит. тв. 
(А.Луначарський, А.Жіл, П.Валері. П .Клодель. 
Ж.Бернанос та ін.)

В укр. л-рі своєрідні Д. XVII-XVIII ст. 
передували ш кільній д р ам і. Д. писалися на 
побутові та іст. теми, а перш за все — розробляли 
бібл. тр ад и ц ій н і с ю ж е т и  (А.Скульський, 
П .Беринда, ГВолкович, С .Д івович,
І.Некрашевич). Філос. діалог був гол. жанром і в 
творчості "українського Сократа" Г. Сковород и 
("Наркисс" та "Книга Асхань" — Д. сократичної 
традиції про "пізнання самого себе": "Двоє", 
"Діалог про давній світ"(1772). "Потоп Зміїн" 
(1791) та ін ).

Олександр Бойченко

ДІАТРИБА — (грец. diatribe — розмова, філос. 
бесіда, повчання) — основний жанр кінічної л-ри, 
як правило — невел. морально-філос. проповідь, 
що характеризується простотою й дотепністю, 
образним та жвавим викладом кінічних ідей і 
розрахована на рівень сприйняття широких мас.

151



ДІАХРОНІЯ

Генетично Д. повязана з усною діалогічною 
традицією, започаткованою Сократом (М.Бахтін 
називає Д. одним з продуктів "розпаду" 
сократи чного діалогу) і підхопленою 
філософами-кініками Антісфеном, Діоґеном та 
ін. Щ оправда, діалог набуває в Д. явно 
риторичногозабарвлення. часом Д. розгортається 
як диспут з уявним суперником, т о  по суті служить 
тільки приводом для висловлення кінічних 
поглядів на проблеми життя і смерті, багатства й 
бідності, релігії та доброчинності тощо.

Остаточно Д. сформувалася в творчості Біона 
Борисф еніта (1Н ст. до н .е.), який активно 
використовує жартівливі неологізми, фольклор, 
мотиви, лайливі вирази і часто пародіює тв. 
серйозної'' л-ри.

Як жанр, шо порушує всі можливі клас, норми, 
Д поряд з Менжттгтовою сатирою, досягає 
найбільш органічного вираження кінічного 
світогляду, в межах якого крит. переосмислюються 
трал, культ, цінності.

Цілком закономірно, шо разом з ідеями кінічної 
філософії Д. була запозичена рим. стоїками та 
близькими до стоїцизму письменниками (Горацій. 
Сенека, Ювенал, Епіктет, Максим "Гірський та ін.). 
Одночасно, саме Д. відіграла роль літ. основи в 
процесі формування христ. проповіді.

Олександр Бойченко

ДІАХРОНІЯ (від rpeu. dia — через, крізь та 
chronos — час) — термін, запропонований швайц. 
філологом Ф. де Соссюром, — розгляд мов. явиш 
у іст. еволюції. Вивчення мов у Д. — предмет 
діахронічної (еволюційної) лінгвістики. У літ- 
знавстві вивчення фактів у Д. — визначальна 
особливість іст. підходу в протилежність типології, 
яка виходить з сихронн.

Анатолій Волков

ДОЙНА (рум. doina) — типовий для сх-роман. 
фольклору жанр лір. пісні, шо виражає почуття 
туги і суму (dor у і j'oie). Дойна відрізняється від ін. 
пісенних жанрів румунів — протяжною елегійною 
мелодією. Перші писемні відомості про Д. 
знаходимо в праці "D escriptio Moidoviae" 
(Описання Молдови, 1716) Дмитра Кантеміра 
(батька відомого рос. письменника Антіоха 
Кантеміра). Термін був поширений переважно на 
території колишнього Молдавського князівства; 
для Трансильванії характерна і форма "daina". 
До рум. дойн типол. близькі (за астральною, 
природною символікою) деякі литов, і латис. 
"лайни", шо належить до найбільш давн. видів 
лір. поезії цих народів (див. особливо "Latviu 
dainas" Кришьяніса Барона, вид. 1834 р.. та ін.). 
В заг. рисах подібні умови розвитку рум. лойн і 
латис. дайн, пов'язаних з багатовіковою  
боротьбою народів проти чужоземних 
поневолювачів (в Латвії проти герман. лицарів і 
нім. колоністів, в Молдові і Валахії — проти 
османського іга). Звідси мінорна тональність 
багатьох цих лір. пісень.

З румун, "doina" і балт. "daina" генетично 
(спільним мов. джерелом (архетипом) пов'язане 
і укр. слово "дана". На Закарпатті і на Буковині, 
"ей лану, каже, дану", "шила річка дана" чи на 
Верховині: "яка ж ти миленька —  е-ге-ге, майдана- 
лана..." В зб. С.Щасного, виданому у Дьвові 
1864, зустрічається форма daina" (ідентична з 
рум. і лит-латиською) —  "А я собі заспіваю-. "Ой 
лу-пу-лу, дайна". Приспів "dana" відомий у словац. 
і поль. лір. піснях, а також в угор. фольклорі 
"dana-dana-dal", звідки походить дієслово 
"danolini" — співати.

Рум., укр. та ін. вченими були висловлені 
численні гіпотези шоло етимології слів "dana- 
daina-doina ". Більш аргументоване припущення 
класика рум. філології, історії і л-ри Богдана 
Петричейку-Хажлеу (1838-1907) — глибокого 
знавця багатьох мов, в т.ч. слов'ян, (укр., рос., 
поль. та ін.). В книзі Із історії румунської мови" 
(1883) він звернув увагу і на ірське слово "dan" 
(пісня, поема), Іран, "dana" (пісня жіночого хору), 
авестійська "daena" (пісня). Використовуючи 
порівняльно-іст. метод, Хаждеу відновив архетип 
dana, який, на його думку, можна зіставити з 
санскрит, "dhan" — "дзвеніти", "звучати".

Гіпотезу Хаждеу поділяють і суч. філологи: 
рум. академік А.Росетті, київ, романіст проф. 
С.Семчинський та ін. На думку укр. вченого, 
форма "дана" в укр. піснях є також 
ремінісценцією праінлоєвропейської dana, однак 
на відміну віл сх-роман. "daina-doina", авестійське 
"doena", балт. "daina", в укр.. як і в угор,, словац. 
і поль. мовах ие слово цілком 
деетимологізувалося, втратило свій попередній 
зв'язок із значенням "пісня", трансформуючись в 
приспів. Цей процес був характерний особливо 
для Карпат, регіону.

V ХІХ-ХХ ст. на основі фольклор, моделі у 
рум. розвивається своєрідний поет, жанр ("Дойна" 
В.Александра "Дойна" М.Емінеску та ін.). Худож. 
образ Дойни символізує рідну землю. Батьківщину 
(одноіменні поема Дж.Кошбука, драма Й.Друце 
та ін.).

Григорий Бостая

ДОДЬНИК (термін В .Брюсова) — тип вірша, 
у якому в міжікговому інтервалі (можливо і в 
анакрузі) виникає пропуск (стягнення) ритм, 
передбачуваного ненаголошеного складу, шо 
виражається мов. паузою (звідси і друга, шо є 
маловживаною, назва С.Боброва "паузник"). Не 
стягнення дозволяє розглядати Д. як поєднання 
дво- і трискладових стоп. Розрізняють анапесто- 
ямбічний (U U _ U О _ або U U _ О U _), дакти/ю- 
хореїчний L  Ц L) _ U О або _ U U _ О U) дольники; 
амфібрахій же може поєднуватися або з ямбом 
(U _ U U _ О U _ U), або з хореєм (U _ U О _ U). 
Назагал, об'єм  анакрузи й інтервалу в 
"урегульованому" Д. коливається віл 1 до 2 
складів і є за своїм характером змінним, 
припустимими вважаються і пропуски метр, 
наголосів (йктін), окрім останнього, в кожному

152



л о н к м о т с т в о

вірш рядку або поява надсхемних наголосів; 
можливі і "сильні", тобто двоскладові, стягнення 
в т.зв. "наддольниках" (інтервал нульовий) або. 
навпаки, збільшення складового об'єму інтервалу 
(гіперметрія) в "неврегуяьованих" Д .. у 
врегульованому (або симетричному) Д. стягнення 
відбувається в одному й тому ж місці вірш, рядків. 
Такий Д. називають також лолаедом.

В Україні подібні до Д. вірш, конструкції 
зустрічаємо в нар. пісні, відтак — у поезії XVMI- 
Х(Х ст. (Г.Сковорода, Т.Шевченко, І.Франко, 
В.Самійленко). Але загальноуживаним Д. стає у 
XX ст.: М.Семенко, П.Филиповмч, Є .Плужник. 
/ТПервомайський, А.Малишко, Д.Павличко, 
В .Симоненко. Д.Костенко, В.Стус.

Приклад врегульованого Д.:
Т іл ьки  т о б о ю  б іл и й  с в я т и т ь с я  с в іт . 
ТІЛЬКИ т о б о ю  п о в ю т ь о я  б р о с т і  ВІТ.

л у к о м  т в о їм  р//мя. 
тільки т о б о ю  п и м л ь с я -м е м о в т я . 

сгтія к а л и н о в и й  л ім т т ь с я  н а л  з о л о ю . —  
ТІЛЬКИ т о б о ю . ТІЛЬКИ т о б о ю /
Т іл ьки  т о б о ю  с е р о е  к р и ч и т ь  МОЄ. 
тільки  т о б о ю  с и л и  м е н і с т а є  

с а л і б р е с т и  х ;,г о ю  с в іт о в о ю , 
п'яьяи т о б о ю , т іл ьк и  т о б о ю .

_ии_и_ии и_ 
_ии_и ии_и_ 
иии_и и и ,и _
_U(J_U_UUUU_
,ии_и. ииии_и 
,UU_U UU и 
,и и _и _и и _и _  
ии и ии и_ 
,и и _ _ и и и и ,и  
,UU_U_UU и

(В .С т у с )

Приклад неврегульованого Д.:
/Іва ч о р н і л е б е д і  к а л е н д а р н о г о  б іл о г о  м о р я
и_и_ииии и и ,и и _ и
в и п л и в а ю т ь  із  н о ч і і з н о в у  к у д и с ь  у  н іч
и и _.ии_ии_ии,и_
д е б е л и м ; л е б ід к а  л е б е д и н  і л е б ід к а

(JU_UL'_UUU_UU_U
чорні лебеді Ч<)Су^.ЧЄбиаиИОЇПЇСИЇ сторіч
^U_UU_UUU_UU UU..

(Л ін а  К о с т е н к о )

Борис іванюк

ДОМИСЕЛ — термін, що використовується 
деякими дослідниками поряд з термінами 
вимисел, "уява", "вигадка" іноді як синонімічне, 
а іноді — як зовсім протилежне їм поняття. 
Найчастіше його порівнюють з поняттям 
"вимисел", яке багато письменників (Яеся 
Українка. М.Горький, М.Прішвін та ін.) взагалі 
не відрізняли від "Д.". При цьому Деся Українка 
зближувала обидва поняття з "вигадкою", а 
Горький — з "фантазією". Деякі вчені (напр.,
А.Бандура) заперечують термін "вим исел' і 
замінюють його Д.

Більшість учених України та Росії вико­
ристовували обидва терміни, хоча розуміються 
вони по-різному. Напр.. Мотяшов підкреслював, 
що Д.. на відміну від "вимислу", є додатком "від 
автора " до описуваного іст. факту і є обов'язковим 
засобом худож. втілення дійсності в іст. жанрі. 
Поряд з багатьма ін. вченими Мотяшов виділяв 
як особливі види вимисел і Д. в іст. романі 
(реаліст ), тобто в такому тв., де вони є засобами 
худож. втілення характеру іст. діяча і 
підпорядковані створенню худож. правди.
О.Білецький звертав увагу на те, шо "вимисел" і 
"Д." — не два типи худож. тв., протиставлені один 
одному, причому тв ., засновані на "Д .". 
намагаються максимально наблизитись до 
життєвої правди, а тв.. засновані на "вимислі" —

це ті, в яких уява бере верх над спостереженням. 
Взагалі, "вимисел" і "Д." є худож. втіленнями уяви, 
яка притаманна будь-якій формі творчості, в тому 
числі й наук.

Юрм Іяачов

ДОНКІХОТІАДА — сюжетний тип роману.
написаного за зразком "Дон Кіхота" 
М. де Сервантеса. Його композиційні особливості 
пов'язані з одним із трал, для л-ри конфліктів — 
між будь-якою надмірною властивістю людини 
(ідея, намір, уявлення тошо) та навколишньою 
дійсністю (Донкіхотство). Зміст цього конфлікту 
передбачає, по-перше, періодичну зміну 
композиційної т.з. на одне і те ж явише, принаймні, 
подвійний погляд на нього —  "зсередини", з боку 
героя, та "ззовні" — з боку споглядача, в ролі якого 
може виступати автор, оповідач, ін. персонаж тошо; 
по-друге, оскільки свій намір гол. герой бажає 
втілити у дійсність, а він постійно при зіткненні з 
типовими обставинами життя виявляється 
неспроможним, сю ж ет  роздрібнюється на окр. 
епізоди, кожний з яких тяжіє до власної 
завершеності, яка характеризується наявністю 
зав'язки, кульмінації та розв'язки. Щодо цього 
сюжетний тип Д. є типол. близьким до сер.-вічного, 
а також ш ахрайського роману з його низкою 
епізодів, об'єднаних наскрізним героєм.

До тв. світ. Д. належать перш за все ті, які 
наслідують пригодницькі риси сюжету 
сервантесівського роману. "Пунктуальний лицар
А.Барбалильо, "Згадки про незвичайне життя... 
Мартина С криблеруса' О .П опа, написані у 
співавторстві з Дж.Арбетнотом та Дж.Свіфтом, 
"Дон Кіхот жіночої статі" ШЛеннокс. "Перемога 
природи над замріяністю, або Пригоди дона 
Сільвіо де Розальви'' Віланла та ін. Але до більш 
широкого кола тв., шо свідомо орієнтувались на 
сюжетний досвід "Дон К іхотавход ять  "історія 
Джозеф а Ендруса та Абрахамса Адамса" 
Г.Філлінга, "Тартарен тарасконський" А.Доле, 
"Подорож Веніаміна Третього" Менделе Мойхер- 
Сфоріма (євр. "Дон К іхот". за виразом поль. 
письменника К.Юноші, який переклав цей тв. поль. 
мовою), "Злочин і кара" та Ід іо т"
Ф .Д остоєвського. "Пригоди Тома Сойєра" 
М.Твена, "Монсеньор Кіхот" Г.Гріна та ін. Д. 
використовувалася й у кінематографі (напр. 
фільми Ч.Чапліна "Пілігрим" та "Бродяга").

Д. належить до одного з трал, типів сюжетної 
організації оповідного тв. (поряд з о д іссе єю , 
робійзомадою, лонжуаніадою, швейкіадою тошо).

Борис Іваяжж

H O H K tX O T C T B O  (віл імені гол. героя
роману М. де Сервантеса "Дон Кіхот ) -----
прозивне поняття, зміст якого відбиває 
акцентуйовану поведінку людини з настановою 
на втілення заг-людського ідеалу, шо призводить 
до конфлікту між нею та реальною дійсністю.

Д. не адекватне семантичному потенціалу 
сервантесівського героя, хоча він являє собою

153



ДРАМА

перше персоніф іковане узагальнення нього 
конфлікту. Якшо образу лицаря з Даманчі 
притаманна багатозначність, яка не тільки не 
вичерпується протягом його довгого рецептивного 
життя, але й набуває подальшої символізації, 
п ов'язан ої з наростаючим усвідомленням 
утаємненості людського буття, то змістовність Д. 
залишається в принципі незмінною, про шо 
свідчать перш за все його численні хулож. 
модифікації у світ, л-рі — віл прямого 
наслідування комплексу протообразу до типол. 
співвідносності з ним.

Мінливим є ставлення до Д .. яке може 
коливатися від апологетики до сарказму, причому 
не тільки в діахронічному та синхронічному 
планах сприйняття, а навіть у межах одного тв.. 
шо залежить від цілої системи Ч И Н Н И К ІВ:  змісту 
автор світообразу. ісг. обставин, най. традиції 
тощо. Найбільш суттєвим є внутр. суперечливість 
самого Д ., яку треба вважати однією із 
структурних ознак конфлікту, що має 
загальнолюдське значення. Не конфлікт між 
двома половинками земної свідомості: "світ в 
людині' та 'людина в світі", який набуває в образі 
гол. героя роману трагікоміч. напруги. Відсутність 
взаем окорекиії між, з од. боку, надмірною 
інтровертованістю, зосередженим культивуванням 
власних фантазій, а тим більше, ініціативною 
спробою їх реалізації, а з ін. боку, рефлективним 
самоусвідомленням, . опосередкованим 
закономірностями дійсності, зокрема, 
колективним життєвим досвідом, і є Д. в його 
соц.-психол. прояві. Невипадково, багато наук 
антропоцентричного кола використовують образ 
Дон Кіхота в його прозивному значенні як образ- 
понятгя. Напр.. в біосоиіоніці він поряд з ІНШИМИ 

іст. та літ. персонажами вважається ідеальною 
іпостассю типол. подібних людей, їх свого роду 
внутр. образом.

Донкіхотство, як гамлетизм, фаустіанство. 
донжуанство та ін., належить до трад. наскрізних 
мотивів всієї світ. л-ри. Його персоніфікованими 
носіями так чи інакше є Мюнхгаузен, Піквік, 
Уленшпіґель. Інсаров, Мишкін, Емма Боварі, 
Сірано де Берж ерак (одноіменна п 'єса 
Е. Ростана), герої романів Е.М. Ремарка та ін.

Щодо ймовірності появи образів-персонажів 
Д. типу у різних най. л-рах, то найбільш 
симптоматичними умовами для цього є так звані 
"перехідні періоди" історії, коли трад. зв'язки між 
людиною та навколишнім світом руйнуються, і 
відчужена від останнього особа опиняється в 
екзистенціальній ситуації вибору життєвої 
орієнтації, яка набуває часової характерності, 
або пристосуватися до сьогодення, або виробити 
настанову на майбутнє, або законсервуватися у 
минулому. Зміст останнього варіанту вибору 
найбільше відповідає психол. умовам виникнення 
Д. як іст. явиша. Крім того, вибір життєвої 
орієнтації тою чи іншою мірою пов'язаний з 
ідеалом, Зокрема, трад ідеал заг-людського 
значення атрибутовано минулим, шо в цілому є

властивістю потенційного, пасіонарного Д. 
(Обломов з одноіменного роману О.Гончарова) 
Нарешті, за умови д ієвої спроби втілення 
"ви сокого" ідеалу в життя вибір набуває 
ціхованості Д.

Врахування всіх цих складників в їх 
органічній єдності гарантує семантичну повноту 
Д., а ігнорування або акцентування одного з них 
призводить до звуження змістовного обсягу цього 
поняття до "бож евільн ості", дивацтва", 
"ексцентризму", "навіженства" тощо, хоча деякі 
окр. ознаки та властивості Д. не можуть не бути 
притаманними багатьом персонажам світ л-ри.

Борне /вамюк

ДРАМА (греп. drama — дія) —
1. V широкому значенні — літ рід. Інакше — 

драматургія
2. V вужчому розумінні — один з трьох видів 

драматургії (або драми як літ. ролу), середній" 
між трагедією та комедією, з похмурою чи 
сумною розв'язкою. На відміну від трагедії Д. не 
вирішує глобальні філос. та ін. проблеми, а 
відображає приватне життя людини в її стосунках 
із соп., політ., побутовим, родинним середовищем 
Конфлікт Д. являє важку боротьбу гол. героя з 
переборним началом, з силою, яку можна 
перебороти, та герой у цій боротьбі не перемагає. 
Якшо обставини склалися хоча б у дечому інакше, 
герой міг досягнути своєї мети. Але саме ланцюг 
обставин, навіть конкретних подій, часом 
начебто дріб'язкових випадків, затягує героя. 
Катастрофа героя є значною мірою наслідком 
випадковості, шо через неї діє закономірність. V 
цьому полягає засаднича протилежність Д та 
трагедії. В  трагедії шаслива розв язка принципово 
неможлива: герой мусить зазнати катастрофи. 
Д. завершується поразкою, або загибеллю гол. 
героя. Проте можлива й відносно шаслива' 
розв'язка (О .О стровський 'Таланти й 
поклонники", "Остання жертва", О.Вампіпов

Качине полювання").
Герой Д. не виняткова'особа (як у трагедії), а 

звичайна пересічна людина (незалежно від того, 
чи це — позитивний, чи негативний персонаж). 
Часто він знаходиться в незлагоді з оточенням. 
Для Д. характерна розробленість внутр. дії 
персонажів, їх психол. нюансів. При цьому 
наголошується на суто психол., або на сой. 
характеристиці. А втім, у різному співвідношенні 
ці два аспекти в більшості випадків поєднуються.

Хронотоп Д. ясний: нац., соп., побутове ІДО 
визначено, конкретно розроблено, так само як і 
час, коли відбувається дія. Не впливає на 
формування характерів і дію персонажів. Часова 
невизначеність або понадчасовість, тим більш 
анахронізми, так само як і позанаціональність 
не мають місця. Вчинки персонажів мотивуються 
реально, життєподібний сюжет спирається на 
дійсність, на спостереження над життям. Мов. 
партіям персонажів притаманна відмова від поет - 
риторичних засобів класицизму та. певною

154



ДРАМА АБСУРДУ

мірою, романтизму, наближення ло живого 
мовлення. Для характеристики персонажів і 
оточення вільно вживаються ж аргонізми, 
діалектизми та ін. шари неунормованої лексики. 
Архітектоніка переважно гармонійна, кількість 
дійових осіб невел. Проте можливі масові нар. 
сцени. надто в укр, Д. XIX ст. Фант, первень мало 
вживаний Припустимі лише прийоми умовної 
фантастики, напр., поява на кону мертвих або 
присутніх лише в уявленні героя персонажів як 
унаочнення внутр. переживання героя, тобто 
фактично як сценічне уречевлення внутр. діалогу 
або полілогу (К.Симонов "Четвертий". Й.Лруце 
"Святая святих ). Д. пишуться майже виключно 
прозою. Це не стосується романтично? драми.

Д. народилася на противагу трагедії, а також 
комедії, як сер. вид, шо заповнив величезну 
сюжетно-тематичну прірву між ними. Інколи 
вказують, шо першовзіриі Д. були т е  за анг. часів 
(напр. соц.-побутова Д. "Іон" Еврипіла, п'єси 
Менандра) Важливіше те, шо накопичення 
сумного' матеріалу в межах комедії ше від 

Арістофана підказувало необхідність 
формування відповідного такому матеріалові 
особливого літ. виду — Д. У XVII) ст. постають 
хронологічно перші гатунки — антикласицистичні 

серйозна комедія , "слізлива комедія", 
міщанська драма (іст. й термінологічно ці 
гатунки важко виокремити). В 1-й пол. XVtH ст. чи 
не поодиноким прикладом мішанської Д. є 
Лондонський купець, або історія Джорджа 

Барвелла" (1731) Дж.Дідло. Теоретиками цього 
нов. жанру були Д Дідро та Г Е Дессінг. В 1750- 
75 рр. міщанська Д. бурхливо розвивається в 
Англії. Франції. Німеччині, Росії. На межі XVHI- 
XIX ст виникає романт. Д.

Жанр власне Д. сформувався в реалізмі та 
натуралізмі, коли вона стає найпоширенішим 
театр.драм. гатунком; розмежовувати 
реалістичну та натуралістичну Д. важко та й, 
зрештою, недоцільно. В межах Д. виникли жанр, 
різновиди, що відмежовані за різними 
параметрами. Ці межі умовні, а ті самі п'єси часом 
зараховують то до одного, то до ін. різновиду. 
Тим більше, що при сценічному втіленні 
режисерськими, актор., сценографічними 
засобами наголошується на певному жанр, 
аспекті Здебільшого вирізняють такі гатунки, 
побутова драма ("Гроза", "Безприданниця" 
О.Осгровського, Дві сім'ї" І.Карпенка-Карого); 
соц.-побутова ("Назар Стололя" Т.Шевченка, 
^Украдене щастя" І.Ф ранка); сои.-психол. 
("Чобан", Глитай, або ж Павук" Карпенка- 
Карого, Не судилося", "Талан" М.Старицького, 
"Мертва хватка" Д ж .Голсуорсі. "Б іг" 
М.Булгакова); звичаєво-психол. ("Мачуха" О.де 
Бальзака. "Нора", Привиди" Г.Ібсена, "Перед 
сходом сонця". "Пацюки' Г.Гауптмана, "Пані 
Малішевська" Ґ.Запольської. Житейське море" 
Карпенка-Карого, "Блакитна троянда" Лесі 
Українки, "Брехня', "Чорна Пантера і Білий 
Ведмідь" В.Винниченка); політ. ("Кримуцій Корд"

М.Костомарова, "Остання ніч" М.Старицького, 
"Важкі батьки" Ж .Кокто). Окр. чітко окреслену 
групу складають іст. Д. ("Бояриня" Десі Українки, 
'Алмазне жорно" ( Кочерги).

У XX ст. поетика Д. все більш визначається 
літ. н ап р ям ом , до якого належить автор, і 
відповідно стилем. Саме за цими ознаками 
вирізняють такі жанри як символична Д. 
(М.Метерлінк), експресіоністична Д. (Л. Андреев. 
Г.Кайзер. В.Газенкдевер). поет. Д ., еп іч н а  
др ам а, гротескна Д .. драм а абсур ду, 
інтелектуальна Д. (Б.Ш оу, Д.П іранделло, 
Ж .П .Сартр, Ж.Ануй). За останнє сторіччя Л. 
сягнула до традиційних сюжетів та образів 
як умовного засобу тлумачення проблем 
сьогочасності ("К ассандра" Лесі Українки, 
"Орфей спускається до пекла" Т.Вільямса).

Незважаючи на розвиток найрізноманітніших 
лраматургійних жанрів і жанр, різновидів. Л- 
дотепер залишається одним з найпопулярніших 
літ.-театр, видів.

/йодмн/іа Волкова

ДРАМА АБСУРДУ (театр 'абсурду, 
антидрама. театр парадоксу) —  жанр течія в 
модернізмі, яка сформувалася у Франції в 50- 
60  рр. та вплинула певною мірою на розвиток 
європ. та амер. драматургії 2-ої пол. XX ст. 
Основним світоглядним принципом Д .а . є 
поняття "абсурду", тобто споконвічне 
протистояння людини та навколиш нього, 
особистості та сусп-ва, індивідуальності та 
натовпу; відсутність у світі логічних, причиново- 
наслідкових зв'язків та, як вислід, трагічність, 
розгубденність, покинутість, відчуженість 
людської особистості. В філос. аспекті Д .а. 
значною мірою базується на окр. положеннях 
ф ілос. доктрин С .К 'єр к его р а , 3 Ф рейда. 
М.Гайлеггера. Ж.П. Сартра, А.Камю.

Найяскравішими представниками Д.а. були 
Е И онеско, С .Б еккет. Ж .Ж ен е, А .Адамов 
(Франція); Ф .Аррабаль (Іспанія); Д.Буццаті, 
Е.л'Ерріко (Італія); Х Пінтер. Н.Сімпсон (Англія):
С.І.Віткевич (Віткаии), С.Мрожек (Польща).

В рос. драматургії абсурдистами були оберіути 
Д .Хармс ("Єлизавета Бам ) та О.Введенський 
("Ялинка у Іванових"), стилістика Д.а. притаманна 
п'єсам А.Платонова "Біси" та Євг.Харітонова 
"Дзинь".

Класичними'.всесвітньо відомими п'єсами 
Д.а. стали "Лиса співачка". "Носороги", "Стільці" 
Й онеско; "Очікуючи Г ол о", "Щ асливі дні" 
Беккета; "Балкон" та "Служниці" Ж ене; 
"Пародія" Адамова; "Танго" Мрожека; Шевці" 
Віткевича.

В укр, л-рі XX ст. Д.а. представлена п'єсами
І.Костеиького "Спокуси несвятого Антона ", 
"Близнята ще зустрінуться", "Дійство про велику 
людину". До Л.а. належать і п'єси репрезентантів 
т. зв. нов. хвилі.- В.Діброви — "Короткий курс", 
"Двадцять такий-то з 'їзд " і О.Лишеги "Друже Лі 
Бо, брате Лу Фу".

155



ДРАМАДЛЯ ЧИТАННЯ

Ест. програма Д.а. базується на відмові віл 
традицій клас, драматургії та намаганні створити 
принципово нов. театр. Теоретик Д.а. М.Есслін 
підкреслював, що Д.а. —  це чинник створення 
нов. мови, нов. ідей, нов. життєвої філософії 

... цілого зх. світу". Однак, по суті справи, Д.а. 
протистоїть трал, сои.-психол. драмі кін. XIX — 
XX ст. та багато чого бере з попередніх етапів 
розвитку драматургії та мист-ва взагалі. Його 
джерела знаходяться в ант. міфології та драмі, 
cep -віч. ф ар сах  та театрі маріонеток, італ. 
комедії масок та япон. умовній драмі, в алегоріях 
Данте та словесних іграх Ф .Рабле, у фант.- 
буффонадних елементах театру В.Ш експіра 
("Макбет" Йонеско), у гротесках Дж.Свіфта та 
Ж.Б.Мольєра, фантасмагоріях Е .Т .А.Гофмана 
тощо Безпосередніми попередниками Д.а. слід 
визнати буффоналну п'єсу "Король Юбю" (1896)
А.Жаррі, сюрреаліст, драму Г.Аполлінера "Сосці 
Тірезія" (1917), певною мірою символістський 
театр М.Метерлінка, окр. елементи драматургії 
Г.Ібсена й А.Чехова та. особливо, драматургічну 
теорію А.Арто.

V своїх  п 'єсах автори Д .а. намагаються 
показати безпорадність логічного, раціонального 
мислення суч. людини, повну нездатність 
зрозуміти навколишній світ, інтегральну 
невпорядкованість у житті. умовність, 
двозначність людського спілкування та, врешті- 
решт, заг. неможливість адекватного розуміння 
людини людиною за допомогою мови ("Марення 
удвох" Йонеско). Мотиви розпаду, вбивства, 
смерті, які присутні майже в кожній п'єсі Д.а., 
символізують фатальну приреченість людини в 
цьому світі.

За висловом Жаррі, головне завдання мист- 
ва —  викликати здивування. Драматургійні засоби 
та сценічна техніка п'єси Д.а. дійсно вражають 
глядача. Це, перш за все, цілковите ігнорування 
клас, єдностей: місця, часу та дії. Місце дії 
переважно невизначене або універсальне (так в 
п'єсі Беккета "Очікуючи Голо" дія розгортається 
на дорозі, якою персонажі йдуть та водночас 
залишаються на місці). Час. буває, йде в 
зворотньому напрямку ("Диса співачка" Йонеско). 
Дія як така часто взагалі відсутня, або ж вона 
ілюзорна ("Стільці" Йонеско). Йонеско взагалі 
ствердж ував: "На сцені нічого не повинно 
відбуватися". Драматурги всіляко підкреслюють 
невпорядкованість людини в світі (постійно тісні 
черевики персонажа "Очікуючи Ґодо "; героїня 
"Щ асливих днів" Беккета, яка поступово 
занурюється у пісок тощо). Навіть заголовки п'єс 
часто не мають ніякого відношення до їх змісту 
("Диса співачка").

Гол. сценічні елементи трэд, п'єси (конфлікт, 
інтрига, діалог) підмінюються алогічними діями 
персонажів, роз'єднаними незрозумілими мо­
нологами, грою слів, каламбурами, цілковитою 
неузгодженістю реплік, тобто тим, шо Йонеско 
називав "мов. революцією". Поняття "характер" 
взагалі відсутнє, персонажі радше нагадують

маріонеток. Інакше кажучи, весь антураж п'єси 
націлений на відтворення відчуття абсурду.

Все це не означає відсутності глибинного 
сенсу в п 'єсах Д .а. За допомогою комізму, 
гротеску, одивнення, матеріалізовано! 
метафори, пози, погляду, умовчання, міміки, 
інтонації, каламбуру, парадоксу авторам п'єс Д.а. 
вдається поставити і так чи інакше вирішити 
найважливіші проблеми суч. буття людини.

Певна аморфність та статичність п'єс Д.а., їх 
багатозначність та відкритість дають змогу лля 
оригінальних режисерських рішень та 
різноманітності тлумачень. Так, напр., франи. 
режисер Ж .-Д .Барро надав п 'єсі Йонеско 
"Носороги" явно антифашистського сенсу. Взагалі, 
глобальна абсурдність п'єс Д.а. може трактуватись 
і як вселюдський міф, і як конкретна сатира на 
мішанина-філістера. В залежності від соц.-ест. 
орієнтації критика, творчість драматургів- 
абсурдистів оцінювалась у найширшому ліапазоні: 
від елітарно-декадентського видовища для снобів 
до відкриття в них гострого соц. критицизму.

Пік розквіту Д.а. пережила у 1950-60 рр. та 
лишається зараз цікавою сторінкою у розвитку 
світ , театр, мист-ва. Д .а. не сходять з театр, 
підмостків і в наш час, а деякі персонажі та 
поняття увійшли ло інтелектуального лексикону 
сучасності. На теренах післярадянського 
простору п'єси Д.а. стали відкриттям у 1980-90 
рр., оскільки були заборонені при комуністичному 
режимі: постановки "Служниць" Жене
Р.Віктюком у Москві та "Очікуючи Годо" Беккета
С.Проскурнйо у Києві. Відомим дослідником Д.а. 
в Україні є Т.Якимович.

Юрій Попов

ДРАМА ДДЯ ЧИТАННЯ — (англ dosef 
drama, нім. /esedrama) —  драм, тв., як правило 
глибокого філос. чи іст. змісту, написаний у формі 
діалогу, але не призначений для постановки на 
сцені. Автор навмисно відхилявся віл 
додержання драм. норм: надзвичайно
збільшений об'єм ТВ. ,  вел. кількість дійових осіб 
та сценічних епізодів, багатосюжетність, 
поглиблена символічність та алегоричність, 
багатооб'ємне. епіч. зображення життя і т.ін. 
(трагедії Сенеки, трилогія бардитів 
Ф.Ґ.Клопштока ("Битва Германа". "Герман і 
князі", "Смерть Герм ана"), "Манфрел" 
Д ж .Ґ .Н .Байрона, "Визволений Прометей" 
П .Б.Ш еллі, "Валенш тейн" Ф .Ш іллера, "По 
дорозі в казку" О.Олеся). Поряд з цим Д.д.ч. 
ставали тв. з дуже складними сценічними 
ефектами, шо робило неможливим постановку 
подібних п 'єс. З розвитком театр, техніки, 
виникненням нов. видів мист-ва (кіно-, теле-, 
радіо- та відеотеатру) з'яви лася реальна 
можливість постановки цих тв. ("Фауст" 
Й.В.Ґьоте, деякі з драм. тв. Лесі Українки).

У практиці мали місце драм. тв. призначені 
як для читання, так і для постановки на сцені — 
весняна казка Олеся "Над Дніпром" та його ж

156



ДРАМАТИЧНА ХРОНІКА

ииял із семи драм, етюдів ("Трагедія серия". 
"Осінь", "При світлі ватри" та ін.).

існування Д.д.ч. пов'язане з таким процесом, 
як драматизація епосу. Першою Д.д.ч. в європ. л- 
рі були тв. черниці Гротсвіти (X ст.) "Авраам", 
"Дульциций" тощо, в яких вона полемізувала з 
рим. комедіографом Теренцієм і прославляла 
чесноти своїх персонажів на противагу тілесним 
насолодам.

Анлрій Близнюк

ДРАМА КОНЦЕПЦІЯ — жанр різновид 
епіч. драми. У Д.-к. внаслідок "підсилення ролі 
філос. концептуального начала в Образному 
мисленні філос. концепція автора стає структурою 
худож. творіння" (Ю.Борєв): "Життя Галілея" 
Б.Брехта. "Світильник, якого запалено опівночі" 
Б.Стейвіса.

Олександр Чирков

ДРАМА-ПАРАБОДА (лрама-притча) — один 
із найпродуктивніших жанрів епіч. драми. В Д.-п. 
широко використовується притчевий первінь. 
можливості асоціативного відтворення подій 
об єктивної реальності, алегоризація зобра­
жуваного, ситуацій, характерів і особистостей. У 
параболічній драматургії продуктивною є методика 
' розкалровки" матеріалу, застосування парадоксу. 
Параболічний драматург виявляє не 
індивідуально-особистісне. а заг. для соц. групи, 
для іст. або ж політ, даності ("Містерія-буф" 
В Маяковського, "Марко в пеклі" і.Кочерги. 
Дракон" Є .Шварца, "Круглоголові та 

гостроголові" Б .Брехта, "Череп" Н.Хікмета. 
Носороги" Е.Йонеско, "Дихайте економно"

А.Макайонка).
Олександр Чирков

ДРАМАТИЧНА ПОЕМА — літ жанр, шо 
поєднує прикмети драматурги* та ліро-епіч. 
поезії, вірш, п'єса, яка синтезує лрам. і лір., а 
також епіч. способи відображення дійсності. 
Основою Д.п. є конфлікт, гостра боротьба ідей, 
котрі часто знаходять концентрований вираз в 
афоризмі чи сентенції. Д.п. цурається 
побутовизму, приземленості, натомість тяжіє до 
романт. окриленості, до фантастики, поет, 
умовності, символічних картин та образів, філос. 
узагальнень і висновків. Дір.-драм, композиції з 
більшістю названих прикмет, але невел.. з 
мінімальною кількістю дійових осіб, належать до 
драматичних етюдів

Своїм корінням Д.п. сягає XVIII ст.. коли 
виникла драма у вужчому розумінні. Щоправда, 
окр. риси Д.п. проявлялись раніше, навіть сам 
термін у англ, варіанті (dramatic poem) було 
прикладено К.Марло до "Трагічної історії доктора 
Фауста" (1604), а Дж.Мільтоном — до п'єси 
"Самсон-борець" (1671). Однак більше як через 
ст. набуває поширення і цей термін, і тип тв., шо 
стоять за ним, — Натан Мудрий" (1 7 7 9 ) 
Ґ.ЕЛессінга, "Дон Карлос" (1787) Ф.Шіллера,

"Манфред" (1817) Дж.Байрона, Фауст" (1773- 
1831) Й.В.Ґьоте, "Трагедія людини" та "Мойсей" 
(1861) І.Малача, "Бранд" (1866) і "Пер-Гюнт" 
(1 8 6 7 ) Г.Ібсена, 'Святий Дю ловік" (1 8 9 7 ) 
Р.Роллана. Клас, взірці драм, етюла — "Маленькі 
трагедії' О.Пушкіна: 'Камінний гість", "Моцарт і 
Садьєрі", "Скупий лицар", "Бенкет у чуму" (всі — 
1830). У XX ст. драм, етюди створив Я.Апушкін 
("Кінець старого Фауста". "Дух Прометея". "Внук 
гайдамаки").

На укр. ґрунті традиції вірш, драми сягають 
XVII ст. Д.п. прищепилася пізніше. В альманасі 
"Молодик на 1 8 4 3  год" (частина перша), 
виданому в Харкові, було надруковано Сцену 
из драматической поэмы" В.Ссксловського. 1892 
датовано "Зою " Г.К оваленка, що мала 
підзаголовок "Драматична поема з життя ст-давн. 
елинів" та була надрукована у ч. 15 львівської 
"Зорі" (1894). Хоч і не мали цього підзаголовка 
та наділені були багатьма рисами Д.п. 
"Переяславська ніч" (1841) М .Костомарова, 
"Сон князя С вятослава" (1 8 9 5 )  І.Ф ранка, 
"Смерть поета" (1905) О.Плюша та ін. тв. Однак 
тільки завдяки Десі Українці цей жанр остаточно 
утвердився в укр. л-рі. Основні її Д.п. — 
Кассандра" (1907). "Руфін і Прісціла ' (1908), 
"У пуші" (1909), "Бояриня" (1910). "Адвокат 
Мартіан" (1911), Оргія" (1913), "Осіння казка ' 
(1905) та "Дісова пісня" (1911). Деся Українка 
утвердила в нас жанр, різновид Д .п. — казки, а 
такими тв. поч XX  ст ., як "О держ има". 
"Вавилонський полон", "На руїнах . В 
катакомбах", "Айша та Мохаммед", На полі 
крові", "Йогана, жінка Хусова" та ін. — жанр 
лрам. етюду. Традиція Д.п. - казки знайшла 
продовження в тв. О.Олеся "Над Дніпром" (1911) 
і "Ніч на полонині" (1941), С.Черкасенка "Казка 
старого млина" (1913), а традиція драм, етюда 
— у тв. М. Рильського "Бенкет" (1918). П.Тичини 
"Розкол поетів" (1918-1919), К.Дастівки Плач 
Єремії" (1923), В.Мйколюка "Йоган Бернштейн"
(1935). Д.Павличка "В найтяжчу мить " (1962). 
Що ж до власне Д.п., то її розвивають М.Семенко 
"Маруся Богуславка" (1927). Христя Алчевська 
"Ду'іза Мішель" (1926-1930), І.Кочерга "Свіччине 
весілля" (1 9 3 1 ), "Я рослав Мудрий" (1 9 4 4 ), 
"Пророк" (1948-1956), К.Герасименко "Дегенда 
про матір" (1940), О.Девала "Фауст і смерть" 
(1960), А.Малишко "Тарас Шевченко" (1964).
І.Драч "Дума про вчителя" (1977), "Соловейко- 
Солвейг (1978). "Зоря і смерть Пабло Нерули" 
(1980), Д.Костенко "Сніг у Флоренції" (1983- 
1985), "Дума про братів неазовських (1984),
В.Кололій "Північний вирій" (1 9 7 8 ), "Юрій 
Федькович" (1986 ), "Медетій Смотрииький" 
(1970-1998), Б.Стельмах "Тарас" (1991).

Богдан Мельничук

ДРАМАТИЧНА ХРОНІКА —  жанр епічної 
драми. Широке побутування одержують Д.х. за 
часів Відродж ення у В.Ш експіра, котрий 
започаткував не лише жанр, але й сформулював

157



ДРАМАТИЧНА ХРОМКА АЛЕГОРЮ

деякі його основні засади. У пролозі до першого 
акту "Генріха V" накреслено своєрідну естет, 
програму митця, який зумів використати 
можливості іст. хронік як тв. епіч. плану для 
втілення на кону найбільш драм, моментів історії 
власного народу, створивши умови для постання 
драм, "хронік епіч. типу" (Ф.Шелінг). Шекспір 
виступав проти ототожнювання іст. факту як 
предмету зображення в Д.х. з власне хулож. 
зображенням іст. події. Він віддавав перевагу 
умовним можливостям мист. мови ("криві 
позначки у малому просторі можуть представляти 
мільйон"), довільному поводженню з часово- 
просторовими категоріями ("ширяючи над часом, 
згущаючи роки"), апеляції до інтелекту глядача 
("і силою думки перетворимо в рать"), появі 
своєрідного посередника ніж глядачем і театром 
— П рологу. Не свідчило про розуміння 
Шекспіром специфіки відтворення іст. полії в 
мист-ві слова, як мист-ві суб'єктив. за суттю. Г в 
свою  чергу, породжувало своєрідну епіч. 
побудову шекспірівських хронік.- драматург 
нанизує один епізод на ін., стрімко перемішує 
подію з од. місця в ін., вводить безліч героїв, які 
породжують безліч нов. колізій тощо. Творить 
хроніки, які сполучають риси епосу та 
драм атургії. Така сутність пошуку в Д .х. 
приводить до безум овної К О М П О З И Ц І Й Н О Ї  

завершеності кожного зі складників тв. (сиени, 
епізоди, картини, дії), але й до стрімкої зміни 
сюжетних ходів, до поєднання життєподібних і 
умовних форм перетворення іст. матеріалу. 
Навіть — до деформації іст. факту, або іст. 
особи. Напр., у "Генріхові !V" Шекспір значно 
збільшив вік короля, а обр аз нар. героїні 
Франції Жани д'Арк ("Генріх Vi") зазнав досить 
таки серйозних трансформацій, героїня буда 
зведена з високого постаменту моральності й 
величі.

На такому ставленні драматурга до іст. факту 
(іст. подія для митця є лише приводом для розмови 
про суч. проблеми) наполягав і В .Лаврентьев, 
стверджуючи: "Вважаю за необхідне попередити 
глядача, шо автор не історик. Тому Д.х. початку 
атомної ери ("Людина і глобус" — О. Ч.)... слід 
розглядати не як точний і послідовний виклад 
іст. подій, у яких брали участь іст. особи, а як 
вислід хулож. творчості, результат багатолітніх 
спостережень і роздумів про підвалини суч. світу". 
Відтворюється не стільки фактура іст. матеріалу, 
скільки суть іст. події, її генотип; власне історія 
постає як окр. випадок стосовно до іст. процесу 
як такого.

Д.х. поділяються на два типи: шекспірівський 
і брехтівський. Попри їх типол. спільність (погляд 
на сучасність з висоти досвіду вже набутого, 
ігнорування трад. арістотелівських принципів 
драми, вільне оперування просторово-часовими 
складниками, нанизування епізодів, відносна 
самостійність їх тощо), кожен з них має свою 
специфіку, а саме:

хроніки
шекспірівсьиого типу брєхтівськбго типу

— розповідають про вершителів
історії;
— історична подія постає як 
легендарна;
— історія постає у формах 
власне історії,
— перевага віддається 
з'ясуванню загальнолюдських, 
вічних моральних цінностей;
— вимагають співпереживання 
глядача.

РІЗНОВИДОМ Д.Х. Є 
адегормт

— про маленьких людей
— вона заземлена, побутово 
знижена;
— історія сприймається як притча, 
парабола;
— з'ясовуються закономірності 
виникнення і існування певних 
типів подій і явиш:
— глядач набуває історичного 
досвіду, займає позииію 
спостерігача

Драматична хроніка 

Олександр Чирков

ДРАМАТИЧНА ХРОШКА АЛЕГОРІЯ -  
жанр еп ічн ої драми, шо корінням сягає 
шекспірівської традиції історичних драматичних 
хронік. Але суттєво відмінним є те. шо в Д.х.-а. 
певні (причому впізнавані) соц.-пол. та іст. реалії 
постають у притчево-алегоричних формах. Часто 
така притчедість не просто відчужує конкретне 
іст. явише, а оливнено зображує тип певного іст. 
явиша.

У XX ст. як окрема жанр, одиниця в рамках 
уже епіч. драматургії оформились Д.х.-а., в яких 
конкрет. іст. подія є лише приводом для побудови 
алегоричної картини буття, шо надає хронікам 
названого типу надчасового узагальненого 
смислу. Відтворюється не власне іст. подія, а, так 
би мовити. її генет. значущий код. Показова 
брехтівська "Кар'єра Артуро Уї, якої могло б не 
бути". В її сюжеті взагалі немає відображення 
конкретних іст. осіб. Понад усе панує алегорія. 
Точніше — іст. події не становлять собою суть 
дієвого ряду іст. особи не постають у неповторній 
індивідуадьності. Певний парадокс, така драма 
все-таки передбачає наявність в ній саме 
конкретної історії, але не в рамках сюжету Д.х - 
а., а в позасюжетних складниках. Так, у написах, 
котрі подає Брехт як обов'язкові складові до 
кожної сцени, містяться своєрідні дешифратори: 
написи вказують однозначно на іст. прототип 
алегоричного сюжету, або окр. його частини. Як 
наслідок виникають асоціації між фарсами, які 
відбуваються на кону, і трагедіями, на які була 
щедра історія фашистської Німеччини. До 
восьмої сцени, в якій ідеться про те, шо гангстери 
підпалили сховище для овочів. Брехт пропонував 
напис: "У лютому 193 3  року запалав райхстаг. 
Гітлер звинуватив своїх противників у підпалі і 
подав сигнал до ночі довгих лез" До сцени 
дванадцятої, в якій ідеться про криваву розправу 
Артуро Уї над своїм помічником Ернесто Ромою, 
пропонувався такий коментар: У ніч на ЗО
червня 1934 року Гітлер напав на свого друга 
Ернеста Рема в готелі, де Рем очікував на нього, 
щоб розпочати спільні дії проти Гінленбурга та 
Герінґа".

З драматичних сиен та іст. коментарів до них 
виникають два самостійні ряди подій (на відміну 
від клас, драматичної хроніки, де панує лише один

158



ДРАМАТИЧНИЙ Р!Д V ФОЛЬКЛОР!

дійовий ряд). Перший з них визначає розвиток 
сюжету і є системою сиен, придуманих 
драматургом (сиени піднесення на подіт. обрії 
постаті Артуро VI), другий забезпечує актуалізацію 
алегоричного сюжету завдяки вибудованості ряду 
іст., реальних фактів суч. сусп.-політ, буття. І 
перший і другий ряди ретельно розроблені, 
гранично логічні, навіть логізовані. Проте 
справжній смисл їхнього існування полягає не 
лише в тому, що видумані сиени відчужують іст. 
коментар, так само, як і іст. коментар відчужує 
сюжет худож. тв. (дубль відчуження), а в тому, що 
обидва ряди, доповнюючи один одного, сприяють 
виявленню не стільки іст. конкретики 
(часткового), скільки заг.. закономірного, типол. 
значущого. Адже будь-яка іст. подія є частковою 
стосовно цілого (іст. процесу), а тому Л.х.-а. 
покликані творити тип події, а не подію, заг. в 
цілому, а не часткове в цілому. Таке творення 
вимагає непересічних прийомів та форм 
перетворення іст. реальності на худож. 
реальність. Виникнення Л.х.-а., в яких історія 
постає у формах умовних і у формах власне 
історії, означає набуття такими хроніками 
параболічного характеру. Параболізм у Л.х.-а. 
може бути двох типів: відвертий ("Кар'єра Артуро 
Уї" Брехта) і прихований ("Матінка Кураж та її 
діти" Брехта, "Людина і глобус" ВЛаврентьєва). 
Відчужуючим началом у Д.х.-а. типу "Матінки 
Кураж' виступає не яскрава, незвичайна форма, 
яка дозволяє на буденне, звичайне подивитися 
як на незвичайне, невідоме, а історія, іст. факт, 
який приходить в хроніку з часової далечини, 
починає виконувати стосовно сучасності ролю 
притчі. "Коли я писав ("Матінку Кураж "— О.Ч.), 
— зізнавався драматург, — мені уявлялося, шо із 
сцен декількох великих міст прозвучить 
пересторога драматурга, пересторога в тому, шо 
хто бажає снідати з чортом, має запастися довгою 
ложкою... Вистави, про які я мріяв, не відбулися. 
Письменники не можуть писати так швидко, як 
уряди розв'язують війни: адже для того, щоб 
творити, потрібно думати". Притчевість 
підсилюється тим. шо в центрі Д .х .-а . типу 
"Матінки Кураж..." знаходиться вже не іст. особа 
(таке характерно для клас, драматичної-хроніки), 
а вигадана; не особа, яка впливає на хід світ, 
політики, а звичайна у своїй дріб язковості 
людина. Посиленню параболічності в Д.х.-а. 
сприяє й алегоричний підтекст: у драмі, в якій 
історія постає у формах власне історії, значущим 
є не зображення іст. подій (як у Шекспіра). а 
наслідків їх для маленької людини (як у Брехта). 
А отже в Д.х.-а. вся історія людства постає як 
невблаганна і безконечна боротьба "творців" 
історії і маленьких людей, що потрапляють в її, 
історії, жорна. Цьому сприяють знамениті зонти 
які, відчужуючи іст. факт, несуть в собі не лише 
мораль-висновок того, шо вже відбулося, але й 
дозволяють глядачеві в минулому побачити 
алегорію сучасного. Недарма Брехт 1 9 5 5  
зауважив: 'Сьогодні ця п'єса — більше не п'єса.

яка з'явилася надто пізно, а саме після війни... Я 
хотів би знати, скільки сьогоднішніх глядачів 
"Матінки Кураж та її дітей" розуміють 
застереження, яке міститься в ній".

Олександр Чирков

ДРАМАТИЧНИЙ ЕТЮД — один з малих 
поряд зі скетчем, Інтермедією та ін. подібними 
жанрами, невел., як правило, одноактний вірш, 
чи проз. драм. тв. Відмінність Д .е . від ін. 
одноактових тв. полягає в тому, шо в ньому 
подається мист. мініатюра, начерк, зроблений "з 
життя". Основою сюжету є певний життєвий 
епізод, характери персонажів нерозкриті й 
статичні, бо подані однопланово. Автори 
створюють невел. філос.-лір. замальовки, свідомо 
відкидаючи сой., політ, проблеми. Та написанні 
із знанням і розумінням життя, у більшості своїй 
суто побутові "картинки" ці виявлялися водночас 
і сусп.-значущими.

Залежно від автор, пафосу Д.е. поділяються 
на: лір. ("На перші гулі". "Зіля Королевич". 
"Н едоросток", "В  холодку", "У жнива", "Не 
співайте, півні, не зменшайте ночі" С.Васильченка. 
"Йоганна, жінка Хусова", "Айша та Моххамед". 
"Прощання" Лесі Українки, "В найтяжчу мить" 
Д.Павличка), драм. ( Кам'яна душа". "Будка ч.27"
І Франка, "Зимовий вечір" М.Старицького. На 
великому шляху" А.Чехова), сатир. ("По ревізії" 
Старицького), трагікоміч. ("Лихо, не кожному лихо 
— іншому й талан" М.Кропивницького), символічно- 
алегоричні ("Трагедія серця", "Осінь", "При світлі 
ватри". "Танець життя", "Тихого вечора". На свій 
шлях". Злотна нитка" О.Олеся тошо).

Лив Лрама7ннна поема, Етюд
Андр ій Близнюк

ДРАМАТИЧНИЙ РШ У ФОЛЬКЛОР!
поєднує різні за походженням, змістом і 
формальними ознаками явища. Лавн. є лотеатр 
феномени ("передтеатр") — ігрові первні в 
обрядах: різдвяних ("Малайка", водіння кози", 
"ведмедя", "журавля", сценки переряджених),- 
хороводні ігри ("А ми просо сіяли ", "Мости"): гра 
при покійникові ("Лопатки"); необрядові ігри, що 
наслідують трудові процеси ("Кострубонько"), 
індіан. розповіді про лови з пантомімою, існують і 
лотеатр. ігри сой.-побутового змісту ('Млин", 
"Мати і дочка").

Власне нар. театр репрезентовано виставами 
"живого актора", в тому числі скомороством XI- 
XVII ст. та різними видами лялькового театру: 
укр. вертеп, білор. батлейка, поль. шопка. зх- 
європ. театр маріонеток, яванський тростиновий 
театр, сх. театр тіней, театр силуетів. Ло Л.р. 
можна зарахувати також вистави в балагані.

Сама наявність Л.р. в нар. творчості не є заг. 
визнаною. Позаяк обрядові лотеатр. феномени 
в фольклорі переважають власне драм., існує 
думка, шо родовою фольклор, категорією є не 
драма, але обряд.

Анатолій Волков

159



ДРАМАТУРГІЯ

ДРАМАТУРГІЯ (грец. dram afurgia), або 
ДРАМА

Один з трьох основних літ. родів (поряд з 
епосом  і /ї (рижою) які були виділені ше в ант. 
Греції, зокрема Платоном і Арістотелем. Д. 
постала з нар. обрядових дійств і надалі 
переважно призначалася для виконання на 
театр, кону. Тому деякі теоретики відносять Д. 
на відміну від епосу й лірики до суміжних родів 
(разом з лір.-вокальними і літ.-публіцист, родами, 
муз драматургією та кінодраматургією). Подвійна 
природа Д. спричиняється до того, т о  вона може 
розглядатися з погляду не лише літ-знавства, але 
й театрознавства. Суто літ-знавче тлумачення Д. 
як явища мист-ва слова недоцільне, доконечно 
рівночасно зважувати театр, аспекти. Для теорії 
(а відтак вел. мірою для історії) європ. Д. 
основоположне значення мало арістотелівське 
визначення трагедії, що згодом було поширене 
на Д. як рід: "Відтворення ... важливої і закінченої 
дії. що мас певний обсяг, відтворення не оповіддю 
а дією, яка через співчуття і страх сприяє 
очищенню почувань". Постулат про єдину, за 
виразом Арістотеля, дію визнавали та розвивали 
Н.Буало. Ф.Шіллер. Г.В.Ф.Гегель, В.Бєлінський. 
В Україні — Т .Прокопович. М.Довгалевський. 
Так, Буало констатував: у драмі важливим є те. 
"щоб глядач мав змогу слідкувати за дією".
А.В.Шлеґель, намагаючись відповісти на питання: 
"Шо являє собою драма?", не лише наголошував 
на її дійовій основі, в якій автор не бере жодної 
участі, але й прямо проводив паралель між 
діяльністю як "найвищою насолодою життям" і 
дією як перш оосновою драм. тв. Гегель, 
підкреслюючи, що "непорушним законом є єдність 
дії", бачив прояв цього закону в тому, шо "драм, 
дійство, по суті, основане на дії. що зіштовхується 
в колізії, і справжня єдність може мати своє 
обгрунтування лише в тому цілісному русі, коли 
відповідно до певної специфіки обставин, 
характерів і мети колізія виявляється врешті-решт 
такою, шо відповідає меті та характерам, у той 
же час знімаючи їх протиріччя одне одному". З 
незначними змінами акцентів арістотелівська теза 
збереглася й у XX ст.

Н езалежно від Арістотеля шляхом 
узагальнення власної режисерської практики 
К.Станіславський прийшов до театрознавчого 
поняття наскрізної дії, майже тотожного поняттю 
єдиної дії. Єдина дія є домінантою, 
структуротвірним чинником Д. Через дії гол. 
героя розкривається провідна ідея автора. Дії ін. 
персонажів так чи інакше пов'язуються з діями 
гол. героя, відбуваючи певні аспекти автор, 
задуму. Отож першим засновком Д. є наявність 
драм, героя, котрий здатен до єдиного, цілісного 
чину. Він або сам започинає боротьбу, або 
змушений її розпочати (так, у "Едіпі-царі" 
Софокла, в Гамлеті" В.Шекспіра). Перешкоди 
лише підсилюють його намагання осягнути 
бажаної мети, котре переходить у пристрасть. У 
цьому розумінні не кожна людина може бути гол.

героєм Д. —  драматичним героєм (а гол. героєм 
оповідного тв., по суті, — кожна). Гол. герой Д. 
майже завжди один. Наявність двох гол. героїв, 
як у "Ромео і Джульєтті", пояснюється тим, то 
обидві дійові особи мають спільну мету: є, сказати 
б, чоловічим і жіночим варіантами одного образу- 
персонажа. Все вишемовлене стосується як 
позитивних, так і негативних персонажів, у тому 
числі в комедії (напр., Дон Жуан у Мольєра, 
Чаиький у О Грибоедова, Городничий у М.Гоголя. 
Голохвостий у 'За двома зайцями" М.Старицького). 
Наскрізна дія гол. персонажа є разом із тим 
наскрізною дією драми, ін. персонажі теж ведуть 
свою наскрізну дію. Саме зіткнення наскрізної лі! 
гол. героя з контрдією його супротивників 
(антагоністів) утворює драм, конфлікт (напр.. "/Тихо 
через розум" Грибоедова, "Король бавиться"
В.Гюго). Не завжди легко визначити наскрізну дію 
Д., тим більше —  чітко її визначити, сформулювати. 
Невірне формулювання і "бачення" наскрізної дії 
при театр, виставі спричиняє приглумлення або ж 
викривлення автор, задуму.

Другий доконечний засновок Д. —  наявність 
драматичного вузла, тобто сукупності обставин, 
шо вони спонукають —  сприяючи або 
перешкоджаючи гол. героєві здійсненню його 
наскрізної дії; обставин, що розпалюють його 
бажання, роблять неминучість удару, зіткнення. 
Саме наявність потенційної можливості героя 
розпочати чин, боротьбу та драм.вузла обставин 
породжують драматичний конфлікт. Поєднання 
цих чинників створює драматичну колізію, котра 
є підвалиною цілої п єси, а тому має бути міцною 
і зрозумілою. З колізії постає драм, боротьба. 
Дійові особи переваж но достатньо чітко 
поділяються на тих, котрі перешкоджають, і тих, 
котрі допомагають героєві. Цей поділ може 
збігатися з поділом на позитив, і негатив. 
Практично ці загальні постулати Д. здійснюються 
з різними варіаціями. Напр., можлива наявність 
побічних ліній дії —  драм, боротьба другорядних 
персонажів: Мочадін і Діза ("Дихо через розум"), 
Звєздіч і баронеса Штраль ("Маскарад" 
М.Лєрмонтова). "Чиста" єдність дії є радше 
винятком. Її досягалося хіба шо у взірцевих тв. 
класицизму ("Гораиій" П. де Корнеля).

Дія може бути зовн. (фізичною, за 
Станіславським), тобто втілюватися у вчинках, 
подіях, або внутр. (психічною, за Станіславським), 
коли на кону нібито нічого не відбувається, а 
конфлікт перенесено в психологію персонажів 
— у їх монологи та репліки в діалогах і полілогах 
(часто з підтекстом).

V Д. повинно бути постійне наростання 
напруги дії. Конфлікт має підтримуватися аж до 
фіналу (власне в цьому сенс терміну "наскрізна 
дія"). Це досягається у різний спосіб-, посиленням 
єдиної дії гол. героя та контрдії його антагоністів, 
підсиленням, ускладненням обставин, залученням 
до боротьби нов. дійових осіб, нарешті 
скупченням усіх зовн. і внутр. сил. шо спричиняє 
драм, катастрофу. Ці чинники мають впливати

160



ДРАМАТУРГІЯ ПЕРЕРОБОК (ОБРОБОК)

на розвиток подій логічно та закономірно, але 
поряд з ним можливий теж вплив стихійно- 
випалкових чинників: випадковість зав язки. 
випадковість деяких підсилюючих обставин, 
нарешті, втручання фант, сил ("М акбет" 
Шекспіра. Балалина" Ю.Словацького)

Ше Арістотель визначив три архітектонічні 
групи сценічних епізодів ("шматків" за 
Станіславським) у /І. По-перше, сцени зміни, 
шастя й нешастя" тобто сцени боротьби, власне 

драм. дії. По-друге, сиени впізнавання (часто це 
— сцени кульмінації). Впізнавання може бути 
начебто випадковим, хоча внутр. закономірним 
("Еліп-uap" Софокла. "Фея гіркого мигдалю" 
( Кочерги) або підготованними дійовими особами 
( Гамлет". "О телло" Шекспіра. "М аскарад" 
Лермонтова. "Украдене шастя" (.Франка, "За 
двома зайцями" Старицького). В сценах 
впізнавання встановлюється якийсь факт, особа, 
обставина, перше невідомі ані глядачам, ані 
більшості персонажів. По-третє, сиени пафосу, 
шаленого страждання (радощів, ін. почуттів). 
Луже часто це розв язка. шо здебільшого прибирає 
форми монологу.

Людмила Волкова

У суч. театрі "силою обставин змушений не 
пише часто бути на місці драматурга", але й бути 
дуже хорошим драматургом". Здібності режисера 

виявляються, на думку Курбаса, не лише в 
організації композиції видовиша. спектаклю", 
але й в організації самого драматургійного 
матеріалу, шо його постачають театрові 
письменники. Остання з зазначених функцій 
режисера випливала з певної невілповілності 
його, режисер., твор. принципів із принципами 
драматурга. "Вузька п єса для мене".— записував 
Курбас в щоденнику з приводу п'єси. Г.Кайзера 
Таз Аналогічні судження висловлював Курбас 
про п сси П.Меріме "Жакерія", М.Куліша "97" 
тощо Тому сценарії, напр.. часто творяться не 
дише професій, драматургами-сиенаристами 
(О.Каплер. Є .Габрилович), але й режисерами 
(Ч.Чаплін. О.Довженко, М.Ромм) . в тому числі і 
театральними (обробка комедії Грибоедова 
Лихо через розум" В .Мейерхольдом).

Невідповідність режисерських і письмен­
ницьких твор. засад примушує подекуди 
драматургів розробляти "моделі" постановки 
своїх тв. на кону (Б.Брехт. Ф.Дюрренматт). Такі 
моделі становлять не лише план постановки, 

але й системний виклад естет, засад, якими 
керується драматург. ( така позиція також 
правомірна: театр, вистава, як правило, — 
наслідок творчості драматурга і режисера. 
Точніше — співтворчості. В цьому дуеті часто 
першу скрипку відіграє режисер, який може 
довільно змінити навіть смисл тв. Як реакція на 
таку сваволю (а. втім, режисер — митець із своїм 
світосприйманням, а тому має право і на власне 
бачення п єси і виникають автор, моделі як 
своєрідні орієнтири для театру. В цьому є сенс:

драматург воліє, аби театр доніс до глядача його 
думку, а не використовував п ссу для 
утвердження власних позицій, не зважаючи на 
позицію автора, а іноді йдучи їй всупереч

Отже Д. — є також і худож. структура, яка 
виникла внаслідок взаємодії представників різних 
мист-в: письменників, режисерів, композиторів, 
акторів тошо. Жанри, яки виникають в процесі 
твор. співпраці таких мист. співавторів належать 
не одному якомусь виду мист-в. а існують уже в 
ін системі координат: с ц е н а р ій  належить 
кіномист-ву і л-рі, драматургійна "модель — 
театрові й л-рі. інсценування недрам, тв. — теж 
театрові й л-рі (кіно-, телемист-ву).

Олександр Чирков

ДРАМАТУРГІЯ П ЕРЕРО БО К  (ОБРО  
БОК). Усі драм. тв. можна розподілити на 
драматургію першосюжетів та Д.п. Драматургія 
пєршосюжетів передбачає розробку конкретно- 
іст. сюжетів в адекватних ф ормах. Митець 
творить оригінальний сю ж ет, виходячи із 

j особистого досвіду У цьому значенні будь-який 
І запозичений із життя сюжет, є першосюжетом. 
і ("Перси Есхіла, Борис Годунов О Пушкіна.
І Живий труп Д .Толстого. Бояриня Десі 
} Українки). Тобто Д.п. оригінальних сюжетів 

виростає із сюжетів самого життя, яке спостерігає 
і досліджує драматург ("Десант Я.Стельмаха, 
Кабанчик" В .Розова) Творення оригінальних 

сюжетів не означає копіювання життя, 
фотографічного перенесення сюжетів з життя в 
драматургію. Все, шо виражено в поемі. — 
вважав Г В .Ф .Гегель.— належить поетові: він 
розробив це все у своїй свідомості, вклавши в 
нього всю свою душу і всю повноту свого духу 
Драм, поет суб єктивно перетворює бачене в 
житті і в тому —  запорука невичерпності 
оригінальних сюжетів.

Від Есхіла і до сьогодні існує практика 
творення не лише оригінальних сюжетів, але й 
Д.п. вже розроблюваних, в тому числі, 
традиційних сюжетів ("Антигона Софокла. 
"Антигона" Ж .Ануя. Антигона" Б .Б р ехта 
Фаустіану в драм, мист-ві представляли не лише 
К.Марло. Й .В.Гьоте, але й А.Дуначарський. 
О.Девала). До переробки відомих сюжетів 
вдавалися Пушкін, Деся Українка, М. де 
Гельдерод. Тауфік аль Хакім. До творення Д о. 
спонукав однодумців Д.Курбас. За його вказівкою 
перероблялася п єса М. Старицького За двома 
зайцями . Роман Е.Сінклера Джіммі Хігенс" він 
сам перетворив на п ссу. Під керівництвом 
Б.Тягна для "Березіля" була створена переробка 
"Жакерії" П.Меріме. Значна частина драм тв. 
Брехта — переробки відомих, іноді маловідомих 
сюжетів ("Трикопійчана опера" створена на 
основі "Опери ж ебраків" Д ж .Г ея . сюжет 
Гораиіів та Куріаиіїв" запозичено у рим. історика 

Тіта Лівія, Матінка Кураж та її діти має 
джерелом повість Г.Я.К. фон Ґріммельсгаузена

161



ДРУГИЙ ГИВДЕННОСЛОВ янський вплив

П ростакові всупереч, себто Дивовижний 
життєпис дурисвітки та бродяги Кураж" тошо). 
Курбас і Брехт майже одночасно заклади теор. 
підвалини драматургії переробок. П роцес 
переробки відомого сюжету, вважав Курбас. 
пов язаний насамперед, із вченням про 
перетворення, шо передбачає зображення 
звичайного. відомого. усталеного як 
незвичайного, невідомого. Так само, як драматург 
факти реальної дійсності перетворює" в худож. 
реальність, оскільки факти і людей він ставить в 
особливі обставини, робить їх масками, робить 

особливий конфлікт. який являється 
перетворенням, внові виражаючим його 
смисл .— так і режисер, в свою чергу, драматург, 
матеріал перетворює в "плоші свого ремесла" на 
якісно нов. мист. тв. На не вказував і Брехт. Ми 
не повинні бути дзеркалом, що відображає істину 
поза нашою волею Якшо ми сприйняли предмет 
в себе, то перед тим, як він знову відокремиться 
від нас. до нього мас бути додано ше дешо. — а 
саме: критика, позитивна чи негативна,
спрямована на певний предмет з боку сусп-ва. 
Т.ч.. те. що відокремлюється від нас. безумовно, 
містить дешо особисте, шо має. звичайно, двоїстий 
характер, який виникає внаслідок того, шо ми 
стаємо на т.з. сусп-ва". Отже, предмет 
об'єктивного світу спочатку засвоюється митнем. 
а потім, засвоєний і з закладеною драматургом 
нов. якістю, відокремлюється від нього і сам, у 
свою  чергу, стає об'єктивною  реальністю 
матеріального світу. Щодо нього літ. тв. також, 
існуючи об єктивно в навколишньому світі, мають 
нілком самостійну цінність. Вони — такий самий 
об'єктив. предмет, який, виклавши асоціативне 
мислення, притягується митцем до себе з метою 
детального і глибокого вивчення. Драматургові, 
що займається переробкою, необхідно засвоїти 
матеріальну цінність" (Брехт) попереднього тв. 

В процесі її засвоєння вся сюжетно-образна 
структура тв. зазнає істотних змін, а на базі 

матеріальної цінності" (теми, образу, мотиву) 
виникає нове драм, полотно, зовні подібне, але 
внутр. суттєво відмінне від літ. прообразу.

Див інсценівка.
Олександр Чирков

ДРУГИЙ ГИВДЕННОСЛОВ я н с ь к и й  
ВПЛИВ — (термін, запропонований 1 8 9 4  
А.І.Соболевським) — заг-культ. вплив Болгарії, 
Сербії. Далмації на л-ру. мист-во і філософію сх. 
слов ян у XiV-XV ст. Перший вплив відбувся в 
Х--ХІ ст. в період хрешення Русі, та вираз "перший 
п д.-слов'ян , вплив" у науці не прийнятий. 
Наприкінці XIV ст. відновлюються перервані за 
часи тат. навали зв язки сх. слов'ян із пл.-слов'ян, 
країнами та Візантією. Встановлюються контакти 
між церковниками в монастирях Афона. 
Константинополя, Києва, Москви. У 
Константинополі та на Афоні існували колонії 
сх. слов'ян, які жили у монастирях, переписували

та перекладали книги. Тривалий час на Афоні 
перебував І.Вишенський. Спілкування відбу­
валось і за допомогою прочан. До сх. слов'ян 
надходять пд.-слов'ян, переклади грец. церк- 
повчальної л-ри. у порівнянні з якими оригінальні 
тв. пл. слов'ян складають невел. кількість. Але ці 
переклади мають певні особливості і значення. 
У зв'язку з утратою незалежності балк. країнами 
внаслідок тур. експансії до України і Росії 
емігрують культ, та лухов. діячі: митрополит 
Кіпріан, Григорій Памблак (шо переважно 
працював в Україні), Максим Грек та ін. їх 
приймають з пошаною, доручають відповідальні 
посади. Вони прагнуть поширити і зміцнити болг- 
візант. традиції, створюють нові переклади греи. 
книг на церк-слов'ян. мову сх-слов ян. редакцій, 
в яких відбивається їх світогляд та досвід. За 
таких умов у сх-слов ян. землі потрапляє греи. 
рел -філос. вчення —  ісіхазм  якому 
притаманний інтерес до внутр. життя людини. Піл 
його впливом л-ра починає цікавитись 
психологією людини, в пій з'являється емоційно 
експресивний стиль ("плетение словес' ). Цей 
стиль грунтується на уважнішому ставленні ло 
слова: ло його звукової оболонки (алітерація, 
асонанс і т.ін), до етимології слова (сполучення 
однокорінних слів і т.ін.). до його семантики 
(синоніми, тавтологічні сполучення), ло 
словесних новоутворень, кальок з греи. та ін. 
Окр. думки ісіхастів були покладені в основу 
реформи слов'ян, писемності, яку проводили 
Євфімій Тирновський та Костянтин 
Костенеиький. Вона торкалася унормування 
церк-слов'ян. мови, правопису, графіки. V 
перекладацькій практиці виникає буквальний 
переклад: вважалось, шо неточність призволить 
до появи єресі, а до священних текстів треба 
ставитись відповідно. Тому в переклали 
переносились мов. особливості оригіналу.

В цілому з Д .п .в. пов язана поява 
Перелвідродження у сх. слов'ян, в межах якого 
у XIV-XV ст. розвивався весь сх-свроп. регіон. 
Помітнішим Д.п.в. був у Росії, л-ра засвоює і 
розвивас житійні та іст. теми, лухов. поривання і 
панегіричну форму. Укр. л-ра використовує лише 
худож. засоби і обминає цей ідейний вплив.

Валерій /Іаврежю

ДУМА — вид ліро-епосу. Термін побутує в 
двох значеннях.

1. Най. самобутній вид укр. фольклору: ліро- 
епіч. тв. про життя козачої України XVI XVII ст.. 
які викопували нар. напівпрофесійні співці — 
кобзарі. Термін Д. — нар. походження. Але цим 
словом без певної термінологізації називали теж 
більшу нар. іст. пісню. Письмово слово Д. 
зафіксовано в цьому розумінні поль. хроністом
С.Сарнииьким. шо під р. 1506 згадує про смерть 

j двох братів у поході на Волошину, на честь яких 
складено думи. У фольклористиці вперше це 
слово термінологічно вжив М.Максимович 1827 
(у народі ло того Д. називали "лицарськими

162



ДУМА

піснями або піснями про старовину') Коріння 
Д. сягає найдавніших часів. Вони близькі до нар. 
голосінь і неводьниньких планів. Окр. 
складники думового стилю простежуються в 
пам ятках лавн-рус. письменства, зокрема в 
"Слові о полку Ігоревім" У певному сенсі Д. є 
продовженням епіч традиції Київ. Русі. Тематично 
в складі Д. розрізняються два шари. Старший — 
про боротьбу з тур.-тат. навалою XV-XVII в.в. Д. 
нього іст. шару в свою чергу поділяються на такі 
групи, а) про тур. неволю ("Козак Голота". "Про 
трьох братів ОзівськихТ Плач невільників 
"Маруся Богуславка" та ін.); б) про лицарську 
смерть козака (С ам ар ські брати". "Іван 
Коновченко" та ін ): в) про врятування з неволі та 
про повернення з походу ("Самійло Кішка". 
Отаман Матіяш старий" та ін.). До старшого шару 

належать також побутово-моралістичні Д. ("Бідна 
вдова і три сини". "Сестра і брат" та ін.). Другий, 
молодший іст. шар — Д., про козаиько-поль. 
боротьбу. Серед них найважливіші — про 
Хмельниччину ( Хмельницький і Барабаш , На 
перемогу Корсунську'. "Про Хмельницького та 
Василя Молдавського" та ін.). а також соц.- 
побутові: Козак-нетяга", "Ф есько Ганджа
Андибер". Про поєдинок козака Годоти з 
татарином'. Уже в 2-й под. XVII ст. з явилося кілька 
Д -пародій, шо свідчило про занепад жанру, про 
завершення активного періоду його творення. 
Дослідники відзначають, шо XVIH-XIX ст. не дали 
практично жодного нов. сюжету. Новіші Д. (' Про 
Сорочинські події 1905 р ". "Про Олега Кошового" 
тошо) не мають жодної худож. вартості. У кращому 
випадкові це приклади епігонства або ж свідомої 
совєтської фальсифікації.

Год. персонажі Д. — або іст. особи (Самійло 
Кішка. Богдан Хмельницький. Василь 
Молдавський. Павло Тетеря та ін.). або 
легенларно-фольклор. герої, що втілювали 
непереборний дух укр. народу (Козак Голота. 
Маруся Богуславка, Олексій Попович та ін.). 
Свідченням популярності Д. є той факт, що 
записано біля 5 0  сюжетів з вел. кількістю 
варіантів: "Втеча братів з Азова" — бл. 50. "Іван 
Удовиченко-Коновченко'* — бл. 60, Д. споріднені 
з ін. ліро-епіч. видами (історичні пісні, балади), 
але відрізняються низкою жанр, відмін. 1) Д. не 
співається, але виконується речитативом, тобто 
проказується на розтяг у муз. супроводі на бандурі, 
кобзі або дірі. 2) Д. має астрофічну будову, вона 
розпадається на нерівні періоди Період 
функціонально відповідає пісенному куплету, 
становить завершене семантично-синтаксичне 
шле. залежно від плину оповіді визначається 
довжина періоду. Так, "Втеча братів з Азова" має 
періоди від п'яти до шістнадцяти рядків.
3)Віршування Д. — своєрідний укр. нар. вер/мбр 
з кількістю складів у рядку від чотирьох до сорока:

Начал коней чавергайте.
З піхоя м<аб?и омйма*ггс.
Меж. брате меныюме.
ПММ<%\ТЄТМ.\'07ННіЛ0.

з пл) е голову здіймайте.
У чистому полі поховайте.
-Звірю-птимі на погану не полайте.'
4) Вел. ролю відіграє рима, переваж но 

дієслівна, котрою об'єднується кілька рядків. 5) 
Мелодія муз. супроводу різноманітна, залежна від 
змісту. 6) V поет, та муз. стиді сполучено 
особливості cep-віч. канонічності з бароковою 
орнаментальною риторикою. 7) Багато урочистих 
архаїзм ів та иерк слов'ян ізм ів

Композиційно Д. починаються заспівом — 
експозицією, — а потім зображуються події з епіч. 
повторами та лір. відступами: фінал Д. — 
славословіс. в якому гіперболізовано 
звеличуються герої, висловлюються симпатії та 
добрі побажання слухачам.

Перший відомий запис Д. позначений 1864 
Це текст "Козака Годоти", який віднайшов акал. 
М.Возняк у рукописній зб. Кондраиького. Відомий 
запис 13 дум, зроблений 1805  на Полтавщині
B. Домиковським. Перший зб. дум "Опыт собрания 
старинных малороссийских песней" (1819) був 
виданий у Петербурзі М.Цертелєвим. Серед 
дослідників Д. — В.Антонович, М.Драгоманов, 
П.Ж итенький, М.Лисенко (з муз. погляду). 
К.Грушевська.

Змістовно-худож. можливості Д. досить 
широко використовувано в професійному 
письменстві, зокрема. М.Гоголем, Є.Гребінкою. 
П.Кулішем, який зробив спробу циклізації Д. в 
епопею  "Україна. Од початку Вкраїни до батька 
Хмельницького ' (1843). Т.Шевченко написав 
кілька Д., шо частина їх увійшла до більших тв.: 
Д. Степана в поемі "Сліпий''. Д. з Про!*улки с 
удовольствием, но не без морали". Жанр.-емоційні 
можливості Д. використовувалися в нац - 
патріотичних стилізаціях на сюжети з укр. історії 
в циклі поем С.Руданського. замріяному як 
виспівування цілих козацько-гетьманських часів, 
або на сюжети з суч. авторові най. змагань: "Дума 
про двох братів Кантемірів" (1932) буковинця
C. Дакусти. У ' Думі про трьох вітрів". "Трьох 
синах" П.Тичини, Думі "Ой настала, браття, та 
велика година" М. Рильського нан - патріотичний 
пафос поєднано з комуністичою ідеологією. 
Цілковито підпорядковано такій ідеології тв. рос. 
поета Е.Багрипького "Дума про Опанаса", білор. 
поетів М.Танка "Дума про Віру Хоружу" 
П.Бровки "Дума про безсмертя" Як позначка 
героїзації слово Д. вжито в назвах п'єси 
Ю.Яновського "Дума про Британку", роману 
М.Стельмаха "Дума про тебе", драм поеми 
І.Драча "Дума про вчителя"

2. Най. своєрідний жанр подь ліро-епіч 
поезії, переважно іст. змісту пісенного складу, 
елегійної забарвленості. Така Д. постала з 
жалобних скарг по загибелі лицаря: згодом 
посилюються оповідні та дидактичні елементи. З 
XVII ст. жанр вбирає в себе побутову та любовну 
тематику. На межі XVII-XIX ст. Д. розгалужується 
на кілька різновидів: епічно-героїчну ("Історичні 
співи ' Ю.У.Нємиевича), любовну та жаху (фант ).

163



ДУМКА

В лобу романтизму Д писали серел ін. 
К.Бролзіньський. Б.Залеський. С .Латинський. 
Ю Словацький. Д.Сємєньський, часто на укр. 
матеріалі. З 2-ї чверті XIX ст. жанр Д. занепалас. 
На його основі розвивається романт. ба л ала

У рос. л-рі назвав Д. свої поезії на іст.-героїчні 
теми К Рилєєв, значною мірою маючи за взірець 

історичні співи" Нємцевича Назва поезій 
М.Лєрмонтова та О.Кольцова "думи", омонімічна 
нюло терміну Д.. у жолний спосіб з цим жанром 
не пов язана.

Анатолій Волков

Д У М К А . 1 Укр чи поль. нар пісня, 
переважно елегійного чи балалного типу, часто 
журлива, темою й образно нов язана з 
вітчизняним краєвилом. звичаями, ментальністю. 
Напр . Чи я в лузі не калина була? Термін Д. 
було впровалжено фольклористами у сер ХІХ 
ст за аналогією ло жанру луми. Спорілненість 
жанрів полягає в глибоких розлумах нал 
проблемами громадського чи особистого життя, 
в оповілальності викладу, імпровізаційності, 
виконанні піл муз. супровід. Але Д. вужча за 
темою, не мас розгорнутого сюжету, є ніби 
певною складовою частиною луми. Якшо Д 
виконується лише в супроводі ліри, кобзи чи 
бандури, і речетативом. то муз супровід Д. 
надзвичайно багатогранний при багатоголоссі в 
вокальному виконанні та стійкій мелодії. З огляду 
на невел. розмір та малорозгалужену 
проблематику порівняно з жанром-першоосновою 
для визначення Д. використано зменшувальну 
форму. Вочевидь термін було перенесено на 
фольклор, тв. з подібного літ. жанру.

2. Регіональний літ. жанр у Поль., укр., білор.. 
поезії — вірш, роздум, близький, з од. боку, до 
луми з ін — до мелмтатиммої /тїрики е/тегп та 
балади. Цей жанр започаткували поети- 
романтикн української шкоди в польській 
літературі під безпосереднім впливом укр. 
фольклору, надто думи та пісні Часом Д є літ 
переспівом фольклор, тв. З погляду поетики та 
стилістики Д. часто наближується до романсу, 
переваж но має строфічну будову, виклад 
становить собою внутр. монолог.

Для позначення жанру вперше вжив це слово 
(як авторський неологізм) поль поет 
Б .Залеський. Д. Залеського можна умовно 
поділити на чотири частини;

1) "Боннові*. де втілено прагнення автора 
піднестися до становища нар. вєша (поета- 
мророка);

2) "Русалки" або "ф ан тазії', де висло­
влюються тужливі любовні почуття:

3) Такі, де шляхом лір. рефлексій змальовано 
різні типи чоловічого або жіночого 
світосприйняття:

4) Наслідування укр. пісень з наближенням 
їх до своїх особистих почуттів і вчинків.

В укр. п оезії до жанру Д. зверталися j 
Т.Шевченко ( Тяжко, важко в світі жити , Вітре І

буйний". Нашо мені чорні брови"). Й.Маковей 
( На скелі високій"). О.Афанасьєв-Чужбинський 
("Як ранок осипле квіточки росою"). Ю.Фелькович 
(пякл Думки"). П Грабовський ( Дружили ми. а 
пройдуть літа") та ін. У XX ст. жанр мало 
продуктивний, але можна назвати А.Малишка 
("На поляні, шо від руїни"). Д.Павдичка 
("Роздум"), іноді термін Д використовується як 
підзаголовок до пісень романсш характерних 
для тв. укр. поетів-романтиків і пол. ХІХ ст. 
(М .Петренко "Дивлюсь я па небо"): т.зв. 
малоросійський романс

У білор. л-рі Д. започаткована творчістю 
засновника нов. л-ри Францішека Богушевича 
( Думка ) 3 цього приводу, очевидно, потрібно 
говорити про певний вплив доробку укр. 
письменників, бо з Україною (Ніжин. Конотоп) 
було пов'язано більше півтора десятиліття життя 
Богушевича, а в його тв. простежуються окр. 
Шевченкові традиції. Жанр розвивали Я.Купала 
("Має думкі'. Да сваіх думок ' Думка . Думкі 
маркотныя". "Думкі перал весной"). Я.Колас 
("Думкі*. '...Думкі уюниа, томяиь груди"). М.Танк 
("Ох вы. песни ) та ін.

3. Вокальні або інструментальні муз. тв. лір.- 
оповідального характеру в слов'ян, мист-ві: 
складені на взірець укр. нар. пісень, фортепіанні

Шумки та думки" укр. композитора поль. 
походження М.Завадського (1828-1888). поль- 
укр. композитора В .Зарем би  (1832-1892). 
ГІ.Чайковського, тріо А.Дворжака та ін.

4 . Окремі частини муз.-сиенічного або 
інструментального тв.: Д .П арасі з опери 
М .М усорґського "Сорочинський ярмарок? 
Д.Йонтека з опери С.Монюміка Галька '. Д. з 
балету А.Кос-Анатольського Сойчине крило". Д. 
як частина "Української рапсодії" М.Дисенка).

Анатолій Волков

ДУХОВШ  ВІРШ ! — своєрідна форма нар. 
рел. поезії, за жанр, складом епіч. або лір., часом 
ліро-епіч.. яка була популярна у сх.-слов ян. світі, 
маючи джерела в христ. лухов. піснях. Ці 
фольклор, тв. переважно мають своїм джерелом 
старовинну КНИЖНІСТЬ: Св. Письмо, богослужебні 
та агіографічні кодекси на зразок Прологу*', 
почасти — апокрифи. У давн-рус. практиці 
виділялися т.зв. ' гелінські" теми. Поезія ця виникла 
в інтелектуальному середовищі, переважно иерк,- 
монастирському. але поширювалася каліками 
перехожими", прочанами святих місць, 

мандрівними дяками", бурсаками та 
семінаристами, убогими лірниками та кобзарями 
у найширших верствах народу. Групуючись за 
такими темами, як земне життя й муки Христа, 
життя Богородиці та різних святинь угодників 
Божих, Д.в. мали виразно дидактичний характер, 
трактуючи звичайно мотиви гріху й спокути.

Найлавн. Д.в. мають переважно епіч. стиль і 
несуть виразні риси сер.віч. розумування, як от 
"Голубина (тобто глибинна) книга", написана у 
формі діалогу легендарних царів про суть та

164



ДУХОВНОІСТОРИЧНА ШКОЛА

походження світу. !н. характер мають епіч. Д.в. 
про Єгорія Хороброго, воїна та мученика, про 
Федора Тірона та Дмитрія Солунського: тут 
поетизується апокрифічний образ св. мученика, 
який часом піхується рисами зовсім й не 
християнськими. У сюжеті про Єгорія змішано 
риси змієборця (джерела —  нар. творчість, книга 
"Пролог", яка, в свою чергу, запозичила сюжет з 
ант. міфу про Персея) та риси проповідника 
християнства. Отже, фольклор, фантазія часом 
грала тут вельми конструктивну ролю.

Згодом починає домінувати, внаслідок 
ренесансних впливів, тяжіння до лір. інтерпретації 
традиційних сюжетів. У цей саме час 
спостерігається й диференціація Д .в. за нац. 
ознакою. Не відбивається і в суто стильовій манері, 
способі виконання, побуті виконавців. В Україні з 
XVI ст. складається чітко окреслений прошарок 
виконавців Д.в., який, за магдебурзьким правом, 
утворює "гурт" з своїм статутом, касою та ін.; за 
принципом цехового навчання передаються поет.- 
виконавські прийоми тошо, вірші виконуються під 
акомпанемент ліри чи бандури. Подібні риси мають 
й білор. Д .в. Рос. Д .в. виконуються без муз. 
супроводу, бо тут суворо дотримуються 
православної заборони буль-якої музики в подібних 
випадках. В сх.-слов'ян, світі Д.в. загалом часто 
пишуть люди шановні й освічені (Д.Туптало, 
С.Мокрієвич, І.Максимович); водночас цей жанр 
стає популярним навіть серед тих, хто "тягне 
Лазаря" —  тобто спускається в найнижчі верстви 
сусп-ва, шо свідчить про його заг-люлську 
змістовність. Характерний мотив рос. віршів тої 
пори — про Олексія, чоловіка Божого (XVII сг.), 
шо відмовляється від багатства, або ж вірш "О 
Христовом Вознесенії", в якому стверджується, шо 
Христовим ім'ям жити надійніше, ніж золотом або 
сріблом.

Укр. Д.в. написані на основі силабіки й несуть 
відбиток "шкільної" культури. Вони були частиною 
системи, до якої слід включити й "дійства" на 
зразок зх. мораліте —  елементи літургійної рел. 
драми, шо в Україні широко виконувалася, за кат. 
зразком, в церквах, в школах і навіть на майданах. 
Тобто в цій сфері відбито відносну духов, й естет, 
однорідність молодої укр. культури, що 
народжувалася, а старовинний стереотип набуває 
все більш чітких рис "західництва". Рос. Д в. 
складено акцентним віршем, що несе виразну 
ознаку фольклорності.

З XVII ст., у зв'язку з розхитуванням трал. церк. 
ідеології, Д.в., зокрема, рос, все частіше стають 
виразом духов, опозиції. Саме в цій формі 
старообрядці відгукнулися на реформи Никона та 
Петра І, трактуючи нововведення як справу 
антихриста. Будучи за структурою аналогією катод, 
та протестантського лсалму, Д .в. поширюються в 
нові часи прихильниками різних течій 
протестантизму. Але ия сфера, хоч вона є живою 
сферою нар. творчості, досить погано вивчена.

Семен Абрамович

ДУХОВНО ІСТОРИЧНА ШКОДА (нім. 
Geisfesgeschich^e SehuJe) — методологія, шо 
розвинулася в естетиці, літ-знавстві та мист- 
вознавстві Німеччини після 1-ї світ, війни. Філос. 
й естет. її засновки були визначені у теорії нім. 
філософа Вільгельма Дільтея (1833-1911), у т.зв. 
"філософії життя". При цьому філос. методом 
визнавалося "безпосереднє переживання 
суб'єкта", яке протиставлялося природничим та 
сусп. наукам. Філософ вважав, шо пізнати ідейний 
та емоційний світ певної доби можна лише за 
допомогою "історії духу", "істо. усвідомлення 
через почуття", шо л-ра та мист-во глибше 
виражають життя, ніж наук, пізнання.

П оет, уяву та переживання художника 
Дільтей вважав основами худож. творчості. Він 
твердив, що "поет, техніка" певного часу та нації 
мають єдиний універсальний характер, вбачав 
подібність процесів естет, осягнення дійсності, 
створення худож. тв. й характеру насолоди у 
сприйнятті його реципієнтом. Спорідненість цих 
трьох первнів естет, пронесу встановлюється, за 
Дільтеєм, через психічні асоціації. Важливим є 
не те, шо втілив митець, а те, що він пережив у 
момент творення. Його читач (глядач), 
реконструюючи акт творчості, підносить себе до 
його стану і осягає задум митця. При цьому є 
можливим домислювання й фантазія.

З 30-х років Д.-і.ш. досягає в нім літ-знавстві 
провідного становиша і розвивається у двох 
різновидах: "історії ідей" Р.Унтера й Г.Корффа. 
які йшли за теорією Дільтея, та символічного 
напряму Ф. Ґундольфа (1 8 8 0 -1 9 3 1 ) , який 
великою мірою спирався на вчення Ф.Ніише та
А.Бергсона. Перший напрям розглядав л-ру як 
вираження філософії ідей (трагізму, свободи, 
необхідності) та прагнув відшукати її міфол. 
коріння. За оцінкою утор, літ-знавия Б.Хорвата, 
у цьому напрямі був відсутній містичний "культ 
героїв" і у вивченні "духу часу" та "стилю" було 
помітне прагнення ло історичності та хулож. 
реальності. Ґундольф основним завданням літ- 
знавсгва вважав виявлення певних сил в особі і 
творчості мития, виділення з усіх течій епохи 
"єдиного образу" й "сильного художника" — 
символа й міфу часу. Ідеал траг. чи героїчно 
піднесеної "вічної людини" він знаходить в 
античності. У наступних епохах Ґундольф вказує 
на п'ятьох символічних прототипів: Й.-В.Гьоте, 
Й.К.Гьольдерліна, С.Ґеорге, Наполеона та Ніцше. 
Антиподом цього типу автор називає прогрес, 
який породжує невдоволеність та "душу, шо 
бореться" — брехливий ідеал сучасності. 
Гундольф заперечував необхідність вивчення іст - 
культ. особливостей епохи, біографічний та іст. 
філол. підхід розумів як 'переддень науки". Він 
вимагав інтуїтивно-містичного вживання у 
психол. та духов, світ письменника та його героя. 
За допомогою такого вживання лише й можна 
сформулювати неповторний закон творчості 
даного письменника, що визначає його стиль. У 
характеристиках письменників та цілих духов, і

165



ЕВФЕЮЗМ

хулож. напрямів Гундольф стверджував повну 
незалежність поета, його "твор. духу" від іст. і 
сой. умов. Символічний напрям Д.-і.ш. має внугр. 
зв'язок з порівн. літ-знавством, бо виділення з 
різних течій епохи "єдиного образу" та "сильного 
художника" вимагало від дослідника порівн. 
аналізу літ. явищ.

За межами Німеччини Д.-і.ш . не мала 
значного розвитку в літ-знавстві. Властивий для 
неї портретно-метафізичний метод поширився у 
романізованих біографіях німеиькомов. письмен­
ників Е.Дюдвіга ("Шліман", "Наполеон", "Гете") 
і С.Цвейга ("Лікування духом" про З.Фройда, 
"Ніцше" та ін.).

У 1840-х рр., значно раніше ніж виникла Д.- 
і.ш., до подібних поглядів прийшов укр. історик, 
фольклорист і літ. критик М.Костомаров. Він 
прагнув довести, шо життя природи та "морально­
духов. природа" людини є формами виявлення 
життєдіяльності єдиного духу як першооснови 
буття: "Усвідомлення духовного в тілесному і 
складає основу всього прекрасного у мист-ві". У 
самобутньому укр. хулож. мисленні Костомаров 
відзначав вічний дух демократизму, релігійність, 
примат ідеального над матеріальним.

У суч. науці можна відзначити певний зв'язок 
між Д.-і.ш. і працями Г Гачева про нац. образи 
світу.

Микола Лефьодов

ЕВФЕМЖЗМ (rpeu. euphem ism os — 
пом'якшення) — суто МОВ. різновид метонімії: 
слово, вираз, фразеологізм, шо ними замінено 
заборонені (табуйовані) або небажані з певних 
(рел., забобонних, етич., естет., цензурних та ін.) 
причин. Не змінюючи змісту, Е. замінює мов. форму 
вислову, послаблює емоційне забарвлення 
(нерозумний —  дурний), пом'якшує його прикрий 
сенс (брехати — казати неправду, відхилятися вія 
істини, везти москаля, куті лятм, тумана перти). Е 
часто є воднораз перифразом (померти — до 
свого берега причалити навіки, Богу душу віддати, 
ступити в божу путь, навіки заплющити очі). Клас 
прикладом багатоступеневої евфемістичної заміни 
є назви статей в одній тій самій паризькій газеті 
під час просування Наполеона після втечі з 
острова Ельби до Парижу в період Ста днів:
1. Корсиканська потвора висалилася в бухті Хуан.
2. Людожер іде до Грасу. 3. Узурпатор увійшов у 
Гренобль. 4. Бонапарт зайняв Ліон. 5. Наполеон 
наближається до Ф онтенебло. 6. Його 
імператорська Величність очікується завтра в 
своєму вірному Парижі. В  л-рі та публіцистиці Е 
найчастіше має сатир, або гуморист, 
навантаження.

Анатолій Во/ню*

ЕДІПІВ КОМПЛЕКС —  один із основних 
інфантильних комплексів, визначених 3. 
Фройдом (Психоаналіз у літературознавстві
Сюжет давн.-грец. міфа і трагедії Софокла 
використані Фройдом для алегоричної ілюстрації 
впорядкованої сукупності любовних і ворожих 
бажань дитини, спрямованих на батьків. У 
позитивній формі Е.к. розгортається так само, ж 
історія царя Едіпа, і передбачає бажання смерті 
суперника своєї статі та сексуальний потяг до 
батьківської особи протилежної статі. У 
негативній формі, навпаки, це любов до батьків 
своєї статі й ревнива зненависть дітей до батьків 
протилежної статі. Жіночий варіант Е.к. отримав 
назву комплексу Електри (К.Г.Юнг).

За Фройдом, Е.к. досягає своєї кульмінаий 
між 3 і 5 роками, у фалічній фазі; його згасання 
спостерігається у латентному періоді. В 
пубертатному періоді відбувається відродження 
Е.к., який долається тим чи ін. вибором об'єкта. 
Едіпові переживання витісняються і стають 
несвідомими; ворожість до батьківської особи 
своєї статі долається через ідентифікацію з нею 
Фройд вважав Е.к. основою структурування 
особистості й (формування людських бажань, 
звідси і друга його назва —  ядерний комплекс. 
Стверджуючи всезагальність психол. феномену, 
вираженого у міфі про Едіпа, Фройд робить 
висновок, що Е.к. знаходить відображення № 
лише у буденному людському існуванні, а й усои- 
політ. бутті, релігії та мист-ві. Так, рушійною силою 
творчості /1. да Вінчі, В.Шекспіра, 
Ф.Достоєвського Фройд вважав власне Е.к.; 
підтвердження чого він знаходить не лише у тв.,а 
й у біографічному матеріалі.

1 6 6



ЕЗОГПВСЬЮ СЮЖЕТИ

Відображення Е.к. у тв. мист-ва може 
відбуватися двома шляхами: як несвідома 
проекиія дитячого конфлікту самого автора і як 
свідомий автор, вибір сюжету (або окр. колізій). 
Другий шлях часто виявляється лише фіктивно 
свідомим, бо продиктований не усвідомленими 
мотивами вибору. Сам Фройд вваж ав Е.к. 
змістовним базисом най видатніших, на його думку, 
тв. світ, л-ри: "Цар Едіп" Софокла, "Гамлет" 
Шекеліра та "Брати Карамазовы" Достоєвського.

З найбільшою очевидністю Е.к. виявляє себе 
у тих тв ., де відбувається трансформація 
тралим м ного сю ж ету про Еліпа. "Едіп" Сенеки 
Молодшого, "Едіп" Вольтера, "Едіп і Сфінкс" Г. 
фон Гофмансталя, Пекельна машина" Ж .Кокто, 
"Едіп і його мати" М.Круазе. Ті чи ін. вияви Е.к. 
знаходимо також у тв., здавалося б, далеких від 
історії Едіпа: "На Сванову сторону" М.Пруста, 
"Світло в серпні" В .Фолкнера, "Homo faber" 
М.Фріша, "Сто років самотності" Ґ.Гар сія  
Маркеса. Крім того, слід мати на увазі, що з позицій 
ортодоксального психоаналізу Е.к. є універсальним 
особистісним утворенням і, маючи відповідну мету, 
його можна віднайти мало не в будь-якому худож. 
тв. Незрідка об'єктом психоаналітичного 
дослідження стає і життєвий шлях митців: напр., 
едіпову ситуацію легко помітити у долі 
С.К'єркегора, Ш-Бодлера, Ф.Кафки.

Оксана Пеняереждька

ЕЗОГПВСЬЮ СЮЖЕТИ —  сюжети байок, 
автором яких вважають напівлегенларного давн- 
rpeu. байкаря Езопа (VJ ст. до н.е), шо поширились 
відтоді у багатьох най. л-рах і зажили вел. 
популярності серед читачів майже всіх верств 
сусп-ва. Спочатку Е.с., яких нараховують сьогодні 
віл 400 до 650, не мали постійної форми і кожен 
Міг розповідати їх на свій лад. Проте і в такому 
стані вони вже являли собою ту сюжетну основу, 
яка лишалася актуальною для багатьох пізніших 
поколінь байкарів

Перші зб. байок Езопа з'явились у V ст. до 
н е. Через два століття афінський діяч та історик 
Деметріус Ф алерський видав нову збірку 
Езопових байок. Найкращою і найпопулярнішою 
в ант. часи була збірка в обробці грец. мовою 
поета Бабрія (1-11 ст. до н.е ). V ЇХ ст. візант. монах 
ігнатій Диякон написав у тетраметрах 5 3  версії 
байок Езопа. Але найбільш відомою стала зб. 
Максима Плануда, шо нараховувала 144 байки. 
Наступні видання Езопа, здійснені Мануцієм 
(1505), Робертом Стефаном (1546), Невелетом 
(1660) в основному лише доповнювали зб. 
Плануда.

До Е.с. вдавались майже всі пізніші байкарі 
— Федр, Авіан (Давн. Рим), М.Лютер, У.Бонер, 
Г.Е.Лессінг (Німеччина), Ж. де Лафонтен, 
Ж.П.Фпоріан, П.Дашамбош (Франція), Т. де Іріарте 
(Іспанія), І.Красіцький (Польша), О.Сумароков,
І.Хемніиер, І.Дмитрієв, І.Крилов, С.Михалков 
(Росія), Г.Сковорода, Л.Боровиковський, Є.Гре- 
бінка, /І.Глібов, С.Олійник, М.Годованець та ін.

Серед найбільш розповсюджених сюжетів 
варто назвати такі: "Лисиця і виноград", "Яструб 
і соловей", "Ворона і лисиця", "Мурашки і цикада", 
"Лисиця і журавель", "Вовк та ягня", Грак та 

пави", "Селянин та змія" та ін. Багато т.зв. 
езопівських байок були, очевидно, плодом усної 
творчості, причому вел. мірою не завжди греи., а 
інд. чи араб, походження, шо існували вже задовго 
до Езопа. Але з часом склалася традиція надавати 
цілому жанрові "байка" постійний епітет 
"езопівська". Так, напр., "езопівську" байку 
"Яструб і соловей" зустрічаємо вже в поемі 
Гесіода "Роботи і дні" (VH ст. до н.е ). Пізніше її 
обробляють ант. автори Ф елр ("Яструб і 
соловей "), Плутарх ("Яструб і пташенята"), 
Лафонтен ("Коршак і соловей "), Флоріан 
("Шуліка і голубок"), Красіцький ("Яструбок і 
сокіл"), Лессінг ("Соловей і Яструб"). Сюжет ін. 
езоп. байки — "Лисиия і виноград" — зустрінемо 
у Фелра, Бонера, Лафонтена, Лессінга, Крилова, 
Глібова і т.д. Проте творчість вел. байкарів, шо 
спиралася на Е .с ., далека від бездумного 
наслідування чи епігонства: як правило, вони 
використовували лише езопівську ф аб у л у , 
наповнюючи її оригінальним змістом, пов'язуючи 
з актуальними проблемами свого  часу, 
онаиіональнюючи персонажів і реалії тошо. Так, 
у байці "Вовк та ягня" Лафонтен не просто 
переказує езопівський сюжет, але й зображує 
панування у Франції XVI! ст. феодального 
кулачного права, згідно з яким сильніший завжди 
має рацію, бо йому належить влада і закон. В 
однойменній байці Крилова Вовк втілює цинічного 
царського чиновника, ж адібного хижака, 
нерозбірливого в засобах наживи, а в байці 
Глібова за допомогою лексичних засобів, 
фразеології, нар. приповідок досягнуто ефекту 
яскравого онашіоцальненйя сюжету і 
характерів персонажів: "Вовк, неначе комісар, 
кричить", "Ні, паночку, — Ягня йому мовляє...", 
"Нижчий перед вищим гнеться, А більший 
меншого тусає, та ще й б 'є . . ." ,  "М ати... 
побивається, як рибонька об лід... ". В таких 
випадках автори нерідко вдавалися до т.зв 
езопівської мови — особливого виду 
зашифрованого письма, шо мало на меті обійти 
цензурні бар'єри і висловити "крамольну" ідею, 
яку зуміє розпізнати уважний читач. Інколи 
байкарі пізніших епох, використовуючи якусь 
фабулу Езопа, суттєво видозмінюють її. 
розробляючи в цілком нов. ключі, актуалізуючи її 
ідейний зміст, виводячи свою сентенцію. Так, 
деякі байки Федра містять прозорі натяки на 
тогочасні політ, події. Зокрема, в байці "Про жаб, 
шо просили собі царя", гол. персонаж ("Цар- 
колода") — то, напевно, імператор Тіберій, а 
"Цар-гїлра" — Сеян, його фаворит. В  байці 
Крилова під тією ж назвою показано крах його 
просвітительських ідей: царство розуму, обіцяне 
філософами, не настало, нещастя Ж аб 
пояснюються тим, шо вони керуються не життєвим 
досвідом , а абстрактними міркуваннями.

1 6 7



ЕЙСТЕДДФОД (ЕЙСЕТФОД)

внаслідок чого самі закликають правити ними 
деспота і тирана Журавля, який їх тут же судить 
і пожирає. У байці "Олениця і Кабан" Сковорода 
відтворю є ситуацію, подібну до тієї, в яку 
потрапляють Езопові Граки ("Грак та пави"), 
убравшись в пір'я павича. Але якщо Езоп лише 
застерігає від такого роду вчинків, щоб не 
потрапити в смішне становище, то Сковорода 
викриває не стільки прагнення похизувати чужою 
пишною одежею, скільки намагання використати 
свою "нову одежу" задля того, шоб 
"проломлюватися крізь законів громадянських 
загороди", тобто з морально-побутового сюжет 
стає сусп -політ.

Популярними є також переспіви езопівських 
байок. Так, Ф едр часто звертався до них, 
переказуючи прозові Езопові байки віршами. 
Сюжетами вірш, байок Федра користувався, в 
свою чергу, сер.-віч. нім. байкар У.Бонер, відомий 
своєю зб. "Коштовний камінь" (1350). 24  байки 
Бонера переспівав [.Франко. Багато переспівів 
Е.с. здійснив М.Годованець, автор а н т о л о г ії 
"Байки зарубіжних байкарів" (К., 1973).

Фабули езопівських байок можуть ставати 
джерелом для написання тв. ін. жанрів. Скажімо, 
в байці Езопа "Скупий" скнара, що випадково 
знаходить скарб, не користується ним, а закопує 
його в землю, шоб сховати від чужих очей, чим 
лише шкодить собі, оскільки скарб незабаром 
викрадають. До переробки даної фабули в жанрі 
байки вдавалися Лафонтен, Лессінг, а римський 
комедіограф Плавт створив за П мотивами 
комедію "С карб", яка дала пізніше поштовх 
Ж.Б.Мольєру до написання комедії "Скупий".

Петро Аммо

ЕЙ СТЕДДФ ОД (ЕЙСЕТФОД) (кельт 
eisted/od) —  змагання валлійських бардів , на 
якому вони виконували свої пісні та балади про 
нар. героїв, про свободу, а також про любов. За 
крашу пісню поет-співець отримував нагороду. 
Розвиток валлійської словесності був 
уповільнений, відбувався переважно у фольклор, 
формах, а най.-патріотична творчість бардів і Е. 
стали важливими чинниками опору англо- 
нормандським завойовникам. Тому після 
приєднання Валлії до Англії за династії Тюдорів 
(1 4 8 5 -1 6 0 3 )  барди -  носії нац. ідеї 
переслідувались, а Е. були заборонені. У кін. ХУШ 
ст. з ініціативи поета Йоло Моргануга Е. були на 
деякий час відновлені. Наступна (1822) спроба 
проведення Е. успіху не мала. У XX ст. Е. стали 
щорічними поет, фестивалями, шо в них брали 
участь найкращі поети Т .Ґ .Джоне (1871-1949), 
В Дж.Груфіт (1881-1954), Р.У.Паррі (1884-1956). 
Гол. церемонією суч. Е. є присвоєння звитяжцеві 
звання барда. З XIX ст. подібні фестивалі 
відбуваються серед шотландців-гелів. Типол. Е. 
подібні до cep-віч. нім. змагань майстврзіттержн 
або айтмнів —  змагань казах, акинів.

Анатолій Волков

ЕКВМННЕАРШСТЬ (від лат aequus — 
рівнозначний та itnea —  лінія, рядок) — 
дотримування в поет, перекладі кількості рядків 
і порядку строф відповідно до оригіналу. Таку 
вимогу (т.зв. закон Е.) висувають звичайно 
прибічники лінгвістичного підходу до худож. 
перекладу, та намагаються витримати деякі 
перекладачі, виходячи з бажання зберегти всі 
складники першотв. Непорушність закону Е. була 
піддана сумніву ше на початку 50-х рр., зокрема, 
К.Чуковським, що доводив: вірш, трагедії
В.Шекспіра в еквілінеарному перекладі стають 
малозрозумілими і важкими до сприйняття при 
проголошенні з театр, кону. Щоправда, вимоги 
для тексту, призначеного для театру, ін., ніж до 
адресованого читачеві. В  цьому випадкові 
збереження вірш, структури важливіше.

Відступ віл Е. часом зумовлений прагненням 
перекладача якнайповніше відтворити зміст і дух 
оригіналу, особливо коли оригінал і переклад 
належать до різних систем віршування, або до 
надто віддалених епох. Намагання буль-шо 
зберегти кількість рядків і строф може призвести 
до порушення синтаксичних норм мови 
перекладача, а, з ін. боку, до зміни інтонації та 
мелодики першотв. через те, шо в різних мовах 
слова мають неоднакову протяжність. Так, 
пересічна довгота поет, слова, яка виражена в 
складах, у нім. мові — 1,96; укр. —  2 ,01 ; рос. — 
2,04; угор. —  2 ,09 . Наведені цифрові показники 
допомагають виявити заг. співвіднесеність тих чи 
ін. мов. пар. Перекладачі з англ, мови стикаються 
з об'єктивними труднощами: у зв'язку з більшою 
довготою лексичних одиниць у сх-слов'ян мовах 
зміст оригіналу не вкладається у простір вірша 
визначеного розміру (в англ.-чес., нім.-укр., угор. 
укр. поет, перекладу можливості тут ширші). Укр- 
англ. чи рос.-англ. переклад викликає трудноті 
протилежного плану: оскільки англ, слова 
коротші, перекладач повинен чимось заповнити 
ритм, вакуум, який доконечно виникає. З обох, 
здавалося б, нерозв'язаних ситуацій уже знайдено 
багато виходів, їх  теор. обґрунтовано і 
підтверджено практикою. Конкретне вирішення 
майже завжди індивідуальне і залежить від того, 
наскільки вагомий певний складник у семантико- 
стил. системі першотв.

Дотримання Е. необхідне при перекладанні 
канонічних твердих строф і форм (терцина, 
рондель, рондо, сонет, ом сгіиська строфа 
газель, руба?, груз ш аїрі, япон хокку і танка 
тощо). Тут строфічна побудова є домінантою, яку 
не можна порушити, за рахунок збільшення (або 
зменшення) рядів понять, шо містяться в тексті 
оригіналу. Еквілінеарні оригіналам укр. версії 
таких складних тв., як "Божественна комедія* 
(переклад С.Дроб'язка), де збережено нумерацію 
розділів-пісень і терцин кожної пісні, "Дон-Жуан* 
Дж.Г.Байрона (переклад С.Голованівського), де 
пронумеровано октави.

Еквілінеарні переклади сприяють засвоєнню 
чужомов. поет, форм, тобто збагачують технічні

168



ЕКЗИСГЕНШУИЗМ

можливості л-ри, що сприймає. Так, на основі 
Прованс, лірики трубадурів у пл. Італії виникла 
восьмирядкова строфа — синіліана Вона стала 
основою для октави — строфи, шо розквітла в
XIV-XV ст. в Італії, а відтак у всіх європ. л-рах. 
Подібна картина з ін. твердими строфами і 
формами, в тому числі сх. походження. Так, 
Л.Павличко створив цикл "Рубаї" під впливом 
відповідних укр. перекладів.

Анатолій Полков 
Елеонора Соловей^ончарик

ЕКВЇМЕТРИЧНІСТЬ (ЕКВ1МЕТР1Я) — (від 
лат. aequus —  рівнозначний і metr — розмір) — 
збереження в перекладі вірш. тв. 
версифікаційних параметрів, зокрема, метр.- 
просодичних особливостей першотв. Лоцільнісгь 
або недоцільність передачі версифікаційної 
структури залежить від спорідненості чи 
неспорідненості мов. культ, традиції та вагомості 
версифікаційного параметру в семантико-стил. 
структурі.

Перший випадок. Якшо версифікаційний 
параметр однаково властивий мові перекладу і 
першотв. і має ідентично функціональне 
забарвлення, зміна вірш, структури неприпустима. 
Такі зміни виявляємо здебільшого в минулому 
(М.Старииький, напр., переклавши укр. мовою 
"Гамлета", замінив шекспірівські ямби на хореї), 
але іноді й у суч. практиці.

Другий випадок Зміна версифікаційної 
структури спричинена неможливістю відтворити 
ознаки першотв.. Напр., слов'ян, мови не можуть 
передати муз. тони, моносилабічність, а відтак 
надзвичайну стислість рядків та ін. особливості 
кит. віршування. Аналогічна ситуація з 
квантитативним  в ірш уван н ям  ант., араб , 
фарсі-тадж. поезії. У подібних випадках 
відшукують метр, відповідники, сприйняття яких 
більш-менш відповідало б враженню, шо його 
справляє першотв.. В укр., рос., чес., поль. л-рах 
ант. гек зам етр и  перекладають віршами, які, 
власне кажучи, не є гекзаметрами, оскільки вони 
неможливі в суч. слов'ян , просодії, але 
сприймаються як ритм, відповідник.

Третій випадок. Точне відображення 
версифікаційної структури можливе. Але воно є 
штучним, неорганічним. Знов-таки складається 
певна т р а д и ц ія  відтворення інтонаційного 
віршування. Так, франц. і поль. с и л а б ік а  
передається сх-слов'ян. силабо-тонікою-

М. Рильський схвально зазначає, шо М.Зеров 
переклав трагедію Ю.Словацького "Мазепа" "не 
римованим віршем, як у Словацького, а білим 
п'ятистоповим ямбом, трал, в укр. (і рос.) вірш, 
драмі". Аварська поет, традиція рими не знає. 
Але для читача, шо виховався на рос. традиції, 
лаконічна, афористична лірика Расула Гамзатова 
потребує рим. Без них читач не сприйматиме 
"кованості", завершеності гамзатовської поезії. 
Цікаві міркування з цього приводу самого 
письменника: "Перекладач на рос. мову вводить

рими, яких немає в оригіналі. Чи закономірно 
це? Я вважаю, що так само, як на тілі аварського 
вірша кінцева рима виглядає гудзиком на бурці, 
так і переклад без рим виглядав би шинеллю без 
застібок, без ґудзиків... Йдеться про характерні 
особливості віршів, музики, малярства, мист-ва 
кожного народу... Для рос. вірша рима так само 
природна, як для аварського алітерація, цезура, 
трал, розмір. При перекладі, переносячи розмір 
віршів однієї мови на ін., не можна порушувати 
форми і закони цієї мови ".

Позаяк досягнути повної Е. неможливо, 
перекладацька традиція деяких країн, напр., 
франц., вважає, шо вірші належить перекладати 
прозою, в крайньому разі в е р л іб р о м . Тут 
очевидний зв'язок з тяжінням новітньої франц. 
поезії до в е р л іб р у , яке пояснюється 
одноманітністю франц. віршування: воно 
детерміноване фонетичною системою мови 
(можливі виключно чоловічі рими) і непорушністю 
клас. поет, традиції.

Переклад може відійти від трал, для даної 
най. традиції просодичної адекватності в бік 
наближення до оригіналу чи віддалення від нього. 
Е .Тріоле перекладала В .М аяковського не 
верлібром, а максимально віддаючи ритм, 
структуру (але й вона через фіксованість наголосу 
в франц. мові змушена була не відтворювати так 
важливих для його поезії рим).

V протилежному напрямкові дальшого 
відходу від Е. порівняно з трал, пересічною мірою 
просодичної адекватності пішов поль. перекладач 
Я.Парандовський, передаючи Гомера.

Анатолій Волков

ЕКВІРИТМЇЧШСТЬ (від лат aequus — 
рівнозначний та грец. rhy^hmos — ритм) — 
збереження в перекладі вірш. тв. ритм, малюнка 
оригіналу. На практиці Е. досягається лише з 
певним наближенням. Оскільки ритм є 
складником хулож. форми оригіналу, перекладач 
прагне зберегти його, але при цьому керується 
принципом функціональної відповідності, 
традицією того чи ін. ритму і метру в л-рі, на 
мову якої здійснюється переклад, просодичними 
особливостями мови. В конкретних випадках окр. 
ритм, та інтонаційні особливості оригіналу можуть 
бути відтворені й синтаксичними та ін. засобами, 
як це засвідчує перекладацька практика Б.Тена. 
М. Лукаша, В.Мисика, Л.Павличка. Така форма 
компенсації втрат при перекладі, збереження 
домінантних складників стилю, провідної ілейно- 
худож. спрямованості тв. є переконливішим 
показником досконалості перекладу, ніж сама по 
собі Е та еквілінеарність

Етеонора Соловей^он^арик

ЕКЗИСТЕНЦІАЛІЗМ в літературі (від 
пізньолат. exisfentfo — існування) — 1) течія, шо 
найбільш чітко виявилася у Франції в 30-50-і рр., 
а також певною мірою в ін. країнах Зх. Європи 
та США, світоглядною основою якої є Е. філос.,

169



ЕКЗИСТЕНША/ПЗМ

(представлений, як традиційно вважається, 
іменами К. Ясперса, М. Гайдеґґера та ін.), що 
сф орм увався після 1-І світ, війни за часів 
глобальної кризи лібералізму та раціоналізму.

Серед попередників Е. (або ф ілософ ії 
існування) — Б. Паскаль, С. К'єркергор, М. де 
Унамуно, Ф .Достоєвський, Ф.Ніише; також 
помітним є вплив на Е. філософії життя та 
феноменології Е. Гуссерля.

Ні як філос., ні як літ. течія Е. не становить 
єдиної системи. Розрізняють Е. рел. (К. Ясперс, 
Г. Марсель, Д. Шестов, М. Бердяев, М. Бубер) та 
атеїстичний (Ж .П.Сартр, А.Камю, М. Мерло- 
Понті, Гайлеггер). Спільною рисою більшості 
екзистенціалістів можна назвати намагання 
відкрити, пояснити буття через призму особистого 
існування (екзистенції), до чого прагнув ше ланець 
К 'єркегор (1 8 1 3 -1 8 5 5 ) , який вваж ав себе 
скоріше поетом, ніж філософом, і протиставляв 
інтимний досвід окр. людини інтелектуальному 
"гегелівському" пізнанню. Екзистенція, тобто 
людське існування, дане безпосередньо, на думку 
екзистенціалістів, не може бути пізнана наук, 
раціональними засобами. Звідси та особлива роль 
мист-ва, яке Ф.Ніише, А. Бергсон, М.Гайдеггер, 
К.Ясперс вважали не тільки найважливішою 
формою пізнання сокровенних світ, таємниць за 
допомогою інтуїтивних прозрінь, але й спокутою 
за існування самого світу. К. Ясперс утверджу­
вав значення негативних емоцій для худож. 
пізнання екзистенції, вважаючи страх, відчай, 
самотність, почуття вини двигунами духов, життя 
і худож. творчості.

Е. характеризує заг. стан особистості як 
відчуження від сусп-ва, історії, уярмлення її 
колективними формами життя, примусовими 
стандартами незалежно від соц. устрою. Т.ч. 
визначається абсурдність людського існування, 
яка, за Сартром, перш за все є "розладом між 
людською жалобою  поєднання зі світом і 
нездоланним дуалізмом розуму й природи, між 
пориванням людини до вічного і кінечністю її 
існування" ("Пояснення до "Стороннього", 1943). 
На основі цього розладу виникає ідея 
трансцендування, виходу за свої межі. Але різні 
представники Е. трактують поняття 
трансцендентного по-різному: для рел.
екзистенціалістів трансцендентне — це Бог, для 
Сартра — Нішо, Камю взагалі називає розмови 
про трансцендентність "грою з вел. предметами". 
Залеж но від трактування трансценденції 
вирішувалась і основна проблема Е. — проблема 
людської свободи. Марсель та Ясперс вбачали 
свободу в прориві до Бога; для Сартра свобода 
— заперечення стосовно буття: оскільки немає 
ані Бога, ані т.зв. "людської природи", то кожна 
людина сама повинна "проектувати", вибирати 
себе, не керуючись нічим, окрім власної 
суб'єктивності. Але всі екзистенціалісти 
відкидали як просвітницьку раціоналістичну 
традицію, шо зводила свободу до пізнання 
необхідності, так і натуралістичну, де свобода

розумілась як розкриття природних задатків 
людини. Згідно з Е. свободу слід розуміти 
винятково виходячи з екзистенції.

Створення на основі філософії Е. літ. течії 
пов'язане в першу чергу з творчістю Сартра 
(1 9 0 5 -1 9 8 0 ) та Камю (1 9 1 3 -1 9 6 0 ), які окрім 
філос. праць ("Буття і нішо", "Екзистенціалізм — 
це гуманізм", "Критика діалектичного розуму" 
Сартра; "Міф про Сізіфа", "Людина, шо бунтує" 
Камю) втілювали основні ідеї Е. в худож. тв. Літ. 
оформленими маніфестами Е. можна назвати 
роман Сартра "Нудота" (1938) та повість Камю 
"Сторонній" (1942), хоча пізніше погляди цих 
двох письменників (перш за все соц.-політ.) різко 
розійдуться, і Камю навіть буде заперечувати свою 
причетність до Е., замінивши "філософію абсурду" 
"філософією бунту". Помітну ролю в становленні 
франц. Е. відіграла також С. де Бовуар ("Гостя", 
"Чужа кров", "Мандарини" та ін ).

У зв'язку з тим, шо неможливо чітко 
окреслити межі літ. Е ., неможливим є і 
визначення всіх особливостей його поетики. 
Серед найпоширеніших характерних рис слід 
назвати досить пряме вираження автор, 
світоглядної концепції, застосування типу оповіді 
від першої особи, який дає сплав споглядаючого 
і споглядуваного. При цьому, як правило, 
витримується атмосфера суворої стриманості, що, 
зокрема, пояснюється усвідомленням 
екзистенціалістами величезної відповідальності 
за кожне сказане слово. Досить часто автор, 
свідомість якого вважається "кузнею міфів", 
створює стиліз модель дійсності, притчу ("Мухи" 
Сартра, "Чума" Камю, "Володар Мух" В. Голдінга, 
"Жінка в пісках" Кобо Абе та ін ). Тяжіння до 
трансіст. притчевості не в останню чергу 
пов'язане з вкрай негативним ставленням 
екзистенціалістів до самої світ, історії, яка 
сприймається ними як втілення абсурду на Землі. 
В 50-60-і рр. Е. як літ. течія майже повністю 
вичерпується, але продовжує "пульсувати" в 
філософії, публіцистиці, а також в таких явищах, 
як драма абсурду, "новин роман ' та ін

2) Крім власне Е., в л-рі різних країн та епох 
існує стійка тенденція відтворення й аналізу 
відчуження особистості та постановки і спроб 
вирішення екзистенційних проблем, в тому числі 
й основного, за словами Камю, питання 
філософії: "чи варте життя того, щоб його 
прожити?". В найширшому розумінні підґрунтям 
філософії та л-ри Е. можна вважати кн. Иова, 
Екклезіаста, сократичний принцип пізнання 
самого себе, гностицизм, стоїцизм та ін.

Щодо XX  ст., то мотиви Е. в Європі 
розроблялися перш за все в тв. австро-нім. та 
франц. письменників (Ф .Кафка, Р.М.Рільке, 
Р. Музіль, Т.Манн, Е.М. Ремарк, А.Дьоблін, 
Г .Е .Н оссак , Г.Бьолль; А.М альро, А.Жід, 
Ф^Моріак, Ж .Ануй, Ж .Ж ен е, М.Бютор, 
Е.Йонеско та ін ).

Дуже близькою до європ. Е. (хоча, як правило, 
не настільки філософічною) виявилася творчість

170



ЕКРАНІЗАЦІЯ

м л. кількості амер. письменників. Популярність 
Е. в США цілком закономірна, враховуючи трад. 
інтерес амер. л-ри до "людини, шо сама себе 
зробила". Тією чи ін. мірою екзистенціалістськи- 
ми можуть вважатися такі автори, як Ю. О'Ніл, 
Ф.С. Фіцджеральл, Т.С. Еліот, Дж. Дос Пассос, 
Г.Міллер, В.Стайрон, Дж. Д.Селінджер та багато 
ін. П остановка типових для Е. проблем 
зустрічається також у Т. Вулфа, В. Фолкнера, 
Е. Гемінгвея.

Проблематичним залишається питання про 
розвиток Е. на слов'ян, грунті. З відомих соц.- 
політ. причин Е. як цілісна течія тут не 
сформувався. З ін. боку, як вірно зазначали зх. 
екзистенціалісти, їх тв. є транснаи. та трансіст., а 
отже й письменників, світоглядно близьких до Е. 
можна знайти в л-рі будь-якого регіону. У 
вказаному контексті, окрім добре знаних на Зх. 
Ф. Достоєвського, Л. Шестова та М. Бердяева, 
слід назвати таких, на перший погляд зовсім 
різних, представників Росії, як М. Лєрмонтов,
І. Киреєвський, В. Розанов, М .Лосський,
В. Шаламов, Ю. Домбровський. В. Маканін та ін. 
Мотиви Е. помітні у тв. поль. письменників 
Є.Бандровського, М.Хороманського, С. Дигата, 
М. Гласко. У серб, л-рі настрої відчуження, 
абсурдності життя відбили поети В.П оп, 
М.Павлович, І.Ламич, В.Дукич, шо спиралися на 
традиції Еліота. У Х орватії Е. вплинув на
A. Шоляна, І.Сламнича. Екзистенціалістом європ 
масштабу можна назвати чес. письменника 
М. Кундеру.В Україні по суті екзистенціалістський 
ідеал (автономне проживання особистості у 
ворожому світі, орієнтоване на результати 
самопізнання) здійснив ше Г. Сковорода. На думку 
окр. дослідників, близькі до Е. ідеї можна знайти 
у тв. Лесі Українки, В. Винниченка, М. Куліша,
B. Підмогильного, І.Костецького, В.Ломонтовича 
та ін.

О/пемсандр Бойченко

ЕКЗОТИЗМИ (від rpeu. exoH'kos —  чужий, 
чужоземний) — слово або словосполучення, шо 
вжите в худож. тв. для створення соміемг /оса/е 
(місцевого колориту). Переважно йдеться про 
використання в а р м р и з м ія ,  зокрема 
антропонімів і топонімів. Термін Е. можна 
поширити й на мов. засоби, які відображують 
особливості природи й життя субнац. 
географічних регіонів (тут у функції Е. можуть 
бути ліалеятмзмя). Передавання Е. є складною 
перекладацькою проблемою. Адже те. шо в 
першотв. функціонально слугує Е., в перекладі 
може таким не бути. Навпаки неекзотичне в 
першотв. може сприйматися реципієнтом 
перекладу як Е.

Анатолій Волков

ЕК/ЮГА (грец. — "ekfoge" — "відбір") — 
основний лір. жанр пасторальної л-ри, в основі 
якого — протиставлення морально чистого 
сільського існування повному вад міському життю.

Ue відрізняє Е. від близької їй за жанр, пафосом, 
але більш описової за характером та більш 
широкої за тематичним діапазоном ідилії, якій 
ця антитеза не властива. Звичайні форми 
існування Е. — діалогічна та розповідна. Е. не 
пов'язана з певним вірш, розміром, хоча лавн- 
грец. Е. писалась гекзаметром.

Спочатку Е. називали як окр. вірш, шо входить 
до поет, збірки буколічного змісту, так і зб. в цілому 
(таку назву мали "Буколіки" рим. поета І ст. до 
н.е. Вергілія, який ввів в європ. л-ру буколічну 
тему). Іст. доля Е. нерозривно пов'язана з долею 
пасторальної л-ри. Найактивніший період 
звернення до цієї жанр, форми припадає на XV- 
XVH ст. Вона стає одним з провідних жанрів в л- 
рі бароко, і після деякого зацікавлення нею в 
сентименталістів Е. на поч. XIX ст. перестає бути 
продуктивною формою, хоч на відміну від власне 
пасторалі, шо поступово перетворилась в жанр 
салонної поезії і втратила внаслідок цього свою 
жанр, природність, Е. не вичерпала ше свого 
потенціалу і може відродитись в новому, вже 
мугантовому вигляді.

В  зх-європ. поезії Е. представлена іменами 
грека Феодула (IX ст.). італійців: Данте Алігієрі 
(XJII-XIV ст.), Ф.Петрарки (XIV ст ), М.Боярдо (XV 
ст.)., Лж.Маріно (XVI-XVH ст.), Дж.Преті (XVII ст.); 
португальців: Д.Камоенса (XVI ст ). Ф .Р.Добо 
(XVI-XVD с т .) ; іспанців: Д.Перейри (XVI-XVH ст ), 
X.Круса (XVII ст ); англійців: Е. Спенсера (XVI ст.), 
Б.Джонсона (XVI-XVM ст ), В.Колінза (XVIII ст.); 
французів: П.Ронсара (XVI ст ), Ж. де Лафонтена 
(XVII ст ); нідерландців: Й.Брунхейзена (XVII-XVHI 
ст.), С.Костера (XVII ст.). В слов'ян, поезії до Е. 
звертались І.Буніч (Далмація, XVII ст ), Я.Голлий 
(Чехія, XVHI-XIX ст.), Ю.Словацький (Польша, 
XIX ст.) та ін. Рос. Е. представлена іменами
О.Сумарокова, Г.Державіна, І.Богдановича.
О.Жемчужнікова та ін. Для укр. поезії Е. не була 
характерною. Зустрічаються Е. в поезії ін. 
регіонів (напр., бразильські поети Т .Гонзаго — 
XVIII-XIX ст., К.Коста — XVII ст., в'єтнамський 
поет XVIII ст. Нго Тхі Ик та ін ).

Е. здатна до схрещування з ін., як типол. 
подібними до неї, так і протилежними за цільовою 
настановою жанрами. Н апр., в "Д еревне"
О.Пушкіна поєднуються за принципом опозиції 
еклоговий та викривальний мотиви. Е. легко 
набуває найрізноманітніших жанр, та тематичних 
відтінків (напр., міфод. Е. італ. поета XV ст. Д. де 
Медічі, дидактичні "Еклоги" (1605) Добо).

Борис ївлнюк

ЕКРАНІЗАЦІЯ — худож. втілення 
фольклор, та літ. тв. (казок, пісень, п'єс, романів, 
повістей, оповідань, поем, віршів та ін ), а також 
опер та балетів засобами кіно, тобто створення 
фільму (худож. або мультиплікаційного) на 
ф ольклор.-літ. основі, яке здійснюється за 
допомогою сценарію. Е. певною мірою є його 
худож. інтерпретацією, яка базується на грі, 
переносячи її з горизонтального сценічного кону

171



ЕКРАШЗАШЯ

на вертикальну плотину екрану або формуючи її 
з книжкового тексту. Пронес Е. пов'язаний з 
режисерським баченням першоджерела, 
особливостями гри певного актора, 
акцентуванням уваги оператора на тому, т о  має 
найважливіше значення в певному епізоді фільму, 
а також з ракурсом, в якому показано дію. Текст 
передається не лише через написи на екрані 
(переважно в німому кіно), монологи та діалоги 
героїв, співи, муз. забарвленість епізодів, слова 
"за кадром" коментатора подій, декорації або 
стан героя. V зв'язку з цим написаний тв. та його 
Е. сприймається по-різному: втілені мовою кіно (а 
також театру) зорові образи та словесні образи 
літ. мови не тільки мають різне значення, але й 
пов'язані з різними типами мислення. При Е. тв. 
його розглядають з погляду сценічності, 
кінематограф ічності ("кінемвтограф ічність" 
мислення письменника, за С.Ейзенштейном, є 
умовою Е). Найчастіше екранізуються динамічні 
тв., в яких "закладена" Е. (не випадково одними 
з перших Е. були кінофеєрії Ж.Мельєса на казкові 
(за Ш.Перро) сюжети: "Попелюшка" (1899), 

Червона Шапочка" (1901) та ін.). Вагомим 
критерієм вибору тв. для Е. є інтерес до нього 
читача, а також передбачуваний інтерес глядача 
до майбутнього фільму. Тому режисери рідко 
заходжуються коло Е. невідомих тв.

З перших років існування кінематограф 
убачав у ф ольклорі, л-рі і театрі джерело 
сю ж етів  та образів. Піонери кінематографи 
екранізовували і кн. Бймтй (напр., франц. фільм 
"Життя та пристрасті ісуса Христа", 1902, реж. 
Зекка та Л.Ноге). і клас. літ. тв. (напр., фільми 
Ф.Зекка "Історія одного злочину" (за В.Гюго, 
1901) та "Ж ертви алкоголізму" (за романом 
Е.Золя "П астка", 1 9 0 2 ), фільми М.Казеріні 
"О телло" та "Р ом ео і Джульетта" (за
В.Шекспіром, 1907), і різноманітні бульварні 
книжки (напр., "Нік Картер" В.Жассе. 1908, та 
серія Л .Ф ьойада "Ф антом ас" за романами 
М.Аллена та І.Сувестра, 1913-14). Перші фільми- 
Е. обмежувалися лише передачею тих сюжетних 
ходів тв., які могли привабити глядача. Серед Е. 
такого типу були й створені на поч. XX ст. в Росії 
три версії "Війни і миру" Л.Толстого, а також 
фільми за романами і повістями, поемами і 
оповіданнями О.Пушкіна, Ф .Д остоєвського,
А .Ч ехова та ін. Але кіном-во дуже швидко 
розвивалося, і вже з 1 9 1 6  з'являється низка 
значних для того часу, Е.: "Пікова дама" (за 
Пушкіним, 1916) та "Отець Сергій" (заЛ.Толстим, 
1 9 1 8 ) реж. Я .Протазанова, "Полікушка" (за 
Л.Толстим, 1 9 1 9 ) , "П етро та Олексій" та 
"Легенда про Антихриста" (за Л.Мережковським, 
1918-19) реж. А.Саніна. Серйозністю та худож. 
культурою відзначаються також Е. того часу, 
здійснені у Франції, США, Англії, Німеччині, 
Італії, Японії та ін. країнах. Напр., в англ, 
кінематограф ії широке звертання до л-ри 
почалося після фільму "Генріх \Л11" (1911), де в 
ролі кардинала Уолсі продюсер В .Г.Баркер зняв

славнозвісного трагіка Г .Б ір бом а. В  США 
найзначнішою Е. тих років був фільм 
Д.У.Гріффіта "Народження нації" (за романом 
Т.Діксона "Член клану" 1915), а в Німеччині — 
фільми "Носферату, симфонія жаху" (1922, реж. 
Ф.М.Мурнау), за романом Б .С токера "Гість 
Дракули", та "Нібелунги" (1924, реж. Ф.Ланг) 
— Е. давн-нім. епосу.

Е. є дуже вагомим елементом існування кіно 
та мист-ва. Кожне най. кіно нерозривно пов'язане 
зі своєю культурою, певними най. ознаками, і Е. 
тв. тієї чи ін. л-ри — не лише засіб, але й стимул 
існування най. кіно, утвердження його най. 
особливостей. Так, англ, кінематограф, з перших 
років свого існування звернувся до В.Шекспіра, 
Дж.Свіфта, В .Іеккерея, Ч.Діккенса, Б.Шоу та 
ін. Рос. кінематограф поч. XX  ст. створив близько 
ста фільмів за тв. рос. письменників, а також за 
фольклор, тв. (першими рос. ігровим фільмом був 
фільм "Стенька Разін і княжна", який є Е. нар. 
пісні "Из-за острова на стрижень ).

Базувався на Е. вітчизняної клас, л-ри й укр. 
кінематограф поч. XX ст. Коли 1907  в Україні 
почалося регулярне виробництво фільмів, було 
екранізовано театр, вистави ("Наталка- 
Полтавка", "Богдан Хмельницький " та ін.) за 
участю корифеїв укр. театру (М.Садовського, 
М.Заньковеиької, І.Мар'яненка). В  20-і роки були 
створені Е. "Назара Стодолі" Т.Шевченка (реж. 
Г.Тасін), "Наталки-Полтавки" І.Котляревського 
(реж. ГКавалерідзе), Сорочинського ярмарку" 
М .Гоголя (Реж. М.Екк), роману І.Франка 
"Борислав сміється" (реж. ГРона) та тв. багатьох 
ін. авторів.

Складні та різноманітні взаємовідносини 
кінематографа з ін. родами мист-ва пов'язані з 
тим, шо Е. з часом набувала все більшої глибини 
розтлумаченнн л-ри і все більшої худож. 
незалежності. З од. боку, кіно дозволяє 
користуватися образами л-ри на тих самих правах, 
на яких воно користується образами фольклору, 
сюжетами історії чи суч. хроніки. З ін. боку, метою 
деяких кінематограф істів є наближення з 
максимальною повнотою й точністю до джерела 
("від рядка до рядка" франц. реж. Р .Брессон 
намагався екранізувати Д.Дідро чи романи 
Ж.Бернаноса). Але між цими крайніми т. з. існує 
безліч твор. варіантів. При цьому, за 
"оптимальну", "нормальну" Е. прийнято вважати 
таку, в якій метою, при відмові від "буквалізму 
перекладу", є все ж таки створення екранної 
аналогії тв., шо зберігає його зміст, дух та слово. 
Одним з найкращих зразків такої Е. є амер. фільм 
"Віднесені вітром' (реж. Дж.К'юкор, В.Флемінг 
та С.Вуд, 1939) за романом М.Мітчелл.

Ставлення до тексту може бути вільним, 
напіввільним, а також асоціативним. Напр., фільм 
"Земля тремтить" (1948) італ. реж. Л.Вісконті, з 
імпровізованими діалогами, непрофесійними 
виконавцями та близькістю до документалізму, 
луже вільно співвідноситься з романом "Сім'я 
Малаволья" Лж.Вергі, фільм "Король Лір" реж.

172



ЕКСПРЕСІОНІЗМ

П.Брука (за Шекспіром, 1971) має напіввільне 
відношення до першоджерела і є самостійним 
кінотв., а фільм італ. реж. В .Де Сіка "Викрадачі 
велосипедів" (1948) був знятий за сюжетом
Ч.Дзаватіні, який використовував деякі мотиви 
одного з романів /І.Братоліні, тобто цей фільм 
має лише асоціативне відношення до роману. 
Іноді інтерпретація першотв. може бути 
полемічною. Так, на відміну від фільму 
Д.Дзефіреллі "Ісус з Назарету" (1977), шо був 
знятий за замовленням Ватікану і зберігає трап, 
для Кат. Церкви тлумачення образу Христа, 
фільм "Євангеліє від Матфея" (1964) П.Пазоліні, 
дослівно дотримуючись тексту писання, 
одночасно пройнятий суперечкою з трад. 
християнством. Е. рок-опери на євангельський 
сюжет "Ісус Христос Суперзірка" (1972) взагалі 
багато в чому порушує трад. христ. тлумачення 
образу Сина Божого. Інтерпретація нерідко 
полягає в змінах іст. та най. колориту місця дії; 
сюжет переноситься до ін. часу, на ін. нац. грунт, 
в ін. соц. середовише. Франц, реж. Ж .Ренуар 
наблизив до останніх років перед 2-ю світ, війною 
дію фільму "Люлина-звір" (1938), за романом 
Золя. Япон. режисер А.Куросава переніс дію 
роману Лостоєвського "Ідіот" в япон. місто після
2-ї світ, війни, а у фільмі "Замок павутиння" 
("Трон у крові", 1957) за "Макбетом" Шекспіра 
створив атмосферу япон. cep-віч. легенди. Італ. 
режисер Л.Лзампа зняв за мотивами "Ревізора" 
Гоголя картину "Роки, шо гарчать" ("Інспектор 
інкогніто"), в якій дію перенесено в Італію 30-х 
років. V фільмі італ. реж. Л.Вісконті "Білі ночі" 
(за повістю Лостоєвського) дія розгортається на 
вулицях Ліворно в сер. XX сг. Груз реж. Г.Ланелія 
за франц. романом К.Тільке "Мій дядя 
Бенджамен" створив фільм "Не журись!" (1969), 
який сповнений реалій груз, побуту. Таке 
перенесення омаціональнення дало високі 
хулож.-філос. результати.

Т.ч., в процесі Е. кінематограф виступає не 
тільки в ролі проектора, який наближує до нас 
думки прозаїків, драматургів, не тільки створює 
аудіовізуальну аналогію тв., шо екранізується, 
перекладаючи його мовою кіно, і не тільки 
виділяє все найважливіше, на думку режисера, 
але й худож. переробляє першотв., привносить в 
нього нов. елементи, ідеї, думки.

В рос. та укр. кінематографі з максимальним 
наближенням до оригіналів здійснені Е. таких тв., 
як "Війна і мир" Л.Толстого (реж. С.Бондарчук), 
Тихий Лон" М.Шолохова (реж. С.Герасимов), 

"Брати Карамазови" Л остоєвського (реж.
І.Пир єв). "Захар  Беркут" І.Ф ранка (реж. 
Л.Осика), "Білий пароплав" Ч.Айтматова (реж. 
Б.Шамшісв), "Земля" О.Кобилянської (реж.
А.Швачко), "Грамотний" Г.Тютюнника (реж. 
С.Чернілевський) тошо. Багато митців прагнули і 
прагнуть виявити в Е. специфічні можливості 
кіно, шо втілено, напр.. у таких стрічках, як 
"Летять журавлі" М.Калатозова (за тв. В .Розова 
"Вічно живі"), "Гамлет" Г.Козінцева (шо

вважається найкращою в світі кінопостановкою 
ш експірівського тв.), "Іванове дитинство"
A . Тарковського (за оповіданням Іван"
B . Богомолова), "Пропала грамота" В.Івченка та
І.Миколайчука (за тв. Гоголя), "Кам яний хрест" 
Осики (за оповіданням В.Стеф аника) та в 
багатьох ін. Разом з тим літ. тв. можуть 
використовуватися як засновок для тв. фантазії 
кіномитця, коли він знімає фільм за мотивами 
першоджерела, напр., фільм Л.Гайдая "Іван 
Васильович змінює проф есію " (за п єсою  
М.Булгакова "Іван Васильович", 1973), а також 
укр. Е. тв. М.Коцюбинського (фільм С .П а­
раджанова "Тіні забутих предків"), Гоголя ("Вечір 
на Івана Купала" реж. Ю.Іллєнка), Лесі Українки 
("Лісова пісня. Мавка" реж. Іллєнка), В.Шевчука 
(Г о л о с  трави" реж. Мотузка. 1 9 9 4 ),
В.Винниченка ("Пригоди кирпатого Лон Жуана" 
реж.Ю.Ляшенка за романом "Записки кирпатого 
Мефістофеля", 1994).

Жанр.-стильові ознаки фільму та першотв. 
можуть мати значні розбіжності. Н апр., за 
бульварним фант, романом Б .С токер а про 
Лракулу В.Ф.Мурнау створив видатний тв. нім. 
кіноекспресіонізму "Носферату, симфонія жаху"
(1922). Навпаки, за філос. романом М.Шеллі 
"Франкенштайн" були зняті т.зв. "фільми жаху" 
про Франкенштайна (США, Великобританія). За 
романом "Пригоди Олівера Твіста" Ч.Ліккенса 
була створена муз. комедія-стилізація "Олівер" 
(1968, реж. К.Ріл), за мотивами пісні "Спів під 
дощем" — однойменний кіном юзікл режисерів 
Лж.Келлі та С.Лонена, а за повістю Гоголя ' Тарас 
Бульба" — амер. однойменна картина з 
Ю.Бріннером та Т.Кьортісом в гол. ролях знята 
як вестерн. Певні жанри часто бувають пов'язані 
з певними різновидами Е.. напр.. пісні — з 
відеокліпами, своєрідними мініфільмами за 
мотивами пісенних текстів.

Юрій Ткачон

ЕКСПРЕСІОНІЗМ (від франц. expression — 
вираження; нім. Expression ism us) — напрям в л- 
рі та мист-ві (малярство, музика, театр, кіно), що 
виник напередодні 1-ої світ, війни. Один з 
найважливіших проявів європ. авангардизму, шо 
мав помітний вплив на подальший розвиток 
багатьох видів мист-ва. Найбільш поширений був 
у нім-мов. країнах в роки війни та революційних 
потрясінь. Термін Е. уперше вжитий 1911 у журн. 
"Буря" ("Sturm") Вальденом для означення мист- 
ва, протилежного н атуралізм ові та 
імпресіонізмові, шо замінює "зображення" 
"вираженням". Е. — "мист-во крику" ("це не очі, 
а рот"), палкого протесту проти бурж. дійсності, 
що прагне до навмисної деформації реаль. світу, 
різко емоцій, дисгармонії, порушення пропорцій, 
зіткнення контрастів. Для митців Е. глибинні 
суперечності буття видаються хаотич. і 
непізнаваними. ст. цінності ставляться під сумнів 
і відкидаються. Теор. основою напряму стали 
положення нім естетика К. Фідлера (1841 -

173



ЕКСПРЕСЮШЗМ

1 8 9 5 ), який висунув "теорію  бачення" та 
"формотворчості". Мист-во характеризується ним 
як засіб виходу люпини зі стану самотності і 
відновлення зв'язку з природою з метою 
подолання хаосу почуттів та "духов, оволодіння 
світом". "Бачення" в ньому випадку —  "чисте 
споглядання", очишене від будь-яких логічних 
домішок. Своєрідним маніфестом Е. була 
дисертація нім. мист-вознавця В.Воррінгера 
"A bstraction und Ein/uMung" (1907), в якій 
абстрагування митця від реального світу, інтуїція 
представлені як більш надійні засоби 
проникнення в його сутність, ніж чуттєве 
сприйняття, шо лине лише по поверхні явиш. 
Один з основоположників Е., нім. письменник 
К.Елшміл ше різкіше висловив ией принцип. "Світ 
перед нами. Було б безглуздям повторювати його. 
Застати його в стані найвищої втоми, в його 
найсправжнішій суті, застати і відтворити — ось 
найвеличніше завдання мист-ва (*'Е. в поезії", 
1917). Ірраціоналізм і збуджена емоційність Е. 
зближують його з концепцією підсвідомого і 
витіснення афектів З.Фройда. Формування Е. 
почалося в двох об'єднаннях нім. художників 
"М іст" (з 1 9 0 5  — де були Е .А .К ірхнер, 
Е.Геккель, Е.Нольде та ін.) та "Синій вершник" 
(з 1911 — Ф.Марк, А.Макке, В.Кандінський та 
ін ). Вони деформували об'єкти зображення, 
звертались до техніки cep-віч. примітивізму, 
інфантильного бачення. Провісницею Е. в нім. 
та австр. л-рі була поезія Ф.Верф еля (1890- 
1943), Ґ.Тракля (1 8 8 7 -1 9 1 4 ), Ґ.Ґайма (1887- 
1912). В їх ліриці відобразилося передчуття 
неминучих сой. потрясінь, відчуття особистості 
в момент найвищого екстатич. напруження 
духов, сил. Коли 1914  почалася війна, у віршах 
поетів, шо об'єдналися навколо жури. "Акиіон" 
(1911-1933), Й.Р.Бехера (1891-1958), П.Пеха 
(1 8 8 1 -1 9 4 6 ), /І.Рубінера (1 8 8 1 -1 9 2 0 ) гостро 
зазвучала антивоєнна тема та гуманні ідеї. Вони 
створили течію т.зв. лівого Е., в якому відмова 
від предметної конкретності світу, всього 
приватного та особистого водночас виражала 
прагнення оголити сховані зв'язки бурхливих 
суперечливих подій. !н. лінія в Е. проявилася в 
творчості художників та літераторів, шо 
групувалися навколо ж. "Штурм" (1910-1932). 
Вони захищали незалежне від сусп. проблем 
мист-во. пропагували авангардистське 
малярство (Кандінський, М.Шагал, П.Клєє). В 
широкому потопі нім.-австр. експресіоніст, л-ри 
виникали п'єси абстрактно-філос. характеру 
присвячені рел. чи еротичними проблемам 
(Верфель, Е .Барлах, австр. маляр і драматург
О.Кокошка): соц.-філософ., іст. та символіч. 
драми (Г.Кайзер) і п'єси соц.-політ, та революцій, 
змісту (Е.Толлер, Е.Мюзам, Й.Бехер, Ф .Вольф). 
Однак при відмінності світоглядних акцентів 
всіх єднали спільні риси поетики Е. —  відмова 
від правдоподібності в побудові сю ж етів, 
відкрите вираження філос., рел.. політ, або 
моральних ідей, наївні моралістичні утопії і

незрідка естетизація потворного, урбанізм, 
схематизм колізій, умовні символічно-узагальнені 
образи, "піднесена", напружена мова, далека віл 
живої.

У нім-мов. прозі тенденції Е. найяскравіше 
позначилися в письменників празької школи 
Ґ.Мейрінка, М.Брода, Кафки.

їх споріднювало з Е. не тільки зображення 
неправдоподібного, деформованого, жорстокого 
світу, але й концепція людини, що підкорена й 
пригнічена непізнаваними ірраціональними 
силами. З другого боку. їхня творчість не 
вкладалася в естет, канони напряму. Вплив нім.- 
австр. Е. був відчутним в ряді європ. країн та 
регіонів. В Італії — на драматургії /І.Пірандедло. 
В  Бельгії — на поезії П. ван Остайєна, який 
поєднував анархістський протест проти держави 
з оспівуванням братерства народів. В Угорщині 
це були войовничі антимілітарист, гуртки поета і 
художника Д.Кашшака (1 8 8 7 -1 9 6 7 ) . шо 
розгорнув антивоєнну пропаганду в журналах 
"Дія" і "Сьогодні".

У слов'ян Е. не виступає так згуртовано, як у 
нім-мов. країнах, але подібні явиша тут досить 
поширені (переважно без вживання цього 
терміна). Не відбувалося частково типол., без 
контактів з нім. Е., а частково у взаємовпливах. 
У Росії, де Е. не оформився в напрям з чіткою 
програмою, він поставав синхронно з нім-мов. 
країнами. Першим рос. експресіоністом був 
/І. Андреев, починаючи з опов. 1901-03  рр. Після 
рос-япон. війни й протягом 1-ої світ, війни створює 
експресіоністичні опововілання ("Червоний сміх", 
190 4  та ін.) та драми "Життя людини", 'Uap- 
Голол". "Чорні маски" (всі — 1908): "Той, хто 
одержує ляпаси" (1916).

На противагу натуралізмові, в пошуках заг. 
та закономірного в психіці та житті Андреев 
висуває інтелект і емоції. Тема багатьох тв.— 
боротьба могутнього інтелекту і темно стихійної 
природи ("Тем рява"). В  гер оїв  немає 
індивідуальностей, вони втілюють основні, 
сказати би, конструкції: думки ("Думка"), науки 
("Анатема"), віри ("Василій Фівейський"), голоду 
("U ap -Голод"). Мова тв. експресивна, 
декламаційна, часом абстрактна. У 1910-ті рр. 
з'являються наближені за світосприйманням та 
поетикою до Е. т р а ге д ії В.М аяковського 
("Володимир М аяковський"), оповідання
О.Ремізова та повісті Є.Замятіна, "Кручений біс' 
Ф .Сологуба, "Петербург" А.Белого, перші вірші 
М.Цвєтаєвої. Риси Е. є й у поезії В .Брюсова,
В .Каменского, Д.Бурлюка, Б .Пастернака.

У Польщі Е. найвиразніше позначився в 
драматургії та театрі. Перєдекспресіоністичні 
тенденції наявні в п'єсах С.Пшибишевського 
"Золоте руно" (1901), "Сніг" (1901), "Гості" (1903) 
та його послідовника Т.Міціньського, поета і 
маляра С.Висьпяньського "Листопадова ніч" 
(1901), "Весілля" (1901), "Визволення" (1903) 
Найяскравішим представником поль. Е. був 
драматург, прозаїк, філософ і теоретик мист-ва

174



ЕЛЕГІЙНИЙ ДИСТИХ

С.ЕВіткевич (Віткаци): драми "Прагматики" 
(1919), "Вельзевулова соната" (1923). Теор. 
погляди Вггкенича викладено в кн. "Театр" (1923). 
1 9 1 7 -1 9 2 9  рр. у Познані склалася група 
експресіоністів, яка видавала часопис "Джерела".

В чес. л-рі Е. позначився на ран. поезії 
В .Н езвала з її "несамовитою " образністю. 
Найсильніше чес. Е. виступає в драматургії: 
(митці, шо були згуртовані навколо часопису 
"Сцена", З.Гонзл, Ї.Фрейка. Е.Ф.Буріан; трагедія 
Сьогодні ще зайде соные над Атлантидою" 

В.Незвала. Експресіоністична проблематика і 
образність багато важить у тв. К. Чапека — від 
ран. опов. з головною думкою про непізнаваність 
таємниць щоденного життя до "Війни з 
саламандрами" та драм "R .U .R .", "Засіб  
Макропулоса", "З життя комах", "Біла недуга", 
"М ати", де сполучення Е. й реаліст, стилів 
підпорядковане напруженим автор, роздумам про 
долю людства.

Впливовим і теор. оформленим став Е. у 
Хорватії, де існували течії містичної орієнтації в 
творчості кат. поетів Д.Сулета (1 9 0 3 -1 9 2 7 ), 
Н.Шопа (1904-?); анархо-індивідуадістичної в 
авторів ж. "Штурм" У.Донадіні (1894-1923) та
A. Шиміча (1898-1925). У циклі новел М.Крлежи 
(1893-1923) та опов. А.Несария (1893-1941) Е. 
поетика еволюціонувала до реалізму.

В укр. л-рі драм, напруженість дії, 
несподіваність худож. прийомів, властиві Е., 
знайшли вираз у новелістиці В.С теф аника 
( 1 8 7 1 -1 9 3 6 )  поч. 2 0 -х  рр. Зацікавлення 
пошуками експ ресіон істи чн ої виразності 
властиве прозаїкам та поетам, що групувалися 
у Вільній академії пролетар, л-ри (ВАПЛІТЕ), 
котра існувала у 1 9 2 5 - 1 9 2 8  рр., а також 
Б.І.Антоничу.

Бунтарське самовираження з вірою у "загірну 
комуну" характерне для прози та гострих 
памфлетів М.Хвильового ("Вальдшнепи"). Риси 
Е. проявилися у драматургії М.Куліша: 
гіперболічному шаржі "Хулю Хурина", 
трагіком ед ії "Народний Малахій" (1929) та 
комелійно-сатир. п'єсі "Мина Мазайло". 1929 у 
Києві виходить укр. мовою кн. 'Експресіонізм та 
експресіоністи": "Література, малярство, музика 
сучасної Німеччини" за редакцією С.Савченка. 
Тут, зокрема, вмішено статтю неокласика
О.Бургарлта (Юрія Клена) "Георг Кайзер". На 
творчість ряду письменників мали вплив не 
світоглядні засади Е., а його формальні новації. 
Значну данину їм віддали Г.Манн, Б .Брехт, 
Дж.Дос П ассос, І.Еренбурґ, Б.Пільняк,
B. Винниченко. Не можна заперечувати цей вплив 
і на європ. л-ру після 2-ї Світ, війни. В Німеччині 
Е. сприйняли в ці роки як най. традицію В.Борхерт, 
В.Кьоппен. Г.Бьолль; у Франції вона була 
підхоплена драматургами-абсурлистами, в США 
і Англії — поетами та прозаїками "розлюченого 
покоління". Не уникнули впливу поетики Е. і рос. 
та укр. літератори-шістдесятники А .Возне- 
сенський, Є.Євтушенко, В.Аксьонов, Ґ.Владімов,

І.Драч. Порівняльне вивчення Е. продуктивне 
головним чином з боку поетики, бо вже його перші 
теоретики (Фідлер, Воррінгер, Елшмід) 
відзначили багатовікову типологію експресивного 
відображення дійсності в словесном у та 
образотвор. мист-ві, підкреслювали зв 'язок 
прийомів з мист-вом Ст-давн. Єгипту, сер-віч. 
готики, бароко, романтизму та символізму. До 
поетики Е. причетні літ. ф утуризм , кубізм, 
сю рреалізм  та ін. авангардистські течії XX ст.

V музиці Е. частково відобразився в останніх 
симфоніях Г. Малера, в операх Р .Штрауса 
"Саломея", "Електра"; найвиразніше в 1900-х 
рр. у новій віденській шкоді (А.Шьонберг та його 
учні А .Берг, А .Веберн, Е .Веллее, молодий 
Г.Ейслер).

V кінематографі Е. репрезентований 
фільмами нім. режисерів Р.Віне, П.Лені. Чи не 
найвідомішим був австр. кінорежисер Ф.Данг 
(1890-1976), який працював у Німеччині, з 1933 
Франції та США, від 1957 у ФРН ("Втомлена 
смерть", "Нібелунги", "Тисячі очей д-ра Мабузе ').

Микола Нефммюв, 
Анатолій Волков

ЕКСПРОМТ (від лат. expromt us — той. шо 
під рукою, готовий) — короткий вірш, створений 
усно чи письмово без попередньої підготовки на 
замовлення або як відгук на яку-небуль подію. Е. 
—  різновид імпровізації

Для Е. характерним є вільний вибір поет, 
форми, найчастіше експромтом пишуться 
мадригали та епіграми, взагалі жанри 
альбомної лірики

Е. зустрічається в А.Міцкевича ("В альбом").
О.Пушкіна ("В молчаньи пред тобой сижу"), Десі 
Українки ("Impromtu"), М.Рильського ("Вірш в 
альбом") та ін.

Латаля /Ьжомаяова

ЕЛЕГІЙНИЙ ДИСТИХ — ант. строфа з двох 
різних віршів, найчастіше гек зам етр а і 
пентаметра. У гекзаметрі мелодика висхідна, у 
пентаметрі — низхідна, так шо в цілому дистих 
має завершену інтонаційну (як і логічну) будову. 
У гекзаметрі цезура рухома, в пентаметрі чітко 
фіксована і ділить вірш на дві рівні половини. В 
ант. д-рі використовувався переважно в елегіях 
(звідси назва — Е.л.), хоча зустрічається також в 
епіграмах, епггафіях, посланнях, дидактичному 
епосі ("Наука кохання". "Героїди" Овідія) та ін..

7уг. подорожній, могила не Креза, а вбогого: бачиш.
Хоч вона дуже мала, досить л/м мене іі.

(СімонілКеоський. Епітафія. Пер. А.Біленького).
Е.д. був засвоєний європ. поезією доби 

Відродж ення та класицизму До нього 
зверталися італ. поети Дж.Понтано, Марулло.
А .Поліиіано, Саннадзаро, далматинець
А.Вранчич, нім. лірики Й.Фішарт і Й.Клай, які 
римували його. Особливої популярності набув у 
творчості Ф.Ґ.Клопштока, Й.В.Ґете і Ф.Шіллера 
("Ксенії"), Ф.Гьольлерліна. В рос. л-рі Е.д.

175



ЕЛЕПЯ

використовували О .Пушкін, А.Лельвіг,
А.Майков, О.Фет.

В Україні теорія Е.д. розроблена ше 
Ф.Прокоповичем у трактаті "Про поетичне 
мистецтво". В своїх лат. віршах ло цієї строфи часто 
зверталися С.Яворський, Г.Сковорода, зустрічається 
вона і в поезії ІФранка, М.Зерова та ін.

Трудно [ вбого живем/ ти, дитино /юлейземнорадних.
Сон оминає тебе, думка марудна тяжить
Єсть на цім саіг? обрали) — шаслив/. ясні, безтурботні,
/Іегко. вином золотим піниться їхнє життя.

(М.Зеров "Елегійні дистихи").
Петро Рихло

Е/ІЕПЯ (грец. е/едіа — скарга, плач) — один із 
жанрів дір. поезії, вірш медитативного, часто 
скорботного характеру, без чіткої композиції. В ант. 
л-рі —  всякий вірш, написаний елегій н и м  
дистихом (поєднання гекзаметра і пентаметра), з 
найдавніших часів наповнювався різним змістом, 
використовувався для зображення політ., сусп., 
індивідуальних проблем, а також міфології. 
Закріплення за Е. настрою журби і меланхолійної 
задуми, часом переплетеної з почуттям радості, — 
результат тривалого розвитку жанру. Суч. розуміння 
елегійності (сумний, засмучений) пов'язане з 
характером рим. любовної Е. "золотого віку", 
предметом якої було передусім нешасне кохання.

Е. виникла в VH ст. до н.е. в іонії і спочатку 
виконувалась у супроводі флейти (фрігійське 
efegn —  очеретяна флейта). Найдавнішими греи. 
елегіками були Каллін, Тіртей, Солон, Феогніл, 
Е. яких мали закличний військовий або політ, 
характер. V Ксенофана з'являються морально- 
філос. мотиви, Мімнерм вводить в Е. настрої суму 
й печалі, Архілох — вираження індивідуальних 
почуттів. В гелденістичну добу жанр Е. 
культивувався александрійськими поетами 
(Гермесіанакт, Філет з Коса, Фанокл, Каллімах). 
V Ст-лавн. Римі Е. розвинулась в період кін. 
республіки, коди постало питання про 
самоиінність людського життя. Е. набуває 
опозиційного характеру, свідомо ігноруючи 
офіційну політику і етику. Домінуючою стає 
любовна тематика, особливо в творчості 
Корнелія Галла, Катулла, Тібулла, Проперція і 
Овілія, знаменуючи найвиший злет і водночас кін. 
розквіту жанру в умовах ант. суспільства.

У нов. європ. л-рі Е. втратила означеність 
форми, основними детермінантами стали 
інтенсивність внутр. переживання, болісно- 
емоиійне осягнення навколишнього світу, поет, 
реф лексія, суб'єктивізм, розмаїття мотивів. 
Починаючи з пізнього Сер-віччя, формально 
довершені Е. можливі без тужливого смутку, а 
справжні Е. з відповідним настроєм — без 
форми елегійного дистиха. Тому, напр., вже 
деякі поезії тр у б а д у р ів  та м ін н е з ін г е р ів  
можна вважати Е. — В новолат. гуманістичній 
поезії В ідр одж ен н я оживає традиція ант. Е., 
а частково й її ф орма (Іоанн Секунд 
"Поцілунки"). У Франції до неї звертаються

Ф.Війон, К.Маро, Л.Лабе, П.Ронсар, в Італії — 
Т .Тассо, Л.Аріосто, Я.Саннадзаро, в Іспанії — 
Гарсільясо де ла В ега , Лопе де Вега, в 
Португалії — Л. де Камоенс, . в Англії — 
Е .С пенсер, в Польші —  К.Яніцький, 
Я .Кохановський, в Ч ехії —  Б.Лобковій. В 
Німеччині данину Е. віддали М.Опіц, який 
замінює елегійний дистих адександрінськнм 
в ір ш ем  з перехресною римою, П.Флемінг і 
барон Ф. фон Логау, а також Й.К.Ґотшел, 
Й.Я.Бодмер і Й.Я.Брайтінґер (строфічні Е.). В 
XVI! ст. великого поширення і популярності 
набули Е. графині де ла Сюз. В Росії XViii ст. Е. 
зустрічається в творчості класицистів 
(В.Треліаковський, О.Сумароков).

З розвитком індивідуальної свідомості та 
заснованого на ній культу чуттєвості зразки ант. 
Е. поступово трансформуються: спочатку в 
Англії у творчості Лж.Мільтона ("Люсілас", 1637) 
і особливо у представників сентименталізму 
Т .Г р ея  ("Елегія, написана на сільському 
цвинтарі", 1751) і О.Гольдсміта ("Покинуте 
село", 1770). Значний вплив на поезію ін. країн 
Європи мала рел.-дидактична поема Е.Юнга 
"Скарга, або Нічні роздуми про життя і смерть" 
(1 7 4 2 -1 7 4 5 ) . Її настроями позначені видані 
посмертно "П о езії" А.Ш еньє (1 8 1 9 ), Е. 
Ф.Клопштока, лірика поетів "ГеттінгенськоІ 
діброви" (Л.К.Г.Гьольті, Й.М.Міллер). Глибоко 
психол. любовні Е. зустрічаємо у представників 
"легкої поезії " Е.Парні, Ш.Мільвуа. В творчості 
Ф.Гьольлерліна Е. наближається до жанрів оди 
та гімну ("Греція", "Ло природи", "Хліб і вино"). 
Ф.Шіллер визначає елегійний елемент як тугу 
за недосяжним ідеалом, на противагу ідилічним 
та сатир. ("Про наївну та сентиментальну поезії", 
1795). Й.В.Гьоте в "Римських елегіях" (1788- 
90) використав форму елегійного дистиха на 
взірець Тібулла або П роперція, а в 
"М арієнбалських елегіях" (1 8 2 3 ) вдався ло 
елегійного зображення без трал, метру, немовби 
відтворюючи іст. еволюцію жанру.

У добу п р ер ом ан ти зм у  та романтизму 
європ. Е. досягає найвищого розквіту. Романтики, 
як правило, уникають ант. розмірів та означень, 
але саме їх світовідчуття гармонує з природою 
даного жанру (Новаліс, Н.Ленау, Ф.Грільпарцер,
А. де Ламартін, В .Гю го, А .Мюссе, П.Шеллі, 
У .Теннісон, Л ж .Л еопарді. А.Міцкевич, 
Ф.П реш ерн, X .Б отев, В.Жуковський, 
К.Батюш ков, О.Пушкін. Є.Баратинський, 
М .Язиков). Лля романтиків Е. виявилася 
суголосною їхнім неусвідомленим пориванням, 
розчарованості в сусп. процесах, сповідуваній 
ними "світовій скорботі" тошо.

В XX ст. елегійний спосіб зображення має 
місце там, де наявне прагнення відтворити 
кризовою свідомістю світоглядні проблеми та 
гуманістичні ідеали, так, у Р.Хіменеса ("Сумні 
наспіви", 1903), Ф .Ґарсіа Лорки, Р.М.Рільке 
("Луїнянські елегії". 1912-22), Н.Закс, П.Пелана,
і.Бахман. В новітню епоху до елегійної традиції

176



ЕМБЛЕМАТИКА

зверталися також Б .Брехт ("Буковські елегії", 
1953), Н.Гільєн, В .Брюсов, О.Блок, А.Ахматова,
О .Твардовський, Р .Гамзатов. Дан-мов. 
фарьорський поет В.Гайнесен у "Арктичних 
елегіях" оспівав сувору природу рідного краю.

В  укр. л-рі Е. з'являються вже в латиномов. 
поезії XVEXVIH ст. ("Елегія Яна з Вислииі..." 
Павла Русина). Е. С .Яворського присвячена 
прощанню зі своєю книгозбірнею. Спроби теор. 
обґрунтування Е. як жанру містяться в давн-укр. 
поетиках XV1-XVH ст. V XVH-XVII! ст. з'являються 
елегійні вірші різного змісту, в яких зображено 
тугу за рідним краєм, скарги на людську долю 
("світові пісні"), політ, події (зокрема, Е. 
приписували !.Мазепі) і т.д. Писали Е.Я.Туптало. 
Г .С коворода. У Х !Х  ст. елегійні мотиви 
притаманні багатьом поезіям романтиків 
(А.Метлинський, М.Шашкевич, С.Писаревський, 
М.Петренко, Н.Забіла, Я.Щоголів). Елегійний 
характер мають поезії Т.Шевченка ("Пуми мої", 
"Не гріє сонне на чужині", "Тяжко-важко в світі 
жити"), І.Франка (микл "Зів'яле листя", "Майові 
елегії", шо написані елегійним дистихом).

Л о Е. зверталися П .Грабовський,
В.Самійленко (цикл "Елегії", написаний елегійним 
дистихом). О .М аковей, П.Карманський, 
М.Рильський ("Роздум"), Т.Осьмачка, Б.І.Антонич 
("Зелена елегія", "Елегія про співучі двері", 
"Елегія про ключі від кохання", "Елегія про 
перстень молодості" та ін.), М.Стельмах ("Елегія"), 
М.Бажан, А.Малишко, М.Вінграновський, Ї.Драч, 
Піна Костенко. Є в укр. поезії Е травестії 
(П.Гулак-Артемовський). Пародіювання Е. можна 
зустріти у М.Зерова ("Елегія Грабуздовська на 
умолчаніє мелнииі фамилної"). В укр. нар. 
творчості елегійні мотиви поширені — віл 
жалобних пісень за померлими (латачі) до 
лірницьких пісень. Перейшли в нар. побутування 
Е. Є.Гребінки "Ні, мамо, не можна нелюба 
любить", Д .Глібова "С тоїть гора високая",
О.Афанасьева-Чужбинського "Скажи мені 
правду, мій добрий козаче". Існує думка, що 
елегійність співзвучна укр. менталітету.

Петро Римо

ЕМБАТЕРІЙ (грец.) — похідна пісня, один з 
варіантів стройового хорового маршу.

Мовленнєва структура Е. підпорядкована 
громадській ритуальній меті — збудженню у 
колективного воїна войовничого настрою для 
боротьби з ворогами Вітчизни. ! тому типовими 
для Е. жанр, ознаками стають метризований 
ритм, що відповідає кроковому темпу, 
використання рефрену, приспіву, композиційного 
кільця, анаф ори та ін. синтаксичних та 
строфічних фігур ритмоутворення, високої, 
зокрема, патріотичної за темою лексики, а також 
риторичне звернення до богів та най. героїв, 
алюзії на іст. події славетного минулого, міфол. 
та емблематичні символи нар. свідомості тощо.

Виникнення Е. пов'язане з ім'ям лавн-греи. 
поета V!I ст. ло н. е. Тіртея. V подальшому з

причини суто прикладного характеру жанру — 
наявності внутр. демонстративної настанови на 
замовлення — Е. залишається в системі жанрів 
другорядним, хоча й представлений у багатьох 
нац. л-рах ( "Солдатська пісня, яка була написана 
і виконана при з'єднанні військ біля міста 
Смоленська у липні 1812 року" рос. поета Х!Х 
ст. Ф.Глінки, "Бойова пісня" серб, поета ХІХ-ХХ 
ст. И.Йовановича-Змай, "Похідна" укр. поета XX 
ст. П. Воронька).

Борис Іванкж

ЕМБЛЕМАТИКА (нім. —  Embtematum) — 
вчення про значення емблем у л-рі. мист-в: і. в 
ширшому розумінні, — в різноманітних знакових 
системах. Пов'язане з поняттям "емблема" (від 
rpeu. embiema — вставка, що трактується як 
зрима метафора, в якій слово і зображення 
вступають у складну смислову взаємодію). За 
допомогою Е. абстрактні поняття стають 
наочними. Вж е в епоху античності були 
зображення, шо символізували ідеї якості, цноти, 
правосуддя, рел. істини і політ.засади. Як наука 
Е. одержала розвиток з поч. XV! ст. і була тісно 
пов'язана з худож. культурою маньєризму і 
бароко, з принципами барочного метафоризму. 
Засновником Е. вважається італієць Андреа 
Альчаті (1492-1550), який видав книгу емблем 
1531 р. ("Emblematur liber"), шо витримала понад 
1 5 0  видань різними мовами. Е. у ній була 
представлена у зображ еннях, девізах і 
коментарях. Зображ ено було різноманітні 
предмети, явиша природи, міфол., бібл., іст. сцени 
та образи. Девізи розкривали їх зміст, але не 
вичерпували повного значення, шо було уточнене 
в коментарях. У XV!! ст. позначається різниця у 
використанні Е. в різних словесних мист-вах. В 
образотвор. мист-ві вона змикалась з 
геральдикою, служила декоративній меті в 
оздобленні палаців, виробів прикладного мист- 
ва. В поезії та проповіді емблематичне мислення 
набуває інтенсивного розвитку в епоху європ. 
барокової культури, особиво у шкільній драмі з 
її дидактичним характером. Видатним 
теоретиком цього жанру був ієзуїт Якоб Масеніус, 
який видав у Кьольні у 1 6 5 0  книгу "Зерцало 
зображення окультної істини". Він вказав на 
метафоричність і багатозначність Е. (напр., круг 
небесного сонця може означати моральну чистоту 
людини, христ. Церкву, знання божественного). 
Робота Масеніуса стала добре відомою в Польщі, 
Україні та Р осії. Е. стає в епоху бароко 
виявленням вельми поширеного стилю. Визначний 
поет поль. бароко З.Морштин (1 6 2 0 -1 6 9 3 )  
звертався до Е. "бож ественного і земного 
кохання" у витончених мадригалах, скаргах, 
жартах. До сер. XV!! ст. цікавість до Е. намітилась 
в Україні і Білорусі. Піїтики і риторики Києво- 
Могилянської академії, що використовують праці 
Ж .Скалігера й Масеніуса, розглядають Е. у 
розділах "Зображення", "Прикраса", "Вимисел" 
і вченні про тропи. Укр. письменник і иерк. діяч

177



ЕмжгрАнтсыа т е м

Іоаннікій Галятовський (помер 1688) у трактаті 
Наука албо способ зложення казаня" (Київ, 

1659) наставляв: " . . .треба читати книги в зверох, 
птахах, галах, рыбах, деревах, зелах, каменях и 
розмаитых волах... уважати их натуру, власности 
и скутки и тое собе нотовати и апплековати до 
своей речи". Переліченим предметам надавалось 
алегоричне тлумачення. В Україні 
розповсюджуються "гербові вірш і", що 
приєднуються до емблематичної поезії. Вони 
алегорично тлумачать зміст гербів вельможних 
укр. родів. Через представників укр. та білор. 
культури естетика иерк. і емблематичного бароко 
проникає до Москви, де знаходить відображення 
в урочистій і дидактичній поезії Симеона 
Полоцького (1629-1680). Дослідники його стилю 
відзначали: " ...в ін  ніколи не дорожив
правдоподібністю створеного ним світу речей. 
Істина лежить для нього за межами цього світу. 
Річ сама по собі —  ніщо. Річ — тільки форма, в 
якій людина споглядає істину, тільки "знак", 
"гієрогліфік істини" (І.П.Єрьомін). В  традимй 
віршів П олоцького спрацю вав його учень 
С ільвестр Медведев (1 6 4 1 -1 6 9 1 ) , точні 
переклади котрого лат. священних книг високо 
цінувались в Україні. Під впливом укр.-поль. 
традиції в Росії в 2-й пол. XVII ст. поширилися 
"гербові вірші", метафоризовані описи окр. гербів 
у різних аспектах. Найпопулярнішою в церк - 
панегіричній поезії була тема "державного орла". 
Е. і алегорика петровського часу проявили себе 
в шкільній драмі, в яку вже вриваються тогочасні 
справи і події. Зразком петровського бароко є 
алегорична шкільна драма "Слава сумна" 
(1725), шо прославляє Петра І і оплакує його 
смерть. В ній виступають такі фігури як Фортуна, 
Істина, Мужність, Вічність, а також персоніфікації 
Персії. Полонії та Швеції. Однак, на першому 
плані барочний мотив марності і минучості буття 
("Vanitas"), шо отримує свій вияв в Е. Тут і образи 
швидко опадаю чої квітки, мильної бульки, 
черепа. Протягом XVIII ст. чотири рази видавався 
лидактико-емблематичний тв. "Ифіка 
Іерополітика, или Філософія Нравоучительная" 
(Київ, 1712). Для постійного реквізиту Е. в Росії 
значну ролю відіграли емблематичні зб. "Девізи і 
емблеми" де да Фея і "Символи і емблемата" 
(1705), що містили в собі відповідно 711 та 840  
емблем (в рос. перекладі: Емблемы и символы. 
Изд. Нестора Максимовича-Амбодика. СПб., 
1 7 8 8  і 1 8 0 9 -1 9 1 1 ) .  Вони були джерелами 
мотивів для оформлення офіційних урочистостей, 
приміщень палаців, засвоювались нар. худож. 
ремеслами. Е. в прозі і драмі петровського часу і 
галантній поезії В .Т редіаковського та 
М.Л ом оносова сприяла втіленню кодексу 
любовного поводження і політесу. Ньому служили 
алегоричні зображення купідонів, шо виражають 
любов, яка підкорює світ: діяльну, нерозважливу, 
скороминучу. Літ. Е. втрачала значення вже в 
епоху європ. к/тасимнзму майже не залишивши 
сліду в романтизм# і особливо в реалістичному

мист-ві. В знаковій системі, шо розвивається, вона 
збереглась в геральдиці, книжкових і декотрих 
фірмових знаках. Вказана вище міграція Е. в 
епоху європ. бароко може бути об'єктом порівн. 
вивчення.

МикояаМвфммюв

ЕМ НТАНТСЫЫ  m c m  —  ліро-епіч. пісні 
сусп-побутового циклу, тематично пов'язані із 
еміграцією селян-заробітчан кін. XIX —  поч. XX 
ст. Виникають внаслідок першої хвилі еміграції 
селян Галичини, Буковини, Закарпаття, Волині, 
а також поль. селян до Америки. Відповідні за 
тематикою пісні існують у поль., словац. та чес. 
фольклорі Напр., пісні "А боже мій із тов 
Гамериков" чи "Як я йшов з Америки додому" 
мають в а р іа н т и  у словаків. Е.п. переважно 
складені в стилі довгих епіч. хронік: "Ой Канадо, 
Каналом ко", "Канада є розширена", "Як ішов я з 
Гамерики до краю" або коломийок

Ой хти хоче гроші мати, най іде за море,
Там нін зразу розі знає, яке то є горе.
Доля трудової еміграції знайшла 

відображення в слов'ян, л-рах кін. XIX — поч. 
XX ст. Ue новели В.С теф аника "Камінний 
хрест", "Синя книжечка", В.Короленка "Без 
язика", Г.Сенкевича "На злам карку", вірш, 
епопея М .Конопницької "П ан Бальцер у 
Брази лії", повість К .Ч апека "Гордубал",
О.Аппедьфельда "Катерина" та ін.

Нага/ю/Ьжжжаиом

ЕПІГРАМА (грец. epigram т а  — напис) — 
ж анр поезії сатир, характеру, короткий за обсягом 
і дотепний, дошкульний за змістом. В ант. поезії 
— спочатку напис на будівлях і культових 
спорудах, витворах мист-ва, жертовних дарах, 
надгробках з метою пояснення їх значення. Е. 
розвинулась з коротких вірш, сситоииїй , що 
зустрічаються у фольклорі багатьох народів. 
Виникла паралельно з жанром елеґй  її хоча й 
значно стисліша віл неї (2-8 віршів). З кін. VI ст. 
до н. є . виділяється в самостійний жанр. 
Родоначальником Е. вваж ається Симонід 
Кеоський (V ст. до н. є ), автор багатьох написів 
на могилах полеглих у греко-перс. війні:

Перекажи, попорожній, лакедемомиям, шо вкупі
мертві ми тут лежимо, вірні ім даним словам.

(пер. А.Білеиького).
До Е. зверталися Архілох, Платон. Розквіт 

жанру припадає на гелленістичну добу 
(александрійські поети, Каллімах, Леонід 
Тарентський, Асклепіал Самоськмй та ін ). В цей 
час формувалися дві поет, ш к о д и  Е.: 
пелопонеська, якій була притаманна словесна 
перевантаж еність, декоративність, і 
алеясанлрійсько-іонічна, для якої була 
характерна природність і прозорість мови. Перша 
аитодогйт грец. Е. була укладена в І ст. до н е. 
Мелеагром з Гадари і пізніше багатократно 
доповнювалась ("Грецька", або "Палатинська 
антологія" в 16 кн., де Е. були покласифіковані

178



ЕПІГРАФ

за тематичними групами: христ., любовні, 
посвятні, описові, застільні, сатир, тошо). Вона 
містила понад 3 5 0 0  Е. різних авторів. У давн- 
рим. л-рі Е. писали Енній, Катулл, Пакувій, які 
запозичили цей жанр в алексанлрійських поетів. 
Найвидатнішим майстром Е. був Мариіал, що 
цілковито присвятив себе даному жанрові (15 
кн. Е ). Він першим зосередив увагу гол. чином на 
сатир, моментах, внаслідок чого була закладена 
традиція Е. як вірша з викривальним змістом. В 
христ. добу Е. поширилися з !V ст. н.е., переважно 
як надгробні й присвячені мученикам написи. 
Видатними авторами христ. Е. були Григорій 
Назіанзін, Авзоній, Дамасій, Пруденцій, Дуксорій, 
Венанцій Фортунат.

Новий сплеск зацікавлення до Е. 
спостерігається за доби Виродження. Культивує 
Е. лат. гуманістична поезія, пов'язана з рецепцією 
античності, П розробляють представники 
народжуваного класицизму, де вона в 
основному використовується як засіб літ. 
полеміки. В  Італії Е. ож иває в творчості 
Я.Саннадзаро, у Франції — у К.Маро, Ф .Малерба, 
Н.Буало, Ж. де Лафонтена, Е.Паск'є, в Англії — 
у Дж.Оуена, в Німеччині — у Ф.Меланхтона, в 
Польщі —  у З.Морштина. Найхарактерніші риси 
Е. — лаконізм, дотепність, антиномічність, 
парадоксальність і несподіваність —  суголосні 
худож.-естет. принципам бароко. В нім. л-рі XVII 
ст.. окрім започаткованої "Грецькою антологією' 
та рим. зразками трал, форми, Е. розвивається 
також як специфічний жанр, різновид Sinngedicht 
(Denkspruch), шо втілює квінтесенцію життєвої 
мудрості і містить критику сусп. процесів та 
людських вад. Основними представниками Е. 
нього періоду були М.Опіц, П.Флемінг, Анґелюс 
Сілезіус ("Херувимський паломник"), Ф.Логау, 
Хр.Верніке.

В епоху П росвітництва Е. як одна з 
улюблених форм гострого, дотепного, 
лаконічного вірша широко використовується для 
засудження сусп.-політ. явищ і викриття 
моральних пороків, модних лурошів, а також в 
літ. суперечках. Г .Е .Л ессін ґ в "Розсіяних 
зауваженнях про Е ." (1 7 7 1 ) дає їй теор. 
обгрунтування в дусі Марціала, виділяючи дві 
основні умови, за яких вона себе реалізує: 
очікування (напружене збудження) і розрядка 
(парадоксальний фінал), інакше тлумачить її 
Й.Г.Герлер. Виходячи з традиції "Грецької 
антології'. він пропонує значно ширше тематичне 
коло Е., наголошуючи на вартісному змістові 
( Про грецьку Е.", 1787). Приблизно в цей час 
формулює свої вимоги до Е. в "Епістолі про 
віршування" рос. поет О.Сумароков:

Рассмотрим свойства мы и силу эпиграмм.
Они типи живут красой своей богаты,

Копи сочинены остры и угловаты;

Быть должны коротки, и о м а  их вся в том.
Чтоб нечто вымолвить с издевкою о ком.

Саме в епоху Просвітництва остаточно 
формуються теор. підвалини Е. як жанру: вона

відзначається двочленною а р х іт е к т о н ік о ю  і 
будується на основі логічного парадоксу, котрий 
полягає у невідповідності експозиції дотепній 
кінцівці (розв'язці) —  пуантові, тобто, за 
Лессінґом, "сподівання", яке випливає з автор, 
повідомлення, оповіді, коментаря чи риторичного 
запитання і "несподіванки" —  парадоксального 
заверш ення, шо нерідко містить висновок, 
протилежний очікуваному. V Франції Е. в такому 
дусі писали Вольтер, Ж .Ж .Руссо, Е .Лебрен,
А.Пірон; в Англії — А.Поуп, В.Браун, В.С.Ленлор, 
Г.Й.П.Беллок; у Шотландії —  Р.Бьорнс, в Австрії 
— Ф.Ґрільпарцер; у Німеччині — ФЖлопціток, 
Й .Г.Герлер, Е.Кестнер, Лессінг, Й .В .Гьоте, 
Ф.Шіллер, Г.Клейст, А. фон Платен; у Польщі — 
К.Яніиький, Я.Кохановський, В.П отоцький, 
С.Трембецький, Т.К.Вєнгєрський, Ф.Заблоиький,
A. Міцкевич, Ю.Словаиький, Ц.Норвіл; у Чехії — 
Я .Коллар, К.Гавлічек-Боровський; в Росії — 
Сумароков, М.Херасков, І.Хемніиер, Г.Державін,
І.Дмитрієв, О.Пушкін, П. Вяземський, Д.Минаєв, 
Ф .Тютчев та ін. Близькі до жанру Е. "Хсемжї" 
Й .В .Гьоте  і Ф.Ш іллера, в яких два поети, 
використовуючи форму дистиха, давали оцінку 
подіям сусп і приватного життя. Приблизно з сер. 
XIX ст. Е. як жанр поступово згортається. V XX 
ст. трапляються лише спорадичні звертання до 
неї, напр. у Е .Паунда, Хр.М оргенш терна, 
Е .К естнера, Й .Р .Б ехер а , Р .Д есн оса, 
К.І.Галчиньського, С .Ю .Л єца, С.Маршака 
("Ліричні епіграми"), (^-Архангельського та ін.

В Україні Е. відома вже в давн. л-рі, шо 
творилася лат. мовою і запозичила даний жанр з 
гуманістичної поезії Сер-віччя та Відродження. В 
XVI-XVIH ст. своє перо в епіграматичній 
майстерності відточували Павло Русин, Георгій 
Тичинський, Іван Туробінський, Герасим 
Смотрииький, Андрій Римша, Кирило 
Транквіліон-Ставровецький, Іван Величковський, 
Іоан Максимович та багато ін. поетів. Теор. засади 
Е. розроблялися в стінах Києво-Могилянської 
академії, вони знайшли відображення і в давніх 
укр. піїтиках, напр., у МДовгалевського; Т. ч. було 
вироблено систему жанр, різнов. Е., ЯК О Т: 
геральдична Е. ("на гер б...", "на клейнод"...). 
дедикаиійна (посвятна) Е. ( "Епіграми із Лжона 
О вена" І.Величковського), величальна Е. 
("Епіграма на граматику" Даврентія Зизанія, 
"Епіграма на книгу" І.Ужевича), Е е п іт а ф ія  
(анонімна Е. "Про смерть Петра Могили") та ін. В 
нов. укр. л-рі авторами Е. є П.Куліш, І.Франко,
B . Самійленко, О.Олесь, В.Поліщук, В.Еллан- 
Блакитний, С .Воскр екасен ко, Ю .Кругляк, 
П .Р ебро, В .Симоненко, А.Коцюбинський, 
П.Осадчук та ін.

Петро Рихло

ЕПІГРАФ (з rpeu. epigraphe — напис).
1. В античності — напис на пам'ятнику, 

надгробку, скульптурі чи будівлі.
2. Архітектонічний складник тв. — цитата 

перед текстом, або його частинами (розділами

179



ЕПІГОНСТВО

ОПОВІДНОГО ТВ., піснями поеми), шо містить ключ 
до розуміння автор, задуму, ідейних, жанр.- 
емоційних і стид, особливостей: Е. до "Анни 
КареніноГ Д .Толстого 'Мне отмщение и Аз 
воздам", Е. до "Ревізора' М.Гоголя "На зеркало 
неча пенять, коли рожа крива"; Е. І.Франка до 
"Захара Беркута" (за автор, жанровим  
підзаголовком, не "образ громадського життя 
карпатської Русі в ХН віці") є цитата з "Руслана і 
Людмили" О.Пушкіна "Дела давно минувших 
дней, Преданья старины глубокой". Т.Шевченко 
ставить Е. бібл. вислови та повчання, зокрема до 
поем "Тризна", "Сон", "Єретик", "Великий льох", 
"Осика" ( Відьма"), "Неофіти", "Марія"; до такої 

засадничо вагомої поезії, як "! мертвим, і живим, 
і ненародженим землякам моїм в Украйні і не в 
Украйні моє дружнєє посланіє": "Аше хто рече, 
яко люблю Бога, а брата своего ненавидит, ложь 
есть". Бібл. Е. наголошують на урочисто- 
узагальненому сенсі тв. і свідчать про закорінення 
Шевченкової творчості в традиціях Біблії. Е. 
вказує на місце тв. в най. або міжнац. тралим й 
на джерела та образні аналогії. Укр. Е. до всіх 
13-ти роаділків "Сорочинського ярмарку" Гоголя 
вказували на фольклор, та літ. коріння повісті: 
5 Е. з укр. нар. творчості, 4  — з "Енеїли"
і.Котляревського, 3 —  з укр. старовинної драми, 
1 — з байки С.Гулака-Артемовського. Ідейно- 
худож. зв'язки з рос. поетами підкреслюють Е. до 
поезій !.Базова: "На Коші", "Захід" — з Пушкіна, 
"До бою" — з О .Х ом якова, "Ім 'я" —  з 
М.Лєрмонтова, "Боротьба і борці", "Нива" — з 
М.Некрасова.

Е. може бути розгорнутим, як Е. до роману 
Е.Гемінгвея "По кому б'є дзвін" "Немає людини, 
шо була б як острів сама собі; кожна людина — 
грудка землі, частинка суходолу; і якщо море змиє 
хоч би прискалку материка, поменшає Європа і те 
саме буде, якшо змиє мис, або маєток друга твого, а 
чи твій власний; смерть кожної людини зменшує й 
мене, бо я єдиний з усім людством; тим-то ніколи не 
питай, по кому б'є ДЗВІН; він по тобі" (Джон Донн)", 
інколи мають місце два Е. поспіль, як от у того ж 
Гемінгвея Е. до роману "І сходить сонце". Перший: 
Всі ви —  втрачене покоління". Гертруда Стайн (у 

розмові)". Від цих слів походить назва літ. течії 
втрачене покоління. Другий Е. — "Рід відходить 
і рід приходить, земля ж перебуває повіки. Так само 
і сонне сходить, і сонце заходить і поспішає до свого 
місця, де має сходити. Вітер віє на південь, й звертає 
на північ: знай крутиться та й крутиться, повіваючи, 
та й знов повертається до своїх кругообігів. Усі ріки 
течуть у море, та море не наповнюється. До місця 
звідки течуть ріки, туди вони повертаються знову. 
Екклезіаст".

Існують Е., шо засвідчують відштовхування 
від тралииії чи несуть іронічний сенс: Е. до 
"П ікової дам и " Пушкіна, за спостереженням 
акад. В.Виноградова, створювали іронічний тон. 
Саме тому П.Меріме, перекладаючи повість, 
випустив усі Е .: вони суперечили романт. 
сприйняттю повісті перекладачем.

Зустрічаються випадки, коли автор сам пише 
Е. до тв.: О.Бердник "Зоряний корсар" — Е. слугує 
його ж вірш.

Теорія постом олернізм у (Ж.Женнеї) 
розглядає у своїй класифікації типів взаємодії 
текстів відношення Е. до сам ого тексту як 
паратексуальність.

Анатолія Волков

ЕП ІГО Н СТВО  (грец. epigonos — 
народжений пізніше, нащадок). В грец. міфології 
епігонами називали синів семи вождів, шо 
збройно виступили проти Фів ( "Семеро проти 
Фів"); через десять років після загибелі батьків 
вони повторили похід на Фіви і захопили місто. В 
суч. розумінні —  нетвор., несамостійне 
наслідування трал, зразків у худож. л-рі та мист- 
ві, коли надмірно експлуатуються вироблені 
попередниками змістовні (теми, проблеми, ідеї) 
та формальні (жанри, стилі, індивідуальні манери 
тошо) особливості при відсутності власного худож. 
мислення. Небезпека Е. чатує передусім на 
митців, твор. потенціал яких обмежений і які 
неспроможні подолати чужого впливу, а тому 
легко піддаються магії попередніх худож. 
відкриттів. Замість того, щоб шукати власні шляхи 
у мист-ві, вони сліпо дублюють чужі досягнення, 
механічно повторюючи тематику, сюжети, 
конфлікти, жанр, своєрідність, формальні 
прийоми, вербальні конструкції тошо. Тому 
епігонські тв. вторинні за суттю, не можуть бути 
рушіями худож. прогресу. Об'єктивно Е. завдає 
шкоди л-рі, оскільки призводить до худож. застою, 
розмиває естет, критерії, намагається замінити 
справжні худож. вартості ерзац-продуктами; 
Водночас воно є паразитичним явищем, оскільки 
живиться за рахунок чужих ідей, присвоює собі 
чужі заслуги.

Як явище Е. існує віддавна, однак саме 
поняття Е. усвідомлюється порівняно пізно — 
здебільшого в епоху романтизму, коли постає і 
естет, утверджується необхідність яскравої твор. 
самобутності. Явиша Е. найчастіше Виникають у 
ф арватері літ. напрямів, шкіл або ж як 
наслідування творчості вел. майстрів. Теор. 
проблема Е. пов'язана з ширшою проблемою 
співвідношення тради ц ії і новаторства  
Оскільки творчість будь-якого митця нов. часу є 
лише ланкою, окр. етапом у довгому ланцюгу 
худож. розвитку, то вона має, як правило, 
генетичні зв'язки з творчістю попередників і 
наступників. Діалектика цих зв'язків складна і 
неоднозначна, і вона засвідчує, шо абсолютної 
новизни як такої в мист-ві не існує. Й.В.Гьоте 
вважав, шо лише у поганого митця все своє. 
"Потрібно змирится з думкою не тільки про 
неминучість наслідування або запозичення але 
й про його закономірності, про всесвітній обіг ідей, 
образів, задумів, форм... Для сильного таланту, у 
якого є що додати до засвоєного ззовні, це 
засвоєння — прекрасна школа самодіяльності", 
— підкреслював рос. вчений Олексій

180



ЕПІГОНСТВО

Веселовський ("Пушкін і європейська поезія"). 
"Мова, передана нам у спадок, прочитані кн., 
середовище, епоха дають нам матеріал, і ми з 
нього творимо з домішком тієї мізерної долі 
оригінальності, якою наділені кращі з нас. Пише 
дурень може претендувати, як на власність, на 
речі, якими, поза всяким сумнівом, уже 
користувалось багато авторів, йому невідомих, 
про існування яких він і не підозрював", — 
відзначає поль. письменник Я.Парандовський 
("Алхімія слова"). Однак зловживання 
досягнутими здобутками, їх рабське копіювання 
призводить до занепаду і виродження мист-ва, до 
постійного топтання на місці, до припинення 
худож. еволю пії. Тільки власне осягнення 
дійсності, своє бачення реальних співвідношень 
людського буття, власний хист, ф антазія, 
натхнення спроможні уберегти митця (надто 
молодого) від сили тяжіння авторитетного мист. 
явища або визнаного, впливового майстра.

З ін. боку, плодотворним грунтом Е. стає не 
тільки слабкість твор. імпульсів, незрілість таланту 
окр. художників. Незрідка Е. виникає внаслідок 
вихолощення, тривіалізації ідей, шо перестають 
бути суголосними своєму часові і перетворюються 
на віджилі канони і догми, які штучно 
підтримуються певними сусп. колами з метою 
повернути блиск втраченим ідолам чи ідеалам 
(напр., лимарський роман XVI-XVII єт. типу 
"Амадіса Гальського", який висміяв ще М. де 
Сервантес у Дон Кіхоті" або франц. романи 
часів Імперії, витримані в дусі "шаленого 
романтизму", шо стали об'єктом народи О. де 
Бальзака "Олімпія, або Римська помста", 
включеної до роману Провінційна муза"). Не 
останню ролю відіграє гонитва за літ. модою, 
намагання догодити читачам, забезпечити 
неодмінний успіх у широкої аудиторії 
(характерним прикладом масова література). 
Інколи епігонський характер можуть мати цілі літ. 
епохи, школи, течії або жанри, як рим. період 
давн-грец. л-ри, шо прагнув якомога точніше 
відтворювати ідеї та форми клас, доби (аттикізик), 
cep-віч. придворний епос у Німеччині (Рудольф 
фон Емс, Конрад фон Вюрцбург та ін.), 
післяшіллерівська героїчно-патетична "ямбічна" 
драма, яка до оскомини розробляла одні й ті ж 
іст. сюжети (Г.Й. фон Коллін, Е.Вільденбрух, 
Е-Раупах — останній зі своїми 16 драмами про 
Гогенштауфенів може вважатися тут абсолютним 
рекордсменом), готичний роман в Англії 
(Г.Волпол, А .Радкліф , М .Г.Дью їс), шо 
переспівував мотиви cep-віч. лицарських романів, 
додавши їм "макабристського" забарвлення і 
місцевого колориту, епігони рос. романтизму 
(поезія В .Бенедиктова, драми Н. Кукольника, 
меоригінальність яких неодноразово відзначав 
Р.Бєлінський), мюнхенський гурток поетів, 
утворений навколо баварського короля 
Максиміліана Н (Е.Ґайбель, П.Гайзе та ін.), шо 
прагнув відродити тенденції ваймарського  
класицизму зокрема, започаткований А. фон

Платеном культ Італії і т.д. Явища Е. можуть 
виникати не тільки при наслідуванні "заг. стилю" 
і жанр, форм домінучих літ. напрямів і течій, але 
й при намаганні відтворити індивідуальні 
особливості твор. манери того чи ін. мития — 
т.зв. "гонгоризм ',або "культеранізм" в Іспанії XVII 
ст., в 'їдливо висміяний Ф .К евел о , що по- 
епігонськи копіював преціозність лексики, 
формальну витонченість, елітарність стилю /І де 
Ґонгори, марінізм в Італії, шо викликав у 
послідовників Дж.Маріно характерні мотиви 
галантно-еротичного гедонізму, генерація поль. 
романтиків-епіґонів трьох великих "вшів" (поетів- 
пророків): А.Міцкевича, Ю. Словацького, З.Кра- 
сіньського, й наступна генерація "епігонів", як 
кажуть поль. літ-знавиі, С.Н алсон — епігон 
М .Н екрасова, епігони Г.Гоф м ансталя або 
Р.М.Рільке в Австрії та Німеччині, коло поетів, 
шо гуртувалися навколо С. Георге, епігони рос. 
символізму тошо).

З деякими застереженнями можна твердити, 
шо майже кожен видатний талант веде за собою 
кортеж епігонів, які, ніколи не досягають його 
мист. рівня, бо орієнтуються не на власний худож. 
хист, а на примарний блиск чужої слави. Так, 
після вед. успіху оповідань А. Чехова, в його "дусі" 
почали писати Б.Лазаревський та ін. епігони, 
однак їхнім творам судилося досить "коротке 
дихання". В л-рі XX ст. неодноразово робилися 
спроби писати романи "під Гемінгвея", "під 
Ремарка", але всі вони залишилися лише блідими 
копіями. Інколи джерелами Е. могли ставати окр. 
тв., шо здобували особливу читацьку прихильність, 
напр., численні наслідування "Робінзона Крузо" 
Д .Д еф о (Робінзонада). Відомі й приклади 
автоепігонства, коли митець, відкривши один раз 
якусь довершену модель, намагається знову і 
знову експлуатувати її (приміром, О.Дюма-батько 
або М.Загоскін).

Е. зумовлене не тільки суб'єктивними, але й 
об'єктивними причинами, оскільки всякий твор. 
акт, хай навіть і підсвідомо, улягає певним 
ідейним, етичним, худож. принципам і 
детермінується такими поняттями, як сусп. ідеал, 
моральний закон, естет, норма, які виробляються 
кожною добою і є, як правило, сусп. набутком 
багатьох митців, нерідко навіть багатьох поколінь. 
Однак худож. свідомість людства 
характеризується не тільки своєю єдністю, але й 
невичерпною багатоманітністю проявів і форм. 
Коливання маятника поміж такими полюсами як 
"повторюваність" — "неповторність" на різних 
етапах літ. розвитку буває різним, але воно 
невпинне.

В укр. л-рі Е. з'являлося у вигляді псевдонар. 
поезії, шо прагнула імітувати високі зразки нар. 
творчості. Бракувало самобутності й органічності 
й укр. класицизмові, який, на думку 
Д.Чижевськоіо, був "неповним", і багато жанрів 
якого (іроУчногкомІчма лоема, травестована 
од а) мали відверто епігонський характер. 
Зокрема, вся т.зв. "котляревшина" (П.Білеиький-

181



ЕГПШЮЙ

Н осенко Торпинида, або Вхопленая П ро­
зерпина', К.Думитрашко "Жабомишодраківка", 
С .А лександров "Вовкулака" та ж .) була 
результатом епігонського наслідування "Енеїди" 
{.Котляревського. Немало епігонських спроб 
породила поезія Т.Ш евченка, вплив якої на 
сучасників і наступників був настільки відчутним 
і всеосяжним, що від нього не завжди могли 
звільнитись навіть такі видатні письменники, як 
М. Куліш або Ю.Федькович, не кажучи вже про 
скромніші таланти. Про епігонів Шевченка, що 
не раз "рвали кайдани", віщували "волю", однак 
не мали поет, сили й глибини Кобзаревого слова, 
іронічно писав І.Франко. Риси Е. знаходив у дірииі 
представників "Молодої музи" О.Луцького та 
С.Чарнеиького укр. критик М.Мочульський, який 
підкреслював їхню залежність від поль. поетів- 
модерністів К .Тетмайера, Л .Стаф ф а, 
Я.Каспровича і не в останню чергу від Франка.

Е. має місце не тільки в л-рі, але й ін. видах 
мист-ва, зокрема в малярстві, музиці тощо.

Петро f^tx/м?

ЕПІНІКІЙ (грец. ерепесюп) — різновид давн- 
грец. оди, жанр урочистої хорової лірики на честь 
перемоги у спортивних змаганнях. Засновником 
Е. вважають Сімоніда (о. Кеос), поета VI-V ст. до 
н е. Особливого розквіту цей жанр досягає у 
Піндара (VI-V ст. до н е.), відомі його чотири кн. 
Е ., пов'язані відповідно із олімпійськими, 
піфійськими, Йєменськими та істмейськими 
спортивними іграми. Е. писався у формі 
строфічної тріади (строфа, антистрофа, епод), яка 
була введена давн-грец. поетом Стесіхором (V!!- 
VI ст. до н. е.).

Борис Аюнюк

ЕПІСТОЛА ВІРШОВАНА (rpeu ept'sfc/e) — 
лір. жанр, послання або лист у вірш, формі.

Як жанр Е.в. оформлюється у давн-рим. поета 
і ст. до н. е. Горація, дві зб. "Послань" якого 
започаткували європ. традицію вірш, листування.

Жанр, параметри Е.в. досить невизначені. 
Вона не має тематичних обмежень: існують 
епістоли любовні, викривальні, морально-філос., 
сатир., покаянні, дидактичні тошо з різними 
адресними настановами — прохання, побажання, 
повчання, засудження та ін., і тому Е.в. легко 
набуває ознак ін. жанрів. Так, у посланні К. Маро 
(Франція, XV! ст. ) "Королю від поета, якого 
обікрали" вступ має характер моральної 
сенгенмй* оповідна частина наближена до гумор, 
мове/жи з елегійними вставками та бурлескним 
зверненням до королівської особи, у фіналі 
відчутна одична інтонація. Жанр, акцентуація 
Е.в. зумовлюється насамперед контекстом жанр, 
репертуару тієї чи ін. літ. доби, нац. жанр, системи. 
Н апр., багато рос. "епістолій" XVH ст. 
(А.Подольський та ін.) мають прикмети повчання, 
характерного для рос. жанристики взагалі, у всій 
ретроспективі її розвитку, надто, у давн. (до XV!!! 
ст) період.

Відносна невизначеність жанр, регламент 
Е .в . також  зумовлює досить вільний ви(Мр 
метричних, строфічних, синтаксичних та ін. 
структурних складників вірш. тв. Цей вибір 
скоріше залежить від, зокрема, "цехових* 
симпатій літ. напряму, течії чи школи (послання 
франи. поетів XVH-XVH! ст. Г.^А. Жольє та Ш. Q 
Ла Фара в стилі розповсюдженого толі рокожоЬ 
нац. традицій версифікації (послання узб. поета
XV-XVI ст. 3. Бабура —  в трал, для тюркомод 
поезії формах рубая та газа/ті Однак жанр, стилі 
Е.в. так чи інакше передбачає використання 
різних риторичних фігур а також тяжіє до нж 
поет, форм, які здатні забезпечити тривалість 
мовленнєвого часу. Е .в . Гораиія написані 
гекзам етром : " Лист до брата" франи. поета 
XVH ст. Т. де Віо — децимою, безліч Е.в. мають 
астрофічний характер і т. д. Невипадково, Е.Ь 
часто переростає у поему, схильна до ииклізжЙ 
та утворення окр. зб. (поема "Любовні послання' 
(мухаббат^наме) узб. поета X!H-X!V ст. Хорезмі, 
який, до речі, започаткував жанр послання (наж( 
у тюркомов. поезії; зб. італ. поета X!V съ 
Ф .Петрарки "Віршовані послання" складається 
з 6 4  епістол; цикл Е.в. рос. поета XV!!! ст. 0, 
Сумарокова "Дві епістоли (В першій пропонуєм 
про рос. мову, а у другій про віршотворення)*; 
цикл "Лист у двох редакціях" австр. письменний 
XX ст. і.Бахман.

Довільність формальних правил Е.в. пояснює 
таке явище, як фрагментаризаиія тв. ("Уривки з 
листа моїй подрузі" утор, поета XIX ст. Д.Бержйй, 
"Уривок з листа" Лесі Українки). До 
структуротвірних жанр, ознак Е.в. належить 
передбаченість адресата, різноманітного за 
ступенем уособлення, просторово-часовим 
вимірами тошо. Так, межами адресації можуть 
бути, з од. боку, конкретна, так би мовити, 
біографічна людина ("Лист писаний до 
гнідинського священника Івана Филиповича і до 
його сина Петра, і до дячка Степана 
Кринииького" укр. поета XV!!! ст.
І.Некрашевича), а з ін. боку, трансцендентна 
особа, тобто типовий об 'єкт звернення в молитві 
в ір ш ояакім , що стає аргументом для типол. 
зближення цих жанрів. Щодо адресанта, то йото 
функцію виконує переважно автор, хоча крім 
нього в рол! відправника Е.в. можуть виступати 
будь-які "умовні" персонажі ("Лист коня 
хунзанського райвідділу соціального 
забезпечення до Гамзата Цадаси" аварського 
поета ХІХ-ХХ ст. Г. Цадаси, "Лист від померлою 
друга" тур. поета XX  ст. М. Джевдета, стиліь 
"Листи до римського друга" рос. поета XX ст 
!. Бродського).

Основною жанр, характеристикою адресанти 
є настанова на діалог, навіть якшо цей "листу 
пустоту" (М .Ц ветаева). Безпосереднім та 
очевидним доказом такої настанови може 
слугувати наявність в поет, практиці зворотно! 
Е .в ., епістоли-відповіді, ширше — вірш, 
листування (напр., між сер-віЧ; (V ст.) поетами

182



ЕПІТАФІЯ, ЕПІТАФІЙ

Павліном Ноланським (учень) та Авсонієм 
(учитель); між двома персонажами "Письмовника" 
cep-віч. автора (XII ст.) Матвія Вандомського — 
закоханим кліриком та дівчиною; між тур. 
поетами XVIII-XIX ст. К.Залілі та С.Саіді; між 
панною та поетом в "Листуванні" М.Вороного). В 
залежності від характеру діалогічної настанови 
можна умовно розрізняти дві варіації ж анрового 
сти/по Е.в., а отже, два різновиди цього жанру — 
вірш, послання та вірш. лист. Різниия полягає у 
тяжінні послання до узагальненої інтонації 
звернення до партнеру по діалогу, а листа — до 
особистісної, між ними утворюється відносна 
опозиція на зразок тієї, т о  існує між, з од. боку, 
одою та дмффамітом з ін., між віршованою 
сатирою та епіграмою тошо. Доцільність такого 
розмежування підтверджується заг. тенденцією 
європ. літ. процесу —  індивідуалізацією лірики, 
особливо відчутною у пост класицистичну добу. 
Невипадково, напр., на поч. XIX ст. в рос. поезії 
(К.Батюшков та ін.) стає популярним жанр 
дружнього послання з типовою для нього постаттю 
лір. героя, жанр, який структурно є перехідним 
між посланням та листом. Невипадково і те, шо з 
часом власне жанр вірш, послання зустрічається 
досить рідко (напр., 'Вибрані послання" суч. рос. 
поета Т.Кібірова) на відміну від вірш, листа 
(І.Франко, В.Маяковський, С.Єсєнін, Є.Маланюк,
B. Сосюра, Ю.Анлрухович та ін.).

Борис Іммдж

ЕП ІТА Л А М А , ЕП ІТА Д А М ІЙ  (греи. 
epHhalamios — весільний) —  лір. жанр, вірш, 
весільне поздоровлення, весільний гімн.

На первісній, фольклор, стадії Е. існувала як 
складова частина весільного обряду. Напр., бібл. 
Пісня над піснями" — при всій символічності 

цього тв. є безпосереднім вербальним 
коментарем до шлюбних розваг; зафіксоване в 
інд. текстах "Рігвели" та "А тхарваведи" 
благословення нареченої; слов'ян., зокрема, укр. 
та рос. величальні пісні та ін. типол. споріднені 
події весільного обряду.

Д авн-rpeu. походження Е. пов'язане з 
хоровою піснею дівчат та хлопців, яка разом з 
гіменеєм (від імені бога шлюбу Гіменея), тобто 
піснею, шо виконувалась при вводі нареченої у 
дім майбутнього чоловіка, становила складову 
частину весільного обряду. V ант. період Е. 
набуває статусу піт. жанру: греки — Анакреонт, 
Сапфо, Піндар; римляни — Катулл ( "Весілля 
Фетіди і П елея"), Феокріт, Клавліан, Овідій. У 
зх-європ. поезії Е. не мала широкого вжитку: 
англійці Е.Спенсер (XVI ст ), Д.Донн (XVII ст.), 
який створив н и м  Е.; нідерландці Д.Гейнсій,
О.Гус (XVII ст.); французи П. де Ронсар (XV) ст.), 
П.Скаррон (XVII ст.), чех Шимон Домніцький з 
Будейовеиь (XVTXV1I ст.); у Польщі лат-мов. Е. 
писали А.Кшицький, ЙДантишек (XVI ст.), поль- 
мов. Я.Кохановський (XVII ст.), Ш.Шимонович,
C. Трембецький (XVIII ст ). У рос. поезії Е. 
представлена іменами В.Тредіаковського (XVIII

ст ), О.Фета (XIX ст ), І.Сєвєряніна (XX ст.) та ін. 
В  укр. поезії до Е. звертались С .П екалід 
( "Епіталама на честь Івана Фелікса Гербульта та 
Єлізавети Заславської", 1601) та ін.

Е. не має усталених метр, та строфічних 
нормативів. Разом з панегіричними зустрічаються 
жартівливі зразки жанру.

Борис Іванмж

ЕПГГАФМ, ЕПІТАФІЙ (від rpeu. epiiaphtos 
—  надмогильний) —

1) Надмогильний напис (можливий у вірш, 
формі);

2) Один з лір. жанрів "вірша з приводу", 
присвяченого померлому, "словесний 
надмогильний пам'ятник * (Г.Гачев); в цьому 
значенні — відтворення словесного тексту на 
надгробку є факультативним. (Існували й ін. жанр, 
тлумачення Е. Так ce p -віч. теоретик Іоан 
Гарландський, опираючись на пізньоант. 
граматика Діомера, який в свою чергу зазнав 
впливу александрійської філології, кваліфікував 
Е., як жанр іст. оповіді).

Генетично пов'язана з культом мертвих, Е. 
стає власне літ. жанром як різновид ант. епіграми 
поряд з епікедієм, тобто піснею про ше 
непохованого небіжчика, та кенотаф ією — 
написом на умовному надгробку про померлого, 
похованого в ін. місці (Платон, Ф еодорид,
В.Брюсов та ін.) Е. типол. близька до таких жанрів, 
як плач та реквієм.

Поряд з трад. панегіричною, з'являється 
жартівлива та сатир. Е., близька до епіграми: Напис 
на могилі сільського волоцюги", Епітафія 
безжальному ділку" шотл. поета Р.Бьорнса, 
"Епітафія" ("Кто яму для других...") кн. 
П.Вяземського, цикл "Епітафія політику" англ, поета 
Х.Беллока, "Епітафія" укр. поета П.Усенка та ін.

Така зміна жанр, пафосу зумовлена перш за 
все вільним автор, вибором предмету поет, 
реф лексії (напр., італійця П .Д залзароні: 
"Епітафія на могилі блохи", "Епітафія на могилі 
кота і собаки"; французів Ж. де Лафонтена: 
"Епітафія балакуну", "Епітафія ледарю" та 
П .Беранж е "Епітаф ія моїй музі"; англійця 
Д ж .Г .Байрона: "Напис на могилі нью­
фаундлендського собаки "; росіян О .Ж ем- 
чужнікова: "Епітафія рогоносцю"; "Газеті "Весть", 
"Нашій цензурі" та Є.Євтушенка: "Епітафія 
шуру").

Особливим видом Е. є автоепітафія: в англ, 
поезії —  "А втоепітаф ія" Д .Х іт-С таббса, 
"Епітафія самому собі до всіх" Дж.Донна; в 
нідерл. — "Епітафія Ф окенброху" В .Г .Ф о - 
кенброха; в нім. — "Епітафія пана Пауля 
Флемінга" П.Флемінга; у франи. — "Епітафія, 
написана Ф.Війоном для нього та його товаришів 
в очікуванні шибениці" Ф .Війона, "Епітафія 
самому соб:" Ж. де Нерваля, "Автоепітафія"
А. де Реньє, "Епітафія " Р.Десноса; у рос. — 
"Епітафія собі живцем" В яземського, "Моя 
епітафія" О.Пушкіна та ін..

183



ЕПТГОМЕ

Як жанр Е. не обтяжена ніякими 
композиційними зобов'язаннями (нормативами). 
Так, є, напр., Е сонети ("Напис на надгробку 
Доменіко Греко" Д. де Ґонгори, "Епітафія" 
Ж.де Нервадя, "Хто б ти не був, схились перед 
скорботною могилою" нідерл. поета Х.Дюлларта)

До Е., окрім названих поетів, зверталися 
М .Гартман (Австрія), В .Блейк , Б .Джонсон,
А.Марвел (Англія), Д.Сінг (Ірландія), С.Квазімодо, 
(Італія), Н .Гільєн (Куба), Я .Кохановський 
(Польша), К.Батюшков, Ф.Глінка, М.Карамзін, 
М.Кузмін, О.Фет (Росія), Д.Баранович, Д.Глібов,
О.Кальнофойський, С.Полоцький (Україна), 
С.Калумбус (Швеція) та ін.

Борис /ваток

ЕПЇТОМЕ (греп. epitome — надріз, витяг, 
стислий виклад): 1) скорочений вар іан т  
рукописного тексту в давн. л-рі; 2) витяг з 
великого за обсягом ЛІТ. ТВ.; 3) наук, резюме, іст. 
нарис. Поширене в пізньо-рим. та класицистичній 
л-рах.

Ігор Зварич

ЕПІЧНА ДРАМА — міжродове утворення, 
яке виникає в результаті взаєм одії двох 
рівновеликих начал —  драматургії та епосу. 
Вона є результатом еволюційного розвитку драм, 
мист-ва. Віддавна мали місце процеси ліризаиії 
драми та драматизації лірики, ліризаиії епосу та 
епізаиії лірики. Отож процес драматизації епосу і 
епізаиії драми — закономірність, а не виняток. І, 
звісно, дифузні процеси спричиняють появу нов. 
явиш, які несуть в собі залишкові первні 
синкретичного мист-ва.

Е.л. —  результат епізаиії драми, тобто 
найширшого використання драм, мист-вом як 
змістовних, так і формальних ознак епосу. Е.л. 
розповідає, як і епос, про потрясіння, в які 
втягуються маси не одного народу, а народів, про 
економічні та політ, зміни, які позначаються на 
долі лю дства, про зміну ідеологій і філос. 
вартостей, які знову-таки впливають на долі 
людства. Е.д. розповідає про цей світ задля того, 
шоб його можна було змінити. Вона широко 
використовує форми хулож. перетворення, які є 
властивими епосові. Підсилюється вага розповіді 
про події, описовості, послаблюється роля дії. 
віддається перевага стрімкому зміненню 
хронотопу, подіям, шо, як правило, розгортаються 
в різних просторово-часових плотинах, 
багатофабульності, композиційній завершеності 
кожного епізоду, шо набуває в межах цілого 
самодостатності й самозначушості. Центр, 
конфлікт худож. реалізуються через зіткнення 
особистостей, в яких втілено заг., закономірне, 
або зіткнення особистих і зовн. чинників.

Процес епізаиії драми має давню традицію. 
Так, у п'єси япон. трал, театрів Но та Кабукі, 
о б о в 'язк о во  включалися "нанорі" — 
представлення ролі актором, "ай но-кьогени" — 
проміжні прологи, в яких коментувався зміст

кожної подальшої сцени чи епізоду. В  пекінській 
муа драмі обов'язково наявна пісня, яка очужено 
зображує відтворюване, шо може розглядатися 
як типол. предтеча суч. зо н тів  V давн. інд 
драмах дія подекуди поступалася місцем розповіді 
про вчинки героїв, які відбувалися поза сценічним 
майданчиком. Подібна тенденція була властива 
й мист-ву Європи. В ант. трагедіях, які Арістотель 
називав "трагедіями з епічним складом", 
зустрічається не лише ослабленість драм, 
конфлікту, але й його цілковита відсутність, 
багатоф абульність, переривчастість дії, 
стрибкоподібність її розвитку, не говорячи вже 
про епічні за своєю суттю сюжети ("Перси" 
Есхіла). П роцес цей, то затухаючи, то 
активізуючись, зберігається впродовж усієї історії. 
В cep-віч. міракяях і мораліте високою є питома 
вага описового, дидактичного. В добу 
В ід р о д ж е н н я  епізаиія драми здійснювалась 
підсиленням оповідного первня, вільного 
оперування просторово-часовими категоріями, 
зіткнення в протиборстві не лише особистостей, 
але й, перш за все, ідей і концепцій буття, 
композиційною завершеністю епізодів, кожного 
акту, епіч. нанизуванням епізодів, напр., у
В.Шекспіра. який не зважав на арістотелівські 
канони

Вклад у розвиток теорії драми, яка виходила 
далеко за межі т.зв. Арістотелевої, тобто трад., 
яка заснована на дії, на вживанні глядача в усе, 
що відбувається на кону, на емоційній надмірності 
і т.п, внесли просвітники XVm ст. Вони не лише 
поставлять проблему "змішання жанрів", але 
розробляють конкретні шляхи її реалізації. 
Кожний з них бачив конкретні форми процесу 
епізаиії драми, але поза будь-яким сумнівом, але 
цей процес уже набув права худож. чинності та 
визнання. Знамените А рістотелеве 'не 
створювати трагедії з епічним складом" лишилося 
як пересторога, шо її іст. та худож. досвід людства 
обминув стороною . Д .Дідро говорив про 
можливість створення "романичних драм", про 
значення пантоміми, розгорнутих за романним 
принципом ремарок -  епіч. вставок, про надання 
драмі здатності не лише "продукувати ефект", 
але й еф ект описувати, про необхідність 
сповіщати про розв'язку з перших сцен і т.п. 
Г.Е.Дессінг також фіксував тенденцію переходу 
драми в "романичність", уважав, що "змішання 
жанрів" позначиться на природі катарсиса: жах 
потупиться місцем здивуванню, співпереживання
— осмисленню того, шо відбувається на кону. 
Я.Дени висував ідею творення "характерних 
п'єс", пропонував таку архітектоніку драми ял 
базувалася б не на лінійному розвиткові фабупц 
а на її дискретності. Йому належить ідеіі 
розкладення складних понять на прості, бо най 
розум "може їх толі швидше опанувати". А 
Й.В.Ґьоте — висунув тезу про "театральну п'єсу". 
Він віддавав перевагу перед дією — розповіді) 
перед перечасовою та просторовою обмеженістю
— вільному оперуванню цими категоріями, перед

184



ЕПОПЕЯ

взаємозалежністю та взаємопродовжуваністто — 
багатоепізоличності та структурній завершеності 
кожної сцени.

Поступово складалася теорія епізованої 
драми — етапу на шляху виникнення власне Е.д. 
Піл епізованою драмою ми розуміємо таку, яка 
широко використовує можливості епосу. Проте в 
засобах впливу на глядача та образотворчості 
епізована драма, яка розвивалася від самого по­
чатку майже одночасно з арістотелівською і тому 
зазнала впливу цієї провідної тенденції розвитку 
драм, мист-ва, була орієнтована на емоційне по­
трясіння, очишення (катарсис), на вживання ак­
тора в ролю, а глядача —  в дію. Основою кон­
флікту лишалася сутичка особистостей. Епіч. 
складник був підпорядкований драматичному.

Вагомий внесок у розвиток теорії, яка вже 
знаходилася на безпосередньому шляху до Е.д. 
зробили Е.Золя, Б.Шоу. А.Чехов, Леся Українка 
та ін. На такому підґрунті і виникає в XX ст. Е.д.. 
теор. фундатором якої справедливо вважається 
Б. Брехт. Проте є всі підстави стверджувати, шо 
Е.П іскатор та Брехт, В .Мейерхольд та
В.Маяковський, П.Курбас та М.Куліш кожний по- 
своєму і часто взаємонезалежно створили театр 
драматургійну систему епіч. театру. Вчення Мей­
ерхольда про біомеханіку, Курбаса про перетво­
рення. Брехта про очуження не лише знаходять­
ся майже в одній естет, площині, але й однако­
вою мірою мають значення для засад драм, (сло­
весного). театр, (зображального) мист-ва.

Е.д. має окр. віл трад. форм поетику. Вона 
пробуджує зацікавленість не до розв'язки дії. В 
Е.д. втілюється іст. значуща полія-тип, коли 
людина постає як вираження певної іст., соц. 
тенденції. Е.д. тяжіє до вирішення глобальних 
проблем. Цікавить не побут, а буття, не полієвість. 
а бугтєвість. Автор одверто формулює свою по­
зицію, не приховуючи її ані в підтексті, ані в будь- 
яких потаємних колізіях, шо існують як тло для 
основних. Тому змінюється природа насолоди: то 
є насолода-навчання, яка сприяє інтелектуалізації 
лрам. мист-ва. Провідним стає ефект очуження 
— один із законів мист-ва. шо існував завжди, 
але теор. був осмислений Брехтом : вміння 
побачити незвичайне в узвичаєному, відокремити 
з розповсюдженого явиша те визначне, шо часто 
приховане за заслоною повсякденності. Сфера 
дії ефекту очуження надзвичайно широка, від сю- 
жетобудування до конфліктотворення, від суб­
'єктної організації сюжету до об'єктивації авторсь­
кого "Я", від переосмислення окр. прийомів до 
жанротворення.

У межах Е.д. було створено оригінальну жанр, 
систему. "Епіч. трагедія", своїми витоками має 
ше "Персів" Есхіла, в XX ст. представлена, напр.,
' Оптимістичною трагедією" В.Вишневського. В 
основі такої трагедії — той тип конфлікту, шо 
його визначав Гегель як притаманний виключно 
епосові: 'зіткнення між націями, чужими одна 
одній" У XX ст. такий конфлікт поповниться ще 
зіткненням ідеологій, які є чужими одна одній.

При збереженні наріжних принципів і прийомів 
Е.д., епіч. трагедія оперуватиме значними маса­
ми людей, які втягнуті з волі історії (або ж її 
поводирів) до непримиренного зіткнення. Поруч 
з трад. навчальною драмою (EehrsfilcAre), яка 
була покликана політ, просвітити нар. маси, а 
тому вдавалася до дидактики, акцентованого мо­
ралізаторства, до культивування раціонально- 
абстрактного. виникають: драма яонмеушія — 
чи не найвища форма Е.д., хроніка алегорія , 
лрамагнарабола, народноготчна драма

Е.д. використовує різноманітні зображувальні 
засоби епіч. жанрів з метою хулож. освоєння подій 
і явиш, оповідних за с у т о  (нар. визвольні рухи, 
зіткнення народів, протиборство класів, ідеологій 
тощо). Вона пробуджує інтерес не стільки до кінця 
дії (розв'язки), скільки до ходу її (фабули). Центр, 
конфлікт (боротьба класів, народів, епох) худож. 
реалізуєтья через зіткнення особистостей, в яких 
втілено заг.. закономірне, або зіткнення особистих 
і зови, чинників. У межах епіч. драми оформились 
як певна худож.-есгет. ланність різні типол. значущі 
течії: епіч.-політ, драматургія -  маяковсько- 
брехтівська течія (Брехт, Маяковський, Н.Хікмет, 
Курбас): притчево-алегоричн. (Е.Й онеско, 
Є .Шварц, Ю .Елліс. О .Володій): нар.-епіч. 
(О.Коломієпь, Тауфік аль-Хакім, Махмуд Масаді). 
Якщо епіч.-політ, драма культивує зображення іст. 
подій в їх співвідношенні з умовно відтвореними у 
сюжеті драм, тв., то притчево-алегор. драми 
знімають щонайменший натяк на іст. конкретику і 
вдаються до алегорії як універсального засобу 
худож. перетворення буття. Домінуючою засадою 
нар.-епіч. драми є звернення до трад. доліт, форм 
епосу задля осмислення одвічних проблем буття і 
творення худож. узагальнень, універсальних за 
своєю су то .

Олександр Чирков

ЕПОПЕЯ (грец. "ероз" — слово, оповідь і 
"роіео" —  творю) — епіч. жанр дидактичного 
характеру, який містить в собі настанову на 
всеохоплююче відображення нар. життя, 
потребує інтересу до всіх його (фабудізованих і 
деталізованих) реалій та дистанційної 
неквапливої оповіді про нього. Існує декілька 
відносно подібних суджень щодо формування Е. 
Так, О.Веселовський пов'язував її виникнення з 
циклізацією сюжетних пісень, А.Хойсдер — з 
визріванням певних легенд за рахунок 
перетравлювання ін.

Першим зразком цього жанру була героїчна 
Е., яка виникла в епоху переходу від міфол. типу 
колективної свідомості до іст., в епоху, яка в 
подальшому стала сприйматися народом як 
міфол. норма наи. історії. Предметно-тематичною 
основою героїчної Е. є іст. подія, шо відбувається 
в "абсолютному минулому" (Й.В.Гьоте). Смисл цієї 
події визначається заг-нар. поглядом на неї. шо 
надає їй значення нац. (регіональної) легенди, 
яка тяжіє до фантастичності в зображенні події 
та її учасників.

185



ЕПОС

Представлена героїчна Е. у вірш, (шумеро- 
аккалський "Гідьгамеш", фін. "Калевала") і проз 
формі (сканл. саги, япон. "Тенлзі-моногатарі" 
Мурасакі Сікібу); в книжковій (інл. "Магабгарата", 
кит. ""Трииарство") і усній традиції (тюркомов. 
"Адпамиш", калмицький "Д жангар"); в 
анонімному ("Слово о полку Ігоревім") і персо­
ніфікованому авторстві (груз "Витязь у тигровій 
шкурі" Ш .Руставелі, грец. "іліада" Гомера). 
(Епос). V подальшому, особливо в ентузіастичні 
періоди історії, виникають чисельні наслідування 
героїчної Е. Напр., орієнтуються на гомерівську 
"іліаду" "Енеїда" рим. поета і ст.ло н.е. Вергілія. 
"Дузіади" порт, письменника XV! ст. /1. де 
Камоенса, Осман" лубровницького поета XV!! 
ст. І.Гунлулича, "Франсіада" франц. поета XV! 
ст. П. де Ронсара, Генріада" Вольтера, 
"Р осіал а" рос. письменника XV !!! ст. 
М.Хераскова; орієнтуються на франц. "Пісню про 
Роланла" лицарська епіч. поема в октавах італ. 
поета XV-XV! ст. Д.Аріосто ""Шалений Роланд" 
(через посередництво наслідування "Закоханого 
Роланда" італ. поета XV ст. М.Боярдо) і т.д.

Не могла не породити героїчна Е. свого жанр, 
опонента — сатир. Е. ("Гаргантюа і Пантаґрюель" 
Ф .Рабле, "Мертві душі" М.Гоголя), і власних 
пародійних двійників (лавн-грец. поема кін. V! 
або поч. V ст.до н.е., що приписується Піґрету 
або навіть Гомеру, "Батрахоміомахія" ("Війна 
мишей і жаб") передражнює "!ліалу" Гомера. В 
свою чергу "Мишеїла" та "Монахоманія" поль. 
письменника XV!!! ст. І.Красицького продовжує 
традицію "Батрахоміомахії", ірої-коміч. поема 
!.Котляревського "Енеїда" — одноіменний тв. 
Вергілія).

V Нов. час жанр, форма Е. перестає бути 
продуктивною, і, шоб пристосуватися до мінливої 
ситуації, використовує можливості і досвід 
романного мислення, модифікуючись у роман 
епопею

Тривала еволюція Е. доводить її постійну сусп. 
необхідність для всякої най. культури, однак 
епопейне осмислення дійсності стає надто 
актуальним в т.зв. "перехідні періоди", коли 
оголюється най. д ухов.-психол. архетип і 
загострюється проблема іст. долі народу, тому що 
звичні правила життєустрою перестають 
задовільняти заг-нар. попит, а майбутні — ше 
тільки починають формуватися. До тв., які 
засвідчили перехідне самопочуття різних народів, 
належать "Божественна комедія" Данте Аліг'єрі, 
"Гаргантюа та Пантагрюель" Ф .Рабле, "Дон 
Кіхот Даманчський" М. де Сервантеса, "Війна і 
мир" Д.Толстого.

Борис 7ванкж

ЕПОС (від грец. "ep o s" — оповідь, 
оповідання) — 1. Один з основних поряд з 
лірикою і драмою літ. родів.

Своє походження Е., як і ін. літ. роди, веде 
від міфу, точніше, — від ритуалізованих 
синкретичних вистав, на грунті яких виникло

стародавнє мусичне мист-во, внаслідок 
розподіблення якого сформувався Е. Зокрема, 
на думку Вяч.Іванова, він розвивається з плачу, 
який, позбавляючись утилітарної функції 
оплакування померлого, трансформується в 
розповідь, шо виславляє його діяння.

V процесі довгої еволюції родова змістовність 
Е ., його жанр, модифікації та стильові 
можливості, надто в Нов. час, зазнали змін, 
збагачувались, шо зумовлено в першу чергу іст. 
рухливістю міжродових і міжжанр. кордонів. До 
числа атрибутивних якостей Е. традиційно 
(Арістотель, Г.Геґель, Й.-В.Ґьоте та ІН.) ВІДНОСЯТЬ: 
по-перше, "самовідстороненість" автора (його 
удавану неучасть в тому, шо відбувається) та 
пов'язану з нею об'єктивованість зображуваної 
реальності, шо отримує максимальний прояв в 
епіч. сюжеті; у читача створю ється ілюзія 
"саморухливості" епіч. світу, його об'єктивної 
зв 'язаності; по-друге, спрямованість епіч. 
мислення на оповідність, тобто на дистанціювання 
зображ уваної реальності від реальності 
зображення, шо назагал сприяє формуванню в 
реципієнта ставлення до епіч. події як до минулої, 
незалежно від того, в якому граматичному часі 
вона відбувається. Пя спрямованість визначає 
виняткову ролю образу оповідача як суб'єкта 
оповіді в структурі епіч. тв.

Представлені чисельні типи оповідача як в 
змістовному плані, так і в плані вираження. Він 
може характеризуватися різним ступенем 
персоніф ікованості ("розчинений" в 
худож.реальності тв. або, навпаки, такий, шо бере 
участь у ній), обмежуватись реєстрацією подій і 
претендувати на всезнання, володіти сюжетною 
мобільністю і "стверднути" у своїй просторово- 
часовій позиції, бути "чужинцем' для автора чи 
його aiter ego, бути монологічним або поділ огічним 
в межах сюжетного циклу тощо. В цілому набір 
його характеристик зумовлений худож. задумом 
автора, однак основна його епіч. функція 
залишається незмінною — він є посередником між 
зображуваним світом і читачем. Залишається 
принципово таким самим і теор. розуміння епіч. 
мислення, сф ормульоване Арістотелем у 
"Поетиці", — "розповідь про подію, як про шось 
окр. від себе", що притаманне всім епіч. жанрам: 
казні, героїчному епосу, переказу, епіч. 
лісні та поемі, роману, повісті, оповіданню, 
новелі, нарису, проз формам притчі

2. Героїчна оповідь про най. минуле. До епіч. 
зразків належать грец. "!ліада" та "Одіссея", 
ісландська "Едла-старш а", нім. "Пісня про 
Нібелунгів", киргиз. "Манас", фін. "Калевала", 
шумеро-аккалський "Гільгамеш", перекази півн.- 
амер. індіанців про Гайавату, вірм "Сасунці 
Д авид", ("Давид Сасунський"), ан гло­
саксонський Беовульф", кит. "Трииарство", 
япон. "Гендзі-м оногатарі", калмицький 
"Джангар", Нартський (Нартовський) Е. кавк. 

народів, тюркомов. "Алпамиш" (в узбеків, 
"Адпамис батир" — у казах., "Алпамис" — у кара-

186



ЕСТЕТИЧНІ КАТЕГОРІЇ

калпаків, "Алпамиша і Барсин-хилуу" —  у 
башкірців), серб, та болг. юнапьні пісні, інд. 
"Магабгарата" (із санскритського — "Сказання 
про великі Бгарати"), т о  породила аналогічні 
сюжети в л-рах Таїланду, Шрі-Ланки, Бірми, 
Індонезії, Лаосу та ін. Значення перших епіч. 
зразків мають ліро-епіч. за своїм характером сер- 
віч. ісп. "Пісня про мого Сіла", франц. "Пісня 
про Роланда", лавн.-руське "Слово о полку 
Ігоревім", а також укр. думи.

Е. з'являється на переході віл міфол. до іст. 
типу мислення і акумулює в собі "всю свідомість 
суспільства загалом" (Г.Ґачев) — від етнологічних 
міфів до побутових реалій, і ця орієнтація на 
вираження універсального досвіду зумовлює 
визначальне значення перших епіч. творів у 
розвитку най. культур.

Першоджерелами Е. були перекази, іст. пісні 
(А.Хойслер про "Пісню про Нібелунгів"), 
богатирська казка (В.Жирмунський про Е. 
алтайських народів "Алин-Манаш". 
Є.Мелетинський про "Калевалу"), лірб-епіч. 
кантилени (версія О .Веселовського) та ін. 
архаїчні жанри нар. худож. творчості. Розрізняють 
міфол. Е. ("Калевала", билини про Святогора та 
ін), героїчний ("Давид Сасунський", 
"Магабгарата" та ін.), авантюрний ("Одіссея", 
билини про Садка та ін.).

Е. побутував як в усній ("Манас", "Джангар", 
"Алпамиш"), так і в книжковій традиції ("Іліала", 
"Одіссея", "М агабгарата", "Беовульф ", 
"Трицарство"), переважно у вірш. ("Едда- 
Старша", "Гільгамеш", "Іліада" та "О діссея", 
"Пісня про Роланда", "Алпамиш", "Калевала", 
естон. "Калевіпоег"), рідше в проз, (сканл. саги), 
іноді в змішаній (нартський Е.) формі. Основними 
жанрами Е. є епопея та епічна пісня (билини, 
юнацькі пісні, вірші Едди-Старшої), котрі нерідко 
об'єднувались у цикли (напр., билини київського 
циклу про Іллю Муромия). Часто в процесі 
існування епіч. тв. вони обростали ін. (напр., до 
"Манаса" примикають сказання про сина Манаса 
Семетея та внука Сейтека, до "Магабгарати" — 
"Рамаяна", шо приписується поету Вальмікі, до 
"Алпамиша" —  ластан з прозовими вставками про 
сина Алпамиша Алі).

Попри нац. своєрідність у Е. різних народів 
прослідковуються численні типол. збіги як в 
тематиці, так і в поетиці. Сюжетною основою Е. є 
іст. подія (найчастіше міжусобні чвари між 
племенами, родами, народами за незалежність, 
справедливість та гідність, як, напр., Троянська 
війна в "Іліаді", битва на Курукшетрі в 
"Магабгараті", бій на Косовому полі в юнацьких 
піснях, повстання селян проти Арабського 
халіфату в "Давиді Сасунському" та ін.). Рідше в 
основі епіч. сюжету — міфол. подія (пошук 
чарівного млина достатку Сампо в "Калевалі".). 
Епіч. події розгортаються в міфологізованих 
просторі і часі, незважаючи на численність 
хронологічних та топографічних прикмет, шо 
відображають реалії іст. життя народів.

Зустрічаються в Е. і міфічні хронотопи, як. напр., 
казкова країна Бумба в "Джангарі". До того ж, 
героїчний за ф абулою  і пафосом сюжет 
ускладнений статичними вставками, в тому числі, 
і жанр., а також "церемоніальними діалогами" 
(Є.Мелетинський): напр., сватання і весілля в 
"Алпамиші", "Манасі". в казках і кримсько-тат. 
Е. "Кобланли-Батирі" і "Калевалі"; зустрічаються 
і випадки деталізованої сюжетної подібності 
(напр., мотив невпізнанності героя на весільному 
бенкеті в "О діссеї" та "Алпамиші", мотив 
невразливості воїна-богатиря в "Манасі", "Пісні 
про Нібелунгів" та ін.).

Гіперболічними і навіть фант, рисами 
характеру та "біографічними" вчинками 
відзначаються і трад. епіч. герой (його чудесне 
народження в "Алпамиші" та "М анасі". 
богатирські подвиги в билинах, "Манасі". Іліаді" 
та ін.). Це пояснюється тим, шо колективна 
пам'ять, легендаризуючи архаїчні періоди 
розвитку етносу, надає герою значення 
прародителя, шо втілює в собі кращі властивості 
най. характеру. Окрім гол. героя, в коло трал, 
персонажів Е. входять: "вор ог" (міфічний, 
колективний, персоніфікований тошо), родичі, 
мудра порадниця ("Манас", Нартський Е.) та ін. 
Особливе значення в системі епіч. образів має 
образ оповідача, в роді якого виступає 
іменований (В'яса в "Магабгараті", Вяйнямьойнен 
в "Калевалі", Гомер в "Іліаді") або анонімний поет 
(ашуг, рапсод, хугдар. аед, жонглер, шпільман 
та ін.). До традиції авторства підключається і літ. 
обробка усних переказів, як, напр., амер. поетом 
Г.Лонґфело фольклор. Е. пн.-амер. індіанців у 
"Пісні про Гайавату", шо стада однією із 
основоположних кн. оригінальної амер. л-ри. або 
Е.Денротом карельських, фін. та естон. рун 
(епічних пісень), які складають "Калевалу". або 
Ф.Крейцвальлом естон. переказів про богатиря 
Кадевіпоега.

Борис /нанюн

ЕСТЕТИЧНІ КАТЕГОРІЇ (rpeu. к о р о п а  — 
судження, визначення) — найбільш заг. логічні 
поняття, які визначають естет, своєрідність 
навколишньої дійсності і її відображення в мист- 
ві. Діалектична логіка в числі важливих ознак, 
які відрізняють категорію від поняття, визначає 
таке: відображення об'єктивної дійсності, суттєве 
узагальнення її предметів та явиш, їх відношення 
та взаєм озв'язок, становлення та розвиток, 
втілення не тільки заг., але й своєрідності 
особливого, індивідуального. І.Кант уважав 
категорії формами наук, синтезу чуттєвих даних, 
які позбавлені будь-якого значення за межами 
досвіду ("Критика чистого розуму", 1781). У теор. 
природознавстві він встановив чотири розряди 
категорій — кількість, якість, відношення і 
модальність. За характером узагальненості, 
широтою охоплення різних проявів естет, 
своєрідності світу Е.к. можна поділити на кілька 
груп. Найвиший ступінь узагальненості властивий

187



ЕСТОПСИХОЛОПЧНА ШКОЛА

групі таких Е .к ., як прекрасне і потворне, 
піднесене і знижене, трагіч. і коміч., гармонійне і 
драматичне. Lii категорії виникли вже в епоху 
античності (Платон, А рістотель, Лонгін) і 
засновувалися на протиставленні цінності та 
антииінності. "користі та шкоди". З розвитком 
естет, сприйняття і теор. осмислення різних видів 
мист-ва відбувається розгалуження та 
диференціація Е.к. До галузі естет, свідомості 
належить друга група Е.к.: "см ак", "ідеал", 
"іронія", "гротеск", "алегорія" та ін. Категорії, 
які узагальнюють закономірності худож. творчості 
та використовуються лише в галузі л-ри і мист-ва, 
становлять особливу групу таких понять, як 
типове", "худож. образ", "худож. метод", "жанр" 

та ін. Можна виділити і групу Е.к. безпосередньо 
пов'язану з філософією, ЛОГІКОЮ та СОЦІОЛОГІЄЮ: 
зміст", "ф орм а", національне", "інтерна­

ціональне", класове", "загальнолюдське" та 
ін. Існують численні Е .к ., шо вироблені в 
спеціальних науках про різні види мист-ва. В них 
відбивається конкретна худож. специфіка того 
чи ін. мист-ва ("колорит", тон" та ін ). Щодо 
класифікації Е.к. немає єдиної думки. М.Каган, 
напр., поділяє їх на три групи: основні, додаткові 
та синтетичні. Якщо "прекрасне" є основною 
категорією, то її варіації ("ізотопи") —  "краса", 
"вишуканість", "граціозність" — додатковими. Ло 
синтетичної групи належать категорії, які 
поєднують різні цінності — "трагікомічне", 
"героїчне". Переважна більшість Е.к. має тривалу 
іст. смислову еволюцію, вивчення якої допомагає 
уточнити суч. розуміння певної Е.к. Деякі з них 
стали архаУзмами (катарсис, калокагагія), ін. 
мають недавнє походження ("потік свідомості", 
"художня модель"). Є низка Е.к., котрі мають 
значення типол. форм й активно 
використовуються у порівн. літ-знавстві. Ло них 
можна віднести різні жанр, типології ("роман 
виховання", "роман пригод"), різновиди трад. 
сюжетів. Високе узагальнення, шо лежітгь в основі 
розуміння Е .к ., досягається вивченням 
поширеності закладених у них естет, цінностей. 
Ue висуває методологію порівн. літ-знавства як 
важливий засіб вивчення давно сформованих і 
нов. категорій. Ряд понять компаративістики 
набули характеру Е.к. ("тралиміймий сюжет ")

Микола Нефьодов

ЕСТОПСИХОЛОПЧНА ШКОЛА різновид 
П С И Х О Л О Г І Ч Н О ! школи Принципи т зв 
естопсихол. аналізу отримали розробку в кн. 
франц. критика Еміля Еннекена (1 8 5 8 -1 8 8 8 ) 
Спроба побудови наукової критики". В  основу 

аналізу худож. тв. автор покладає виявлення його 
особливостей у зв'язку з відомими принципами 
естетики, з особистістю автора, сусп. умовами, 
враховуючи дані наук про людину й сусп-тво, 
емоиії, які він здатний викликати. Важливе 
значення надавалось вивченню властивостей 
психіки митця, зв 'язків  його з сусп-твом, 
виявленню особливостей емоцій, що

викликаються даним тв. Аналіз його складових 
частин повинен, за Еннекеном, виявляти 
особливості інтелекту автора і психологію тих, 
кому полобається його тв. Учений був 
переконаний, шо тв. діють дише на тих читачів, 
психічні особливості яких однорідні з 
авторськими.

Ло естопсихол. напрямку слід зарахувати і 
праці П .Д.Боборикіна (1 8 3 6 -1 9 2 1 ) , котрий 
уважав завданням діт-знавства дослідження 
"естет, області душі людини", але водночас не 

відкидав і соціологічного підходу.
Микола Нефьолоя

ЕСХАТОЛОГІЯ ( rpeu. eschafos — останній 
та fogos — слово ) — вчення про кінцеву долю 
світу ( всевітня Е.) та людини (індивідуальна Е.), 
відображене і в рел. л-рі, і в фольклорі, і в худож. 
тв. багатьох народів світу. Під Е. розуміють також 
стабільний сю ж ет рел. та почасти худож. л-ри, 
який в різних культ, зонах виникає спонтанно та 
багатопланово змальовує кінець світу і те, шо його 
спричиняє. Е. притаманна більшості релігій, і, в 
першу чергу, юдаїзму та християнству, в яких вона 
є найрозвинутішою. М о ти ви  Е. знаходять 
відображення в рел. тлумаченні моральності та 
рел. догматиці. Не вчення пов'язавне із 
закладеним у глибинах підсвідомого архетипом 
смерті. Ще в давн. Індії, Єгипті, Греції та Римі, а 
також у поганських віруваннях ін. європ. та аа 
народів існували уявлення про те. шо в природі 
діють приховані сили, добро і зло перебувають у 
постійній протидії, а після смерті душа людини 
продовжує жити і або карається за пороки, або 
винагороджується за доброчинність. Напр., греки 
уявляли "загробове життя" перебуванням душ 
померлих у підземному царстві Аїла, похмурому і 
страшному. Тому це перебування завжди 
вважалося лихом. Разом з тим, у багатьох 
поганських системах (лавн-єгип., давн-rpeu., інл., 
слов'ян, та ін. ) існувала концепція " кінця світу". 
В  Єгипті вона була пов'язана з іменем верховного 
бога та бога сонця Амона, або Амона-Ра, який 
був не тільки творцем всього сутнього на Землі, 
але й руйнівником ст. світів. Яскраво відображена 
ця концепція і в давн-rpeu. міфі, шо викладений 
у тв. Гесіола 'Роботи і дні", про п'ять "родів" 
людей, шо послідовно змінюють один одного на 
Землі (цей міф закінчується пророцтвом про 
"останні часи", коли всі звичайні моральні 
відносини замінюються протилежними, і про 
загибель людства), а також в лревньогреи. 
переказі про Атлантиду, mo свідчить про 
божествену передумовленіть загибелі цивілізації. 
Платон в діалозі "Тимей" розповідав про гордощі 
і розпусту жителів Атлантиди та рішення Зевса 
покарати їх. Багато в чому подібним до цього 
переказу є міф про потоп, де розповідається про 
загибель всього роду людського мідного віку 
(врятувалися лише Девкаліон, син Прометея, і 
його дружина Пірра) від потопу, шо був посланий 
на Землю егідолержавним Зевсом. Подібний

188



ЕСХАТОЛОГІЯ

сюжет існував і в старолавн. Вавілоні (міф про 
Пірнапіштіма, або Утнапіштіма) і в Юдеї (бібд. 
міф про потоп і Ноя). Дешо інакше змальовується 
загибель світу у лавньоґерм. міфі про Бальлера, 
антагоністом якого був Локі. Тут йдеться про 
боротьбу між Локі й богами, "корабель мертвих", 
а також про загибель світу в страшній пожежі 
піля цієї боротьби ("Пророцтво провісниці", 1-а 
пісня "Елли"). Давні слов'яни вірили в те, шо світ 
"завалиться", коли втратить підтримку 
землеробів-селян з їхньою "циклічною" роботою. 
Шодо інл. історії створення світу, яку донесли до 
нас "М анускріті" та давні пурани, то вона 
змальовує всесвіт  нескінченним. Але він 
сповнений безлічі світів, шо побудовані з грубої 
чи тонкої матерії, і кожен з них має свій початок 
та кінець. Всесвіт, т.ч., є вічно змінним комплексом 
світів, шо народжуються і гинуть (за інл. міфол. 
джерелами, їх постійно руйнує Шива — одне з 
основних божеств, — зумовлюючи їх повне 
оновлення), і найбільшим з цих світ, циклів є "вік 
Брагми", в якому свїт перебуває й тепер і де 
прабатьком людства є Ману з додатковим ім'ям 
Вайвасвата.

З інд. уявленнями про всесвіт безпосередньо 
пов'язана булл.-ламаїстська концепція 
нескінченного матеріального світу як втілення 
зла, але змінності ер (світів) різних будд (напр., 
уявлення про те, що після ери теперішнього 
Будди-Шак'ямуні має прийти ера Будди-Майтреї, 
все ж існуюче в теперішній ері зникне), ідея 
кіниевості світу звучить також в Зенд-Авесті — 
священній кн. зороастрійиів, представників давн. 
перс, релігії. В цій книзі акцентується увага на 
фаталізмі, на неможливості для людини змінити 
свою долю будь-якими зусиллями. V такому 
ланцюгу пов'язаних між собою монотеїстичних 
релігій, як "юдаїзм —  християнствово — іслам", 
мотиви Е. мають звучання "поновлення 
справедливості" й виправлення "зіпсованого 
світу". Протягом століть юдеї очікують приходу 
Машіаха (Месії) і грізних подій, шо мають 
перевернути долі єврейства і всього людства, 
призвівши до загибелі ст. і створивши нов. світ. А 
такі секти юдаїзму як, терапевти та особливо єссеї, 
шо з'явилися незадовго до появи найдавнішої 
канонізованої новозавітної книги — Одкровення 
іоанна Богослова (сер. 1 ст. н е.), яка має 
есхатологічне забарвлення,— і вел. мірою 
вплинули на розвиток первісного християнства, 
виділялися якраз очікуванням у найближчі часи 
кінця світу, пов'язаного з появою Месії. Е. цих 
сект, а також молитви ант., єгип. та 
зороастрійської Е. лежать в основі висновку, який 
підкреслений у Нов. Завіті, про те, шо Царство 
Боже наступить лише після кінця світу і Страшного 
суду, на якому людина буде визнана Богом 
праведною чи неправедною. З ученням про 
кінцеву долю світу більшою чи меншою мірою 
пов'язані всі кн. Ст. і Нов. Завітів. Так, у першу 
кн. П'ятикнижжя Мойсеевого (Тори) — Буття (за 
юдей. традицією —Брейшит) увійшли міфи і про

всесвітній потоп, і про Содом та Гоморру. В 
деяких з кн. Біблії пророкується наближення 
кінця світу, напр., у кн. пророка Даниїла та 
Одкровенні Іоанна Богослова, написаних у жанрі 
апокаліпсису, тобто систем атизованого 
пророиького писання, шо робить широкий огляд 
історії людства, акцентуючи особливу увагу на 
"останніх днях", завершенні іст. шляху людства. 
В Одкровенні навіть говориться про Армагеддон 
як місце, де Бог буде вести справедливу війну 
проти зла на Землі. При цьому звертає на себе 
увагу те, шо у Нов. Завіті немає наочності в 
зображенні потойбічного світу, який показаний 
через символи та притчі, але в сер.-віч. апокрифах 
та "видіннях" його картина насичена 
подробицями. Не почасти пояснюється тим, шо 
поширення Е. настроїв пов'язане з періодами соц. 
та політ, криз (напр., в Німеччині в XV-XVI ст. чи 
в Англії в XVI-XVII ст ), а також з тим, шо сер-віч. 
свідомість людини, періодичне очікування кін. 
світу ( в 1000 , 1200 , 150 0  та ін. рр. ), часто 
вимагали більшої конкретизації. З Е. пов'язане 
таке христ. рел.-містичне вчення, як хіліазм, або 
мідденаризм, котре говорить про "тисячолітнє 
царювання Христа" перед кінцем світу. Елементи 
Е. юдаїзму та християнства набувають нов. 
значення в ісламі, де Месією, істинним Пророком 
Бога, що приніс з собою нову еру в житті людства, 
визнається Мухаммед. З його приходом був 
закінчений процес Божественого Одкровення. 
Але, разом з тим, у Корані провіщається прихід 
Обіцяного і наставання Дня Бож ого, коди 
зміняться всі сторони людського життя. 
Очікування цього дня подібне до очікування кінця 
світу християнами. Е. відбита у тв. більшості сер.- 
віч. європ. філософів, серед яких виділяються 
Августин та Фома Аквінський. Починаючи ж із 
XVIII ст., Е. буди пройняті і літ. тв. (напр., романи 
"Звільнений світ", "Машина часу" Г.Веллза, 
"R .U .R .", "Війна з саламандрами" К.Чапека, 
роман "Мальвіль" Р.Мерля, оповідання Р.Шекді), 
утопії та антиугопії, а також фідос. праці ("Релігія 
в межах тільки розуму" І.Канта, "Буття та нішо" 
Ж.-П. Сартра та ін.). Мотиви Е. зустрічаються і в 
малярстві, і в скульптурному мист-ві ("Розп'яття 
Ісуса та древо Єсеєве" нідерл. майстра XVI ст.), і 
в музиці ( "Притрасті за Матфієм" та "Пристрасті 
за Іоаном" Й.С.Баха), і в кіномист-ві (напр., фільм 
Ф.Ф.Копполи "Апокаліпсис сьогодні", в якому 
йдеться про в'єтнамську війну). Мотиви Е. 
простежуються в низці тв. про Ісуса Христа, 
Агасфера (Вічного Жида), Адама і Єву, Люцифера 
та ін. трал, для світ, л-ри постатей, шо пов'язані з 
Біблією та апокрифами. Напр., у тв, Ф. Палулана- 
Мюллера "Агасфер, Вічний Жид" герой очікує 
на кладовищі порятунку від Страшного суду. Цей 
герой, як і в романі Е. Сю "Агасфер" та багатьох 
ін.тв., приречений жити і страждати до самого 
кін. світу. Страшний суд згадується і в романі 
Л. Толстого "В оскресін н я", і в "Б ісах " 
Ф .Л остоєвського, і в "Майстрі і Маргариті" 
М.Булгакова, і в "Троянді Світу" Л.Андреева.

189



ЕТНОГРАФЮМ

Напр.,причину духов, загибелі Ставроґіна 
Д остоєвський пояснює за допомогою 
апокаліптичного тексту *1 Янголу /Іаодікійської 
церкви напиши..." Слід зауважити, шо під словом 
а п о к а л іп с и с  найчастіше розуміють саме 
Одкровення !оанна Богослова. У зв'язку з цим 
можна згадати також трактування апокаліпсису 
Лебедєвим в романі Ідіот" Д остоєвського. 
Мотиви Е. зустрічаються і в укр. л-рі (барокова 
поезія, Т .Ш евченко, О .Гончар, В .С тус, 
Д.Костенко, І.Калинеиь та ін). У багатьох суч. 
тв. знаходимо мотив "Зірки Полині", пов'язаний 
з Чорнобильською трагедією, а також мотив 
Царства Божого у віршах Стуса (напр., "У небо, у 
надвиш. у стужу прелюту...", "Зазиваю в завтра" 
та ін.). Звертає на себе увагу те, шо в XX ст. 
старовинні Е. міфи та легенди набувають зовсім 
ін. забарвлення: загроза ядерної катастрофи, 
екологічний стан Землі відображаються в л-рі у 
тв.-застереж еннях, шо пов'язані і Потопом 
(А.Штейн "П отоп-82", К.Ое "Обгорнули мене 
води до душі моєї"), і з Атлантидою (В.Незвал 
"Сьогодні ше зайде сонце над Атлантидою",
О.Бердник "Подвиг Вайвасвати"). В останні 
десятиріччя змінюється і підхід до фаталізму: 
пояснюючи поведінку людини, Сартр торкається 
цього поняття, але не в рел. розумінні, а в зв'язку 
з залежністю людини від колись перенесених 
душевних травм, і постійно говорить про її 
приреченість. Поряд з иим Р.Дюмон, В.Феркіс та 
деякі ін. письменники-утопісти вважають, шо 
перед людством немає ін. альтернативи, крім 
вибору між "утопією та загибеллю", пов'язуючи 
це твердження з Е. Вона також стала однією з 
провідних тем суч. футурології як уявлення про 
майбутнє людства та області знань, що охоплює 
перспективи сой. процесів. Е. в суч. світі 
продовжує мати великий вплив на людську 
свідомість. Досить згадати очікування кінця світу 
1992 року у Пд. Кореї або деякі твердження про 
його наставання 200 0  р., шо розповсюджуються 
в різних христ. країнах світу. Крім цього, Е. мотиви 
поширились в деяких колишніх соціалістичних 
країнах у період їх кризового стану (і не тільки в 
економіці) наприкінці XX ст., невпевненості 
населення у своєму майбутньому і були також 
пов'язані назагал з пробудженням у багатьох 
людей інтересу до релігії.

Юрій Ткачоа

ЕТНОГРАФ!ЗМ (від грец. — плем'я, народ 
та — пишу} у літ-рі — 1) Відображення в л-рі 
відомостей про етногенезу, розселення, мову, 
звичаї, побутові взаємини, обряди, матеріальну і 
дух. культуру певного народу.

2) Тематико-стильова течія в л-рах різних 
народів, шо характеризується особливою увагою 
до відображення трад. форм нар. життя, 
фольклор, поетикою, включенням у худож. 
структуру позасюжетних елементів з описами нар. 
обрядів, використанням п іс е н ь , л е ге н д , 
п ер еказів  тошо

Е. у різних формах виявлявся ше в ант. л-рі: 
"Одіссея", іст. проза (твори Геродота), місцеві 
хроніки, карнавальна афінська комедія V-IVci. 
до н е ., рим. драма (комедії Плавта), дидактична 
поема (Гесіод, Вергілій) та ін. Властивий він араб, 
іст. прозі VHI-IX ст., іст.-політ. творам візант. 
імператора Костянтина VII Багрянородного, що 
містили географічні, та етнографічні відомості 
про слов'ян, cep-віч. хронікам XI-XJI ст., творчості 
вагантів. Елементи Е. відбилися у письменників 
Відродження (Ф .Рабле, М. де Сервантеса, 
К.Маро), в лимарських авантюрно-побутових та 
ром ан ах XVI-XVH ст. Фольклорні (казка) та 
етнографічні матеріали є в утопічній л-рі поч. XV!! 
ст. ("Утопія" Т .М ора, "М істо сонця" 
Т.Кампанелли, "Нова Атлантида" Ф .Бекона) і 
поч. XX  ст.: белетристичні утопії Е.Беламі,
В.Морріса. Особливо поширився Е. в л-рі у зв'язку 
з географічними відкриттями XV-XVI ст., з появою 
інтереса до вивчення нар. побуту, збиранням і 
публікацією фольклору в період Просві­
тительства (Дж.Вікб, Дж.Алдісон, Ш.Монтеск'є, 
Д .Д ідро, Ж .Ж .Руссо, Ґ.Е ./Іессінг та ін.), 
передромантизму (міфол. школа — Ф.Шеллінґ, 
брати А. та Ф. Шлегелі, В. та Я.Ґрімм, А.Кун, 
М.Мюллер, О.Афанасьев, Ф.Буслаєв, письмен- 
ники-романтики).

У період становлення нац. л-р Е. відіграв 
позитивну ролю, сприяючи наближенню мист-ва 
до народу, нагромадженню елементів реалізму. 
В ХІХ-ХХ ст. Е. позитивно чи негативно (залежно 
від ілейно-естет. позицій письменників) виявився 
у творчості рос. слов'яноф ілів 4 0 -6 0  рр. 
(ідеалізація патріархальних основ життя 
допетровської Росії), в народницькій л-рі 
(обшинно-сои. утопізм); рисами Е. позначені такі 
літ. явиша, як ісп. та лат-амер. костумбризм, італ. 
веризм, нім. та австр. "обласницька" л-ра, франц. 
популізм, регіональні діалектні л-ри 
(провансальська, андалузька), молодописемні я- 
ри народів СРСР та ін.

У давн-рус. л-рі Е. виявився в перекладних 
візант. іст. хроніках Георгія Амартола, Іоаннз 
Малали, географічно-природознавчій л-рі 
("Християнська топографія Козьми Індикоплова", 
Фізіолог, Шестодневи), тв. худож. л-ри 
("Александрія", "П овість про розорення 
Ієрусалима" та ін.). В ХІ-ХІН ст. етнографічні 
відомості про окр. племена і руський народ 
містяться в літописах, паломницькій л-рі, в XVB-
XVIII ст. — у творах укр. ш кіл ьн о ? драли 
(інтермедії), у різдвяних та великодніх віршах; 
козацьких літбписах, у творах укр. паломників 
("Странствования" В.Григоровича-Барського) та ін.

П обутово-етнограф ічні традиції у 
відображенні нар. життя розвивалися в 1-й non.
XIX ст. в руслі утвердження нац. самобутнього 
змісту і худож. форми л-ри (творчість
І.Котляревського, П.Гулака-Артемовського; 
Г.Квітки-Основ'яненка, Є.Гребінки, П.Білець- 
кого-Носенка та ін.). Незрідка поетизація нар. 
звичаїв, обрядів, переказів, легенд становила гол;

190



ЕТЮД

зміст драм, тв.: "Чорноморський побут" Я.Куха­
ренка (1836), "Чари" К.Тополі (1837), "Купала 
на Івана" С.Писаревського (1840), "Вечорниці" 
П.Коренииького (1 8 4 1 ), "Вовкулака"
С.Алексанрова (1 8 4 8 ). Ряд письменників- 
романтиків гол. мету творчості вбачали в 
олітературю нні нар. переказів і повір'їв, в описі 
звичаїв та обрядів ("Украинские мелодии" 
М.Маркевича, 1 8 3 1 ; твори О .С ом ова — 
"Гайдамак", 1826, "Русалки", 1829, Киевские 
ведьмы", 1833). Е. виявлявся в емпіричному 
зображенні нар. життя, побутописанні, змалюванні 
різностанових най.-етнографічних типів, поети­
зації патріархального минулого без глибокого 
проникнення в сой. конфлікти, в наслідуванні 
нар. дум (І.Срезневський, П.Куліш), пісень, казок 
(!.Котляревський. О.Бодянський, поети "Руської 
трійці"), фольклор, балад (Д.Боровиковський,
A. Метлинський, М .Костомаров), у поет, 
переосмисленні нар. казок, легенд, переказів 
(Ю.Федькович, А.Могильнииький), у байках. У 
20-30 рр. Е. виявлявся і в белетристичних 
нарисах про нар. звичаї та обряди ("Обжинки", 
"Вечерницы", "М алориссийская свадьба"
І.Купжинського). істотним стимулом для розвитку 
Е. в л-рі став вихід у світ фольклор, зб. На 50-60 
рр. припадає розквіт фольклор.-етнографічної 
малої прози в укр. л-рі. У 70-90-х рр. в період 
розквіту укр. реаліст, драматургії правдиве 
зображення побуту (п'єси М .Старицького, 
М.Кропивнииького, І.Карпенка-Карого) 
поєднувалося з глибоким худож. проникненням в 
сон. буття народу. Ідейно-худож. принципи 
етнографічно-побутової школи були підтримані 
народницькими письменниками (О.Кониський, 
Олена Пчілка, П. Майорський, Б.Познанський, 
Т.Сулима, Г .К оваленко (Коломацький)) і в 
багатьох випадках зводилися до побутового 
натуралізму (В.Барвінський, Г.Яхимович, 
Оборонський,!.Грабовим та ін.). Теор. постулати 
Е. висували й обстоювали О.Огоновський,
B. Барвінський, О.Партинький, Г.Цеглинський та
ін. Проти поверхового побутописання рішуче 
виступали Т.Шевченко (седнівська передмова до 
"Кобзаря"). І.Білик, М.Драгоманов,
О.Терлеиький, і.Франко, Б.Грінченко. Зокрема, 
Франко називає натуралістичний Е. "браком соц. 
свідомості"; етнографічну манеру зображення 
"соловейків, улиць, танців, горілки і стереотипних 
любощів" критикував О.Маковей. Етнографічна 
точність відтворення побуту, звичаїв, одягу, 
інтер'єру, натуралістичні тенденції мали місце і 
на псч. XX ст. (М.Кононенко, В.Леонтович,
О.Суходольський). У творчості Т. Шевченка, 
Марка Вовчка, Л.Глібова, І.Нечуя-Девииького, 
Ю.Федьковича, і.Ф ранка. Лесі Українки, 
М.Коиюбинського, Марка Черемшини.
C. Васильченка етнографічна достовірність
служила реаліст. зображенню життя,
утвердженню високих морально-етич., духов, сил 
народу. Традиції укр. реаліст, л-ри в зображенні 
нар. життя й побуту розвинуті й в творчості

Ю .Яновського, О .Д овж енка, М .Стельмаха,
O. Ільченка, Г.Тютюнника, Р.Іваничука, Є.Гуцала,
P. Федоріва та ін.

Микола Ядеимо

ЕТ Ю Д  — (франц. —  efu de — вправа, 
вивчення) -

1. М ист.тв. (малярський, скульптурний, 
графічний), виконаний для ретельного вивчення 
натури і її форм, кольору, конструкції, 
взаємозв'язку з навколишніми предметами. Часто 
Е. є частиною майбутнього вел, тв., його 
підготовчим матеріалом.

2. Інструментальна п'єса, шо базується на 
використанні певного технічного прийому гри і 
призначена для вдосконалення майстерності 
виконання.

3. Невел. за об'ємом діт-знавче дослідження.
4 . Проз, невел. замальовки з життя 

("Л ялечка", "Н евідомий", "Ц віт яблуні" 
М .Коцюбинського; "Вечірня година", 
"Засідання", "Дорога" В.Стефаника; "Три зозулі 
з поклоном" Г.Тютюнника; "Низькопов'язана" 
М.Вінграновського). Інколи Е. називають нариси 
(зб. "Японські етюди" О.Гончара).

5. Назва деяких лір. віршів.
Див Драматичний етюд

Анатолій Волков

191



ЄВАНГЕЛЬСЬКІ СЮЖЕТИ

ЄВАНГЕЛЬСЬКІ СЮЖЕТИ (і мотиви) — 
група сюжетів, які походять з Нов. Завіту і 
відображають життя, смерть та воскресіння 
Христа, а також земну долю апостолів і перших 
християн (апостольських мужів). Важко уявити 
собі розвиток європ. л-ри та мист-ва в період 
останніх двох тисяч р. без цієї групи сюжетів 
Особливо вагома їхня роля в л-рі та мист-ві Сер- 
віччя, які були естетично-худож. виразом иерк. 
ідеології в більшості випадків. В укр. л-рі з Київ, 
часів Є .с . становлять потужний комплекс, 
джерело духовності та основу сюжетної будови.

В містико-символічному сприйнятті події 
євангелій начебто не припиняються ніколи. 
"Христа розпинають знову", повторю ється 
трагедія зради, хресних мук, смерті й воскресіння. 
У романі Лостоєвського "Злочин та кара" все, по 
суті, побудовано на євангельському сюжеті, аж 
до міфами про Соню Мармеладову, "падіння" 
якої сталося в той самий час "з шостої по дев'яту 
годину . коли Христос конав на хресті, а плата за 
її гріх точнісінько така, як піна невинної крові 
Христа, "акелдома": тридцять "целкових". ! 
"воскресіння загиблої людини" Раскольнікова — 
є аналогією виправдання Адамового гріху, гріху 
гордості й сваволі — 'невинною кров'ю" жертви. 
Цей приклад показує, як широко, тонко й 
розгалужено використовується той чи ін. сюжет 
Нов. Завіту в суч. худож. л-рі, становлячи містико- 
ментальний план тв.

Разом з тим можна окреслити певне коло 
таких сюжетів: Різдво Спасителя, його отроцтво, 
початок проповіді й мандрівне життя 
проповідника, Христос та Його учні, Христос та 
ф арисеї, Христос та народ, Тайна Вечеря, 
поцілунок Юди. муки Страсного тижня, хресна 
смерть, Воскресіння, поява перед учнями та 
Вознесіння. Ці сюжети варіюються в більш пізній 
л-рі з різним ступенем наближеності до прототипу. 
Так, міфема "Р ізд во" стає основною  для 
численних житій, герої яких можуть бути з 
моменту народження позначені якимось "знаком 
небес". У М.Гоголя у "Ночі перед Різдвом" ця 
міфема тоне в фольклор.-побутовому матеріалі 
й сприймається крізь призму світогляду таких 
персонажів, як коваль Вакула.

інколи Є.с. не використовується як такий: 
береться лише окр. мотив його. Так, в "Повії" 
Мирного виразно простежується розгорнення 
моменту з ситуації "Христос та блудниця", і 
епіграфом до цього тв. можна було б поставити 
слова Христа "Хто з вас без гріха, нехай перший 
кине в неї камінь"; долю повії трактовано не в 
дусі золаїзму. як це вимальовується на перший 
погляд, а в ключі християнського всепрошення. 
Така символіко-підтекстова "прихованість" Є.с. 
робить їх часом невловимими для суч. читача, 
вимагає врахування культ, коду минулих епох. 
Часом той чи ін. Є .с. набуває полемічного 
звучання, як історія Юди Іскаріота у /1 Андреева, 
котрий намагався довести, шо зрадництво Юди 
було теж місією не менш значною, ніж місія самого

Христа. Інколи сюжет стає просто засобом 
надання вагомості іншому матеріалу, 
"красном овством ", як в романі /1.Арагона 
"Страсний тиждень", присвяченому насправді 
подіям з життя художника Жеріко. В л-рі, шо 
знаходиться поза колом власне християнських 
ідей, можливе й творення нов. апокрифів з суто 
художніми цілями, як це зробив М.Булгаков в 
"Майстрі та Маргариті", розгорнувши на базі 
євангельської оповіді про Муки та смерть Христа 
власну легенду та власний міф. Своєрідним і 
малодослідженим варіантом "месіанської теми' 
варто вважати ті параліт. тексти про життя та 
діяльність "основоположників" нов. міфів, які 
виразно складалися з урахуванням Є.с. 
(бездоганне дитинство та "муки" В .Ульянова 
тошо). Тема Христа стає вже в ХЇХ ст. засобом 
монументалізаиії зовсім ін. героїв (пор.: "Его еим 
покамест не распяли, Но час придет — он будет 
на кресте. Его послал Бог гнева и печали Царям 
земли напомнить о Христе", шо є панегіриком 
М. Некрасова М.Чернишевському). З цього ж ряду 
Христос з червоним прапором попереду нов. 
дванадцяти апостолів у поемі О.Блока. 
Щоправда, тут простежується й певний зв'язок із 
апокаліптичним сюжетом Антихриста, який 
становить вже мотив ін., апокаліптичного циклу. 
В "Апокаліпсисі" (або ж "Одкровенні св.Іоана"), 
який вміщено наприкінці Нов. Завіту, подано 
"небесну іпостась" Христа, яка повторює риси 
фаворського перевтілення і мислиться як вічна, 
незмінна й справжня особа Спасителя. В 
Апокаліпсисі розвинуто риси жанру 
пізньоюдейської л-ри, шо пророкувала майбутнє 
царство Мессії і вішувала кін. світу (це окр. кн. 
Ст. Завіту — напр., 2-а частина кн. Даниїла, або 
деякі апокрифи). Проте християнський 
Апокаліпсис Іоана є цілком самостійною за 
сюжетом структурою, в якій вимальовується образ 
майбутнього Страшного Сулу, стан ранньохрист. 
Церкви в часи Нерона, подано численні видіння 
знамень та кар, які, зокрема, включають тай 
використані суч. л-рою мотиви, як "Кінь блідий", 
"Зірка Полинь", "Антихрист та Звір" тошо. Окр 
уваги заслуговує мотив загибелі "Вавилону", нього 
символу "цивілізації К аїна", який з перших 
сторінок Ст. Завіту підлягає суворому осуду і є 
відлунням духов, конфлікту часів зародження 
цивілізації в Месопотамії. Нарешті, третій цим 
сюжетів (формально —  другий) становлять діями 
апостолів. Розповідь про становлення Церкви від 
моменту явлення Трійці (зішестя Св. духу), про 
місіонерство апостолів (переважно Павла) 
подано й у Посланнях апостолів. Сюжети цієї 3- 
О? групи в Сер-ВІЧЧ! були, ЯК ! СЮЖЄТ Христа, 
основоположними для теологічної л-ри (в 
апокрифічних євангеліях деклароване авторство 
того чи ін. апостола — Петра, Томи тошо — булб 
наріжним каменем усієї побудови). В Нов. час 
вони стали підґрунтям для іст. романів типу "Quo 
vadis" Ґ . Сенкевича. Мотив євангельського 
апостола досить популярний в л-рах Сх. Єврояи

192



ЄЛИЗАВЕТИНСЬКА ДРАМА

(поль., чес., угор ), знаходячи різноманітні жанр 
рішення. В рос. л-рі, окрім згаданих тв. Андреева, 
і Булгакова, це —  "Ковток свободи" Б.Окуджави. 
В укр. письменстві —  поема "Марія" Т. Шевченка, 
роман "Сад Гетсиманський" І.Багряного, збірка
В.Барки "Апостоли".

Семен Абрамович

Є Д Н ЇС Т Ь  —  одна з найзагальніших літ- 
знавчих категорій, в основі якої — визнання 
цілісності літ. тв. як наріжного начала поет, 
творчості.

Чи не вперше про це стосовно хулож. л-ри 
заговорив Арістотель "Поетиці". Розмірковуючи 
над специфікою епіч. поем, він зазначав, шо 
фабула коли вона є наслідуванням дії, повинна 

відтворювати одну — і до того ж суцільну — дію, 
а частини подій повинні бути так сполучені, шоб 
з перестановкою або випущенням будь-якої 
частини порушувалося й мінялося ціле, бо те, що 
своєю наявністю або відсутністю не вносить 
помітних змін, не становить органічної частини 
цілого". Отже за Арістотелем, Є. як синонім 
цілого є безумовною нормою як поет, творчості, 
так і поет. тв. Саме тому єдиною й обов'язковою 
для мист-ва слова нормою Арістотель оголосив 
Є. дії, як наслідування однієї і цілісної за своєю 
суттю подією, а Є. часу - бажаною. "Трагедія має 
по можливості, — вказував Арістотель, — 
вмістити свою дію в одноденний кругообіг сонця 
або якнайменше з нього виступати".

Згодом, у поетиці класицизму, Є. часу буде 
також оголошено обов'язковою нормою і додано 
ше одну норму —  Є. МІСЦЯ.

У "Поетиці" Арістотеля, як і пізніше в поетиці 
Н.Буало було сформульовано ше одну із суттєвих 
норм — Є. характеру. За Арістотелем, "характер 
буде гідним, якщо й ця схильність гідна < .>. Друга 
умова - відповідність характерів. Буває, напр., 
мужній характер, але не подобає жінці бути 
мужньою або грізною. Третя - правдоподібність - 
це завдання відмінне від того, шоб створювати 
характер гідний або відповідний <...> . Четверта 
- шоб характер був послідовний. Якщо 
зображувана особа непослідовна й таким 
подається її  характер, то навіть і в 
непослідовності своїй  вона повинна бути 
послідовна". А Буало вваж ав за потрібне 
вилучити з характеру героя все суперечливе, щоб 
створити цілісний у своїй логічності образ

Зазначимо, шо Є. характеру, як, зрештою, і 
Є. тв. на загал, може базуватися не лише на 
погізаиії зображ уваного - ие лише один із 
можливих шляхів досягнення поставленої митцем 
мети. !н. шлях передбачає зчеплення крайнощів, 
сполучення полярних первнів в єдину у своїй 
непорушній єдності структуру (добра і зла, сили і 
безсилля, любові і ненависті, трат, і коміч.). Такий 
шлях є також правомірним, бо як і в житті, так і в 
мист-ві, крайнощі "збігаються".

Про це у заг-філос. плані мовив свого часу 
PV-Щ ст. до н.е.) /Іао-цзи; згодом з концепцією

поляризму виступають піфагорійці. Про "збіг 
протилежностей" в добу В ід р о д ж е н н я  
розмірковували Н.Кузанський і Дж.Бруно, а у 
філософії позитивізму протилежності зводяться 
до полюсів, а їх відношення до лоповнюваносп. 
У діалектико-матеріалістичній ф ілософ ії 
виникла теза не лише про єдність і боротьбу 
протилежностей, а про "тотожність проти­
лежностей", їх взаємоперехід.

Є. худож. тв. можна потрактувати по-різному 
і з різних філос. позицій, але незаперечним 
лишається одне - в мист-ві слова протилежні 
первні (як, зрештою, у будь-якому мист-ві) 
гармонізуються. ! саме гармонізація, як 
взаємопроникнення протилежних первнів задля 
утворення нов. цілого, є запорукою врешті-решт 
Є. (цілісності) поет. тв. Думки стосовно цього ми 
знаходимо знову-таки в А рістотедя, який 
зазначав, шо одним із шляхів гармонізації всіх 
складників худож. тв. є беззаперечне врахування 
родової специфіки змісту тв. Саме розуміння Є. 
як гармонізованої худож. цілісності, потребує, 
окрім усього ін., зосередити увагу на внутр. 
доцільності зображуваного: не можна розтягувати 
фабулу, нехтуючи при цьому її внутр. ЗМІСТОМ; не 
можна порушувати природний порядок дії, не 
керуючись при цьому певними мист. намірами та 
естет, засадами; не слід в арістотелівській драмі 
поєднувати декілька фабул, але це є природним 
для еп ічн ій  драм і. Тобто внутр. доцільність 
зображуваного як передумова творення худож. 
Є. виявляється на двох принципово значущих 
рівнях: на рівні зображуваної події та на рівні 
системи худож. та естет, уподобань автора.

Творення Є. як гармонізованої цілісності 
досягається виключно завдяки митцеві, котрий, 
як мовив Арістотель, є "творцем фабул", чи, як 
визначили б ми, творцем худож. реальності.! така 
реальність, не будучи ідентичною реальності 
об'єктивній, є цілісною хоча б тому, що об'єктивно 
існуюче митець перетворює суб'єктивно, тобто 
дає своє уявлення і розуміння навколишньої 
дійсності. Цей момент примату суб'єктивного над 
об'єктивним у літ. тв. є визначальним для 
виникнення Є. як гармонізованої цілісності. Про 
ие свідчать і численні висловлювання майстрів 
худож. слова.

Як одна з універсальних мист. категорій, Є. - 
визначальна для функціонування всіх складників 
тв., шо умовно поділяються на формальні (стиль, 
ж анр, композиція) і змістовні (фабула, сюжет, 
тема, конфлікт, характер), але в межах худож. 
Є. постають як змістовно-формальні.

Олександр Чирков

ЄЛИЗАВЕТИНСЬКА ДРАМА — умовна 
номінація явища в культ.-мист. житті Англії 2-ої 
пол. XVI ст. та 1-го десятиліття XVI! ст. Це 
найменування не пов'язане ані з естет., ані з 
худож. пошуками митців. Утворене воно від імені 
королеви Єлизавети (1 5 3 3 -1 6 0 3 ), останньої з 
династії Тюдорів, яка правила Англією майже 50

193



ЄРЕТИЧНА ЛІТЕРАТУРА

років (1558-1603). !ї царювання ознаменувалося 
небаченим злетом і розвитком л-ри, драматургії 
зокрема, тому цей період звично та зручно 
пов'язують саме з її ім'ям. Він охоплював другий 
та третій етапи доби Відродження в Англії), а 
видатних драматургів того часу іменують 
"єлизаветиниями ". Це Дж./Іілі (1 5 5 4 -1 6 0 6 ) , 

К.Марло (1 5 6 4 -9 3 ) , Р.Грін (1 5 6 0 -9 2 ), Т.Кід 
(1558-94), В.Шекспір (1564-1616), Б.Джонсон 
(1 5 7 3 -1 6 3 7 ) ,  Д ж .Ф летчер (1 5 7 9 -1 6 2 5 ) , 
Ф .Бомонт (1584-1616) та ін.

Англ, драма 2-ої пол. XV! ст. становила таке 
вел. розмаїття, якого, мабуть, не мав ніколи жоден 
театр світу. Тут були мораліте, cep-віч. містерія, 
нар. ф а р с , к р и в а в а  др ам а, перероблена з 
Плавта чи Теренція комедія, перекладена з італ. 
п а с т о р а л ь  д р а м а т и ч н а  х р о н ік а , 
напівпобутова комедія з сюжетом, побудованим 
на італ. н о в ел і тошо. Коло єлизаветинських 
драматургів було також дуже неоднорідне. Одні 
(Флетчер, Бомонт) звертали увагу виключно на 
придворне життя, ін. (Джонсон, Шекспір) —  на 
зображення реального побуту народу. Джерелами 
драматургії одних (Ділі) були ант. міфи, ін. (Грін) 
— англ, п ерекази  та легенди. Певна частина 
авторів (Джонсон) сатир, зображувала дійсність, 
деякі (Флетчер) проповідували ідею 
божественності монархічної влади. Більшість 
драматургів були дворянами —  Бомонт, Флетчер, 
Дж.Ш ерлі (1 5 9 6 -1 6 6 6 ) , Дж.М арстон (1 5 7 5 - 
1634), Т.Мідлтон (1520-1627) та ін. Марло був 
сином швеця, Грін — трактирника. Дехто 
навчався в Оксфорді чи Кембриджі, ін. не мали 
жодної освіти. Були серед драматургів такі, шо 
писали для театру, але були людьми ін. професій: 
Марстон — священником, Міддтон — адвокатом.

Драматургів-єлизаветинців можна згрупувати 
у два напрями, які мали різні підходи до мист-ва: 
нар. та придворно-академічна драма. Нар. драма 
репрезентована іменами Шекспіра, Марло, Гріна, 
Джонсона та ін. через те. що вона виросла на 
нар. ґрунті, з глибоких нар. джерел, з реаліст, 
побутового елементу містерії, з фарсу. На 
противагу їй, придворно-академічна драма, шо 
склалася при дворі та в університетах (вчена 
л р ам а), свідомо відмежовувалася від нац. 
традицій та нар. драми, вважаючи їх вульгарними 
та негідними нов. часу, й усі свої симпатії звертала 
до ант., точніше лише до рим. драми: в трагедії 
взірцем був Сенека, у комедії — Плавт і Терениій.

Незважаючи на досить суттєві відмінності Є.д. 
на загал властиві спільні риси: 1) сю ж ети  
здебільшого складалися на тему кохання чи 
дружби; 2) ф аб у л а  — сповнена дії та подій, 
несподіваних перипетій, ефектних сцен; 3) події 
часто були неправдоподібні; 4) розв'язка збирала 
майже всіх дійових осіб і мада досить недбалий 
характер, ніби автор утратив інтерес до п'єси і 
намагався якомога швидше покінчити з нею; 5) 
дуже часто використовувалися дві, а то й три 
фабули, які мали досить слабкий, випадковий 
зв 'язок , а часом взагалі не мали; 6) п 'єсам

властива вел. кількість анахронізм ів —  майже 
завжди чужому та віддаленому надаються риси 
свого та суч., шо нагадує про англ, дійсність. 
Ф.В.Шеллінг, один з кращих знавців Є.д. вважав 
це найхарактернішою її рисою; 7) для посилення 
реалізму, а також для створення коміч. ефекту, 
дійові особи говорять інколи на діалекті чи на 
чужоземній мові; 8) характери дійових осіб були 
статичні і мали одну домінуючу рису; 9) Є.д. 
властиві певні типи, своєрідні маски: блазень, 
простак, хвалькуватий воїн, педант, куртизанка 
та її звідниця, злодій тощо; 10) стиль вражає 
багатством порівнянь, м етаф ор, та ін. засобів 
образності. Виявом посиленої уваги до образності 
є евфуїзм Дж.Лілі, стиль, який відрізняється 
риторичністю, чисельністю метафор і порівнянь, 
паралелізмами, частими посиланнями на 
приклади з ант. історії та міфології; 11) в основі 
Є.д. лежить вірш, який поєднується з прозою; 12) 
англ, драма цього періоду складається з низки 
сиен, іноді дуже віддалених одна від одної за 
часом та місцем; 13) однією з особливостей Є.д. є 
моралістичний характер.

Є.д. як літ. феномен почала підупадати при 
Стюартах, а надто з 20-х рр. XV!! ст. до закриття 
театрів рішенням парламенту Англії у 1642.

Андрій Близнюк

ЄРЕТИЧНА ЛІТЕРАТУРА — літ тв. рея
змісту, які виникають на грунті концепції, що 
суперечить ортодоксії. З релігієзнавчої т.з межа 
між поняттям "єресь", "секта" і "конфесія", які 
часто вживаються майже як синоніми, досить 
умовна. Є .л. виникає як противага 
ортодоксально-догматичному поглядові, причому 
вона спершу не заперечує той погляд в цілому, а 
лише прагне, як правило, "вдосконалити" якийсь 
один чи кілька постулатів. Згодом це спричиняє 
відокремлення інаковіруючих та засудження їх 
церк. громадою; надалі утворюється секта, шо 
охоче іменує себе конфесією (самостійною 
Церквою). Зрозуміло, основну увагу в подібних 
дискусіях має літ. полеміка, яка торує шлях 
відокремленню єресі. Ця модель простежується 
не лише в христ. світі. Так, писання пророка Мані, 
творця маніхейства, суть єресь щодо "Авести" 
зороастрійців. В ісламі —  сунніти в очах шиїтів 
суть єретики, бо "приховують" історію халіфа Алі, 
й, навпаки, шиїти, як на сунітів, "долали" до 
Корану главу про Алі. В юлаізмі це, напр., 
пропаганда вчення лж е-М есії Франка 
(розгорталася, зокрема, на Поділлі). Проте 
найчастіше єретич. називають тв. саме христ. та 
псевдохрист. авторів, котрі висловлювали 
незалежні думки ("єресь" означає "особливе 
вірування").

Першою хвилею Є.л. були тв. гностиків (П-Ш 
ст.), котрі прагнули заперечити авторитет БМмУ, 
керуючись постулатом про те, шо єврейство не 
може мати божественного об'явлення. Навпаки, 
філос. проза Греції, халдейська та єгип. окультна 
мудрість, вчення Заратуштри долучалися до

194



ЄРЕТИЧНА ЛІТЕРАТУРА

сюжету Христа. На ній основі гностики 
створювали євангелія ап окри ф и , а Ст. Завіт 
відкидали цілком як "облуду". Бібл. Ягве був 
оголошений "злим" бож еством (варіанти: 
невмілим тощо); називалося навіть "справжнє" 
ім'я Його — Ябалдаоф. "Справжній" же Бог, на 
думку гностиків, відділений численними шарами 
грубої та розрідженої матерії від нашого злого 
світу, й сюди потрапляють лише окр. "еони" Бога. 
Внутр. близькими гностикам були павлікіяни (VI) 
ст ), т о  теж сприймали реальність як прокляття, 
визнаючи до того ж рівність Бога й диявола. В 
обох випадках простежується вплив перс, 
(зокрема маніхейського) дуалізму; цікаво, шо 
такий само умонастрій в ті часи формується й в 
іслам, світі (вчення карматів та ізмаілів з їхнім 
шануванням Зла). Далі гностицизм має розвиток 
у болг. богомильстві, котре вже твердить, шо 
матерію створено просто сатаною; богомидьські 
трактати стають основою для міркувань зх-європ. 
альбігойців та катарів, які відчували моментами 
справжню ненависть до Творця світу й чиї тв. 
було написано інколи з неабиякою літ. вправністю 
— напр., альбігойське "Питання Іоана на Тайній 
вечері Царя Н ебесного" (можливо болг. 
походження; тв. подібний до знаного в ст. Русі 
гностичного апокрифа "Питання !оана Богослова 
до Господа"). Згодом додалася доктрина 
тамплієрів, котрі буквально, обрядово плювали 
на хрест. Під час хрестових походів вони 
перейнялися настроями сх. окультизму й, під 
впливом переказу про Соломона та його Храм 
висунули ідею храмобудівництва як символу 
перебудови Всесвіту. Живило cep-віч. єретичну 
думку Європи й щеплення вавилонського та перс, 
окультизму, перейняте через юдаїзм (Каббала) 
та апокрифи часів вавилонського полону, котрі 
відбилися вже в писаннях пророків Ст. Завіту 
(Варуха та !сайі). Все це буде синтезоване 
масонами, міфологія яких теж ставить на меті 
"переробку світу' (теза 11 з "Тез про Фейербаха' 
К.Маркса та "сталінський план переробки 
природи" опосередковано збігається з доктриною 
розенкройиерів). Масонським авторитетом був 
Соломон, угодник Божий й водночас начебто 
окультист —  "маг", перший будівник Храму. У 
сх-слов'ям. світі гностичні ідеї відбилися почасти 
в cep-віч. "Голубиній книзі"; пізніше — у рос. 
теософів рубежу ХІХ ХХ ст.

Другою хвилею Є.л. стала полеміка навколо 
церк. догматів, що інтенсивно створювалися з 
перших віків християнства й набули закінченого 
вигляду у формулах Вселенських Соборів. 
Дискутувались таю питання, як Три іпостасі Бога, 
Непорочне Зачаття, природа Христа тошо. 
Проблеми на зразок іменування Діви Марії 
Богородицею чи, як вчив єресіарх Несторій, 
"Хрисгоролииею", набували величезної ваги. На 
відміну віл гностиків, ці єретики ґрунтувалися 
вже виключно на Ст. й Нов. Завітах, не 
розходячись в основі з ортодоксальним вченням. 
Але оскільки ядро догматики поступово

складається як соборний погляд, то "своє 
розуміння" Біблії виявляється в очах більшості 
поьмлковим (вже в П ст. н.е. св. Іриней Ліонський 
написав кн. "Проти єресей")

Єресі розповсюджувалися дуже широко. Так, 
вигнаний з Константинополя Несторій мав 
величезний вплив у кочовиків Великого Степу 
—  аж до монг. земель. Цікавий шлях окр. єрет. 
концепцій. У часи Вселенських Соборів гаряче 
обговорювалося питання про природу Христа: чи 
Він є Боголюдина, шо єднає в Собі людську й 
Божественну природи (позиція єретика Орігена, 
яку Церква проте прийняла), або ж має лише 
Божественну природу (монофізити — вірмен., 
коптська та ефіопська Церкви). Монофізитство 
надихало монофелітство — визнання у Христа 
"одної-єдиної воді" тощо. В IV ст. єресіарх Арій 
заперечує Божественне єство Христа, трактуючи 
Його лише як Творіння й відкидаючи поняття 
Трійці. Аріянський образ Бога-Монади, в основі 
близький до юдаїстської концепції, стає грунтом 
для численних вар іан тів  такого образу. Так, 
аріянство сх. слов'яни знали вже в добу України- 
Русі. Елемент цієї єресі відбито в "Символі віри", 
шо вмішений у "П овісті временних літ"; 
К.Туровський відзначав, що аріяни "бяху бо 
философи и книжьнеци горазди". Тому й в сер- 
віч. Н овгороді не здивувалися єресі 
"зажидовілих" (XV ст ), яку принесли сюди, 
ґрунтуючися на філософії Маймоніда, євреі 
Схарія, Мойсей Хануш та Йосиф з оточення лит. 
князя Михайла Льгердовича. Є ресь ця теж 
заперечувала догмат Трійці та Божество Ісуса 
Христа як Спокутника гріхів людства. Ці єретики 
робили наголос на Ст. Завіті, відкидали иерк. л- 
ру, культ ікон, мошів, молитов за померлими (на 
думку Д.Чижевського в цій єресі позначився 
також вплив гуситства). Після розгрому єресі ідеї 
ожидовілих мали поширення серед селянства, 
підсилюючись впливами ортодоксального юдаїзму 
та караїмства (Закавказзя, Сибір, пд. Росії; 
почасти також Україна: Київщина, Полтавщина, 
Херсонщина).

На Зх. ідеї Арія відродилися в добу 
Реформації (рух антитринітаріїв, поширений і в 
Польщі). Вони мають продовження у вченні 
свідків Єгови про Армагеддон (Есхатологія). 
Виразні паралелі до писань жилівствуючих можна 
спостерігати й в такій суто "західній" секті, як 
адвентисти сьомого дня з їхнім прагненням 
повернутися на грунт юдей. приписів.

Поняття єресі — регулюючий момент усієї 
середньовіч. схоластики З х ., яка мусила 
балансувати часом на дуже небезпечній межі, 
напр., у такому животрепетному для монотеїзму 
питанні, як природа зла. Тут Бог проголошений 
абсолютно благим, а зло, як вчив Августин, не 
має власної природи, є "тінню добра". Одночасно 
в Біблії Бог є володарем й добра, й зла, навіть 
спілкується з сатаною (Книга Йова). Оріген, а за 
ним Іриней Ліонський, вчили, шо сатана був 
скинутий з неба —  вказувалося на відомий, в

1 9 5



ЄРЕТИЧНА ЛІТЕРАТУРА

Євангелії цитований, текст про "ленниию, сина 
зорі", але ж там мався на увазі Вавилон як 
конкретне втілення сатанізму Для кристалізації 
погляду на сатану як "відпалого янгола" потрібна 
була негласна опора на апокриф. Книгу Еноха, 
тобто на визнану єресь: саме тут докладно 
розвинуто сюжет про скинутих з неба янголів- 
демонів. Це свідчить про певну неусталеність 
кордонів між ортодаксією та єрессю в перші віки 
християнства, та й не лише тоді. Коли Іоан Скотт 
Еріугена (!Х ст.) заглибився в питання про природу 
Бога, то вдався до думки, шо зло як таке "не 
існ ує", а Б ог є не О собою , а всетвірною  
субстанцією — це був логічний висновок з 
проблеми відокремленості зла, але він визнаний 
був за єресь. Ця суперечка закінчилася тим, шо 
кат. церква прийняла тезу, згідно якої сатана 
мусить врешті-решт коритися Богові (православні 
ж уважають, шо тут все залежить від свободи волі 
творіння, залишаючи питання більш відкритим й 
дешо дуаліст.). Так єресь виступала каталізатором 
догмату.

Третя хвиля Є.л. — епоха Реформації на Зх., 
виникнення протестантських сект та конфесій. 
Тут панує дух "бібл. критики" — аж до спроб 
ревізії бібл. канону й проголошення тих чи ін. 
канонічних кн. апокрифами (М.Дютер сумнівався 
в канонічності "О б'явлення Іоанового", ін. 
напрямки відкидають навіть Дії та Послання 
апостольські). Протестантизм тяжіє до 
"деміфологізаиії" Біблії, відкидаючи чимало 
догм атів, як і сам авторитет Вселенських 
Соборів, де було визнано святість бібл. та церк. 
чудес. Проте на погляд ортодоксальних теологів 
(О.Мень, П.Тілліх, Ж.-Д.Робер та ін ), природною 
мовою релігії є саме мова міфа, й усяка 
деміфологізація руйнує віру. Отож вчення, шо 
оф ормлюються в деякі зх. протестантські 
доктрини Нов. часу, які врешті-решт ведуть до 
раціонального витлумачення Біблії, по суті, 
знищують суть Св. Письма. Характерне, напр., 
поняття "керігми" (провіщення), висунуте 
протестант, теологом Р.Бультманом: він вважає, 
шо все "фант, "-чудесне в Біблії є просто худож. 
умовністю архаїчної епохи й мусить бути 
"п ерекладене" на суч. раціональну мову 
(толстовство). Але це є руйнація релігійного 
почуття, так само, як і літ. чар бібл. мови, 
заперечення її специфіки.

На С х., навпаки, панувало суб'єктивно- 
емоційне переживання віри. Так, варіант рос. 
протестантизму —  старообрядництво, котре 
боялося змінити й літеру в церк. книгах, було 
непримиренне до "мудрьегвующе ве7ренихь". 
Водночас воно не було осторонь спроб дещо до 
чудес Біблії долучити, продовживши нібито тим 
Священну історію (розповіді протопопа Аввакума 
про видіння йому янгола). Тої ж природи були 
прозріння фаворського світла в грец. й слов'ян, 
ісіхазмі, котрий інспірував величезну енергію 
стилю "витія словес" та іконопис А.Рольова, але 
ше на поч. XX ст. сприймався як єресь (напр.,

С.Булгаковим). Було тут й відверте глумління над 
церк. вченням (деякі "молитви", написані Іваном 
Грозним, якого разом з опричниками підозрюють 
в сатанізмі). В  Україні вплив Реформації був 
відчутний в русі флаґеллянтів ("покутників"), шо 
мало вираз в тв., які обороняють св. Неділю 
("Епістолія о Недьль" та "Сон Богородиці").

Отже, тенденція до раціоналізації й 
деміфологізаиії не є визначальною, зокрема в 
пізнішій Є.л. Не менш поширена протилежна 
тенденція створення власного міфа (міфемм, 
міфологеми) У II ст. існувала єресь Монтана, 
шо закликав до "очищення" Церкви й 
бузувірського аскетизму. Святенництво 
сполучалося з образним витлумаченням мерк, 
історії як епохи отроцтва (часи Мойсея), юності 
(епоха Христа) та зрілості (епоха самого Монтана). 
Цю єресь уподобали в Росії у XIX ст. у формах 
"іванівшини", "нікіфоршини", котрі зі співом 
особливих пісень практикували екстатичне 
"сміхорилання", вважаючи себе "духовно 
оскопленими"; заперечували Непорочне зачагггя, 
вважаючи, шо Ліва не може народити Бога, а що 
Бог Саваоф Сам сходив з неба у плоті, обравші 
з апостолів Сина, котрий досі живе серед 
праведних (тобто монтаністів), які себе самі 
іменують "янголами" та "святими".

Раціональний Зх. давав ше разючіші 
приклади міф отворчості. Так, доктрина 
мормонів, створена 1830 в Америці Дж.Смітом, 
базується на Кн. Мормона, яка шанується нарниі 
з Біблією. На 500-х сторінках викладено історію 
нефритів та ламаїтів, які буцімто були нащадками 
семітів й переселилися на амер. землю в 600-му 
р. до н.е., утворивши етнос індіанців. Мормон, за 
цією кн., був останній з нефритів, шо вцілів у 
боротьбі між цими двома племенами, а його ом 
—  "янгол Мороні" —  написав згадану кн. на 
"золотих аркушах" незрозумілим письмом. Кн. ш 
немовби потрапила до рук Лж.Сміта, який мав 
магічні камені з одягу юдейських
первосвящеників — урім та туммім, крізь які зміг 
прочитати її текст. Здебільшого Кн. Мормона с 
стм лізам іоо під Ст. та Нов. Завіт. До всього 
того мормони долучали віру в чаклунство, узягу з 
натуралістичних релігій ідею метемпсихозу тощо.

Цікаві трансформації мормонського міфа ля 
рос. ґрунті, де до нього долучилися хлисгівсмій 
молоканські мотиви: керівник громади 
розуміється як "живий Б о г", ін. ватажки — 
"саваофи", "христи", "богоролииі", "руки", "нопґ, 
"око" громади. Це сполучається з запереченим 
загробного життя й Страшного Суду (тобто 
Об'явлення Іоана) та неймовірними коливаюміи 
морального почуття від аскези до грубй 
розбещеності. 1 1

Найчастіше в Є.л. помітно красномовство!) 
образність фольклор, типу; напр., в сгаровмяй 
єговістичній кн. читаємо такий пасаж: сатаніоів 
не визволять "никакой папа: ни Римский; ж 
Крымский, или ни Греческии, ни Кафолический, 
ни православный, ни левославный, или А)

196



ЖАНР

Григорианский, ни окружной, ни про- 
тивуокружной, ни присяжной, или ни 
единоверческий (униатский), ни чудотворный... 
раскольничий царь... Максим Рулометкин. ни 
Шейх-Ислама, ни Брама, ни Далай-Лама и 
никакая Владычица Сатанинского мира ни 
троеручииа. ни троецычииа, ни скорбящая и ни 
свербящая! Ей истинно! Аминь! (автор — Вс. 
Св Єлієгу (тобто св.Ілля — С .А .), котрий 
проживає в Мітаві. по Писарській вул. буд. 15). 
Характерні також укр. тв. XVHlcT. "Питання и 
отповеди" описании Франком; духоборський 
трактат про творення людини, записаний в 
Україні М.Сумцовим наприкінці ХіХ ст.: тут 
створення людини подається як використання 
Богом стихій матеріального світу (тіло від землі, 
кості віл каменю, жили від кореню, кров від води, 
волосся від трави, думка від вітру, благодать від 
хмари тощо).

Але інколи в основі сресі лежить, навпаки, 
творчість яскравої культ, і літ. обдарованої 
особистості, напр.. Е.Сведенборга, котрий цілком 
серйозно описував свої духовні мандри в 
потойбічний світ, спілкування з видатними 
людьми минулого, котрі там перебувають, 
детально подавав відмінності в одязі й інтер єрі 
тошо (справедливості заради зауважимо, шо 
Свсленборгові випало описати й. напр.. 
величезну пожежу, яку він побачив духов, очима 
за рік до того). Духов, нащадки Сведенборга 
сповідують відсутність меж між небесним та 
земним, духов, та тілесним, спираються на вчення 
окультнстів про "тонку матерію" відкидають як 
апокрифи ряд фундаментальних кн. Нов Завіту 
(зокрема Дії та Послання апостолів).

Деякі сектанти намагаються будувати свою 
концепцію па літері Св. Письма. Секта назореїв 
(Закавказзя) вчить, шо Христос таки втілився від 
Діви Марії, але перед тим перебував у плоті 
праведників (Авеля. Ноя і т.д.). Пізніше Він жив 

особах засновників секти (Кабінетов. Уклеїм). 
Назву секти взято від юдей. назорей" (аскет). 
Вчення базується на одному-єдиному вірші з 
лругоканон. кн. Премудрості Соломонової (7; 27).

Є.л. с характерним моментом духов.-літ. 
життя сусп-ва впродовж тисячоліть. Вона не 
позбавлена певних худож. якостей, зумовлених 
міфол. мисленням, хоча найчастіше панує 
невпинна суб єкт. фантазія.

інколи Є.л. буває поштовхом для мития слова 
( Повстання янголів" А.Франса спирається на 
писання гностиків-. "М айстер і Маргарита" 
М.Булгакова — на зх. єресі Сер-віччя). 
Г.Сковорола використовував певні езотеричні 
джерела.

Семем Абрамович

ЖАНР — (від франц. — genre — вид. рід) — 
вид змістовної форми, яка зумовлює цілісність літ. 
тв . шо визначається єдністю теми, композммм 
та мовленнєвого стилю.

У генетичному плані жанр пов язаний зі 
словесно-ритуальною поведінкою колективу, яка 
відповідає тій чи ін. типовій життєвій ситуації 
(звернення до Бога, смерть, розваги та ін.). Цей 
сусп. рефлекс на ситуацію трансформувався в 
Ж ., а сама життєва ситуація — в тематичний 
мотив. Зв язок між темою і Ж ., шо встановився 
ше в античності і який можна простежити 
протягом довгої літ. еволюції, був доведений у 
класицистичний період до нормативної 
о б о вя зк о во ст і настільки, що тема почала 
забезпечувати Ж. його апріорну змістовність. У 
добу ж романтизму, який орієнтується на бунт 
проти звичних форм життєвлаштуванпя і на 
"емансипацію принципу суб сктивності 
(С.Аверинцев), наявна тенденція до ослаблення 
жанр, рефлексу на життєво важливу тему. 
Остання поступово перестає бути ферментом, 
атрибутом та комунікативною ознакою Ж ., 
понятійна змістовність якого відтепер 
компенсується за рахунок його інтерпретанійної 
функції, суть якої особливо простежується у 
випадках іронічної невідповідності між об'єктом 
твор. реф лексії автора та його жанр, 
прочитанням (напр.. 'Ода юшиі' серб, поета XIX 
ст. Й Йовановича (Змая). "Ода пдіткареві рос. 
поета XX ст. А.Вознесенського. "Ода гривні" 
О.Іванця та ін.). Факт автор., опосередкованого 
жанром, ставлення до об'єкта стає, винятково 
доказовим.

Романтизм буде потребувати і світоглядної 
функції Ж. Якшо у класицистів худож. освоєння 
змісту дійсності йшло екстенсивним шляхом — 
через розширення жанр, діапазону, то романтики 
прагнули відтворити життя як заг. ситуацію, у 
зв язку з чим намічається іст. реабілітація 
первісного міфу. Призначення Ж . бути 
колективним "образом світу' спричиняє 
типологізаиію Ж. Відтоді будь-яке худож, ціле, 
навіть модерністське за своїм задумом, може 
вважатися жанр., якшо його структура, як 

стверділий світогляд" (Г.Гачев), виявляється 
метонімічним носієм заг. світ, зв язків. І в цьому 
розумінні жанр починає відігравати ролю 
худож нього методу як способу засвоєння та 
розуміння дійсності, про шо свідчать такі жанр, 
назви, як реаліст, роман, романт. поема, 
символічна драма і т.д.

Незважаючи на структурну мобільність жанру, 
яка дозволяє усвідомлювати його іст. відносність, 
він все більше витісняється на периферію худож. 
цілісності тв.. в його асоціативне поле, шо 
зумовлене не жанр, наслідуванням клас зразків, 
а жанру про них.

Такою є об'єктивна тенденція, пояснення якої 
в цілому необхідно пов'язувати з історією 
взаємозв язків жанру та стилю. Якшо останній 
сприймався в доромант. л-рі як індивідуальне

197



ЖАНР ВСТАВКА

виконання жанр, ("цехового") канону, то, 
починаючи з романтизму, саме до нього 
переходить роля чинника, шо породжує иілісніть 
тв Саме він. шо виражає автор, відповідальність 
за цю цілісність. стає критерієм цінності тв.. 
відібравши це право у Ж.

Така теор. історія Ж. як такого, як змістовної 
форми. Практична ж історія будь-якого Ж. 
здійснюється в ж анровій си стем і як 
взаємопов'язаному наборі окр. Ж., таксономічні 
відношення між якими зумовлені в цілому 
ціннісними орієнтирами колективу. Тому кожна 
жанр, система характеризується іст. (Ж. сер-віч. 
л-ри. класицистичні Ж. та ін.) і нач чи 
регіональною (Ж. япон. л-ри. Ж. перс, л-ри і т.д.) 
відносністю. Основною темотвірною засадою зх- 
європ. Ж. с родова змістовність л-ри (лір., драм., 
епіч та ліро-епіч. Ж ). хоча використання її як 
класифікаційного параметра становить трудноші. 
позаяк. по-перше, періодично активізується 
взаємозапилення родів, внаслідок чого 
з являються такі жанр, утворення, як лірична 
драма, роман-трагедія та ін

Крім того, використовуються й ін. принципи, 
які дозволяють проводити інвентаризацію Ж. Так, 
розрізняють Ж за пафосом, шо переважає в них 
(героїчний, елегійний, траг та ін.). за способом 
існування (усні — усна розповідь, анекдот; та 
письмові), за приналежністю до певного виду л- 
ри (Ж. дитячо? бульварної, пригодницької та ін. 
л-ри). за типом мовлення (вірш, та проз.) та ін.; 
розрізняють фольклор, та літ. Ж.

Шо ж стосується окр Ж ., то кожен з них 
зберігає, незважаючи на еволюційні зміни, свої 
конструктивні властивості. Lie дозволяє 
застосовувати при їх вивченні методи історично? 
поетики (греи лицарський м іф о л , 
натуралістичний та ін. ромаи). Крім того. Ж. 
характеризуються нац. (регіональною) 
своєрідністю (укр. коломийка, поль. фрашка 
лаг.-амер. роман), яка. по-перше, не виключає 
можливості типол. подібності між ними (європ. 
ода та араб касяда). с предметом зіставної 
жанрологі? а. по-друге. їх засвоєння інонан. л- 
рою (укр. нар. дума і дума в рос. поезії — 
К.Рилєєв. М.Лєрмонтов. Г.Багрицький та ін ).

Окр. Ж ., які характеризуються гнучкою 
структурою та тематичною свободою, утворюють 
свої різновиди. Так. розрізняють роман 
випробування, біографічний роман, нар., 
побутову драму драму ф еєрію  та ін 
Виникнення жанр, різновидів може бути пов'язане 
як із літ напрямом, течією школою — романт. 
поема, класицистична ода, символістська драма 
та ін ). так і з іменами окр. авторів, шо впровадили 
е літ. обіг жанр, -стильові форми худо ж. цілого 
(пінларична ода, байронівська поема, 
бальзаківський роман та інф .які утворюють 
традиції, а це означає і можливість різних видів 
їх засвоєння (наслідування, стилізація та ін ).

Борис Іванкж

Ж А Н Р В С Т А В К А  — композиційно 
локалізований жанр в структурі тв.

В ролі Ж .-в. можуть виступати, молитва, 
епітафія, гнома, клятва, батьківське напучення, 
сповідь, щоденник, анекдот, притча, цитата 
тощо. Поряд з цим — публіцистичні та наук, (часто 
квазінаук ) жанри: газетна стаття, хроніка, 
репортаж, інтерв'ю, некролог, наук, стаття, 
трактат.

Такі Ж в як загад к а замовляння, 
закляття прислів'я персонажна пісня та 
ін. є типовими для усної нар. творчості, зокрема, 
казки

На відміну від жанрового синтезу Ж.-в. 
існує як відносно автономний, а на відміну віл 
жанр, коптаміяапі? — внутр. складник тв. 
Можливе архітектонічне виокремлення Ж.-в. 
(утопія — "Сон Обломова' в романі І.Гончарова 

Обломов ), утворення низки Ж .-в (вставмі 
історі? в романі-епопеї М. де Сервантеса Лон 
Кіхот"). поширеним є співіснування різножанр. 
вставок. Так, до романт. іст. поеми А.Міпкевича 
"Конрад Валлєнрол" увійшли рел. гімн-молитва. 
три пісні — Гальбана, дівчини з вежі та 
вайделота, вірш оповідання найде лота, балада 

Альпухара" До ром ану Ф.Достоєвського 
"Брати Карамазови " —  "поем а " Великий 
інквізитор", "З житія в бозі спочилого 
ієросхимонаха старця Зосими.. ". "Сповідь 
гарячого серця, у віршах". "Сповідь гарячого 
серця, в анекдотах".

Спід відрізняти власне Ж.-в., який апріорно 
характеризується усталеними рисами певного 
жанру і зберігає їх в структурі хулож. цілого 
(серенада "'У гаю. гаю. . . ' в поемі Т Шевченка 
"Гайдамаки ) від такого, який набуває жанр, 
змістовності лише у тв. (контекстуальний Ж.-в). 
завдяки наданню йому відповідного призначення 
(використання сну" як жанр, форми утопії в 
романах Достоєвського).

Незрідка жанр, ознаки текстової вставки 
сприймаються як вторинні, супутні щодо їхнього 
змісту та функції, по суті як факультативні, напр., 
при запозиченні чужого" тв. (романс 
"Волошки" у вірші О.Апухтіна Божевільний"). 
Навпаки, жанр, ефект вставки посилюється заг. 
жанр, контекстом основного тв. (апгпугопіяв 
сатир, 'історії одного міста" М .Салтыкова 
Шєдріна). надто ж при автор, настанові на їх 
змістовну антитетичність (ідилія в сатир, поемі 
Г.Гайне Німеччина. Зимова казка ).

Функціональний діапазон Ж .-в. досить 
широкий. З од. боку, вона може бути простим 
наслідуванням типових жанрів людської 
життєдіяльності (колисанка, заповіт) і т.ч. 
існувати в межах предметного зображення тв., а 
з ін. боку, мати значення допоміжного сюжетного 
мотиву ( листи" в романах Достоєвського), 
сюжетної кульмінації (каяття Катерини в драмі 
О.Островського "Гроза"), мати сюжетотвірне 
значення (сюжетна реалізація прислів'їв та 
лицарських обітниць в "Дон Кіхоті" Сервантеса).

193



ЖАНРОВА МАТРИЦЯ

сприяти сюжетній ретардації ("Пригоди бравого 
вояка Швейка" Я .Гашека).

Дія оптимального визначення семантики Ж - 
в необхідно усвідомлювати його у трьох 
структурно-співвідносних між собою реальностях 
— персонажа, оповідача та автора, незважаючи 
на те. хто с суб'єктом Ж.-в , його носієм. До надто 
виразних зразків належать і П овість про 
капітана Копєйкіна" в поемі М.Гоголя "Мертві 
душі". "Притча про закон" в романі Ф .Кафки 
Процес". зонгм в п єсах Б .Брехта, які завдяки 

авторові набули статусу Ж.-в.. лаоська легенда 
в повісті Дж.Д.Селінджера Више крокви, теслі!"

Ж.-в. є звичним явишем для тв.. які тяжіють 
до поліжанровості. тобто містять в собі настанову 
на подолання, насамперед, регламенту літ. ролу 
(роман у віршах О.Пушкіна Євгеній Онєгін . 
ліро-епічна поема О Блока Дванадцять ).

Борис 7ва шок

Ж АНРОВА ДОМІНАНТА — визначальна 
жанр, характеристика тв.. його жанр, концепція.

V світ, л-рі поряд з моножанр. зустрічаються і 
поліжанр. тв.. тобто такі, в яких співіснують 
ознаки різних, як фольклор., так і власне літ. 
жанрів, шо зумовлено автор, настановою на 
комплексне бачення й усвідомлення 
зображуваної дійсності. В таких тв. у залежності 
віл їх ідейної спрямованості ступінь онаявленості 
жанр, форм різний: від їх безпосереднього 
відтворення до опосередкованого натяку на них 
(жанр, алюзія). Деякі з них можуть набувати 
статусу відносно самостійного композиційного (і 
навіть архітектонічного) складника (напр.. "Плач 
Ярославни" у cep-віч. героїчному епосі Київ. Русі 
Слово о полку Ігоревім") на відміну від тих, то  

сполучаються з ін. жанрами (жанр, дифузія) й 
характеризуються композиційною розмитістю. 
Нарешті, жанр, ознаки можуть розподілятися між 
різними структурними рівнями, створюючи жанр, 
стереоефект, напр., у романі В.Винниченка 
"Записки кирпатого Мефістофеля". Його можна 
кваліфікувати як роман випробовування за 
характером сюжетних колізій, за технікою оповіді 
він належить до жанру "записок", саморефлексія 
гол. героя дає підставу вважати його психод. 
романом, але водночас оповідач, призначаючи 
розповідь майбутньому читачеві — свому 
маленькому синові, називає його казкою.

Функціонально орієнтована співвідносність 
жанр.форм спричиняє їх структурну 
упорядкованість, яка проявляється, насамперед, 
утому, шо одна з них надає решті системної 
організованості. Напр.. "Мертві душі" мають 
жанр ознаки анекдоту шахрайського роману, 
мили, роману випробування, але автор, пафос 
цього тв.. що зумовлений змістом гсголівського 
світогляду, адекватно втілюється у жанрі поеми, 
який надас худож. єдності тв. концептуального 
характеру.

Неусвідомлення наявності Ж.л. або навмисне 
ігнорування її (надання статусу Ж д.

периферійній жанр, ознаці тошо) призводить до 
неминучої розбіжності між автор, і читацьким 
жанр, тлумаченнями худож. реальності тв . а 
отже й до її. цієї реальності, ідейної 
переакцентуації. що стає одним із чинників 
рецептивного життя тв., його іст. функпіювання. 
Напр., звичною є різниця між жанр визначенням 
п'єси драматургом та жанр, інтерпретацією її 
режисером, надто з метою її осучаснення (комедія 
А.Чехова Вишневий сад" трактувалася першим 
її постановником К.Стаміславським як драма).

інколи автор, жанрові підзаголовки можуть 
бути цілком умовними, пародійними або ж 
парадоксальними, розрахованими на активізацію 
читацького сприйняття (напр.. 'роман жахів" 
Ю.Анлруховича "Московіада").

Суттєвого значення має Ж.д. у фольклорі з 
притаманною йому настановою на виконавчу 
варіати вн ість, яка може спричинити 
контамінацію тв.. зокрема, тих. шо належать 
до споріднених чи навіть різних жанрів В цій 
ситуації первісні жанр, ознаки починають 
відігравати ролю його Ж .д ., яка попри всі 
діахронічні зміни, шо відбуваються з тв.. надас 
йому доцентрової усталеності худож. цілого.

Борис івднюм

Ж А Н Р О ВА  М А ТРИ Ц Я — структурний 
інваріант жанру, генетично зумовлений 
комплекс найбільш усталених ознак, іпо 
залишаються атрибутивними впродовж усього іст. 
життя жанру.

Утворення Ж .м. можна вважати
завершальним наслідком еволюційного
становлення жанру, отже, початком його іст. 
функціонування. Тому поняття Ж.м. дозволяє 
усвідомити умовну межу між двома основними 
фазами існування жанру як такого.

Ж.м. є внутр. нормою кожного з жанрів, вона 
зумовлює їх доцентрову стабільність, і тому її 
значення як власної пам'яті жанру полягає в 
необхідності, так би мовити, постійного зворотного 
самоусвідомлення жанру в процесі його розвитку, 
діахронічної модифікації. Зокрема. Ж м як 
момент відліку визначає характер і ступінь жанр, 
наслідування. Найвиразніше Ж.м. виявляє себе 
в жанр, стилізапі? особливо, пародійній, завдяки 
властивій паролі? гіперболізації унормованих 
ознак того чи ін. жанру. Так само не тільки не 
спричиняє руйнації Ж.м., але. навпаки, актуалізує 
її значення започаткований романтизмом іст 
зумовлений проиес модернізації жанру як такого.
І Ієн процес засвідчив іст. відносність теми і. 
навпаки, глибоку атрибутивність жанрово? мо­
дальності як матричної ознаки жанру. Напр., 
внаслідок тематичного травестування т.зв. 
псевдокласичної оди жанр, пафос високого 
стверджування життєвих реалій стає по суті 
останньою визначальною характеристикою оди як 
такої.

Змістовність Ж.м. дає підставу для теор. 
розрізнення її від жанрового канону, який

199



ЖАНРОВА МОЛАЛЬНКЛЪ

спричинюється іст. традиніоналізапією будь-якого 
жанру, його структурних ознак, хоча обилва вони 
зумовлюють жанр, очікування піл час сприйняття 
хулож твору.

З виключною виразністю Ж.м. виявляє себе 
в тих жанрах, жива історія яких стала налбанням 
давноминулого часу, і тому всім канонічним жанр, 
ознакам налається статус Ж.м. Lie стосується 
перш за все фольклор, жанрів з їх застиглими 
етил, формулами" (О.Веселовський). постійними 

епітетами. сюжетним алгоритмом, 
композиційними прийомами (жанр, зачин, 
паралелізм, триступенева ґралаиія тощо).

Бо/шс Тванюк

Ж АНРОВА МОДАЛЬНІСТЬ — атрибутивна 
властивість жанру виражати усталене ставлення 
ло будь-якого об'єкту своє"! рефлексіі.

Безпосереднім проявом Ж.м. є жанр, пафос, 
який "застигає у композмиійно-мовленнєвій 
структурі тв.. а отже стає визначальним чинником 
жамрояфго стиля? Через стиль Ж.м. доводить 
до аудиторії свій зміст і т.ч. реалізує иільові 
можливості щодо неї (світоглядні, ідеологічні, 
повчальні, виховні тощо).

Модальність притаманна без винятку всім 
жанрам спричинено насамперед тим. шо жанр, 
висловлювання про світ в тому чи ін. ступені 
опосерелкованості зумовлене аксіологічним 
змістом колективної свідомості, .зокрема, 
ілншстпими настановами, ідеалом тощо. Про ие 
свідчать перш за все жанри з акиентуйованою 
модальігістю. що виражає тенденційне ставлення 
до об єкту хулож. рефлексії, яке проявляється у 
відповідному за характером жанр, пафосі 
(стверджувальному, заперечному та ж ). Ло них 
належать ода а%ммояа#а сатира, гімн байка 
ек/тога тощо. Ж. м . т ч.. є параметром жанр, 
гипологізапії.

Становлення Ж. м. пов'язане з утворенням 
жанрової магрмм, і як матрична ознака жанру 
вона зберігається попри всі колізії його іст. життя. 
Тривалий час Ж. м. відповідала тематичному 
завданню тв.. а в класицистичну добу їх 
співвідносність досягла того рівня нормативності, 
при якому змістовність жанру усвідомлювалась 
як єдність Ж. м. і теми. В залежності від сусп. j 
визнання тієї чи ін. теми склалася ієрархічна 
жанрова система із внутр. розподілом жанрів 
на високі та низькі". Це певною мірою призвело 
ло формалізації Ж. м . до набуття жанр, пафосом 
умовно-риторичного характеру. Пізніше, 
починаючи з романтизму, у зв язку з посиленням 
суб єктивного у відтворенні заг. людського 
житі свого  досвіду. Ж .м. поступово стає 
опосередкованим виразом узагальненої 
персопіфікованосгі автора, а тому залежність її 
від теми послаблюється. З особливою виразністю 
Ж.м. проявляється у різних випадках іронічної 
розбіжності між темою та її жанр, трактуванням, 
напр.. при травестуванні "високого предмегу 
або ж. навпаки, високій" жанр, інтерпретації

"низького" предмету. Нарешті, в умовах 
остаточного визволення жанру від теми, тобто 
його модернізації. Ж . м. стає визначальною 
ознакою жанру як такого, ототожнюється з його 
змістовністю.

Борис ївамюн

Ж АНРОВА П ЕРЕРО БКА  — перевтілення 
тв. засобами ін. роду. виду, жанру. Надто багато 
змін виникає, якщо на основі тв. невел. жанру 
постає тв. більший за жанром, а відтак і за 
обсягом.

Напр.. нім. cep-віч. сюжет, шо побутував у 
жанрах легенди та балади, було перенесено чес. 
письменником В .Диком у філос. ПОВІСТЬ 

Щуролов" (1 9 1 5 ). згодом ця повість 
перетворилась на п 'єсу чес. драматурга та 
режисера Е.Ф.Буріана "Щуролов' (1941). На 
цьому ж матеріалі М .Ц ветаева створює 
однойменну п оем у (1925 ). а нім. драматург 
К.Цукермайер п 'єсу (1 9 7 5 ). C ep -віч. чес. 
переказ про майстра Гануша. відомий, зокрема, 
в обробці А їрасека. тур. письменник Назим 
Хікмет розгорнув у сім картин драми "Празькі 
куранти" (1964). Зміна жанру пов язана зі зміною 
ідейного змісту. Це спричиняє зміни структурних 

І складників, уведення чи усунення персонажів.
І мотивів, ситуацій, дописування розділів (у драм, 

тв. — картин або дій): п єси Щуролов 
Цукермайера. "Дванадцять місяців" (1943) 
С Маршака.

Ж.п. може полягати в перевтіленні проз їв. 
віршами і навпаки. Переробок прози віршами 
багато, напр.. у В.Жуковського. Серед них нім. 
нар. казка зі зб. бр. Грімм Тюльпанове дерево".

Корсіканська повість". Матео Фальконе" 
П.Меріме. вірш, понмгть "Дві билиці і ше одна' 
(1831). шо постала на основі бадад англ, поем 
Р.Сауті "Мері, служниця з корчми' та "Джеспер" 
і проз, оповідання нім. письменника Й.-П. Гебеля 

Каннітферштан" Поч. повісті дописав сам 
Жуковський у сентиментально-ідилічному дусі 
Гебеля. В тому ж дусі перероблено й балади 
Сауті. К.Бальмонт виконав рос. мовою поет, 
переробки чотирнадцяти міфів і легенд народів 
маурі та самоа (1912-16).

В укр. л-рі вірш, переробки прози знаходимо, 
передовсім, у і.Франка ("Пригоди Дон Кіхота", 
араб, казки з "Книги тисячі і одної ночі' — Абу- 
Касимові капці та Коваль Бассім"). Цікавим 
епізодом слов'ян .-неслов'ян . літ. взаємин є 
переробка франи. поетом поль. походження 
Г.Аполлінером листування тур. султана і 
запорізьких козаків. У вірші "На всіх богів цих 
цвинтар ждав" із циклу "Пісня нещасливого в 
коханні" включено уривок з листа султана до 
козаків. Наступний вірш циклу Відповідь 
запорізьких козаків константинопольському 
султанові" відтворює знамениту пам'ятку 
публіцистики XVH ст. Листування ше 1683 було 
надруковане й нім. мовою у Відні, отож мало заг- 
європ. розголос, але скориіе могло бути відомим

200



ЖАНРОВА СИСТЕМА

поетові, шо виявляв зацікавленість слов'ян, 
світом, чи то з праць укр. етнографа 
Д.Яворнииького, чи з журн. 'Російська 
старовина', де тричі друкувались варіанти 
"Листування". Аполлінер досить близький до 
оригіналу. Передано не лише іст. зміст і заг. дух 
обох послань, а й їх побудову та синтаксис.

Подекуди переробки наближаються до 
перекладу, зберігається лексика, порядок слів і 
ритміка першотв.

Особливими формами Ж .п. є екранізадмт, 
^нсиеишка, лЙретто

Анатолій Волков

ЖАНРОВА СИСТЕМА (система жанрів) — 
відносно стійка єдність жанр. форм.

Переважним критерієм жанр, системності як 
такої є синхронічний взаємозв'язок окр. жанрів, 
шо зумовлений багатьма чинниками, серед яких 
основоположним виступає ціннісний кругозір іст. 
типу людини, а отже сам критерій за змістом 
виявляється іст. рухомим, що зобов'язує 
розглядати Ж.с. не тільки в синхронічному, але 
й в діахронічному ракурсі.

Як будь-яка синхронічна система, Ж.с. може 
існувати лише завдяки діалектичній напрузі двох 
тенденцій — "відцентрової" та "доцентрової". З 
од. боку, Ж.с. містить в собі низку самодостатніх 
у своїй, насамперед, тематичній, змістовності, 
жанрів (складників системи), а з ін., — передбачає 
їх співвідносність, сукупний зміст якої забезпечує 
можливість реалізації заг. призначення жанру як 
такого —  бути "формою бачення та розуміння 
дійсності" (П.Медведев / М.Бахтін).

Поняття Ж .с. є багатоаспектним, воно 
вимірюється різноплановими параметрами, 
кожний з яких може стати визначальним у змісті 
та характері жанр, системності. До основних 
належать, ф орма зберігання, існування та 
розвитку жанр, досвіду (система фольклор, та 
система літ. жанрів), суб'єкт Ж.с. (автор. Ж .с., 
Ж.с. літ. школи, Ж .с. най. (регіональної, 
зональної) л-ри, спосіб побутування жанрів 
(система, напр., усних та система письмових 
жанрів), характер ж а н р о в о ?  м о д а л ь н о ст і 
(система сатир, жанрів, напр ), родова ознака 
жанрів (напр., система лір. жанрів), 
функціональна настанова жанру (напр., система 
т.зв. "дарувальних" жанрів: епіталама, ода, 
мадригал та ін.), часові межі Ж.с. (Ж.с. літ. епохи, 
напряму, течі?) тощо.Звичайно, всі ці та ін. 
параметри не відокремлені один від одного, 
співвідносяться між собою  і можуть 
використовуватися в комплексі, тому шо, напр., 
тою чи ін. мірою опосередкованості система 
автор, жанрів вписується в Ж .с. літ. процесу, 
остання, в свою чергу, в Ж.с. нац. л-ри і т.д.

Найпоказовішим зразком жанр, системності 
була класицистична Ж.с. з властивим їй тяжінням 
до змістовної стерильності кожного з жанрів 
(насамперед, відповідності стилю  темі), до 
монофункціональності кожного з них, до

раціоналізації міжжанр. стосунків, зокрема, їх 
ієрархічної упорядкованості (високі, сер. та низькі 
жанри), до закріпленості жанрів за літ. родами, 
шо дає підставу вважати класицистичну Ж .с. 
жанр, класифікацією, найбільш формалізованою 
за характером Ж.с.

Як діахронічне поняття Ж .с., його практичний 
зміст зумовлюється багатьма чинниками (напр., 
змістовністю домінуючого жанру, жанр, 
складників, шо утворюють систему та ін.), але в 
ролі Основоположного виступає мінлива 
змістовність самого жанру як такого.

Міметичним підґрунтям жанр, змістовності є 
традиційність людського існування, яка 
виражається в типових проявах персоналістичної 
життєдіяльності, і щодо иьго відпрацьовані 
тривалим обігом у соціумі жанри являють собою 
не випадковий, некоординований набір худож. 
форм, а саме їх достатньо розвинуту систему з 
притаманним їй внутр. розподілом 
функціональних обов'язків щодо відповідних 
усталених потреб колективної людини. Про це 
свідчить хоча б досить стійкий зв 'язок  між 
традиційними сю жетами та образам и  та їх 
жанр, інтерпретацією.

Ролю посередника між життям та жанром 
протягом довгого часу (з античності до класицизму 
включно) виконувала тема, а отже, системність 
жанрів співвідносилася з тематичним 
асортиментом л-ри і мала переважно похідний 
характер. Але відчутне послаблення в 
посткласицистичну добу залежності жанру від 
теми у зв'язку з його суб'єктивізацією, тобто з 
висуненням як провідної ознаки ціннісного 
пафосу, направленого на об'єкт рефлексії, або, 
інакше кажучи, набуття жанром власної 
модальності спричинило суттєві зміни в характері 
та змісті жанр, системності. Ж .с. починає 
сприйматися як система співвідносних між собою 
модусів жанр, бачення світу, шо й дозволяє 
вважати її переважно світоглядною за змістом, 
крім того, на противагу класицизму системні 
зв'язки м-іж жанрами увільнюються, стають 
гнучкішими. Не сприяє виникненню нов., 
насамперед міжродових, жанр, форм, не кажучи 
вже про такі явища, як жанр, контамінація, 
поліжанризм тошо.

На тлі цих започаткованих ром антизм ом  
структурних перетворень виникає тенденція 
крит. ставлення до жанру як такого і ж. с. взагалі. 
Ця тенденція набула в модерністський період 
статусу свідомого закону худож. мислення. 
М одернізм з його нігілістичним ставленням до 
традиції остаточно відмовляє жанрові в будь-якій 
нормативній змістовності, шо по суті робить 
проблематичним саме поняття Ж.с.

Що ж до постмодерністичної настанови на 
демонстративну маніпуляцію з трал, культурою, 
якій надається значення основного об'єкту 
рефлексії, то в контексті заг. звернення до жанр, 
досвіду л-ри постмодернізм використовує 
первинну, канонічну змістовність жанру з

201



ЖАНРОВІ ТИПОЛОГІЯ

грайливою метою і т.ч. сприяє іст. черговій 
актуалізації жанру, але вже як виключно умовної 
форми. В иій ситуації говорити про Ж.с. в її клас, 
розумінні було б недоцільним, але в 
рудиментарному вигляді вона зберігається як 
мозаїка жанр, алю зій в структурі тв., як жанр, 
ментон тошо. Постмодерністична трансформація 
Ж.с. в Ж.с. тв. зумовлює виникнення жанроного 
синтезу

Борис /ваток

ЖАНРОВА ТИПОЛОГїЯ — опосередко- 
вана подібність жанрів за їх  модальністю — 
усталеною змістовною ознакою жанру.

Модальність жанру, тобто ціннісне ставлення 
до об'єкту рефлексії, є основним параметром 
Ж .т., цим Ж .т. відрізняється віл ж а н р о в о ї 
си стем и , домінуючим параметром якої 
залишається тема, незважаючи на всі перипетії 
в іст. стосунках між нею та жанром як таким. 
Саме жанр, модальність надає поняттю Ж .т. 
змістовності, яка полягає в узагальненій уяві про 
відносну єдність жанрів на противагу поняттю 
жанр, система з його акцентуванням відносної, 
насамперед тематичної, різноманітності жанрів. 
Це дає підставу визначити Ж.т. як позасистемну, 
а тому опосередковану за характером, подібність 
жанр, форм, хоча обидва ці поняття — Ж.т. та 
жанр, система — корегують між собою. Напр.. 
сатир, жанри, з од. боку, можна розглядати як 
систему, маючи на увазі достатньо стійку єдність 
окр. жанр, форм, а з ін. боку, за умови 
усвідомлення спільності їх ціннісного пафосу, або, 
інакше кажучи, зведення їх до заг. модального 
знаменника, можна говорити про жанри сатир, 
типології, тим більше, шо вони підпорядковуються 
різним літ. родам, кожний з яких являє собою 
систему певних жанрів.

Треба враховувати й іст. скоординованість 
цих понять. Так, класифікаційне розрізнення 
високих, сер. та низьких жанрів, шо є ознакою 
класицистичної жанр, системи, було одним з іст. 
варіантів Ж.т.

З особливою виразністю змістовність поняття 
Ж .т. виявляється в подібності жанрів, які 
належать до різнонаи. поет, культур. Так, напр., 
властивий зх-європ. од і. сх. х аси д і та ісл. 
скальдичній драпі панегіричний пафос дозволяє 
стверджувати їх типол. близкість. При цьому, не 
можна не підкреслити те, шо на можливість 
типологізаиії жанрів впливають діахронічні зміни, 
які відбуваються в будь-якій най. жанр, системі. 
Так іст. склалося, що касида висунулася на ролю 
провідного жанру панегіричної орієнтації, навіть 
поглинувши мадх — хвальний жанр потсдамської 
араб, п оезії, і, т .ч ., стала по суті видовим 
поняттям, тотожнім уяві про високий лір. жанр 
як такий з притаманним йому стверджувальним 
пафосом. Збільшення змістовного потенціалу 
касиди не могло не сприяти імовірності її типол. 
зіставлення з ін. інонап. жанрами подібної 
модальності.

Ж.т. є одним із найважливіших понять суч. 
жанрологіУ, зокрема, порівн. Воно відбиває 
суттєву спорідненість жанрів.

Борис /юнкм

Ж АНРОВИЙ КАНОН — поняття шо 
означає остаточну традиціоналізаиію структурних 
ознак жанру в процесі його іст. розвитку.

Життя жанру складається трьох умовних 
періодів. Перший — становлення жанру, 
формування його атрибутивних властивостей і 
набуття ними змістовної визначеності, внаслідок 
чого утворюється ж анрова матриця Другий — 
період продуктивного функціонування жанр, 
форми худож. мислення, в ході якого реалізуються 
її змістовні можливості. Логічним завершенням 
цього періоду є канонізація жанру. Третій — 
пов'язаний із незворотною модернізацією жанру, 
або, інакше кажучи, з послабленням структурної 
усталеності жанру й трансформацією його 
архаїзованої змістовності в пам 'ять жанру шо не 
виключає подальшої можливості реанімації жанру, 
набуття ним вторинної актуальності в нов. іст. 
обставинах літ. процесу.

Ж. к. відбиває останню, граничну фазу 
другого, клас, за своїм характером, періоду у житті 
жанру. Постійне наслідування будь-якої жанр, 
форми, шо набула в певній ситуації літ. доби 
актуальної значущості, приводить до наступного 
унормування її структурних ознак (насамперед, 
теми) та вироблення ж а н р о в о го  стилю. Не 
стосується перш за все тих жанрів, яким 
притаманна тенденційна модальність (одд, 
я/рш оваяа  сатира, пастораль, утопія та ін) 
на відміну від "приватних" жанрів з їх більш 
урівноваженим стильовим темпераментом та 
сугестивним пафосом (дружнє послання, 
епіталама, сповідь та ін.). Щодо таких жанрів, 
як е л е г ія , р о м ан , б а л а д а  та ін з їх 
^регламентованим відношенням до дійсності, а 
й отже, слабким умовним рефлексом на 
тематичне завдання, то вони взагалі не схильні 
до канонізації. Про ие свідчить їх безперервная 
по суті безкризова в межах "вел. часу" (М. Бахтін) 
історія, хоча будь-який іст. різновид кожного із 
структурно гнучких жанрів може не уникнути 
крайньої формалізації, особливо при тиражуванні 
Ж. к., тобто перетворення його у жанр, стереотип

Симптоматичною ознакою канонізації жанру 
є його п а р о д ію в а н н я  як крайній ступінь 
негативної стилізації, яке назавжди усуває 
можливість наступної канонізації жанру. При 
цьому нишівна полемічність п ародН може бути 
спрямована як проти конкретного тв., який набув 
статусу взірцевого і відповідає уяві його 
сучасників про Ж. к., так і проти узагальненого 
Ж. к., втіленого в багатьох зразках. Так, "Лон 
Кіхот" М. де Сервантеса містить в собі свідому 
настанову на пародійну руйнацію романів 
Амадіса Гальського як найбільш 
представницького зразка cep-віч. лимарського 
роману як такого.

202



ЖАНРОВИЙ СИНТЕЗ

Виняткову вагу має Ж. к. у фольклорі з його 
вимушеною та культивованою настановою на 
тралиціоналізацію. без якої його існування стає 
проблематичним. Він пілпорялковує навіть 
схильність усної нар. творчості ло контамінації 
та варіативності і є назагал виразнішим проявом 
худож. комунікації мист-ва.

Борис інамюя

ЖАНРОВИЙ ПІДЗАГОЛОВОК з поглялу 
порівн. літ-знавства — спосіб автор, 
підкреслення рецепції Ж.п. можуть стосуватись 
циклів тв.: "Книга апокрифів" К.Чапека. або 
окр. тв.: Леся Українка "Пророк" (збібл. мотивів): 
Прокляття Рахілі" (апокриф). "Що дасть нам 

силу" (апокриф). Роберт Брю с, король 
шотландський" (шотландська легенда), 
Диявольське наводження" (нім. легенда XVi 

століття); О.М.Толстой "Смерть Дантона. Трагедія 
в дванадцятьох картинах. За Бю хнером"; 
В.Незвал Манон Леско. П'єса в семи картинах 
за романом абата Прево". Ж.п., крім вказівки на 
першолжерело. може давати інформацію про 
характер внесених змін, напрямок творч. пошуків 
письменника-реципієнта: В .Н езвал "Три 
мушкетери Героїчно-музична комедія в 12 
картинах за романом Олександра Дюма": Остап 
Вишня Вій За Гоголем і Кропивнииьким. 
Музичний гротеск в 4 діях з піснями, танцями, з 
горілкою і з чим хочете". В цьому випадкові Ж.п. 
свідчення наслідування відштовхування, мист 
полеміки. Ж.п. може засвідчувати й заг. жанр - 
стил. вплив. Е.Т.А.Гофман, наголошуючи вплив 
на власну творчість франи. художника Ж.Калло, 
об єднав ранні оповідання під назвою "Фантазії 
в манері Калло" (1 8 1 4 -1 5 ). а пізнішу казку 
Принцеса Брамбілла" (1 8 2 0 ) визначив як 
Капріччіо в дусі Калло". Ж.п. Фантазія в 

російському стилі на англійські теми" вказує, що 
Дім, де розбиваються серця ' (1919) створено 

під впливом рос. л-ри. Визначенням жанр, 
різновиду можуть бути неологізми від прізвища 
автора, шо з ним підкреслює зв'язок письменник- 
реципієнт: гофмаміада, гоголіала. мольєріана.

Анатолій Волков

ЖАНРОВИЙ СИНТЕЗ — поняття що 
відбиває заг. тенденцію жанрів до взаємотяжіння, 
яка реалізується в худож. тв. як структурна 
єдність ознак різних жанрів, як подіжанризм.

Ж.с. генетично зумовлений первісним 
синкретизмом мист-ва і с іст. проявом стратегічної 
настанови худож. свідомості на узагальнене 
осмислення життя. Симптоматичним є постійне 
звернення літ. мислення до таких^жанрів. які 
мають спадкоємні ознаки синкретизму, зокрема, 
до меніппеї ("М айстер та Маргарита" 
М.Булгакова) або ж ло міфа ("Улісс" 
Дж.Джойса).

V процесі зближення жанр, форм можна 
виділити два основні періоди. Перший з них 
спричинений переходом від "рефлективного

традиціоналізму" (С.Авєрінцев), коли худож. 
мислення було опосередковане цеховою , 
зокрема, жанр, традицією, до започаткованого 
романтизмом "рефлективного персоналізму" 
(термін мій — автор), коли правила худож. 
мислення стають безпосередньо пов'язаними з 
персоніфікованою свідомістю митця. У контексті 
цього переходу відбувається, по-перше, 
леканонізація жанрів, спричинена насамперед 
послабленням їх залежності від тематичного 
завдання, а отже й висуненням ж ан р о в ої  
модальності як основної змістовної ознаки жанр 
форми, а по-друге, руйнація жанрової системи, 
шо склалася в античності і досягла граничного 
розвитку у класицистичну добу. Внаслідок цих іст. 
важливих для худож. срідомості процесів виникає 
можливість не тільки появи нов. жанрів і жанр, 
систем, але й контамінації та схрещення різних 
жанр. форм.

Другий період, який хронологічно 
співвідноситься із XX  ст., спричинений заг. 
настановою худож. мислення на еклектизм, 
зокрема, на вторинне наслідування клас жанр 
спадщини у прагматичному заломленні шило 
вирішення проблем суч. історії. Особливого 
значення набув постмодернізм; з його грайливою 
стилізацією культ., в тому числі, жанр, традиції. 
Все це призводить до втрати жанрами іст.. 
первинної актуальності, тому сприяє вільній 
маніпуляції ними, шо вілтак створює відкриту 
можливість Ж.с. З подальшої мнемонізаиії жанр, 
форм (Пам'ять жанру) збільшується ймовірність 
Ж .с ., і в перспективі вона візьме на себе 
функціональні обов'зки, які трал, виконувала 
жанр, система.

Така періодизація є умовною і не може 
відтворити весь складний процес синтезації 
жанрів, який завжди співвідноситься з 
протилежною тенденцією — жанр 
диференціацією (обидві вони є проявами 
визначальних архетипів худож. свідомості — 
діонісійського " та аполдонівського ").

З певним наближенням можна розрізнити 
деякі типи Ж .с.: внутр.-родовий (більшість лір. 
тв. Ф  Тютчева становлять сплав оди та елегій, 
міжродовий (п єса Б.Ш оу Пігмаліон" має 
підзаголовок "роман у п'яти ліях"; оповілання- 
балала Ф .Дюрренматта "М інотавр"; роман- 
мелодрама А.М ердок "М оре. м ор е..."), 
схрещення власне літ. та позаліт жанрів (вірш 
заповіт, вірш тост та ін. прикладні' лір. 
жанри), жанр, утворення, шо виникають на 
перехресті л-ри та ін. видів мист-ва (роман-джаз 
Р. Оллінгтона "Смерть героя ". "Фуга смерті" 
австр. поета П .Ц елана, поема-симфонія 
П.Тичини "Сковорода "). Своєрідним проявом 
Ж.с. можна вважати метажанр.

Щодо ступеня інтеграції жанрів в окр. тв.. то 
найпростішим варіантом є їх контамінація, яка 
характерна для фольклору з його естет, 
консерватизмом, але зустрічається і в літ. практиці 
("Деревня" О.Пушкіна поєднує в собі еклоту та

203



ЖАНРОВИЙ стиль

сатир, інвективу і є зразком жанр, антитези). 
Складнішим варіантом є підпорядкованість 
ж анрової вставки — жанровій домінанті 
напр.. ідилії чи сх повісті в романі-епопеї М. де 
Сервантеса Лон Кіхот", але поняття Ж .с. не 
поширюється на ці або аналогічні явища, бо жанри 
в таких випадках зберігають композиційну 
самостійність на відміну від структурного альянсу 
жанру та метажанру, одного з показовіших проявів 
Ж е Поширеним варіантом є органічна єдність жанр, 
форми з властивою їй жанр, домінантою (жанр, назва 
Мертвих дуги' М .Гоголя — поема — підпорядковує 

прикмети іронічної епопеї, анекдоту, 
ш ахрайського роману та ін ). Найбільший 
потенціал шоло синтезації малих жанрів властивий 
жанрам з гнучкою структурою та відкритою 
тематичною змістовністю, перш за все, роману. 
Не пояснюється тим, шо він утворився завдяки 
звільненню слова від генетичного зв'язку з 
первісним синкретичним дійством на відміну від 
лірики, а надто, драми, які зберігають 
рудиментарні ознаки свого походження, а подекуди 
їх актуалізують (як от синкретичний театр А.Арто).

Одним з ранніх прикладів Ж.с. у слов'ян був 
літопис, який мав вплив на подальше 
формування жанрів епіч. організації.

Лив Література і музика. Література і 
малярство.

Борис іванюк

ЖАНРОВИЙ СТИЛЬ — композиційно 
мовленнєве виконання ж анрового канону, 
виразна іпостась змістовності жанру як форми.

Поняття Ж .с генетично пов'язане з усною 
нар. творчістю , де жанр і стиль чітко 
взаємозумовлені. 1с.т. тривалий час — від 
античності до класицизму включно — 
основоположним чинником Ж.с. була тема. Вона 
визначала вибір жанрової матриці, а тому й 
зумовлювала стильове очікування, яке 
реалізується у достатньо усталеному наборі "мов." 
прийомів і характері їх системного зв'язку. 
Відпрацьований стильовий рефлекс на тематичну 
домінанту жанру сприяв тому, шо Ж .с. мав 
переважно інструментальне, тобто риторичне 
значення Не. звісно, не виключало його 
діахронічного — цехового" та індивідуального 
— варіювання, яке дозволяє досліджувати Ж.с. 
як предмет істори чн ої поетики По суті 
тематико-стильова єдність регламентує уяву про 
змістовність жанру. Тому Ж .с. не можна 
ототожнювати з суч. розумінням стилю. 
Нормативність Ж .с. опосередковано 
посилювалась й ієрархічною упорядкованістю 
ж ан р о в ої систем и, що проявилося в 
типологізації Ж .с. на підставі функціональної 
спрямованості. Таким було, напр.. вчення про три 
стилі — високий, сер . низький, яке походить ше 
з античності й було докладно розроблене в 
трактаті De vuigari eioqui "Ланте Аліг'єрі. який 
вважав високим стилем латину, низьким — італ. 
мову (Тому його славетна поема й дістала назву

комедії). Згодом Де вчення підтримували нім. 
(М.Опіц) й франц. (Н.Буало) теоретики 
класицизму, до рос. л-ри його приклав 
М Ломоносов ("Теорія трьох штилів )

В посткласицистичну добу еволюції жанру, яка 
почалася романтизмом та завершується 
постмодернізмом, зокрема, у зв'язку з 
послабленням кореляції між темою і жанром, шо 
приводить, напр,, до травестування жанру. Ж.с. 
стає безпосереднім виразом його ціннісного 
пафосу і тим самим єдиною ознакою жанр, 
маркованості тв.

Борис Тванюк

ЖАНРОЛОГЇЯ або генологія (Поль ван 
Тігем) —  розділ поетики, об'єктом дослідження 
якого є жанр.-родова змістовність словесного 
мист-ва.

Оскільки жанр і рід були і залишаються одними 
з основних поетологічних категорій фольклору 
та л-ри, Ж. має довгу та плідну історію. Її 
визначальним чинником є еволюція жанр- 
родового мислення, але позаяк Ж. розвивається 
в заг. контексті філол. думки, не можна не 
враховувати такий чинник, як зміна наук, 
парадигм та методологічних настанов.

В історії європ. літ-знавчої Ж. можна розрізнити 
два періоди. В першому, який був започаткований 
Арістотелем ("Поетика") t представлений Іоанном 
Гарландським. Г.Гегелем. В Бєлінським та ін., 
повноваження Ж. обмежувалися створенням або 
удосконаленням жанр.-родової класифікації, шо 
була обов'язковим складником нормативної чи 
описової поетики, це пояснюється унормованою 
змістовністю роду та mat іру як таких і усталеністю 
міжжанр. та міжродових відносин. V зв'язку із 
зміною дедуктивно-раціоналістичного принципу 
наук, мислення, початок якої позначається кін. 
XVIH ст.. а отже, й усвідомленням іст. відносності 
змісту поетологічних категорій, зокрема, літ. жанру, 
виду та роду, класифікаційні обов язки Ж. 
послаблюються і стають приналежністю т.зв. 
шкільної поетики. Починається другий період 
розвитку Ж.

Методи діахронічного дослідження основного 
об'єкта Ж. розроблялися Ф.Брюнетьєром. який 
зробив спробу використати дарвіністські ідеї для 
вивчення літ. процесу ( Еволюція жанрів в історії 
літератури 1890). О .Веселовським. який в 

Історичній поетиці" (1898) висвітлює праісторію 
літ. родів та жанр, форм і доводить їх виникнення 
з первісного синкретизму мист-ва, 
О .Ф рейленберг. яка зосередилася в своїй 
"Поетиці сюжету та ж анру' (1 9 3 6 ) на 
семантичному аспекті генези жанрологічного 
об'єкта та ін.

Виняткове значення для розвитку Ж мала 
"Естетика як наука про вираз і як загальна 
лінгвістика" Б .Кроче (1902). В ній не лише зазнає 
нищівної критики трал. жанр.-родова 
диференціація, дка, на думку італ. філософа та 
літ-знавця, ніцоли не була спроможною

204



ЖАРТІВЛИВА ПІСНЯ

відповідати іст. мінливій літ. практиці, але взагалі 
заперечується сенс жанру та літ. ролу як понять- 
"привидів*', шо не мають реального 
обгрунтування. Ця праця, завдяки притаманному 
їй нігілістичному пафосу, спровокувала нов. 
інтерес до вічних" жанрологічних проблем, 
насамперед, до проблеми систематизації літ. 
родів, видів та жанрів, яка набуває подальшої 
актуальності; це зумовлено процесом постійного 
схрешення жанр, форм, їх тяжіння до синтезу. 
Крім цієї, до найважливіших проблем Ж . 
належать проблеми системного зв'язку категорій 
літ. роду, виду та жанру з ін. категоріями та 
поняттями генетичної. структурної та 
рецептивної поетики. Визріла необхідність 
створення окр. галузі Ж. — компаративістичної. 
спрямованої на порівн.-типол. дослідження 
жанрів різних най. л-р та фольклору. Потребують 
обговорення термінологічні проблеми Ж.

Концептуальний внесок у теор. історію літ. 
родів, видів та жанрів XX ст. пов'язаний з іменами
С.Аверінцева. М.Бахтіна, В.Кайзера. Ю.Кляйнера, 
Н.Копистянської. Д.Піхачова, С.Скварчиньської, 
Ю.Тшиналловського, Ю.Тинянова. Р.Веллека та
А.Воррена, Е.Хірта, Е.Штайгера та ін.

Борис Іданюк

ЖАРГОН (франц. jargon). 1. Первісно таємна' 
мова франи. люмпенів XV ст. Таким Ж. складено 
балади Ф?Війона: 'Ее jargon он jabe/in, maisfre 
Francois MJ/on". Тепер для позначення таємної 
мови позасои. групи вживається термін арго.

2. Розмовний діалект (соціолект). яким користу­
ються в певній сой. групі (аристократи, бізнесмени, 
школярі, студенти, спортсмени, репрезентанти різних 
мист-в — музики, актори та ін.).

Лив Жаргонізми
Анатолій Волков

ЖАРГОНІЗМИ — слова, вислови, граматичні 
форми з жаргону. Ж. мають гостре емоційне 
забарвлення. Вони можуть переходити в заг-нар. 
із літ. мову, зберігаючи емоційну характеристику 
(халтура, шпаргалка). В худож. тексті Ж. можуть 
застосовуватися як засіб зображення сусп. 
сереловиша. в тому числі мов. характеристики.

"Столи .знову загули, і гості р<злись укарттт"
(Панас Мирний)

або
і коли цілоденна втома
Роззуває нарешті кирзові

ім примариться, як там вдома,
"На тражлатмл". пробачте на слові.

(І.Лрач)
Ж. переважно походять з інших емоційно за­

барвлених мовних категорій: діалектизмів, вар­
варизмів, професіоналізмів тошо Завжди 
коли я відчуваю, шо мене, як висловлювались в 
Одесі, "мають за ідіота". читати стає нецікаво".

(В. Коротич)
Див Арготнзми.

Анатолій Волков

ЖАРТ —  І) Давн. вид нар. творчості, шо 
характеризується невед. худож. завершеним 
сюжетом з несподіваною комічною розв'язкою. 
Влучні та дотепні нар. вигадки і імпровізації 
на різноманітні теми існують у ф ормах 
каламбурів, нісенітниць, небилиць, приказок 
та прислів'їв, жартівливих діалогів, алогічних 
діалогів (напр., розмова глухих), 
звукоиаслілувань, жартів, шо демонструють 
ситуації мов. непорозуміння. В них висміюються 
негативні людські риси,' згубні пристрасті, коміч. 
риси поведінки та вдачі дюдини. 
найрізноманітніші побутові коміч ситуації. У нар. 
творчості розгорнутими формами Ж. є аиеклот 
та жартівлива пісня. Фольклор. Ж. є основою 
таких сатир, та гумор, жанрів, як бурлеск, 
інтермедія, фабльо, фарс, фейлетон, шарж, 
пародія, гумореска. На Бл. Сх. типол. подібний 
жанр зветься датіф а. В укр. л-рі на основі 
використання нар. гумору як складової частини 
тв., створені "Москаль-чарівник" 1.Котляревського, 

Пархімове снідання", Підбрехач" Г.Квітки- 
Основ'яненка, '.Співомовки С.Руданського. 
"Кайдашева сім'я'.' І.Нечуя-Девииького. усмішки 
Остапа Вишні та ін.

2) Комедійна п'єса побутового характеру на 
одну дію. Напр., "Ведмідь", "Освідчення". "Трагік 
мимоволі (3 дачного життя)". Ювілей ' А.Чехова 
чи "Кум-мірощник. або Сатана у бочці"
В.Дмитренка.

Наталя /Іихомамова

ЖАРТІВЛИВА ПІСНЯ — гумор сатир жанр 
обрядової та побутової поезії.

Виникнення сх-слбв'ян. Ж.п. пов язане із 
творчістю скоморохів, год. ролею яких було 
нам агання розваж и ти  та р о звесел и ти  
слухачів, шо вплинуло.на становлення, зміст 
та манеру виконання Ж.п. Основна тема — 
побутові події, злободенні життєві явиша. 
Характерним и особливостям и пісень, шо 
ви конували  ск о м о р о х и , були н аявн ість  
жартівливого змісту та швидкого веселого 
наспіву. В  результаті цієї творчості в рос. 
ф ольклорі побутували  т .з в . билини- 
скоморошини та заг. для сх-слов ян. нар. 
поезії частушки (р о с ) , припєвки (білор.). 
частівки (укр.).

Тв. таких жартівливих жанрів укр. нар. 
творчості як частівка (або витрибенька, 
коротушка), шумка, жартівлива коломийка 
відзначаються експромтністю виконання та 
актуальністю змісту. Вони можуть бути обрядові 
(найчастіше весільні,, т .зв. "перелирки". шо 
виконуються як приспівки до танцю) та необрядові 
(родинно-побутового характеру). Широку групу 
Ж.п. становлять пісні дір. циклу. Як правило, це 
побутові пісні, шо висміюють негативні риси та 
поведінку дюдини (ледарство, брехливість, 
родинно-побутові ситуації та стосунки: взаємини 
між подружжям, кумами, сусідами). Особливу 
групу становлять Ж .п, темою яких є зображення

205



ЖЕСТ

стосунків між молодими людьми, часто пісня 
виконується від імені парубка або дівчини. 
Поширеним поет, засобом осміювання є жарт, 
глузування, як, наприклад, у відомій пісні "Ой під 
вишнею", у рідкісних випадках — зла іронія, 
гостра сатира ("Чи не той то Омелько").

V становленні укр. Ж.п. важливе значення 
мало існування вертепної драми (інтєрмсдИ), у 
якій вона стала невід'ємним худож. компонентом 
та знайшла своє місце у широкому колі укр. драм, 
тв. — водевілів ! .Котляревського, Г.Квітки- 
О снов яненка, М .Кропивнииького,
М.Старицького.

Наталя /їмхоманона

Ж ЕС Т (франц. chansons de gesfe — "пісні 
про діяння") —  генетично пов'язаний з 
фольклором ліро-епіч. жанр, ииклізовані героїчні 
поеми наспівного типу на іст. теми.

Ж. існували вже у IX ст. (за Менендесом 
Піндалем), хоча остаточно склалися в ХІ-ХІІ ст., 
а в подальшому набули структурної визначеності 
в обробці жонглерів, які виконували епіч. пісні 
під акомпанемент віоли або арфи. Ж . 
характеризуються наскрізною темою та 
строфічною будовою (лесси), написані силабічним 
десятискладовим віршем, заснованим на 
асонансах, шо замінені були згодом (XIII-XIV ст.) 
кінцевою римою. Ж: використовували постійні 
епітети, паралелізми, композиційні підхоплення. 
Пізніше Ж. зазнали впливу з боку роману, стали 
автор, (напр., "Дитинство Ож'є" Алена-ле-Руа). 
Завдяки італ. кантасторіям (співцям) Ж. 
проникають у Італію. їх відбиток можна знайти в 
"Закоханому Орландо" М .Боярдо та 
"Несамовитому Орландо" Д.Аріосто.

Борис Іяанюк

Ж ИТІЄ (або житійна література) — з болг. 
(див. також "агіографія" — від ahios — святий, 
gra/o — пишу) — жанр біографії св. христ. Церкви 
(православної або катодJ, проповідників, аскетів, 
мучеників, сповідників, юродивих. Ж. виникло 
на тлі розкладу ант. -біограф ії на зразок 
Плугархової. Якшо античність зробила центром 
уваги людину, котра була втіленням - 
громадянських чеснот, то христ. епоха підносить 
обожену" людину, громадянина Граду Божого. 

Звідси полярна спрямованість Ж. стосовно ант. 
біограф ії: воно зображ ає не громадянську 
діяльність особи й навіть не її вчинки, але духов, 
зростання. Наявність фабули, діалогів, ін. 
персонажів, навіть фантастики покликані лише 
відтінити психол. насиченість розповіді. Проте 
саме з ант. біографії утримано ідею дати читачам 
приклад для наслідування.

За часів катакомбного існування 
християнства Ж . складалися звичайно як 
мартирологи, тобто лаконічні переповідання про 
мучеників. З виникненням чернецтва почали 
створю ватися Ж . пустельників, на зразок 
біографії засновника монашого служіння, св.

Антонія, написаної св. Афанасієм Алек- 
сандрійським у IV- ст. н е. Тоді ж було написано 
славетну ."Сповідь" св. Августина, котра, не 
претендуючи на житійність, дала проте міцну 
підтримку нов. жанру. Ранні Ж. надихалися 
спогадами, чи переказами сучасників про ту чи ін. 
непересічну особистість та її подвиги (Антонія 
Фіваїдського чи Симеона Столпника та ін.), і 
відзначалися поетичністю та мальовничістю. 
Почасти до того спричинювалися й не забуті ант. 
традиції. В них, згідно з літ. етикетом раннього 
сер.-віччя та пізньої античності виразно змальовано 
атмосферу чудесного, присутні ареталогічні 
мотиви, як в описі нидінь св. Антонія Вел. У 
тканину нов. жанру впліталися міфол.-фольклор, 
і ант. літ. сюжети та мотиви (напр.. мотив 
змієборства й вивільнення діви від змія в Ж. 
Георгія-Побідоносця) або навіть мотиви притчі, 
легенди, анекдоту. Використовували Ж. й 
монастирський фольклор. V свою чергу Ж. стає 
джерелом фольклору: легенди, пісні жонглерів 
або д уховн і ипрші. В ці часи зацікавленість 
сюжетом, діалогом або яскравістю образу була не 
менш важливим моментом, ніж дидактика.

Ранні Ж., як і ант. тв., ділилися структурно за 
трихотомічним принципом: передмова, гол. 
частина та епілог. Ж. рано почали групуватися в 
зб. для церк. потреб — для вшанування пам'яті 
святого, "в котрого пам'ять твориться". Так 
виникли календарні збірки — Мінеї Сдужебні (по 
місяцях на цілий рік) та Четьі* МімеУ (себто "для 
читання"). Окрім того, складися Прологи 
(скорочений варіант Міней), Торжественники та 
Соборники (зб. Ж. найбільш значних святих). 
Некалендарні зб. —  патерики (Отечники) групують 
матеріал за алфавітом ("Абетковий Патерик") або 
ж тематикою: часом — за локальним принципом 
виникнення в тих чи ін. монастирських центрах 
(Лимонар — "синайський патерик" І.Мосха; 
Лавсаїк — "єгип. патерик' Палладія та ін ).

В ІХ-Х ст. Ж. стає поступово явищем масової 
літератури, набуваючи рис політ, 
заангажованості. тенденційності та холодного 
дидактизму. Цей тип Ж. формується у Візантії, у 
Симеона Метафраста (2-а пол. X ст.), котрий був, 
проте, впливовим агіографом для Сх. й Зх 
Неповторні риси героя поступаються трафарету, 
котрий має гарантувати відчуття "ідеальності": 
герой Ж . обов'язково народжується від 
благочестивих батьків, змалку тяжіє до 
аскетичних подвигів, виявляє здатність творити 
чудеса, які продовжуються звичайно й після його 
мирної смерті,- як правило, на могилі. 
Панегіричний тон сягає вершини в похвалі, шо 
вінчає Ж. Риторика бере гору над поетикою. Ця 
схематичність скоро поступається на Зх. 
белетризованому, поет, викладу (Волфганг. 
Геррілський, X ст.,; Якопо де Ворагіне, ХІП СТ.; 
Петр Натадібус, XIV ст.).

Тенденція створити систематизований звід 
житійної л-ри спостерігається на катол. Зх. в часи 
Реф ормації, коли протестанти почали

206



ж и п є

заперечувати культ святих як такий. Почали 
видаватися "Мартиролог англійських святих" 
(1562), "М артиролог англійський" (1 6 0 8 ), 
Мартиролог іспанський" (1651). Величезний 

матеріал катол агіограф ії вдалося 
систематизувати єзуїтам: Ж .Боланд та товариство 
боландистів" видають багатотомовий зб., що 

виходив друком з 1 6 4 3  до 1 9 0 3  рр. ( Acta 
sanctorum"). Поль, єзуїт П.Скарга створює 1579 
р. свої "Житія святих". Проте спершу у зх. слов'ян 
складалися "княжі" житія, бо можновладні й були 
першими героями християнизанії (напр., чес. Ж. 
Вацлава й Людмили). Разом з тим, тут 
поширювалися типові лат.-чес. Ж., подібно як і у 
Словаччині (легенди про св. Сворада й Бенедікта 
та про св. Стефана).

V православно-візант. регіоні (півд. слов'яни, 
Румунія, Кавказ, Сірія, Ефіопія) Ж. складалися 
переважно на основі пізніх візант. нормативів (за 
винятком Вірменії з її раннім иерк. відмежуванням 
від Візантії).

В Київ Русі Ж . стали відомі завдяки 
старослов'ян. (болг.) перекладам з грец. мови 
богослужебних зб. (Четій, Прологів та Патериків). 
Оригінальні київ. Ж. спершу виникали, як і в зх. 
слов'ян, у вигляді "княжих": Ж. Бориса та ґліба. 
котре стверджує ше незвичні христ. чесноти 
загиблих княжичів (XI ст.), Володимира, Ольги, 
Мстислава, Михайла Чернігівського. Виникають й 
типові монастирські Ж ., напр. св. Антонія та 
Феодосія Печерських (ХІ-поч.ХІІ ст.), шо складають 
основу Києво-Печерського патерика (поч. ХШ ст.). 
Відомі почасти й імена перших вітчизняних 
апографів — напр., Нестора Печерського.

Подальший розвиток жанру на укр. грунті 
являє досить багату картину, незважаючи навіть 
на руйнацію культури за часів монг. навали. Нове 
піднесення жанру почалося в ренесансні часи, 
не без впливу зб. Скарги, досвід якого було 
широко використано, особливо у Києво- 
Могилянській Академії ("Patericon" С.Косова 
поль. мовою — перекладення Касіянівської 
редакції Києво-Печерського патерика: подальше 
упорядкування тексту цієї пам'ятки Й.Тризною 
та К.Хопошевським). Аж до XVIII ст. в київ, та ін. 
укр. духов, центрах накопичувалися друковані й 
рукописні. Ж. та зб., які часом оброблялися 
визначними майстрами слова (напр., 
Й.Галятовським; XVII-XVIII ст.). Апофеозом є 
творчість св Дмитра Туптала — чотиритомовий 
варіант Четій-Міней (1 6 8 3 -1 7 0 5 ) , котрий 
узагальнив спільну роботу укр. та рос. книжників, 
розпочату ше за Івана Грозного московським 
митрополитом Макарієм, котрий понині є для 
правосл. церков України, Росії та Білорусі опорою 
в богослужебній та просвітницькій діяльності.

Рос. агіографія, якщо проминути написані 
скорше в дусі воїнських повістей Ж. Олександра 
Невського. Довмонта Псковського та Дмитрія 
Донського, складалася як така майже цілком під 
другим південнослов'янським впливом (кін 
XIV — поч. XV ст ).

Часом рос. агіографія прямувала власними 
шляхами (оригінальний переспів фольклор, 
сюжету про мудру діву в "Ж. Петра та Февронії", 
побутовий колорит Ж. .св. Юліанії Дазаревської, 
старообрядницькі Ж. боярині Морозової, Івана 
Неронова). Найбільш оригінальна барокова 
автобіографія Аввакума, типол. споріднена з 
більш раннім Ж. —  автобіографією св. Терези 
Іспанської (XVI ст ).

Надзвичайно популярним стало "Ж итіс 
Алексія, чоловіка Божого ", створене за кордоном 
на основі поетизації ранньохрист. ідеалу, й 
сприйняте в країні, де не було споконвіку ані 
приватної власності, ані політичного грунту для 
особистої гідності, як маніфест прав приниженої, 
й разом богообраної індивідуальності. Воно відоме* 
ще з Київ, часів, але безліч разів переписувалося 
в Росії й стало взірцем для створення численних 
нов. житій.

Сьогодні Ж. обома ортодоксальними 
церквами творяться в основному на клас, зразках, 
як от, напр., нещодавно канонізованих св.
А.Рубльова та митрополита Макарія.

У пд-слов'ян. л-рах жанр Ж . в умовах 
османського поневолення продовжував бути 
актуальним аж донедавна. У болгар XVI-XVII ст. 
образи св. Іоана Хрестителя та Миколи 
Мірдікійського переосмислено було як захисників 
бідних селян. "Ж итіє царя Уроша" серб, 
патріарха Паісія (1642) сповнене згадок про 
минулу велич. Особливо драматичне "Житіє та 
страждання грішного Софронія" (1803-1805) — 
автобіографія Софронія Врачанського — плач 
поневоленого в атмосфері терору та приниження.

Подібне спостерігається й в л-рі Ефіопії, в 
якій аж до XX ст. Ж. стародавн парів правили за 
публіцистичні заклики.

Варто відзначити типол. подібність до христ. Ж. 
життєписів діячів буддизму, напр.. "Історію буддизму 
в Індії" тибетця Таранати (1608) або "Зібрання тв. 
Сронизан-Гампо", "Сказання про Золоту Вервицю", 
"Сказання Панди", "Кн. дорогоцінних настанов", 
"Царські розповіді" V-ro Далай-лами (1617-1682). 
Зрештою у XVII сг. ця традиція занепадає в Тибеті, 
але триває на околицях буддійського світу (життєписи 
монг. лам XVII сг.).

Украй оригінальним- є включення до візант. 
православної агіографії життя самого Будди, 
котрого змальовано тут як святого Иоасафа, 
царевича інд. (на Русі це Ж. відоме як "Сказання 
про Варлаама та Йоасафа").

Включення трад. житійного сюжету або самої 
ідеї Ж. до нов. л-ри є поширеним явищем. Тв. 
Д .Д еф о про Робінзона й численні його 
наслідування виникають на основі поетизованої 
моделі "анахорета'-самітника. Те ж можна 
сказати про роман-біографію та р о м а н  
в и х о в а н н я , джерела яких — в "С повіді" 
Августина й агіографічних тв сер.-віччя. Ця 
форма виразно вплинула на Д.Толстого, герої 
якого, починаючи від трилогії про Ніколіньку 
Іртєньєва й аж до повісті "Отець Сергій", завжди

207



жнивы mew

прагнули побудувати своє життя на основі 
суворого христ. стереотипу поведінки.

В радянський час традиції житійної л-ри 
непомітно передавалися жанру "героїчної 
б іо гр а ф ії', напр., серії "Ж З П ", в якій 
спрощувалися й модернізувалися в офіційному 
дусі життєві шляхи видатних осіб. Те ж можна 
сказати про використання біографічного методу 
у викладанні л-ри у вищій та особливо сер. школі.

Але в цілому секуляризована л-ра ХЇХ-ХХ ст. 
використовує житійні сюжети, мотиви й образи в 
дусі стилізації. Так. сюжет з Київського патерика 
про використання чорта для мандрівки, що 
відмайнувся у новгородському*житії $пископа 
Геннадія (той хотів летіїи чортом до Єрусалиму), 
використань О.Пушкіним в жартівливому вірші: 
не менш невимушено використав його М.Гоголь 
("Ніч перед Різдвом").

Суто естети зова ну стилізацію Ж. подає європ. 
л-ра-ХЇХ-ХХ ст. Така, напр., "Спокуса св. Антонів ' 
Г. Флобера, насичена фантасмагоріями в дусі 
картин Є .Босха. А.Франс артистично стилізував 
новели "Перламутрової скриньки" під "Золоту 
легенду" Я. де Ворагіне. Число таких прикладів 
величезне, особливо в л-рі поч. XX ст., коли 
стилізація під Ж. набуває неосяжного характеру. 
Зокрема це спостерігається в рос. л-рі. Темі віддають 
належне О .Ремізов, Б .Зайцев, Ф .Сологуб. 
Л. Андреев. дехто, як Ремізов.шукає тут перш за 
все стилістичної барвистості, декоративності, 
дехто, як Сологуб або Андреев, здобувають з форми 
житія енергію потужного філос. узагальнення, часом 
з богоборчим відтінком ('Ж итіє Василя 
Фівейського"). Спостерігається тенденція до 
створення "анти-житія" у радикалів XIX сг. ("Пани 
Головльови М.Салтикова-Щедріна. які проте 
закінчуються суто христ. розкаянням грішника).

Семен Абрамович

ЖНИВШ m c m  або ЖНИВКИ — частина 
к а л е н д а р н о -о б р я д о во ?  п о е зп , органічний 
складник літнього циклу обрядів, що вони 
пов'язані із забезпеченням і збиранням урожаю. 
Такі обряди — зажинки і обжинки — припадають 
на липень-серпень (адже серпень — місяць серпа). 
Відповідно Ж.п. поділяються на зажинкові, власне 
жнивні (жниварські) та обж и н кові (дбжинкові), 
які складають більшу частину Ж.п. Отже Ж.п. 
супроводжують чи не найважливіші події 
сільськогосподарського року, близькі до трудових 
пісень (надто жниварські пісні). Разом із тим. 
позаяк Ж.п. дуже давні за походженням, то вони 
відображають поганські уявлення; є складником 
обрядових дій. мета яких — вплинути на 
цьогорічний та наступний урожай.

/Уюлмжла Вф/мюва

ЖОМОНЧ! — виконавець кирг. нар. поем, 
надто "Манаса".

Лив Ж<рші, Мамасч?
Анатолій Нолнон

ЖОНГЛЕРИ—  (франц. jiongler лат. ;oculofor 
потішник, штукар). 1. Назва професійних акторів, 
музикантів та співаків, які мандрували по всій 
Європі і доходили до Палестини. Єгипту. Індії. Була 
поширена також дат., узагальнююча назва — 
гістріони. У різних країнах Ж. іменувалися по- 
різному: у Каталонії — лжоглари. в Іспанії — 
хуглари, в Німеччині —  шпатьмамл, в Англії — 
менестрелі Можна говорити про відмінність у над. 
школах, про нац. пристрасті тошо, проте суть вистав 
була однаковою. Типол. до Ж. подібні гусани у 
Вірменії, шамакаї у Волзькій Болгарії та казанських 
татар, кизикч? (маскхарабози) в Узбекистані, 
скоморохи на Русі.

Ж. продовжували традиції ант. м ім ів та 
дружинних співаків-оповілачів варварських 
племен. Творчість Ж. досягла розквіту в X1H-XV ст. 
разом з розквітом міської та придворної культури й 
існувала до сер. XVHJ ст. (в Австрії цехова община 
шпільманів проіснувала до 1 7 8 2 . а в Росії 
скоморохи органічно ввійшли у ярмаркове дійство).

Ж. були універсальними акторами. При 
необхідності вони могли бути співаками, 
оповідачами, поетами, мімічними акторами, 
ляльководами. танцюристами, наїзниками, 
дресирувальниками, музикантами, фокусниками, 
імітаторами та ін. Втілюючи у своїй творчості 
синтез усіх видовищних мист-тв. Ж. задовольняли 
будь-які побажання святкового натовпу. Одначе 
синкретизм їхньої творчості не виключав певної 
спеціалізації.

Переслідувані у різних країнах вищим 
духівництвом. Ж: проте брали активну участь у 
рел. церемоніях та святах (під час співу псалмів 
та гімнів грали на муз. інструментах, у літургійну 
драму вводили елементи буфонади, сприяючи 
тим самим утворенню нов. драм, жанрів, у 
містеріях X1V-XV! ст. виконували ролі янголів з 
арфами), гостинно приймалися у феодальних 
замках, монастирях, заїздах та ін. Мандруючи, як 
правило, невел. гуртами, могли об'єднуватись у 
групи до ста чоловік.

Ж. були не тільки мандрівними акторами, але 
й оповідачами та героями низки літ. жанрів: 
франи. де, фабдіо, жест. Ж. не лише виконували 
їх, але незрідка самі створювали. Улюбленим 
героєм фабліо був кмітливий городянин, або й 
сам Ж. ("Про святого Петра жонглера ). Із 
жонглерського репертуару виросли клас взірці 
зх.-європ. героїчного епосу: франц. "Пісня про 
Роланда ', ісп. "Пісня про мого Сіла", нім. "Пісня 
про Нібелунгів" тошо.

Впродовж віків Ж. були майже єдиними 
посередниками в культ, спілкуванні європ 
народів і країн. На межі нац. культур відбувалися 
їх взаємний вплив та збагачення. У синкретичній 
творчості Ж. виникли початкові елементи 
багатьох видів мист-ваї музики, балету, коміч. 
театру, цирку, естради тошо.

2. Ниркові виконавці, шо володіють мист-вом 
підкидати і ловити водночас декілька предметів.

Андрій Близнюя

208



ЗАГАДКА

ЗАГАДКА (англ, riddle, фр. ertiqme, нім. 
^ atse l) —  один з найбільш своєрідних, з 
домінантною інтелектуальною функцією, жанрів 
нар. творчості. Жанру 3. підпорядкований тип 
висловів (паремія, текстів), суть семантики яких 
складають аналітичні процедури (з одночасними 
процесами перетворення та ідентифікацій) по 
створенню образно-інакомов. описової частини 
(власне 3 .,  сигнифіката, кода) з імпліцитно 
заданим об'єктом опису (відгадкою, денотатом). 
Складність наук, дефініції 3 . полягає у її 
смисловому тавтологізмі, позаяк 3. народжується 
водночас з відгадкою. Запропоноване визначення 
відбиває саме цей аспект. Суч. дефініції 3. 
здебільшого зорієнтовані на сприйняття паремій 
у контексті заг. теорії дискурсу; в них 3 . та 
відгадка "розводяться" у різні смислові площини
3 акцентуацією операційних взаємин між ними. 
Проблема походження 3 . залишається 
недостатньо висвітленою. Вчені міфологічної 
шкоди (Ф.Буслаєв), досліджуючи сканд. епос, 
'Вірш про Голубину книгу", самі 3., доводили їх 
міфол. генезу. Вони вбачали джерела 3 . у 
запитувально-відповідальних формулах 
космогонічних переказів про поч. світу і 
першолюдини, ототожненні макро- і 
мікрокосмосу. З міфол. позицій розглядали 3. 
0 .Потебня, і.Франко.

За суч. дослідженнями (В.Топоров, Т.Иів'ян) 
формування 3 . пов'язане з комплексом 
фундаментальних явиш міфоритуальної культури: 
універсальною міф опоет. світоглядною 
концепцією — "деревом світовим", порубіжними 
ритуалами річного і вікового циклів, творенням 
Всесвіту та ін. "Світ, дерево" (трихотомічна 
вертикальна "будова" Всесвіту) як 
загальноохоплювана система міфол. сусп. 
свідомості, трансформувавшись, стане одним із 
основних чинників фольклор, культури взагалі, в 
тому числі 3 . V 3., співвідносних з світ, деревом, 
реалізуються властиві йому породжуючі, часові, 
просторові, генеалогічні і числові функції: "Дуб- 
луб довговія, на ему 12 пдлів, на кожній гіллі по
4 гнізді, а у кожному гнізді по 7 яєць і кожному 
ім'я є". (Номис; відгадка — рік). На думку 
Топорова 3. такого типу "мають відношення не 
тільки до року, але і до самого світ, дерева, яке, 
по суті, в них описується. Взагалі можна вважати, 
цю, принаймні у ряді традицій, міфологема про 
світ, дерево являє загадку par excellence, з якої 
виникли всі основні семантичні типи загадок". 
Про 3. " Сидить півень на вербі, пустив коси до 
землі" (Номис; відгадка — Сонце) Франко писав, 
шо "тут небо, зовсім у дусі пв. міфології, предстає 
єсть як світ, дер ево (W eltesch e), з часом 
перемінене на вербу".

!н. винятково важливою міфоритуальною 
моделлю 3. було творення Всесвіту напередодні 
нов. року (у слов'ян — зимове сонцестояння). 
Різноманітні джерела трал, культур свідчать про 
вправи із 3 ., своєрідні інтелектуальні турніри на 
межі ст. і нов. року, коли, за пралавн. уявленнями,

у вирішальному двобої сходились руйнівні сили 
Хаосу з силами Космосу, ініціюючими ви­
никнення, упорядкування і взагалі буття Всесвіту. 
Людина сакральним Словом (вербальна магія), 
адресованим Творцю (тотему?), намагалася 
сприяти життєдайному акту — народженню Світу- 
покровителя. Тому празагадки, за реконструкцією 
Топорова, пропонувались у певній послідовності, 
залежно від порядку творення макро- і 
мікрокосмосу: хаос — небо і земля — сонце, 
місяць і зірки час і числа —  рослини — тварини 
— людина — дім тошо. (Пор. аналогію з Голубиної 
книги": Отчего начался у нас белый свет; — 
отчего у нас солнце красное; — отчего у нас млад 
светел месяц; —  отчего у нас звезды частые; — 
отчего у нас зори светлые?...).

Подібно творяться частини світу з 
розчленованого тіла "першолюдини", що 
відображає реальну процедуру з людською 
офірою.

Таким чином, розпадання у порубіжні (крит.) 
ситуації Світу у Хаосі з наступною інтеграцією 
Космосу з фрагментів природи відбувалось за 
певним алгоритмом запитально-відповідальної 
форми, суголосним концептуальним принципам 
бінарності і діалогу первісної міфоритуальної 
культури. Празагадки були спрямовані не стільки 
на відгадування, скільки на безумовне знання 
відповіді з її домінуючим вітальним 
сакралізованим сенсом.

Оскільки міфол. свідомість уважала людину 
частиною заг. Космосу, то природно, шо її життя у 
перехідні періоди також супроводжувалось 
загадками ("випробовування" загадкою перед 
царюванням, напередодні одруження — у текстах 
казок, під час сватання — в системі весільного 
обряду, при досягненні зрілості — дівка- 
семилітка", вирушенні в дорогу — "направо 
підеш ...", відходом у потойбічне життя — 3. 
Сфінкса). Характерно, що чужинець т.ч. підлягав 
випробуванню 3., й неспроможність довести свою 
належність до даного культ, коду в системі 
архаїчного мислення ("свій" — "чужий") мала 
коштувати життя. Щодо цього яскрава постать 
Глума з тв. Лж.Р.Толкіна "Володар кілець", шо 
бавиться з перехожими, наче Сфінкс пн. Світу. 
Саме таким чином Глум — житель темних, 
брудних вод, "підземного" світу — символ 
"смертної загадки".

Сусп. свідомість з розвитком сой. буття 
еволюціонувала від міфол. світобачення до 
"р еал іст.", понятійного, шо призводило до 
суттєвих семантичних видозмін, трансформацій 
прадавн. концептів, образних структур. 3. як 
вагома частина трад. культури європ. народів 
сф ормувалась в іст. епоху —  принаймні 
переважна більшість заф іксованого корпусу 
текстів. Функціонуючи у понятійній мислетвор. 
системі, відокремившись від сакрального ритуалу, 
вони, окрім постійної інтелектуальної, отримали 
естет., ігрові, дидактичні та ін. ознаки. 3 . як 
складник світоглядної і інтелектуальної

209



ЗАГАДКА ВІРШОВАНА

діяльності людини охоплюють найрізноманітніші 
сфери життя. V наш час 3 . — один із активно 
побутуючих жанрів нар. творчості, на якому 
рельєф но проступають результати 
професіоналізації митців. Цим пояснюється той 
факт, т о  засоби об'єктивації образної аналітичної 
думки вийшли за межі вербальних: існують 3. 
формульні (математичні}, графічні, фонетичні, 
предметні та ін.

З погляду теорії тексту 3 . являє собою  
трикомпонентний дискурс, який складається з 
формулювання тексту, запитання ("шо це?") і 
відповіді; перший компонент в реалізації 3 . є 
обов'язковим, він існує у вигляді вербалізованої 
реальності; два інших —  факультативні. 3 . 
діалогічно незалежна від наявності чи відсутності 
реципієнта. За формально-мовленєвими 
ознаками (невед. за обсягом семантично 
завершений дискурс) 3 . належить до класу мал. 
дискурсних форм (типу приказка, приповідка, 
велерізм тощо) і становить предмет і об'єкт 
вивчення такої вагомої галузі суч. 
фольклористики, як яарем іодогія

Одне із перших міркувань стосовно 3 . 
належить Арістотелю, який вважав її різновидом 
метафори ("метаф ори включають в себе 
загадку"). Термін "З " у сх. слов'ян зафіксовано 
1 6 4 9 . Визначення 3. в укр. фольклористиці 
вперше запропонував І.Срезневський: "Загадки. 
Плод народного остроумия. Они вообще носят 
отпечаток какой-то обдуманности и 
затейливости". Сучасні авторитетні пареміологи 
Р .Я ж ордж ес і А.Дандіс кваліфікують 3 . як 
"вербальне висловлення, яке містить один, два 
або більше дескриптивних елементів (ДЕ). Ці 
дескриптивні елементи можуть знаходитись в 
о п о з и ц ії ,  і реф ерент їх  повинен бути 
відгаданий". Семантичну природу 3 . удатно 
ілюструє логічний парадокс ф ілософа 
/І.Вітгенштайна: "Загадки немає" — у тому 
розумінні, що 3 . є одночасно і відгадкою. Поетика
3 .,  надто типологія означувальних 
("дескриптивних") елементів, логічні та естет, 
механізми їх утворення конче потребують 
подальшого висвітлення. З наук, доробку 
привертають увагу праці В.Ш кловського, 
М .Рибнікової, В.М итроф анової, В.Анікіна,
С .Лазутіна. Вартісний нарис про слов'ян , 
запозичення 3. із сх. рел. л-ри належить акад.
В.Перетиу. V зб. 3 . подаються переважно за 
тематичним принципом.

Федір бЬсєев

ЗАГАДКА В!РШОВАНА — літ жанр, шо 
заснований на алегоричному визначенні ознак 
явища (периф раз) з настановою на їх  
розгадування.

Відтворюючи процес метафоризації, З .в . 
являє собою рівність між "очуженим" (незвичним) 
або зашифрованим баченням явища та його 
звичним (понятійним) визначенням. З .в . 
використовує стильові особливості фольклор.

загадки, а саме, синтаксичний паралелізм, риму, 
ритмічну врегульованість, анаграматичну 
підказку і т.д.

Своє походження З .в . як жанр веде від 
архаїчного ритуалу змагань в мудрості і 
сакральному знанні, характерних для всіх народів 
світу. Напр., давн-інд. брагмани змагались в 
"знанні начал", в brahmodyo — "виголошенні 
священних істин", перш за все, пов'язаних з 
космосом і його походженням. Так, в гімнах 
"Рігведи" в З.в. називались прикмети і атрибут 
трад. богів, а в гімнах "Атгарваведи" складались 
цілі ланцюжки аналогічних загадок.

В Лавн. Греції подібні З.в. класифікувались 
за типами: апофаскон ("заперечуючий"), утіс 
("ніщо"), псевломенос ("брехун "), антистрефон 
("звертаючий") і т.д., один з яких (ґріф — "сіті") 
був теор. описаний учнем Арістотеля, творцем
З.в., зокрема, жартівливих, Клеархом. По суті, 
до загадок відносяться і "апорії" (напр., Зенона 
Елейського), тобто питання, шо не мають відповіді. 
Не без впливу З .в . склалась і л авн .-греи, 
софістика.

V формі запитань і відповідей (строфа і 
антистрофа) існували т.зв. антифонні співи, в 
яких брали участь звичайно юнаки та дівчата, 
частіше всього в пору зустрічі приходу весни 
(Лавн. Китай, В'єтнам та ін.).

із З .в. можна зіставити й кеннінг япон. 
хамку. Обмін В.а був одним з різновидів а#7жж

Типол. близькими до З .в . є деякі види 
антистрофи як відповіді на попередню строфу 
(напр., у франц. поета XV] ст. П. де Ронсара) і 
навіть вІршЛуролм.

V ширшому значенні З .в . співвідносна з 
поняттям мист-ва взагалі, що пояснюється, на 
думку голланд. вченого Й.Гейзінґи, Ті зв'язком з 
грою як основною властивістю людської культури. 
Крім того, З .в. має й екзистенційне значення. 
Будучи генетично зумовленою ритуалом 
жертвопринесення як складовою  частиною 
обрядової дії, вона часто мала "фатальний" 
характер, бо від відповіді на неї залежала доля і 
навіть життя того, кого запитували. Не 
відображено як у фольклорі (надто у казках), 
так і в іст. пам'яті людства (напр., 
випробовуванням З.в. піддався цар Соломон 
царицею Савською, Заратуштра мудрецями царя 
Виштаспи, інд. гімнософісти — Александром 
Македонським і т.д ).

Шо ж до В.а, то говорити про П неперервно 
стійку традицію не можна. Мабуть, 
найпродуктивнішим періодом її розвитку в европ. 
л-рі є Сер-віччя. Напр., 100 тривіршових "Загадом 
Симфосія", створених в Африці в V-V! ст.. тої 
викликали чисельні наслідування, зокрема, 
анонімні "Бьорнські загадки" (поч. VI! ст.), 
"Загадки" Альдгейма (VII-VII1 ст.), що послідовно 
складаються з 4 , 5 , 6 і т.д. до 8 3  рядків і 
викликають наслідування (Татуін, Гветбрехт), З.в. 
і відгадки Алкуїна (V)H-IX ст.), шо нагадують 
сканд. кеннінґи, Страбона (IX ст.) і т.д.

210



ЗАГОЛОВОК

В рос. поезії В .з. представлена іменами 
Ю .Н елелинського-М елеиького, що створив 
"Загадку акростичну", тобто загадку-акровірш, 
В.Жуковського, С. Маршака та ін. В укр. поезії до 
В.з. звертались Д.Боровиковський, Л.Глібов, 
Ю.Федькович, I.Франко та ін.

Борис Лммжм

ЗАГОЛОВОК або НАГОЛОВОК —  автор 
назва тв., mo є структурним складником тексту, 
першою його вирізненою, графічно виділеною 
архітектонічною частиною. Н азва має 
сконцентрувати сенс мист. твору, відобразити 
автор, задум, привернути увагу до домінантних 
складників тв. Про вагомість 3 . писав, зокрема,
І.Кочерга: "Назва < ...>  при всій своїй стислості є 
насамперед синтез, душа твору, і потрібне чимале 
вміння, шоб кристалізувати в двох трьох словах 
цю душу. Назва < > повинна бути точною,
стислою, характерною витікати з сюжету, з 
характерів або з основної ідеї твору".

У давнину 3 . розташовувався наприкінці 
рукопису (сувою або кн.). До XVII! ст. переважали 
довгі 3., які містили різноманітну інформацію про 
даний тв., своєрідну анотацію. Напр., "Се повести 
временных /гЬт, откуду есть пошла Русская земля, 
кто в Киев*Ь нача первое княжити и откуду 
Русская земля стала єсть" (21 слово). Така 
багатослівність була характерна й для 3 . тв. 
худож. прози. Так, повна назва "Робінзона Крузо" 
Д.Дефо складається з 4 9  слів, Гуллівера" 
Лж.Свіфта — з 15 слів. /Гра новішого часу тяжіє 
до стислих 3 . Довгі докладні 3 . вживаються як 
засіб стилізації під старовину ("Вогненний ангел" 
В .Брю сова —  6 3  слова), чи роман австр. 
письменника X. фон Додерера (1 8 9 6 -1 9 6 6 )  
"Освітлені вікна, або Перетворення дійсного 
радника Юліуса Нихаля на людину", роман 
К. Воннегута "Бійня номер п'ять, або Хрестовий 
похід дітей", іст. повість Б.Окуджави "Мерсі, або 
Пригоди Шипова. Старовинний водевіль".

Поетика 3 . пов'язана з поетикою всіх 
структурних рівнів худож. тв. З огляду на те, що 
саме наголошено в 3., їх можна поділити на групи. 
Така класифікація 3. дешо умовна. Окр. 3. можна 
зараховувати до двох груп водночас. 3. — гол. 
персонаж: назви майже всіх ант., ренесансних і 
класицистичних трагедій, "Фауст" Й.-Ф.Ґьоте, 
"Наталка-Полтавка" І. Котляревського,
"Айвенго" В .Скотта, Тобсек" О.ле Бальзака , 
Євгеній Онєґін" О.Пушкіна, Пан Тадеуш"

A. Міцкевича, "Назар Стодоля" Т.Ш евченка, 
"Микола Джеря" І.Нечуя-Левицького, Я, Богдан" 
П.Загребельного (не дуже численна група 3.). 
Варіантом цієї групи є назва тв. іменами двох 
персонажів: "Тристан та Ізольда", бл.-сх. десгани 
"Лейла і Меджнун", "Ферхад і Ширін" ("Хосров і 
Ширін"), "Т ахре і Зухр а", груз. нар. епос 
"Абессалом і Етері", "Ром ео і Джульетта"
B. Шекспіра, "Баба Параска і баба Палажка"
І.Нечуя-Девицького. Персонажі в 3. можуть бути 
названі не лише за якоюсь спільністю але й за

протиставленням: "Лускунчик і мишачий король" 
Е.Т.А.Гофмана. 3 .-персонажі: "Дами і гусари" гр.
0 .  Фредра, "Три мушкетери" О.Дюма-батька, 
"Селяни" В.Реймонта. 3 . може бути також кличка 
тварини: "Біле Ікло" Дж. Лондона. З-персонаж, 
крім номінації, може наголошувати на 
позитивному чи негативному автор, ставленні до 
дійових осіб: "Бідна Л іза" М .Карамзіна, 
"Сердешна Оксана" Г.Квітки-Основ'яненка, 
"Знедолені" В.Гюго, "Моральністьпані Дульської" 
Ґ .З ап ольської. 3 . типу вказаних повістей 
Карамзіна та Квітки відображують не лише автор, 
модальність але й модальність цілого літ. напряму
— сентименталізму. 3 . —  тема: "Дворянське 
гніздо" І.Тургенєва, "Земля" О.Кобилянської. 3.
— проблема: "Батьки і діти" Тургенева, "Кому на 
Русі жити добре" М.Некрасова. Можливі 3 ., де 
поєднано ознаки теми та проблеми: "Війна і мир" 
Л. Толстого, "Російський ліс" Л. Леонова. З-ідея: 
"Лихо через розум" О.Грибоєлова, "Воскресіння" 
Л.Толстого. З.-образ-прелмет, шо має визначальну 
сюжетну й символічну вагу в тв.: "Викрадений 
лист" І.Л.Каралжале, "Вишневий сад" А.Чехова, 
"Золотий ланцюг" і "Пурпурові вітрила" О.Гріна, 
"Засіб Макропулоса" К. Чапека, "Алмазне жорно"
1. Кочерги. 3 . -  місце д ії: 'Кентерберійські 
оповідання" Дж. Чосера, "Вечори на хуторі біля 
Диканьки", "Миргород" М. Гоголя, "Малостранські 
оповідання" Я .Н еруди, "Лурд" Е .Золя, 
"Бориславські оповідання" І. Ф ранка, 
"Петербург" А.Белого, "Празькі куранти" Назима 
Хікмета. 3. —  час дії: в минулому ("Хроніка часів 
Карла IX" П.М еріме, "93-й  рік" В.Гю го), у 
сьогочасності, або й у майбутньому ("1 9 8 4 "  
Дж.Оруелла). 3 . можуть вказувати воднораз на 
тему й на час дії ("Хрестоносці" Г. Сенкевича).

Поширені 3. —  тропи: порівняння ("Глитай, 
або ж П авук" М.Кропивницького), м етаф ори 
("Лялька" Б .П руса, "Блошиця" та "Лазня" 
В.Маяковського), сим воли ("Камінний хрест" 
В.Стбфаника, "Камінна душа" Г.Хоткевича), 
символічний сенс можуть набувати в назвах 
природні явища ("Гр оза" О .О стровського, 
"Зелений промінь" Т.Гарді, "Перед сходом сонця" 
та "Перед заходом сонця" Г.Гауптмана, "Світло 
в серпні" В.Фолкнера), алегорії* ("Досвітні вогні" 
Лесі Українки, "Каменярі" Франка), метонімії* 
("Борислав сміється" Франка, "Гомоніла Україна" 
П. Панча), гптерболи ("І довше віку триває день"
Ч.Айтматова), оксюморони ("Мертві душі" Гоголя, 
"Живий труп" Л.Толстого).

Цікавим випадком є той, коли в назві слова 
набувають значення контекстуальних антонімів: 
"Червоне і чорне" Стендаля, "Кролики та удави" 
Ф.Іскандера. Антоніми можуть претендувати теж 
на всезагальність, на цілісне антитезування. 
"Війна і мир" Л.Толстого.

3. можуть оформлятися як риторичні фігури: 
"Подивись на свою домівку, Янголе" Т .Вулфа, 
Тей, хто-небуль" В.Сарояна, "Бувай здоровий, 

школяре!" Б.Окуджави, "Прощавай, Гульсари!" 
Чингіза Айтматова.

211



ЗАГОЛОВОК

Окр. групу складають 3 ., шо позначають пише 
якусь кількісну ознаку: "Книга тисячі й однієї 
ночі', "Декамерон" Лж.Бокаччо, "Пентамерон" 
Маргарити Наваррської, "Історія світу в 10 1/2 
главах" Дж. Барнса.

Досить поширене називання тв. . 
фразеологізмами, крилатими словами ("Вогнем і 
мечем" Г.Сенкевича) або п р и сл ів 'я м и  ("На 
всякого мудрія досить простоти" О.Островського, 
і один у полі воїн" Ю.Дольд-Михаилика).

3. відображує жанр, приналежність тв. Тому 
як 3 . може використовуватися автор, жанр, 
(часто квазіжанр.) визначення: "Сповідь" Аврепія 
Августіна, "Сповідь Ж .Ж.Русо, "Сповідь сина 
віку" А. де М юссе, "Казки матінки Гусині" 
Ш.Перро, "Подорож з Петербурга в Москву"
O . Ралішева, "Подорож у Арзрум" О.Пушкіна, 
"П осмертні записки П іквікського клубу"
Ч .Л іккенса, Старовинні чеські перекази"
A. їрасека, "Лісова пісня", "Давня казка" Лесі 
Українки, "Балада про Захід і Схід" 
Л ж .Р.К іплінга, "С ага про Ф орсайтів" 
Лж .Ґолсуорсі, "Оповідання з однієї кишені". 
"Оповідання з другої кишені", "Книга апокрифів" 
К Чапека, "Оптимістична трагедія"
B . Виш невського, цикл "Сонети до Орф ея"
P. М.Рільке, "Записки кирпатого Мефістофеля" 
В.Винниченка, "Педагогічна поема"
А.Макаренка, "Поема Гори", "Поема Кінця", 
"П оема Драбини", "П оем а П овітря" 
М.Цвєтаєвої, "Поема без героя" А.Ахматової, 
"П оема дошу" Б.Ахмадуліної, "Балада про 
перукаря" П.Маркіша. В подібних випадках 
жанр, назва-3. часто містить у собі вказівку на 
ставлення автора до певної традиції: 
"Н ебожест& ена комедія" З .К расіньського, 
"Людська комедія" Бальзака, "Слово про рідну 
матір" М.Рильського.

Чи не частіше, ніж пряме називання, жанр, 
визначеність дається в 3 . :  приміром, у
біографічних (автобіографічних) романах та 
повістях (трилогія С .А ксакова "Сімейна 
хроніка". "Спогади". "Дитячі роки Багрова- 
внука"; трилогія Л .Т олстого "Д итинство". 

Отроцтво". "Юність", "Підліток старих часів" 
Ф.М оріака) або в сімейних романах ("Пани 
Ґоловльови" М.Салтикова-Ш елріна, "Брати 
Карамазови" Ф.Лостоєвського, "Люборацькі"
А.Свіднииького, "Буленброки" Т.Манна, "Життя 
імтеургіна-старшого" юкагірського письменника 
Текі Одулока, "Сестри Річинські" І.Вільде).

існує обопільний зв'язок 3. і літ. напряму. З 
од. боку, показовий приклад, коди назва кн. так 
точно визначила сутність напряму, що дала йому 
назву: "Сентиментальна подорож" Л.Стерна. З 
ін, боку, напр., характерні назви низки тв. 
письменників-натуралістів, шо наголошують 
біологічно-сексуальну сутність дійових осіб: роман 

Люлина-звір" Е .З ол я, драма "Пацюки" 
Гауптмана, драми "Ч оловік", "Ж інка без 
ганджу", зб. оповідань "Людський звіринець" 
Г.Запольсько'і.

3 . відбивають най. традицію та традицію 
міжнар. взаємин. Так, напр., на поль. культуру 
протягом віків впливали католицтво, лат. мова і 
латиномов. писемність. Глибоко вкорінилася лат. 
фразеологія. Відображенням цього є 3. Якшо в 
романі Сенкевича 'Quo vadis?" лат. 3 . умоти­
вований тим, шо дія відбувається в Римі! ст. н.е., 
то "Bene nati" Е.Ожешкової, "Poionia irredenta"
A . Н ем оєвського, "H om o sapiens"
С.Пшибишевського відображують поль. життя 
кін. XIX - поч. XX ст. Досить сильна була 
латиномов. традиція в Україні. На поч. XX ст. 
орієнтація на цю традицію підсилювалася 
прагненням до європеїзації укр. письменства. 
Відтак відповідні 3 .: Франко — "Boa constrictor", 
"Semper tiro", M. Коцюбинський —  "Persona 

grata", Леся Українка —  "Contra spem spero", 
"Slavus-sciavus", "F iat n o x ", "Ave regina"; 
M.Вороний — цикли "Amoroso", "Ad astra", "De 
mortuis". "Гуморески. Cum grano sa)is'. Менше 
зустрічаються подібні 3. в рос., болт., л-рах. які 
не були безпосередньо зв'язані з латиномов. 
традицією. Нечисленні винятки ліше 
підтверджують це положення. Лат. 3. застосовує 
Брюсов, наголошуючи орієнтацію на ант. і європ. 
культуру: зб. поезій "Me eum esse" (1897), "Tertia 
vigitia" (1900), "Urbi et orbi' (1903), "Mea " (1924). 
В  окр. випадках 3. можуть відбивати латиномов. 
традицію опосередковано. В  поезії С.Чеха Ad 
majorem dei gtoriam" використання єзуїтського 
девізу і рефренне його повторення в тексті має 
антиклерикальний викривальний сенс. 3. 
алегоричної казки "Attaiea princeps" (1880) рос. 
письменника В .Гаршина — ботанічна назва 
рослини.

3 . містять естет, сигнали, позначки про 
джерела, які автор у той чи ін. спосіб використав. 
Це можуть бути цитати з фольклору: "Ой не ходи, 
Грицю, тай на вечорниці" М.Старииького, або У 
неділю рано зілля копала" О.Кобилянської, або з 
л-ри: назва роману Айтматова "! довше віку триває 
день" —  рядок з вірша Б.Пастернака "Єдині дні". 
Частіше, звісна річ, 3 . містять відомості про 
ідейно-твор. близькість між письменниками. 3. 
"Камінний господар" Лесі Українки підказує 
зіставлення з традицією саме "Камінного гостя" 
Пушкіна (а не ін. численних тв. про Лон Жуана). 
В  білор. поезії склалася засада, наслідуючи 
"Кобзар" Шевченка, називати зб. віршів нар. 
інструментом чи нар. виконавцем: Ф .Богушевич 
— "Лудка білоруська", "Смик білоруський", 
"Скрипка білоруська", Я.Купала "Жалейка", 
"Гусляр". Ф бразмТ ам а/ ю гн , перенесення 
запозиченого образу-персонажа в нові іст. й най. 
умови підкреслюються. 3 . "Новий Лон Кіхот, або 
Сто шаденств" поль. комедіограф а графа 
Ф редра, рос. моралістично-сатир. романи:
B. Наріжного "Російський Жилблаз, або Пригоди 
князя Гаврили Симоновича Чистякова" (1814) і 
Й.Сєнковського "Російський Жилблаз, пригода 
Олександра Сибирякова, або Школа життя" 
(1 8 3 9 ), комедія чес. драматурга В.Незвала

212



ЗАМОВЛЯННЯ

Новий Ф ігаро " (19 3 5 ), тур. автора Назима 
Хікмета "Тартюф -59". Окр. випадок — 3. шо 
звучить полемічно шодо трал, ідейно-образного 
матеріалу: іст. повість поль. письменника 
Л.Кручковського "Корліан і Хам"" (1 9 3 2 ) — 
полемічна образна аналогія до трагедії 
Ю.Словацького "Корліан". Гумор, забарвлення 
має 3 ., що об'єднує мікроиикл з двох "жартливих" 
оповідань В.Шишкова: "Шерлок Холмс — Іван 
Пузіков". Традиція в назві літ. тв. може виступати 
теж як алю зія  ("Потоп" Сенкевича — алюзія на 
бібл. Всесвітній потоп)

У назвах тв. на трал, сюжети майже завжди 
має місце номінативне підкреслення зв'язку з 
першоджерелом: "Гамлет Шигровського повіту"
І.Тургенєва, "Гамлет, або Довга ніч доходить 
кінця" А.Дебліна, "Доктор Фаустус" Т.Манна 
тошо.

Ж анр, традицію може відображати 
ономастична структура 3 . Вергілій (70-19 р. до 
н.е.) написав рим. епопею, наслідуючи не лише 
основні жанр, ознаки гомерівських епопей, але й 
створив на кшалт "Одіссеї" та "іліади" 3 . своєї 
епопеї "Бнеїда". В подальшому така словотвірна 
модель: ім'я гол. героя, або назва держави +- суфікс 
іда, -ала, — стала жанр, традицією героїчної 

епопеї часів Відродж ення ( "Тесеїда" (1339-41) 
Дж.Бокаччо; "Лузіади" (1572) порт, поета Л. ді 
Камоенса) та класицизму ("Франсіада", 1^72, 
франц. поета П. де Ронсара; "Генріада", 1728, 
Вольтера). Численні подібні йменування у традиції 
рос. к д а си м и зм у  "П етріада" (1 7 3 0 )
А.Кантеміра, "Дмитріада" П.Сумарокова (17 ), 
"Россіада" (1779) М.Хераскова. Ще з поч. XV! 
ст. ця градинія стала пародіюватися. Постають 
назви лародм "Мухоїда" —  одна з трьох поем, 
шо складали "М акаронію" італ. поета 
Т.Фломенго (1 4 9 1 -1 5 4 4 ) , відтак "Мишоїда" 
(1775) поль. письменника І.Красіцького — іроУ- 
доміч. поема про війну мишей з котами, поема- 
травестія Горпинида, чи Вхоплена Прозерпіна" 
(1818) П .Білеиького-Н осенка, Гавриїліада" 
(1821) — сатир, ангирел. поема Пушкіна, сатир, 
повість Ю.Андруховича "Московіада" (1993).

3. дуже важливий складник тв. для автора, а 
також для адекватної рецепції тв. читачем. Тому 
не є рідкістю випадки, коли письменник, 
працюючи над текстом, змінює назву тв., аби 
досягнути найбільшої відповідності між автор, 
задумом і 3 . (напр., "Льореляй" —  "Без подій" — 
""Царівна" Кобилянської). Подібні зміни можливі 
й після оприлюднення тв. чи то з автор, волі 
("Безталанный" — "Тризна" Шевченка, Гроші"
— "Сто тисяч" Карпенко-Карого), чи то згідно з 
вимогами цензури (повість "Лихі люди" — 
Товариші", роман "Хіба ревуть воли, як ясла 
повні?" — "Пропаща сила" Панаса Мирного).

АнатолМ Волков

ЗАДЖА/ІЬ (араб. -  мелодія, пісня) -  
строфічний тв. нар. араб, поезії. Складається з 6
- 9 строф, кожна з яких має однакову кількість

вірш, рядків (4 -  10). За характером 3. близький 
до панегірика, при цьому основними об'єктами 
схвалення виступають вино і кохання. 3. виник в 
Іспанії в період араб, панування як реакція проти 
офіційних норм віршування і на всіх рівнях 
засвідчив поєднання араб, та романо-ісп. поет, 
традицій. Розквіту 3. досягає у творчості поета й 
музиканта з Кордови !бн Кузмана (1080 -  1160).

Олександр Бойченко

ЗАМОВЛЯННЯ —  за визначенням відомого 
рос. фольклориста П.Богатирьова, замовляння 
— це словесна формула, яка має репутацію 
невідворотного засобу для досягнення певних 
результатів (порятунок від хвороби і т.ін.) Здавна
3. були пов'язані з уявленнями про магічну силу і 
дію слова на стихійні, ворожі людям явища 
природи і первісно поєднувались з різними 
обрядами (мисливськими, землеробськими та ін.). 
П оезія замовлянь і заклинань має "суто 
практичний сенс. Вона завжди є доцільною" 
(О.Блок). 3. зустрічаються у народів древності: 
асирійиів, єгиптян, дави, греків І Т.П .;  у давн. 
слов'ян вони були поширені ще в доіст. часи. 
Близькі за формою (у вигляді римованих і 
алітерованих віршів) до 3 . клятви, які були 
включені у договори русичів з греками, 
збереглися з X! ст. З прийняттям Руссю 
християнства на старовинні поганські 3 . сильно 
вплинули (через Візантію, пд. слов'ян) христ. 
молитви. У давньорус. пам'ятках 3 ., у прямому 
значенні цього слова, вперше зустрічаємо у 
судових документах XV!-XVH ст. У росіян 
заф іксовано й ін. назви 3 . :  "наговоры ", 
"ш ептания", "сл о ва", "заклинания" (що 
використовуються в залежності від їх конкретної 
магічної функції) в укр. (крім "замовляння") — 
"заклинання", "заговори".

Формули 3 ., які дійшли до нас, зберігають у 
відносно стійкому вигляді найдавн. худож. досвід 
народів. Тому порівн. вивчення найбільш типових
3 . дозволяє виявити деякі заг. особливості 
первісних форм словесного мист-ва (Дж. Фрезер 
"Золота гілка", "Магія та релігія", та ін).

Дослідники (зокрема, Ф.Познанський у кн. 
"Замовляння: Досвід дослідження походження 
та розвитку замовних формул" (1917) виявили 
спільні мотиви 3. у багатьох народів: пд. і сх. 
слов'ян, румунів та ін. В  3 ., пов'язаних з нар. 
медициною, це мотив відсилання хвороби у глухі, 
пустельні місця. Акал. О .Веседовський, фін. 
дослідник В.Мансікка у кн. "Про російські чарівні 
формули" (Гельсінкі, 1909) та ін. намагалися 
відшукати його спільне джерело у апокрифічних 
писаннях, де диявола висилають in /оса sf/uestra 
(у лісові місця), а місцем заслання служить 
Сіонська гора. Але ті дані, на основі яких базується 
подібне пояснення, можуть, у свою чергу, бути 
витлумачені як апокрифічний наріст на більш 
давн. основі — вірування і магічні дії первісних 
народів, які вказують на те, шо у 3 . мова йшла 
про "буквальне" відправлення тим чи ін.

213



ЗАПОЗИЧЕННЯ

способом хвороби у дике місце Где сонце не 
світить"). Франи. історик первісної культури та 
релігії Ж .Ревілль описує ритуали дикунів- 
австралійців, під час яких вони цілими 
поселеннями з шумом і криками виганяли злих 
духів, "винуватців хвор оби ", із жителів. У 
багатьох європ. народів, у т  ч у слов'ян і румунів, 
подібні звичаї практикувалися під час "нічних 
посиденьок" біля гробу покійного. Збіг ритуалів 
первісних народів з христ. апокрифами свідчить 
про те, шо апокриф народився серед різних 
народів, які поділяли у далекій давнині 
вірування про місцезнаходження злих духів. У
3. слов'ян, народів вирізняються й інші "заг. 
місця": мотив "рогу булатного" (Познанський), 
ию має здатність "виганяти" хвороби; постійна 
присутність таких символів чистоти, як сонце й 
роса (на шо звернув увагу відомий славіст
А.Яиимірський); для 3. проти захворювань очей 
найбільш характерним є мотив "вимітання 
хвороби віником". Численні сх.-слов'ян . 3 . 
найрізноманітніших категорій побудовано за 
формулою quomodo (укр., рос., білор. "як трава 
ця засихає, так щоб і у раба божого серце 
завм и рало...", "лікувальні", "любовні") рос. 
присушки і огсушки, укр. привороти, рум. /асеге, 
/агшес "обворожити", букв, "розворожити") та 
ін. 3. побудовано і за формулою quomodonon: 
"як ні від вугілля, ні від каменю не відростає 
пагін і не розквітають квіти, так би і у мене, 
раба божого, не виросли би на цім тілі чиряки, 
ні вереди ... ні ...)". У т.зв. "виробничих" 3 ., які 
практикувалися при землеробських роботах, 
загальним у сх. слов'ян є мотив звертання 
господаря за допомогою до зірок; в українців і 
румунів — у любовних 3. — відправлення до 
любого — відповідно "огненного бугала" і "val 
de foe" —  вогника.

Аналогії заг. характеру (напр., відсилання 
хвороби у пустельні місця, "мотив числа, шо 
зменшується" (Познанський) та ін.) можуть бути 
зумовлені функціонально-типол. єдністю формул
3 ., архаїчними формами мислення, які лежать в 
основі словесної магії (закон схожості і закон 
спілкування (лив. Фрезер, "Золота гілка"). У 
слов'ян, народів (укр., рос., білор., болт., поль. та 
ін. фольклор) спостерігаємо схожість і заг. місця у 
системі зображувальних засобів, у т.ч. у конкретних 
аспектах загальновідомих мотивів: пряме 
звертання (триразове) до хвороби, наявність 
магічних образів з однаковими кольоровими 
нюансами (чорна, сіра, біла корова, віник, чорний 
ворон), "закріпки" чи описання результатів магічної 
процедури (звичайно порівняння: "як роса на 
траві", "як сонце ясне", "як піна на воді"), спільність 
і вел. поширення таких етил, прийомів, як анафора 
та внутр. зчеплення образів, а також ступінчасте 
їх звуження. У багатьох варіантах спостерігається 
постійне вживання формули неможливості, 
заперечного паралелізму у схожих контекстах. Не 
дає право говорити про спільність поет, фактур 
найдавн. поезії споріднених (слов'ян.) народів.

Подальше порівн. дослідження 3 . повинне 
провадитися шляхом пошуків поет, архетипй 
слов'ян, нар. поезії у цих найдавніших її формах, 
а також нац.-специфічних особливостей формул
3. у кожного з народів, які зберегли цей архаїчний 
пласт нар. творчості.

Григорій Бостм, 
Ігор Зварич

ЗАПОЗИЧЕННЯ — вид міжліт взаємин — 
сприйняття, використання окр. сюжетно-образних 
ліній та тематичних складників. У більшості 
випадків джерело 3 . загальновідоме. Крім того, 
письменник переважно сам вказує на нього. Трал, 
ком паративістика, нагромадивши величезний 
фактичний фольклор, та літ. матеріал про 
мандрівні сюжети, основну увагу приділяє 
нескінченним казусам — переходам та варіаціям 
прадавн. сюжетів і сюжетних схем (мотивів, 
рем інісценція). П оза увагою залишається 
головне: шо сам е, за яких умов, чому 
запозичується, як трансформується запозичений 
матеріал, а також вага тв., у котрому має місце
3., в най. літ. процесі. 3. —  складний твор. процес, 
шо відкриває перед автором-реиипіентом 
найрізноманітніші можливості. В кожному 
конкретному випадкові факт 3 . зумовлено 
ідейно-цільовою настановою, методом, хулож. 
засадами письменника, ж анром , а також 
характером письменницького обдарування, 
зокрема, здатністю до хулож. вигадки, ло 
самостійного сюжетоскпадання. Існує певний тип 
митців, шо майже виключно розробляють 
запозичені сюжети, серед них, напр., Алішер 
Н авої або Нізамі Ґандж еві, В.Ш експір або 
Б.Брехт.

Існує багато різновидів 3 . При повному 3. 
зберігається сюжетна схема, всі чи більша частина 
персонажів, час, місце, обставини дії, жанр 
першотв. Проблематика переважно змінюється, 
тв. набуває узагальненішого ф ілос., сои., 
морально-психол. сенсу (Легенда про Дон Жуана 
в драматургії М ольєра, Е .Т А .Гофмана,
О.Пушкіна, О.К.Толстого, Лесі Українки). Часто 
3 . сюжету супроводжується жанровою 
переробною

Запозичуватись можуть окр. сюжетні мотиви, 
фольклор. —  мотив предметів, шо розмовляють 
у філос. казці белы, драматурга М.Метерлінка 
"Синій птах" (1908) чи у "Легенді про любов" 
(1965) тур. драматурга Назима Хікмета, птахів, 
т о  розмовляють, у комедії "Розбійник" (1920) 
К .Ч апека, — або літ.: романтико-
експресіоністичні мотиви богоборства, месіанізму, 
нудьги речей в трагедії "Володимир 
Маяковський" (1913).

На основі запозиченого мотиву (без 
використання запозичених образів) може 
витворитися цілий сюжет. Платонівський переказ 
про загибель Атлантили —  не літ. тв., а лише 
протоматеріал для нього. Л.Рейснер 
("Атлантида", 1913) і В.Незвал ("Сьогодні те

214



ЗАСТІЛЬНА ПІСНЯ

зайде сонце нал Атлантидою", 1 9 5 6 ), 
відштовхувшись від платонівського мотиву, 
створили якісно нову ілейно-худож. структуру — 
оригінальний сю жет з суч. ф ілос.-політ.- 
моральною проблематикою. Запозичений мотив 
може стати стимулом чи ядром для нов. 
оригінального сюжету, що відображує ін. іст. 
дійсність і зовсім відмінний від першотв. за автор, 
задумом. Мотив польоту на Місяць, запозичений у 
Сірано де Бержерака, порероблено Е.А.По у 
наук.-фант, повість "Незвичайна пригода Ганса 
Пфалля" (1835), Ж.Верном у наук.-фант. романі 
"З Землі на Місяць" (1865), "Навколо Місяця" 
(1869), С.Чехом —  у сатир, повість "Подорож 
пана Броучека на Місяць" (1888), М.Носовим у 
казк. повість для дітей "Незнайко на Місяці" 
(1964-65). А, напр., в повісті угор. письменника 
Ференца Нея "Подорож до Місяця" (1836) герої, 
шо досягають мети на повітряному кораблі, 
знаходять на Місяці не лише раціонально 
побудоване сусп-во, але й багато фант, винаходів 
на кшталт законсервованого сонячного світла чи 
транспортних засобів, які рухаються за допомогою 
магнетизму, штучного дошу і т.ін. Отже, 
запозичений мотив може породити цілий 
тематичний куш сюжетів, іноді зовсім далеких 
один від одного: напр., чисельні тв. про штучних 
людиноподібних істот (Ґолем, Франкенштайн, 
роботи). На основі 3 . мотивів може виникати 
сплетіння сюжету

Третій різновид 3. — використання образів- 
персонажів. Літ. герой, який являє собою худож. 
втілення певних життєвих закономірностей, може 
вийти за іст. і най. рамки. Такий образ-персонаж 
переноситься у тв., шо відображує ін. ідейно- 
структурну функцію, подібну до тої, яку мав у 
протосюжеті. Сюжет ніби набуває подальшого 
розвитку, продовжується в тому ж ілейно-жанр. 
ключі. За роки 2-ої світ, війни чес., укр., нім. 
письменники створювали нові пригоди Швейка. 
Заголовний герой коміч. опери С.Гулака- 
Артемовського "Запорож ець за Лунаєм" 
запозичений Остапом Вишнею в "Інтермедію для 
джаз-оркестра "Іван Карась, або..." Перенесення 
образу в нові іст. умови не завжди обгрунтоване. 
Штучно переніс гоголівські образи (Вакула, Гриць, 
Солопій Черевик, Оксана, Кум Цибуля, 
Палажка, Басаврюк) В.Минко в комедію-бурлеск 
з життя суч. полтавського села ""На хуторі біля 
Диканьки" (1958).

Четвертий різновид 3 . — 3 . образів- 
лрелметів, образів-подробиць і образів-тропів. 
Створений Ю.Словацьким символічний образ 
варшавської колони Зигмунта, "на яку ше ніколи 
не сідав журавель" зустрічається в поезіях 
Ц.К.Норвіла "Ф ортепіано Ш опена",
В.Бронєвського "Колона", БЛроздовського "Моя 
Польша", Е.Бриля "Заспокоєння". Образ-предмет 
— машина часу з однойменного наук.-фант. 
роману Г.Уеллса (1895) у комедії В.Маяковеького 
"Лазня" дістає цілком нов. ідейний сенс і сюжетну 
функцію, стає образом-тропом. Заголовна

метафора з цієї комедії "Лазня — миє (просто 
пере) бюрократів", запозичена Хікметом у сатир, 
комедію "Т ар тю ф -59": у кінцівці служниця 
Лорина саджає Тартюфа і Тартюфа-59 у пральну 
машину зі словами "Я певна, шо навіть таких, як 
ви, можна промити та вичистити", шо сценічно 
буквалізується з паралельним словесним 
тлумаченням. Зміна соц. скерованості та нац. 
колориту, використання ін. системи худож. 
засобів веде до створення засалничо нов. тв. з 
повною трансформацією запозиченого матеріалу. 
В  пушкінській "Казці про золотого півника" 
використано певні сюжетні мотиви й образи 
"Легенди про арабського звіздаря" амер. 

романтика В .Ірвінга, але їх докорінно 
перероблено ца основі засвоєння рос. нар. 
світогляду та фольклор, стилістики. Виник гостро 
сатир, політично актуальний тв. У подібних 
випадках читацьке зіставлення з протосюжетом 
аж ніяк не доконечне.

Ло 3. належать також алюзії, літературні 
цитати, образні аналоги, ремінісценції

Анатолій Волков

ЗАРОБІТЧАНСЬКІ ПІСНІ — група пісень 
сусп.-побутового циклу, тематикою яких є життя 
та доля заробітчан.

Виникають у середовищі селян-заробітчан, шо 
наймалися на сезонні роботи. У Сх. Україні 
селяни відправлялись у пд. степи або на 
промислові підприємства , у Зх. Україні — на 
сплав лісу на Лунай, на косовицю, виноробні 
промисли в Угорщину, на заробітки в Чехію, 
Сербію, Францію. Окр. групу становлять пісні 
заробітчан-емігрантів, селян, шо виїхали до 
Америки (Еміпраятські пісні)

З.п. одноманітні за сюжетним складом. Велика 
частина присвячена опису роботи на цукрових 
плантаціях, заводах, шахтах. З 'являється 
незвична для трал. нар. пісні лексика: пара, 
машина, завод, "рошот", шахта та ін. Згодом З.п. 
зливаються із робітничею піснею. Основним 
мотивом лір. оповіді селянина-заробітчанина є 
туга за рідним домом та родиною, змалювання 
тяжкої виснажливої праці на чужині.

Тема заробітчанства широко представлена у 
л-рі. Ue "Бориславські оповідання" І.Франка, 
"Микола Лжеря" І.Нечуя-Левииького" "Лорогою 
ціною" М.Коцюбинського. "Таврія" О.Гончара, 
"Хіба ревуть воли, як ясла повні?" Панаса 
Мирного, у франц. л-рі — романи Е.Золя, в нім. 
— драми Г.Гауптмана та ін.

Наталя /Імхомамояа

ЗАСТІЛЬНА ПІСНЯ — дір жанр, що 
тематично пов'язаний з святковим застіллям і 
розрахований на вокальне (індивідуальне або 
хорове) виконання. Функціональний діапазон 
жанру широкий: від побутової доречності (напр., 
"пивні пісні" в ісл. поезії або "Шотландська 
застільна пісня" Л.Бетховена на нар. слова) до 
маніфестування самовідчуття цілого покоління

215



ЗВУКОНАС/ПДУВАННЯ

(напр., "Вакхічна пісня" О.Пушкіна, "Пісня 
філаретів" А.Міцкевича).

Європ. традиийт З.п бере поч. з культу одного 
з найшанованіших у ст-давн. Греції богів — 
Діоніса за прізвиськом Вакх (в рим. міфології — 
Бахус), бога рослинності, покровителя 
винограларства та виноробства, якого 
супроводжують хмільні веселош і. З.п. не є 
поширеним жанром, але вона існує в багатьох 
най. л-рах, надто активізуючись в ті періоди їх 
розвитку, котрі орієнтовані на оспівування земних 
ралошів людини (напр., анакреонтична поезжн 
античності, сер.-віч. лірика в а г а н т ів , рос. 
гусарська поезія поч. XIX ст. та ін.).

В л-рі Нов. часу З.п. репрезентована іменами 
ісландців Х .П  єтурссона ("Пивна пісня"),
С .О улаф ф сона ("Пивна пісня"), шведа 
Л./Іусілора (цілий пикл З .п), далмата І.Буніча 
("Здравиця"), німців Й .-В.Ґьоте ("Застільна"), 
Ф.Шіллера ("Пуншева пісня"), угорця Ш.Пьотефі 
("Застільна пісня"), словенця Ф.П реш ерна 
("Здравиця"), аварця Гамзата Падаса ("Застільна 
пісня") та ін. В рос. поезії до цього жанру 
звертались П.Вяземський ("Заздравна пісня"), 
Пушкін ("Каверіну"), Д .Самойлов ("Заздравна 
пісня"), П.Антокольський ("Застільна"),
В .С осн ор а ("Застільна новгородських 
заколотників"). В укр. поезії — Ю.Фелькович ("Як 
засядьмо, браття, коло чари"), С.Руданський 
("Хлопці —  молодці, пийте, гуляйте").

Борис /ваток

З В У К О Н А С Л Ш У В А Н Н Я  звуко-
відтворення, або ономатопея (грец. 
onomafopofeia — творення назв) — звук, імітація 
реальних явиш: намагання шляхом спеціального 
підбору та концентрації звуків мови — алітераиій 
чи асонансів — відтворити звуки, шо існують у 
реальному навколишньому житті. Отже, 3 . є 
зображальним прийомом на противагу 
виражальному — зву к о п и со ві

Де коза 7̂ лі, туп,
Там жито сім куп

(Колядка)

Дзюрить, дзичмть, дзюрчмть, лзирчмть вода,
Мелоди грає на кам'яній фіейп.

(Б.-І.Антонич)
Клас, прикладом 3 . є балада Й .В .Ґьо те  

"E rJkon ig" ("Вільшаний цар"), де звуками 
передано стрімкий біг КОНЯ:

W?r retM уо dMrtA MrcAf мпс/ Wnd?
Ду ЙУ der Иі/ег ж// устеж Xwd.
ft Аау der woA/ /я dem /4/тя.
Jo /оДу у/есАег ег Ad/У M̂ d wc/m
Не менш відомими є зразки 3 . у поезіях 

Е.А.По. "Дзвони", "Крук". Збереження настрою 
чи ритму тв., який створюється 3., при перекладі 
є дуже складним завданням.

Окр. різновидом 3. є використання з худож.- 
зображувальною метою інлітератів.

Анатолій Волков

З В У К О П И С  — 1. Вживання в хулож., 
переважно вірш, тексті у вел. концентраціях 
однакових чи подібних звуків (алітераиій та 
асонансів), звук, повторення, які на відміну від 
звук, курсиву поширені на вел. фрагментах вірш, 
тексту:

Лине легіт легко-легко
гладить/мли. Ліго мріє.
Нахютив путівку глеком
мвіглілейулітургМ.

(Д. Далека)
2. Поняття, шо об'єднує звук, явиша поет.

МОВИ;
3. Звук, палітра автора.

Борис /ванкж

ЗВУКОСИМ ВОЛІЗМ , СИМВОЛЇЗМ ЗВУ 
КОВИЙ, фонетичний символізм — зв'язок між 
звучанням і значенням слова, який виникає 
переважно внаслідок взаємодії різних видів 
відчуттів (моторних, акустичних, зорових і т.ін.), 
тобто синестезії. Так, поняття "швидкий" може 
символізуватися в укр. мові дрижачим 
приголосним "р", який входить у звукову оболонку 
слів прудкий, шаркий, моторний, спритний (пор. 
повільний, охлялий, млявий). !н. джерелом 
виникнення 3., може бути т. зв. мов. звичка, тобто 
асоціація поняття і звуку, який часто зустрічається 
у назвах цього поняття. Н апр., за даними 
психолінгв. експериментів, початковий 
приголосний "ж" символізує в укр. мові негативну 
оцінку, можливо, тому, шо вживається у таких 
словах, як хабар, халабуда, халепа, халтура, 
халупа, хам, хвише, хворий, хирявий та ін. Але 
т.зв. асоціативна теорія 3. пояснює лише незначну 
кількість випадків і не узгоджується з фактом 
наявності міжмов. звукосимволічних зако­
номірностей. Так, поняття "маленький" 
символізується в більшості мов, зокрема в укр., 
голосним "і" .

3 . розглядають як різновид заг. явиша — 
звукозображувальності, до якої відносять також 
звуконаслідування

На відміну від останнього 3. має місце в тих 
випадках, коли позначувані словами предмети 
або явища не можуть бути виявлені за допомогою 
психолінг. або статистичних досліджень. 
Незважаючи на наявність безперечних 
символічних відповідностей між певними 
семантичними і фонетичними одиницями, між 
тими й ін. немає однозначного зв'язку. Так, 
поняття "маленький" може символізуватися в ужр, 
мові не тільки голосним " і" , а й приголосними 
"м ", "м ", "1л". Така символічна багатозначність 
звуків, шо має, проте, певні межі, забезпечує 
співіснування звукосимволічних правил і змінності 
фонетичних систем у синхрояй (від мови до мови) 
і ліахронй (у процесі іст. розвитку мови).

Усвідомлене озмістовлення звуку, зокрема, 
3. має досить тривалу традицію в худож. практиці. 
Не пов'язано, насамперед, з властивим поет, 
мисленню оптимальним використанням

216



ЗВ ЯЗКИ ТА ВЗАЄМОДІЇ МРКППТРАТУРНЇ

потенційних можливостей слова. Щодо цього 
особливо важать творчі здобутки А. Рембо, який 
у своєму сонеті "Голосні" знаходив до звуків 
кольорові відповідники, франц. символістів,
В.Хлєбнікова, рос. і укр. футуристів, суч. 
авангардної поезії.

Віктор /Жевицькяй, 
Анатолій Волков

З В  Я З К И  ТА  В З А Є М О Л Н  М !Ж Л !
ТЕР АТУ PH ! —  особливість літ. процесу, шо 
полягає в постійній рецепції, взаємодії та 
взаємозбагаченні різних нац. л-р. Генетичні 3. і 
в.м. існують між л-рами. шо споріднені 
походженням, і тому звертаються до спільної 
спадщини. Напр., відгомони культури Київ. Русі є 
у фольклорі й л-рі сх-слов'ян. народів — укр., 
рос., білор.

Контактні 3. і в.м. виникають незалежно від 
генетичної спорідненості л-р і бувають: синхронні 
(А.Міикевич і О.Пушкін), напівсинхронні (сх. 
поеми Д ж.Г. Байрона та пд. поеми Пушкіна), 
несинхронні (звернення Лесі Українки до ант. і 
бібл. джерел).

Від 3. і в.м. треба відрізняти типол. подібності 
та сходження, коли подібні літ. явища виникають 
незалежно одне від одного.

Розрізняють: л-ри, що впливають; л-ри, що 
зазнають впливу (реципієнти); л-ри-посередники 
(напр., засвоєння давн-рус. л-рою ант. культур 
відбувалося за посередництвом візант. та давн- 
болг. л-р). 3 . і в.м. можуть бут и двобічними 
(бінарними), багатобічними (виникнення укр. літ. 
балади — частина ширшого міжліт. процесу 
становлення слов'ян . літ. балади) і 
багатоступінчастими, коли до того самого 
матеріалу послідовно звертаються представники 
кількох л-р. Напр., літ. історія "Абу-Касимових 
капців" включає в себе араб, проз літ. обробку 
фольклор, казки, вільний франц. переклад
А.Галлана, нім. переклади, укр. вірш, казку
І.Франка І талж. проз переробку А.Сотника й 
Н.Таборова.

3. і в.м . мають переваж но системний 
характер, відбивають засвоєння нац. л-рою 
здобутків ін. л-р. шо з іст. причин випередили л- 
руреципієнта. Передумовою у таких випадках є, 
за термінологією акад. О .В еселовського , 
"зустрічні т е ч і ї"  в л-рі-реиипієнті. Можливі 
поодинокі випадки локальних, ізольованих 3. і 
в.м. ("Відповідь запорозьких козаків турецькому 
султанові" франц. поета слов'ян., власне, поль. 
походження Г.Аполлінера).

Основними видами 3 . і в.м. є: засвоєння 
певного явища в оригіналі, художній переклад, 
переробка, за п о зи ч е н н я , н а сл ід у ван н я , 
мілин, автор ське підкреслення неочевидної 
взаємодії з ін. л-рою. Засвоєння в оригіналі 
властиве: фольклорові — міжнар. "мандрівки" 
казок, прислів'їв, пісень; через рукописи — 
характерне для Сер-віччя (напр., взаємне 
поширення ст-слов'ян. рукописів болг., серб.,

давн-рус. ізводів); через друк — відбувається за 
ум овлвомонності. Переклад (трансплантація 
тексту в ін. мов.-культ, середовише) знайомить 
читача з тв. ін. л-р. П ереробка (п е р е с п ів , 
переповідання, а л а п т а н ія )  споріднена з 
перекладом, але тут митець створює по суті нов. 
тв. на основі тексту, взятого з ін. л-ри, — 
відбуваються худож. зміни на змістовно- 
композиційних та етил, рівнях. Різновиди 
переробки: онапіояадьненмя (європ. байкарська 
традиція від Езопа до Л.Глібова і М.Годованця); 
о су ч асм ем н я  ("П ам'ятник" Ґорація в рос. 
переробках Г.Державіна, Пушкіна, В .Брюсова, у 
поль. — А.Міцкевича, словац. — П.Гвєздослава, 
Й.М.Гурбана, укр. —  М. Рильського); міжжанр. 
переробки (інсмеиівкн гоголівських повістей 
М .Старицького. М .Кропивницького.
В.Суходольського, М.Рильського, ГБарабаша); 
переробка сой. роману про гуцулів "Боротьба за 
право" (1885) австр. письменника К.Е.Францоза 
Старицьким на драму "Юрко Довбуш" (1889). 
Запозичення сюжетно-образного матеріалу є 
прочитанням його з нов. часових, соц. та ілейно- 
худож. позицій, яке майже завжди містить 
елементи внугр. осучаснення, коли не змінюється 
час і місце дії ("Камінний господар" Десі 
Українки), і зовн., коли вводяться анахронічні 
подробиці ("Апокрифи" К. Чапека, сатир, комедії 
Остапа Вишні "Вій" і "Запорожець за Дунаєм"). 
Н асп ш уваян я — ие засвоєння засобів мист. 
дослідження світу, літ. техніки, окр. жанр.-етил, 
прийомів, що здебільшого має місце у тв., близьких 
тематикою до першовзірця (напр., наслідування 
поетики укр. дум та історичних пісень поетами- 
романгиками україн ської школи я польській 
літературі) Вплив — це використання основних 
ідейно-твор. принципів окр. письменників, шкіл 
чи н а п р я м ів : вплив М .Гоголя на серб, 
комедіографа Б.Нушича; рос. реалізму XIX ст.— 
на світ. л-ру.

Неочевидні 3. і в.м. можуть підкреслюватися 
автор, вказівками (Нушич у передмові до комедії 
"П ідозріла особа" вказує, шо його комедії 
написано під впливом Гоголя), заголовками 
(спорідненість з Ш евченковим "К обзарем  " 
наголошено назвами зб. білор. поетів — "Смик 
білоруський", "Дудка білоруська" і "Білоруська 
скрипочка" Ф. Богушевича, "Скрипка білоруська" 
А Ньотки, "Ж алейка" і "Гусляр" Я.Купали), 
підзаголовками — "Пророк (з біблійних мотивів") 
Десі Українки, п р и с в я т а м и  (присвята 
Шевченком поеми "Є ретик" Ш афарикові), 
епйраф амм тощо. 3. і в.м. можуть здійснюватись 
як заперечення, відсторонення: переосмислення 
міфу про Всесвітній потоп як революції в 
"МістеріІ-буф" В.Маяковського, внутр. полеміка 
Франка в казках "Рубач" і "П'яниця" проти 
дидактичного спрямування нар. оповідань 
Д.Толстого "Чим люди живуть" і "Грішник, що 
кається".

3. і в.м. як засвоєння набутків світ, культури 
— важливий чинник розвитку кожної з нац. л-р,

217



ЗНАХАР

позаяк наи.-своєрідне вел. мірою виникає шляхом 
засвоєння інонаи. твор. досягнень. Переклали, 
поряд з най. фольклором, стають поштовхом для 
збагачення жанрів, стилів, віршування, літ. течій, 
напрямів. Перший клас. тв. нов. укр. л-ри 
"Енеїда" ! .К отляревського є наслідуванням 
(травестією ) "Енеїли" рим. поета Верґілія. 
Перший зб. лір. поезій у нов. чес. л-рі — "Відгомони 
руських пісень" Ф .Л .Ч елаковського — 
наслідування рос. і укр. нар. пісень. З , і в.м. 
посилюються в періоди ітрилпямлш еяогф 
розвитку літератур: відоме значення зх.-європ. 
л-р для рос. л-ри XVII — 1-ої пол. XIX ст., рос. л- 
ри — для становлення нов. болг. л-ри і т.п.

Літ. взаємодія — прояв взаємозв'язків і культ, 
взаємозбагачення народів світу, засвоєння 
міжнар. худож. досвіду. Факт рецепції аж ніяк не 
свідчить про недостатність письменницького 
таланту чи про слабкий зв'язок з життя свого сусп- 
ва. У кожному конкретному випадкові 3. і в.м. 
зумовлено ідейною автор, настановою, худож. 
засадами, жанром, характером письменницького 
обдарування. Т вор . оригінальним і нац. 
самобутніми буди, запозичуючи, наслідуючи, 
знаходячись піл впливом, Есхіл і Софокл, Евріпід 
і Вергілій, Нізамі і Навої, П.Д.Корнель і Расін, 
Мольєр і Я.Кохановський, Й.В.Гьоте і Ф.Шіллер, 
Пушкін і Міцкевич, Ю .Словацький і 
Ф .Л .Ч елаковський, Гоголь і М .Лєрмонтов, 
Шевченко і С.Чех, Я.Врхліиький і І.Франко, Леся 
Українка і Брюсов, А.Франс, Б.Шоу, К.Чапек, 
Маяковський, Б.Брехт, Назим Хікмет, В.Незвал, 
Рильський. Вони, синтезуючи тисячолітні традиції 
світ, л-ри, підіймали свою л-ру на якісно нов. 
ступінь. Для таких письменників звичайно важко 
встановлювати місце в історії най. л-ри, якшо 
розуміти її як закономірну зміну літ. напрямів. 
Нелегко визначити їх місце й у світ, л-рі (не лише 
з іст.-генетичного, але й типол. погляду). 
Використовуючи чужі сюжети, образи, теми, 
худож. засоби  тощо, письменник на цьому 
матеріалі створює тв., який відповідає на жагучі 
питання конкретно-іст., соц. і нац. дійсності; та 
воднораз відображує самобутність автора.

Наук, зацікавлення проблемами 3 . і в.м. 
виникла наприкінці XVIH ст. (Й.Г.Гердер, Ґьоте). 
Протягом ХІХ-ХХ ст. сформувалась окрема 
літ-знавча дисципліна, що досліджує 3. і в.м. — 
порівняльне л ітер атур озн ав ств о  або 
ком паративістика Значний внесок у 
дослідження 3 . і в.м. зробили укр. вчені 
М.Драгоманов, Франко, О.Білеиький, Д.Вервес, 
Д.Наливайко, М.Сиваченко.

Анатолій Волков

ЗНАХАР — людина, яка за допомогою різних 
магічних прийомів і словесних формул здатна 
викликати бажаний результат.

Таке знання і володіння магією можуть бути 
професійними та напівпрофесійними. 
Замовляння та магічні ритуали мали широке 
побутування, бо були єдиним засобом впливу на

реальність у давнину. Не зумовило вел. кількість 
назв знахарів: укр. волхв, відьмак, колдун, відун, 
ворожбій, відьма, гадалка, у гуцульському регіоні, 
мольфар, чародільник, той (та), шо вміє баяти, 
бідор. вядзьмар, чараунік, шаптун, шалтуха, 
ваухвіллі, лекаркі, рос. ведьма, ворожея, 
колдунья, чаровница, чародейка.

Є всі підстави стверджувати, шо суч. 3. є 
спадкоємцями знань древніх волхвів та жерців, 
які були посередниками між людьми та добрими 
і злими силами.

В народі розрізняють 3 ., які успадкували 
магічне знання, та тих, котрі отримали магічну 
силу від нечистої сили, диявола. Останні мають 
необмежену силу і вважаються винятково злими 
людьми, бо служать силам зла. 3 . "навчені" 
володіють обмеженим обсягом прийомів та 
замовлянь, які можуть використовувати як на зло, 
так і на добро. Подібним чином розрізняли й 
відьом.

Найпоширенішим знахарство залишається в 
Карпатах, на Поліссі та деяких ін. регіонах 
України. Пов'язано це зі своєрідністю впливу 
християнства в названих регіонах, де язичництво 
складає значну частину елементів місцевої 
культури. Напр., в гуцульській культурі збереглися 
тексти замовлянь з явними язичницькими 
рисами.

Лгор Заарм*

ЗОНГ (англ. —  song — пісня) — як термін у 
літ-знавчий загал введено Б .Брехтом у ст. 
"Зауваження до Тригрошової опери" (1929) і 

включено в естет, систему епіч. театру як 
невід'ємну частину в ст. "Про експериментальний 
театр" (1 9 3 9 ), "Малий органон для театру" 
(1948) та ін. Належить термінологічно і змістовно 
розрізняти поняття "пісня" і 3 ., хоча формально 
"сонг" в перекладі з англ, також значить "пісня". 
Але то суто лінґв. аспект питання. В літ-знавстві 
3 . як термінологічна одиниця входить до 
понятійної системи, яка пов'язана з теорією епіч. 
театру, а "пісня" —  з теорією драм, (або ж 
арістотелівської) форми театру. В роздумах 
стосовно ролі, місця та призначення співу на кону 
Брехт виходив з того, шо музика в епіч. театрі 
"повинна набути більшої самостійності". Так 
категорично сформульована установка була 
результатом полемічно загостреного неприйняття 
ст. традиції (свого роду театр, драматургійного 
канону), згідно з якою введення в канву лраі 
тв. пісні, муз. фрагменту тощо було покликана 
підсилити емоційне сприйняття вистави 
глядачем, сприяти його вживанню в те, шо 
відбувається на кону. Пісня за таких умов бую 
логічним продовженням дії, виявом психол., 
емоційного стану героя в певний момеж 
сценічного існування.

Саме з такою практикою введення пісні) 
канву драм. тв. зустічаємось у давн-інд. 
драматургії, коли пісня є прямим продовження 
дії, її текст —  продовженням проз тексту. Пю*

218



зонт

була покликана підсилити почуття, які володіли 
героєм. Так, у п'єсі Бгавабхуги (приблизно \ЛП-ІХ 
ст.) "Малаті й Млгава" драматург програмує 
непомітне, не акцентоване переростання емоційно 
забарвлено! сповіді героя в пісню, яка лише 
підсилює звучання тик мотивів, шо визначають 
настрій та емоційний стан героя.

Каманлакі.
Ні, ні. /Таванчияа J я не стану жити в розлуці з Малаті. 

Одна й га ж мука терзає нас /, знаєш,

Якшо в прийдешніх народженнях
Карма друзів розлупить, 

Все-таки кончина— причина

Нашого визволення.

Така функція пісні характерна і для європ. 
драми, яка заснована на вживанні в те, шо 
відбувається, на співчутті героєві, драмі 
арістотелівського типу. Така пісня — і в традиції 
укр. театру корифеїв. Пісня стає часткою цілого 
і так само служить вияву емоційно-сугестивного 
начала, як і всі ін. складники драм. тв. На ие, 
власне, вказував ше Арістотель, вважаючи, шо 
"хор слід вважати одним із акторів", шо хор є 
"часткою цілого". Хоча сам Арістотель, віддаючи 
перевагу такому розумінню місця музики і пісні в 
драматург!йній практиці, фіксував і ін., здавна 
існуючу традицію: у багатьох поетів "пісні хору 
не більше пов'язані із своєю оповіддю, ніж із будь- 
якою трагедією, тому то вони і співають вставних 
пісень". "Вставні пісні" (еглЬо/іта) такі, шо 
писалися не для певної трагедії, а просто взяті з 
готового вже репертуару. В  такому випадкові 
"вставні пісні" — не частка цілого, а певна 
окремішність, самостійно значуща одиниця драм, 
тв., що органічно з ним не пов'язана.

Брехт, активно запроваджуючи спів як 
рівноправний складник драм, тв., в принципі не 
сприймав такого підпорядкованого становища 
однієї частини худож. цілого ін. Йому більше була 
до вподоби така практика, яка за часів 
Арістотеля була пов'язана з драматургійною 
практикою Агафона: він чи не вперше в історії 
драм, мист-ва, як свідчить давн-грец. філософ, 
включив "вставні пісні" в трагедію, і то була не 
випадковість, а радше цілеспрямована худож. 
акція: Агафон —  один із тих хто складав трагедії 
з епіч. началом.Розвиваючи традиції
неарістотелівської драми, Брехт виступав 
послідовно за розмежування функцій музики і 
слова. Показовими є його роздуми про 
розмежування функціональної значущості музики 
в епіч. і драм, операх:
Драматична опера Епйчжа опера
Музика втілює Музика виступає як посередник
Музика підсилює текст тлумачить текст

Музика підтверджує текст передбачає текст

Музика ілюструє висловлює свою думку
Музика передає психол.ситуації висловлює ставлення.

Хоча ця схема стосується опери, вона є так 
само важливою і для брехтівського розуміння ролі 
музики в рамках драм, тв., позаяк музика — один 
із найпоширеніших елементів розгалуженої

системи очуження —  наявна в усіх епіч. драмах. 
Виконавці балад, оркестр, 3 . —  все це в епіч. 
драматургії має самостійну смислову і естет, 
вартість. Показовими є саме 3 ., які творили для 
брехтівської драми К.Вайль і Г.Ейсдер. За 
свідченням М.Векверта, соратника Брехта, 3 . 
Ейслера мали провокуючу основу: "Вони 
вбивають будь-який прояв банальності, 
вульгарності, а разом з тим і акторів, шо 
породжували їх", а ейслерівські муз. партитури 
часто протистояли думкам, наявним у драм. тв. 
От чому, наголошував Брехт, "акторам слід не 
непомітно "переходити" до співу, а чітко 
відмежувати його від усього ін.. . . А музика зі свого 
боку повинна перешкоджати своєму цілковитому 
розчиненню, не припускати, шоб до неї ставилися 
як до бездумної служниці. Вона мусить не 
"супроводжувати" дію, а коментувати її. ! вона 
не має задовільнятися "вираженням" лише 
певного настрою, який виникає при певних 
подіях... Подібне спостерігаємо і в "Кавказькому 
крейдяному коді": пісня, виконана в холодній 
одноманітній манері, підкреслює пантомімічно 
вирішену на кону картину врятування дитини 
служницею, —  розкриває жахливість тих часів, 
за яких материнство перетворю ється на 
самовбивчу слабкість. Отже музика має багато 
засобів утвердити на сцені свою самостійність і 
запропонувати своє вирішення теми..." Т.ч., 3. у 
Брехта —  один із прийомів разгадуженої системи 
ефекту очуження. Брехт, говорячи про позицію 
актора, шо виконує 3 ., наголошував: "Актор 
мусить не лише співати, але й зображувати того, 
хто співає". Така позиція є проявом цільової 
автор, установки, засобом створення ефекту 
очуження.

Запроваджуючи 3 .,  Брехт спирався на 
традицію театр, мист-ва Дал. Сх , де таке 
виконання було широко відоме. Так, у кит. п'єсі 
Кун Шан-женя (XVIII ст.) "Віяло з персиковими 
квітами" одна з дійових осіб — Ма Ши-ін, міністр- 
інтриґан, співає:

Сломлены замки на Яниэы, 
враги получили вход,
Порвана линии обороны, 
вірагило/д̂ итмвжм 
Каменные стены Нанкина 
лалугвотвог,
Явьюсий чиновник,- по дешевке 
не продамся, 
но покупатель нейдет.
Спів не лише коментує те, шо відбувається, 

причому за межами власне драматургічної оповіді, 
але й передує, розшифровує майбутню позицію 
персонажа. А момент рекомендації ролі ("Я вищий 
чиновник..."), шо характерний для практики сх. 
театрів, прямо вказує на необхідність, говорячи 
словами Брехта, не лише співати, але й 
зображувати того, хто співає. Окрім того, тим, шо 
руйнує вживання актора в те, шо відбувається, а, 
отже, і виявом націленості співу на передачу 
індивідуального душевного стану героя є те, що

219



ПТИЩБ

всі без винятку дійові особи виконують пісні на 
один і той же мотив. Муа уніфікація співу є засобом 
очуження їх від драматургійного тексту і дійового 
ряду, т о  складає суть п'єси. З аналогічною 
ситуацією зустрічаємося і в трад. практиці ст-давн. 
япон. театру "Но".

Т .ч ., 3 . ,  на відміну від пісні (das Lied) 
зберігається в драм. тв. як певна самостійна 
одиниця і уособлює відокремленість муа мист-ва 
від ін. В такій практиці немов дає пізнати себе в 
застиглій формі той період розвитку 
синкретичного мист-ва, коли в рамках хулож. 
цілого, один із прийдешніх, майбутніх мист. видів 
(в даному випадку — спів) вже набув 
самостійності, але ше не виділився в окр. ціле. 
Але саме в цьому специфічність нов. синкретизму 
епіч. драми X X  ст., в рамках якої було 
започатковано зонгову традицію, а не 
продовжено заг-вживану — пісенну.

Лив Епічяа драма.
Олександр Чирков

ЗУСТРІЧНІ ТЕЧІЇ — вираз, який застосував 
акад. О.Веселовський на позначення потреб, що 
постають у процесі внутр. розвитку певної л ри й 
культури в засвоєнні чужомов. зразків для 
створення сво їх  худож. цінностей. У статті 
"Лоренські казки" (1887) учений стверджував: 
"Запозичення передбачає в тому, хто сприймає, 
не порожнє місце, а зустрічні течії, подібний 
напрямок мислення, аналогічні образи, фантазії. 
Теорія "запозичення" викликає, т.ч., "теорію 
основ". Ця думка є надто плідною, бо, говорячи в 
термінах суч. компаративістики, тут твердиться 
про типол. подібність як підгрунтя міжнац. 
рецепції.

Анатолій Волков

ІГРИЩЕ — нар. ігрові дійства та розваги 
переважно ритуального або обрядового 
характеру.

Найчастіше термін І. вживають до 
розважальних та обрядових дійств у період 
передріздвяного свята. Різдвяні посиденьки буди 
присвячені іграм та розвагам і супроводжувалися 
піснями жартівливого характеру, т о  зображували 
залицяння і звичайно закінчувалися поцілунками.

Христ. церква боролася проти язичницьких 
обрядів та звичаїв проводження зими та зустрічі 
весни, святкування дня русалій, купальських 
свят. 1684  патріарх Іоаків видав положення про 
заборону І. У "Слові про кари божії" (XI ст.) 
читаємо, що диявол заманює людей "трубами і 
скоморохи", шо "І. утолочене и людей много 
множество на них ... а церкви стоять пустими".

Обрядові та ритуальні І. — своєрідний етап 
становлення нар. театру. Так, відомі рус. святочні 
ігри в небіжчика ("Умрун", "Умран"), коли кілька 
чоловік рядяться в небіжчика. Розігрується 
похоронний ритуал оплакування та відспівування, 
у деяких варіантах ряжені ходили віл хати до 
хати, жартуючи і співаючи. Ланий вид І. 
безсумнівно пов'язаний з культом ушанування 
предків. Поясненням цьому є т. за. похоронні ігри 
слов'ян  над небіжчиком чи веселощі в дні 
поминання померлих. Лавн-слов'ян. язичницькі 
веселі ігри при погребальних та поминальних 
обрядах існували у чехів, словаків, угорців, 
румунів, хорватів. Відомі гуцульські ігри 'при 
мерці". В повісті "Тіні забутих предків" 
Коцюбинський яскраво зображує подібне дійство. 
На Поділлі об'єктом забав та жартів був сам 
небіжчик, при якому відбуваються пародійні 
сценки оплакування, похоронної відправи з 
уведенням ряжених фігур священика та диякона.

В багатьох випадках характер І. зумовлений 
найдревнішими іграми, шо імітували та 
наслідували мисливські, військові чи побутові 
дії (хорові ігри без тексту та з зародками тексту, 
мімічні ігри, обрядові та культові пантоміми, 
хороводи з іграми і танцями). Слов'ян, і. 
супроводжую ть весняні свята: "Воротар", 
"Ж ельм ан ", "П р о со ", "М ести ", "Вербова 
дощечка" та ін. (що мають дуже близькі паралелі 
у чес. та словац. обрядовому фольклорі) з явними 
вказівками на язичницьку природу цих звичаїв. 
Напр., згадування язичницького бога у ігровій 
пісні.

ОЯ мив ладе виїдем, виїдем,

Ой ми з Ладом виїдем, виїдем

А ми нивку виорем, виорем,
Ойммз/іадомвиорем, виорем.

Купальські обряди та І. пов'язані з культом 
вогню та води (Купальські пісні). В  обрядових 
піснях (колядках, щ едрівках) зображувались 
картини хліборобської праці. Іноді ці пісні 
супроводжувались грою, шо імітувала хід праці. 
Надзвичайно добре скомпонованою і осмисленою 
грою є весілля, де трад. розігруються обрядовій 
сватання, заручин і самого весілля.

220



МЕЯ

Гра карнавального характеру, т о  пов язана 
з традицією оновлення одягу, зміни сои. статусу, 
зміщення ієрархічного верху і низу існувала (за 
Дж. Фрезером) ще у Вавилоні. Ло сьогодні 
збереглася в курдів: у день Ноуруза справжній 
емір оголошується зміщеним, вибирається 
тимчасовий емір, всі розпорядження якого 
обов'язково виконуються. При емірі знаходиться 
блазень, який розважає натовп. Єдиний, хто не 
може сміятися над жартами — емір, який в 
протилежному разі стає об'єктом заг. глузувань. 
За Ф резером у Вавилоні такого правителя 
страчували. На загал у багатьох народів світу 
звичай заміни одного правителя ін. 
супроводжувався ритуальним поїданням старого 
вождя. Логіка поведінки у ритуалі пов'язана з 
вірою в те, шо всі владні риси (мудрість, мужність, 
сила) не давали можливості постаріти: його 
поїдали після ритуального вбивства при перших 
же ознаках старіння. Ці ритуали інколи 
супроводжувалися І. У народів Африки 1. 
входило в ритуал вигнання злого духу (диявола) 
за межі поселення. Деградація ритуалу 
зафіксована Фрезером у багатьох народів світу. 
Прикладом використання в л^рі подібного 
ритуалу може слугувати загальновідомий епізод 
в романі М. де Сервантеса "Лон Кіхот". !. 
супроводжували основні події життя людей, а 
також були тісно пов'язані з календарним 
фольклором (свято врожаю, купальські ночі, 
вечорниці, щедрування, коляда).

У фольклористиці не проведено чіткого 
розмежування між гри та !. Слід відзначити, що 
між цими двома близькими дійствами справді існує 
суттєва різниия. Перш за все треба врахувати, 
шо гра (навіть ритуальна) все-таки носить 
розважальний характер, a І. переслідує дуже 
серйозні цілі: зв'язок з померлими предками, 
стимуляція родючості землі та приплід тварин. В 
основі і. завжди проглядається магічна логіка 
поведінки людей. Це, як правило, дії, підкорені 
переконанню, що подібне породжує подібне 
(любовні пиятика, танці), і. властиві ряження, 
умовна зміна усталеного порядку та ієрархії.

Ігор Зварич, 
Наталя/Тихоманова

ІДЕЯ в худож. тв. — ставлення автора до 
хулож. теми (напр., революцію можна оспівувати 
або ж проклинати). І. виступає тим самим як 
частина змісту тв., поряд з темою та проблемою.

Поняття І. прийшло в літ-знавство з ант. 
філософії (Демокріт, Платон), але ще в часи 
Арістотеля не було визначальним. Значення його 
зростає в епоху пізньолелліністичнот платонізму, 
шо вчив читати підтексти "між рядками " (напр., 
"екзегеза" Фідона Александрійського). Але 
остаточно "ідейний підхід" до л-ри запанував в 
епоху христ. спіритуалізму (Сер-віччя), й був 
закріплений ренесансним неоплатонізмом. Це 
утримується навіть в теорії класицизму, котрий 
намагався відродити "красне письменство". А в

епоху просвітницької критики, паралельно з 
розвитком романних ф орм, насичених 
інтелектуалізмом, аналіз ід. змісту тв. стає немов 
би самодостатнім. Остаточно канонізується такий 
підхід після тріумфу філософії Г .В .Ф .Гегеля на 
поч. XJX ст., котра дала поняттю І. незаперечний 
статус. Критика XIX ст. остаточно закріпила за 
аналізом І. першорядне значення. Звідси пильна 
увага до ідеолог, моментів у ангажованих митців 
та критиків XX ст ., як у вільних, так і в 
тоталітарних сусп-вах. Проте в культурі модерну 
і формалістських наук.-крит. школах 
відновлюється розуміння І. як "п ар аліт .", 
позаестет. чинника.

Ін. словами, аналіз !. в літ. тв. не є 
обов'язковою умовою. Але для значної частини 
читачів та критиків він зберігає свою першорядну 
вагу, і не є чимось "ненаук." — все залежить від 
методології, яку обрав дослідник.

Семен Абрамович

ШИ/ІЇЯ (греп. eidyMon — маленький образ , 
картина) — жанр буколіки, в основі якого — 
ідеалізоване зображення природного життя 
людини в згоді з гармонійною природою. І., шо 
виникла в давні часи, була введена в л-ру на 
противагу героїчній поемі лавн-rpeu. поетом Ш 
ст. до н е. Феокрітом. Його І. — невел., написані 
переважно гекзам етром , тв. в монологічній чи 
діалогічній формі, шо зберігається й у 
подальшому. Наслідувачами і продовжувачами 
Феокріта в давн.-rpeu. л-рі були Мосх (Н ст. до 
н.е.), Біон (И ст. до н.е.), в рим. — Вергілій (і ст. до 
н.е.), Кальпурній (І ст. н.е.), Немесіан (НІ ст. н.е.).

Спочатку !. називались вірші буколічного 
змісту, і лише в нов. європ. л-рі вона сприймається 
поряд з еклогою  як один з жанрів буколіки.

Найвишого розвитку ). досягла в XVH-XVIII ст., 
особливо в л-рі б а р о к о , що культивувала 
різноманітні буколічні жанри. Зокрема Г. пов'язана 
з таким нац. худож. течіями і школами бароко, як 
преиезійність у Франції, марінізм в Італії, гонгоризм 
(культизм) у Іспанії і Португалії, нім. літ. товариство 
"Пегнииький квітковий і пастухів орден" та ін. 
Проте в посткласииистичний період худож. вага
І., як і багатьох тенденційних за своїм характером 
жанрів, зменшується, вона все більш сприймається 
як літ. умовність, лише в поезії сентименталізму 
стає одним з провідних лір. жанрів.

І. представлена у творчості багатьох 
письменників: кит. —  Тао Юань Міна, Юань Мея: 
їгал. —  Дж.Маріно, франи. —  Ж. де Лафонтена, 
Р.Шатобріана; англ. — Р.Бьорнса, А.Теннісона, 
Д.Баркера; нім. — І.Фосса, И.Гебедя; поль. — 
Я .К охановського, А.Міхна, Ш .Зиморовича, 
Ф.Карпіньського, К.Бродзіньського; чес. і словац. 
— Б.Бризеля, Б.Таблииа, Ю.Палковича швед. — 
Г.Шернйельма; ісп. — Ф.Гарсіа Лорки; болг. — 
П .Славейкова; фін. — І.Рунеберґа; утор. — 
Д.Бержені; бразильських — Т.Тоне, А.Діаса; 
бельг. — І.Монта, рос. — М.Гнелича, П.Катеніна, 
М.Карамзіна, А.Дельвіга, Ф.Глінки, О.Кольцова;

221



пзвод

ідилічні мотиви зустрічаються в М.Ісаковського,
О.Твардовського, Л.Келріна, М.Заболоиького, 
Д.Самойлова, В.Соколова.

В укр. поезії цей жанр не отримав особливого 
розповсюдження, хоча укр. І. фольклор, походження 
("селянки") використовував ще поль. поет
С.Шимонович. До укр. і. належать вірші Т.Шевченка 
"Садок вишневий коло хати...", "Орися" П.Куліша, 
"На узліссі" і "Три ідилії" М.Рильського; "ідилічний" 
(з циклу "Етюди") І.Муратова.

Ж анр, ознаки і. завжди залишались 
приблизними, а її жанр, межі —- невизначеними. 
Зокрема І. не пов'язана з визначеним вірш, метром 
(написані ритмізованою прозою і. швайц. поета 
XVIII ст. С.Ґеснера, неримованим віршем "ідилії"
0 .  Радішева. Тому !. легко дифундує не тільки із
спорідненими їй буколічними жанрами, 
насамперед, еклогою (пасторальні і. італ. поета 
XVII ст. Маджі), але й з ін. за характером пафосу 
жанр, формами (героїчні І. франц. поета XVI! ст.
А.Сент-Амана "Врятований Мойсей"). Тому і. 
здатна до перетворення в жанр, мотив різних за 
родовою основою  тв.: поема "Наталя"
М.Макаровського, оповідання "Дівоче серце" 
Куліша, "Лихо не без добра" Ганни Барвінок, 
"Сужена" О.Стороженка; частіше всього як їх 
композиційне "вкраплення" (напр., у поемі 
Ш евченка "С он" — "На паншині пшеницю 
ж а л а ..."  або "Сон О блом ова" в романі
1. Гончарова "О блом ов"); нерідко ідилічна 
тональність тв. виражає наскрізний автор, пафос 
(повість М.Гоголя "Старосвітські помішики", 
"Милен и Любииа. Идильская повість от древних 
русинов времен" О.Духновича або епіч. поема 
нім. поета ХІХ ст. Е.Мьоріке "Ідилії Боденського 
озера" або ідилічні новели франи. поета XVI ст. 
Ж.івера в новелістичному циклі "Весна"). Про 
рухливість жанр, параметрів і. свідчить і її 
можливість перетворю ватись в іронічну 
протилежність (вірш О.Апухтіна "У вбогій рубиші, 
нерухома й м ертва...", повість М.Салтикова- 
Щедріна "Сучасна ідилія", вірш І.Франка "Лісова 
ідилія").

Борис Тванюк

ЇЗВОД 1) найважливіші мов. та орфографічні 
особливості, які характерні для списку чи списків 
давн. писемних пам'яток. Вони виникають як 
наслідок багаторазового їх переписування в 
певному мов. середовищі, а також як результат 
орфографічних змін при адаптації та побутуванні 
в нов. мов. середовищі. Напр., Остромирове 
Євангеліє 1 0 5 6 -1 0 5 7  і Мстиславове Євангеліє 
1115-1117, які переписувались рус. писарями, є 
пам'ятками ст-слов'ян. мови рус. і. В їхніх текстах 
заф іксовані пд-слов'ян. орфографічні 
особливості та написання, що відображають мов. 
риси слов'ян.

2) В текстології і. позначає список, або 
декілька списків, які відрізняються від списку 
певного (ін.) І. в 1-му значенні.

Ігор Зварич

!К О С (грец. "відділ", "вмістилище") — 
богослужебний гімн в Правосл. та Греко-Кат. 
Церквах на честь свята (новозавітної події або 
моменту церк. історії) або св. даного дня, яюй 
розвиває образно й риторично тему кондака в 
складі акафіста: "Jcyce, солодкість сердечна, 
/сусе, кріпосте тілесна; Ісусе, світлосте душевна; 
Ісусе, бистрота розум у..." (ікос 8 Акафіста 
"Господу нашому Ісусу Христу"), і. завжди виступає 
після кондака й не вживається без нього. В службі 
св'ятому І. виступає як стислий виклад його 
житія

Семен Абрамояж)

Ш /НРИЗМ Ідеї с л о в  ямського 
відродження і єднання, проголошені найповніше 
Я .Колларом, на півд.-слов'ян, ґрунті знайшли 
найбільший відгук у русі І.. (Іллірія —  акт. назва 
адріатичного узбережжя Балканського п-ова).

Наполеон, створюючи у Європі буферні 
васальні королівства, викроїв із населених 
хорватами та словенцями земель, до того часу, 
коли вони належали до складу Австр. імперії, 
Іллірійське королівство (де поряд зі франц. 
мовою було введено як офіційну І СЛОВ'ЯН, 
(іллірійську) мову).

Іллірійське королівство об'єктивно відіграло 
позитивну ролю в піднесенні слов'ян, 
самосвідомості. Виникає най. рух. Учасники нього 
руху — "ілліри", як вони себе називали, хотіли 
здійснити утопічну ідею Я.Коллара в єдиній пл- 
слов'ян. мові, котра повинна б була сприяти 
об'єднанню всіх пд. слов'ян: хорватів, сербів, 
словенців і болгар. Рух починається з брошури 
хорват, сусп. діяча, поета і журналіста /Іюдевіта 
Гая (1 8 0 9 -1 8 7 2 )  "Коротка основа хорвато- 
слов'янського правопису" (1830). Була не лише 
запропонована орфографічна реформа, але й 
вказані передбачувані шляхи створення 
іллірійської літ. мови. В  її основу був покладений 
штокавський говір, яким користувалося більшість 
сербів та хорватів і котрий був основою 
дубровницької л-ри XV -XVil ст. Частина 
словенців, переходила на іллірійську, 
відмовляючись від сво єї мови. Одним з 
найвідоміших діячів І. був словенець Станко Враз 
(1810-1851), прогресивний романтик, який писав 
патріотичні пісні, громадянську та інтимну лірику, 
перекладав зх-європ. і слов'ян поетів. (О.Пушкіна, 
М.Лермонтова, А.Міикевича, Коллара). Ним було 
укладено цінну зб. словен. нар. пісень піл 
характерною назвою "Іллірійські народні пісні" 
(1839).

V більшості, однак, словенці відхиляли І. та 
іллірійську мову. Проти неї виступив засновник 
нов. словен. поезії і словен. літ. мови поет Франце 
Прешерн (1800-1849). Він поділяв колларівську 
ідею слов'ян , братства у своїй  знаменитій 
"Заздоровниці", однак уважав, що словен. народ 
має право і зможе створити власну нац. культуру.

Ще менший успіх і. мав серед сербів і болгар, 
які побоювались, шо сильніша хорват, буржуазія

222



ИЖТРВСЮШЗМ

використовує І. для досягнення економічного й 
політ, панування над ін. народами. Крім нього, 
словениі, серби і болгари боялись і культ, 
ломінації хорватів. З ін. боку, австр. влада 
переслідувала І., заборонивши 1843 саме слово 
"ілліри". З сер. 1840-х рр. І. як політ., культ., літ. 
рух послаблюється і сходить нанівець.

Анатолій Волков

ІМАҐОЛОНЯ (від лат imago — вигляд, 
зображення, образ та від грец. logos — слово, 
вчення) — у франи. та нім. компаративістській 
традиції розділ порівн. літ-знавства, шо вивчає 
побутування худож. образів та образних систем 
у їх найрізноманітніших відношеннях та виявах,
і. цікавлять обставини виникнення худож. образу, 
його місце та роля в історії най. та світ, л-ри, його 
естет, та ідейний вплив на соц. дійсність. Тим-то 
в компетенції !. фактично безмежне коло 
специфічних тем, напр.: "вічні образи" в 
різнонац. контекстах, збірні образи представників 
тих або ін. етносів (німия, француза, єврея, поляка 
тошо), нац. образи світу, природи, нар. героя, 
жінки-матері, кохання, самого життя тошо у 
відповідних рідних та інонац. л-рах.

Микола йнаттенко

ІМАЖИЗМ (від англ, image — образ) — літ. 
течія в ангпо-амер. поезії поч. XX ст., шо виникла 
як протидія засиллю неоромантизму та 
символізму у поезії кін. XIX — поч. XX ст. І. 
відіграв суттєву ролю в подальшому розвитку 
модерніст, поет, техніки (Модернізм). Імажисти 
розглядали конкретний образ, а не ідею, як 
основу істинної поезії, і спрямували зусилля на 
розробку нов. лір. форми, яка б базувалась на 
точній презентації образу. Вони закликали поетів 
до словесної економії та застосування верлібру і 
застерігали проти символізму та трал. метр. форм. 
Теор. основою І. були ідеї Т.Е.Хулма (1886- 
1917). Як нова літ. течія І. повністю оформився 
в березні 1 9 1 3 , коли перший літ. маніфест 
імажистів — "Кілька застережень імажиста" 
Е.Паунда — був надрукований в амер. ж. 
"Поезія". Паунд визначив поет, образ як "засіб 
миттєвої презентації інтелектуально-емоційного 
комплексу", шо повинен лежати в основі лірич. 
вірша. У цьому ж номері були сформульовані три 
основні принципи І.:"  1. Безпосереднє зображення 
"предмету" як суб'єктивне, так і об'єктивне; 2. 
Не вживати жодного слова, яке б не сприяло 
зображенню "предмета"; 3. Стосовно ритму: 
писати, керуючись нормами муз. фрази, а не 
нормами метроному".

До І. належить рання творчість Паунда, Х.Д. 
(Хільди Дулітл), Е.Л оуел, Р.Олдінгтона, 
Дж.Ґ.Флетчера, Д ж .Джойса, Д.Г.Доренса. В 
період від 1 9 1 3  до 1 9 1 7  вийшли чотири 
антології 1.: Des /magistes, 1914; Some Jmagisfs, 
1 9 1 5 ,1 9 1 6 ,1 9 1 7 .  Періодичним виданням

імажистів у США був ж. "Поезія", заснований 
1912, а у Великобританії —  "Егоїст", заснований 
1 9 1 4 . Паунд очолював І. до 1 9 1 4 , коли він 
залишив І. і зайнявся створенням нов. теорії 
яортеди зм у. З 1 9 1 4  на чолі імажистів стала 
Доуел. Як активна течія L проіснував до кін. 1-ої 
світ, війни. Принципи І. знайшли безпосереднє 
подальше втілення в вортецизмі.

Типол. близькими І. явищем у слов'ян, поезії, 
зокрема, рос. (С .Єсенін, А .М арієнгоф , 
Шершенєвич) та укр. (Б.І.Антонич) — є 
ім аж инізм

Наталя Карякіна

ІМАЖИНІЗМ (франц. image і— образ) — рос. 
літ. течія поч. XX ст., поетологічною домінантою 
якої був самодостатній словесний образ.

Виникнення І., хоча і не без впливу імажизму, 
пов'язане із заг. ситуацією постсимволістської літ. 
доби, а саме, із кризою клас. поет, слова, яке 
було іст. тривалий час переобтяжене позахудож. 
функціями (соц., моральними, ідеологічними 
тощо) і набуло у символістів граничної фази свого 
еволюційного розвитку — трансценденталізації. 
Тому слово потребувало пошуку нов. 
вмотивованості, тобто нової реальності, яка 
забезпечувала б йому можливість власного модусу 
існування. Цей пошук став заг. тенденцією 
постсимволістської поезії і відбувався у різних 
напрямках. Футуризм маніф естував 
"самоценное", "самовитое" слово з настановою 
на життетворення майбутнього, а к м е їз м  
розгортав насичене культ, пам'яттю трал, слово 
на життєву конкретику, потребував його 
первинну, "адамістську" функцію називання 
реалій, а отже, надавав йому нов. предметної 
актуальності, намагаючись надати слову "нов. 
незайманості" (А.Марієнгоф), звільнити його від 
позахудож. ангажованості, повною мірою реалізує 
його природне та усталене тяжіння до поет, 
образу, насамперед, метафоричного. Словесний 
образ у імажиністів перестає бути 
орнаментальним оздобленням смислового 
"центру" худож. цілого, стає основною подією 
худож. реальності тв. і грає ролю ритм, одиниці 
композиційного становлення його змісту. 
Структурна акиентуйованість метафоричного 
образу, прагнення до його вишуканості та 
незвичності пояснює пріоритетність поезії як 
сфери діяльності імажиністів.

Історія І. як літ. цеху, до якого входили 
Марієнгоф, В.Шершенєвич, С.Єсєнін, Р.Івнєв,
0 .  Кусіков та ін., починається публікацією 1919 
у воронезькому ж. "Сирени Декларації 
імажиністів" і закінчується у 1927.

Найвилатнішим представником укр. І. був Б.-
1. Антонич.

Борис Лваикж

ЇМПРЕСЮНЇЗМ — (франц. impression isme, 
від impression — враження) — в образотвор. 
мист-ві та музиці худож. напрям, що виник у

223



ПИПРЕСЮШЗМ

Франції в останню чверть XIX ст. і поширився в 
ряді країн Європи та Америки. Не відкидаючи 
об'єктивної реальності світу, І. прагне відтворити 
миттєве враження від зображуваного, передати 
мінливість, минучість життєвих явиш у різних 
аспектах, декларує нове сприйняття предмету 
худож. зображ ення. Термін виник 1 8 7 4  з 
виставкою молодих франи. художників, серед 
експонатів яких була картина К.Моне "Враження. 
Схід сония". Художники Е.М ане, Е .Д ега,
О.Ренуар, К.Пісарро, К.Сіслей виступили проти 
академізму з його умовними сюжетами, кольором 
та композицією, проти натуралістичної 
приземленості. Замість "голої правди" 
імпресіоністи з допомогою кольору, вільної 
композиції, відмови від сухої лінійності 
відтворювали тремтливу поезію життя. Вони не 
створювали закінченої теорії, не оприлюднювали 
маніфестів. Лише з уривчастих висловлювань 
художників та письменників можна скласти дещо 
на зразок естет, програми І.

Для Ренуара категорія дівчат, "чия шкіра не 
відштовхує колір" — більш важлива ознака, ніж 
походження, політ, та рел. переконання. В  л-рі 
це — бр. Ґонкури, які в своєму щоденникові 
висловили лаконічну формулу І.: "Бачити, 
відчувати, вираж атиЕ.Золя писав: "Витвір мист- 
ва —  це куточок природи, сприйнятий крізь 
темперамент". Принцип "враження" дозволяв 
видобувати із звичних предметів несподівані 
властивості. Імпресіоністів приваблювало не 
стільки типове, скільки особливе та поодиноке, 
шо відповідало їх настрою. В історії малярства І. 
склав цілу добу, досягнувши найбільших успіхів у 
пейзажі. Серед найвидатніших його 
представників в ін. країнах — М.Діберман, 
Д.Корінт, М.Слефогг в Німеччині; Я.Тосроп в 
Нідерландах; К .К оровій , І.Грабар у Росії; 
Д .Вичулковський, А .Славічек у Ч ехії,
А.Маневич, О.Мурашко, М.Бурачек в Україні. У 
різьбярстві імпресіоністами були М .Россо,
0 .  Род єн (Франція), П.Трубеиькой (Росія).

Муз. І. не цілком аналогічний малярському. В 
тв. його представників гол. — передавання 
настроїв, символ їв, фіксація ледь вловимих 
психол. станів, викликаних спогляданням зови, 
світу. Не зближувало муз. І. з мист-вом поетів- 
символістів. Серед композиторів напряму — 
К.Дебюсі, М.Равель, П.Дюк, Ф.Шмітт (Франція), 
М. де Фалья (Іспанія), М.Черепній, С.Василенко,
1. Стравінський (Росія), К.Ш имановський 
(Польша).

У худож. л-рі та театрі І. виявлявся на рівні 
етил, складників у творчості митців різних 
напрямів: символізму, натуралізму, реалізму, 
неором антизм у. Прийоми літ. стилю І. 
поновилися в поезії франи. символістів
С.Малларме, П.Верлена, А.Рембо. Характерною 
рисою літ. І. була відсутність будь-якої стійкої етил, 
форми, зображ ення предмету або явиша в 
уривчастих, миттєвих штрихах, в видимому 
безладді, але в повній єдності автор, відчуття.

Малларме визначав риси нов. поетики 
афоризмом: "малювати не річ, а здійснюваний 
нею ефект".

Літ. І. вже на ранньому етапі розвивається не 
як однорідне явище. Родоначальниками "психол. 
" І. вважають бр. Ґонкурів ("Ми були першими 
поетами нервів, більш чутливі та вразливі, ніж 
інші"). Вони обирали предметом опису частіше 
всього краєвид, архітектуру, натюрморт, 
підкреслювали нестійку психологію своїх героїв. 
Психол. І. О.Ваилда забарвлений естетизмом та 
символізмом. У Золя І. сплетений з натуралізмом, 
помітна прихильність до чуттєво-конкретного 
зображення барвистого матеріального світу. 
Психол. І. М.Пруста був охарактеризований ним 
принципом: "Тільки враження — критерій істини". 
Він дотримується концепції А.Бергсона, який 
вважав мист-во піднесеною формою цікавості до 
реальності". Враження прустівського героя 
насичені асоціаціями з малярством ст. італ. 
майстрів —  С.Ботічеллі. А.Мантеньї, Тіціана, 
Дж.Б.Тьєполо. Нім. історик Лампрехт зробив 
спробу класифікації І. на досвіді нім. л-ри. Він 
поділяє його на фізіологічний, психол., та 
неврологічний. До першого різновиду віднесений 
стиль тв. раннього Г.Гауптмана, частково 
творчість Д.Ф.Лілієнкрона і Р.Демеля. до психол.
І., його суб'єктивної вразливості, тяжіє творчість
С.Георґе, А.Шніилера. На відміну від Франції, в 
Німеччині І. — результат еволюції натуралізму. 
Австр. теоретик Г.Бар "Філософією і." вважав 
книгу позитивіста Е.Маха "Аналіз відчуттів" з її 
гол. тезою: "світ складається з наших вражень". 
Своєрідним варіантом "неоромант. " І. була 
творчість австр. письменників Шніцлера, 
П.Альтенберга, захоплених підсвідомим життям 
своїх героїв в дусі фройдизму. Для їх стилю 
характерні недомовленість, хиткість, замовчування, 
натяки на таємне, фатальне, настрої "кохання та 
смерті". В Англії І. проник в стиль Вайдда та став до 
того ж і "стилем життя". "Імпресіоністична" життєва 
програма героїв роману "Портрет Доріана Грея" 
— програма нов. гедонізму. Художник пише те, що 
відчуває, а гедоніст живе так, як відчуває. В тв. 
Р.Л.Сттвенсона, Дж.Конрада і С.Моема на реаліст, 
основі розвиваються екзотичні, живописні риси 
імпресіоністичного стилю. В рос. л-рі 
М.Михайловський виділяє три різновиди І. як явища 
стилю. В реаліст, прозі А.Чехова враження завжди 
створюються яскравою та знайденою точно 
деталлю, яка посилює виразність цілого (опис грози 
в "Степові"). Риси І. на реаліст, основі помітні в 
прозі В.Гаршина та В.Короленко. Інакше стилістика
І. втілилась у ліриці символістів І.Анненського, 
К.Бальмонта, А .Белого, О .Блока. Ними 
акцентується чуттєвий момент, значення звук, 
сторони слова, музичність вірша. Думка рухається 
за випадковими асоціаціями. Імпресіоністична 
манера з містичним акцентом характерна для прози 
Б. Зайцева.

В укр. л-рі риси І., багато в чому 
трансформовані сой. тематикою, з'явились у

2 2 4



ІМПРОВІЗАЦІЯ

реаліст, прозі М.Коцюбинського. Характерна 
стилістика новели "Невідомий", що побудована 
на фрагментарних спогадах, суб'єктивних 
настроях героя. Традиції Коцюбинського 
відбилися в мал. прозі С.Васильченка, який 
створив жанр лір.-імпресіоністичної за формою 
та реаліст, за змістом новели, часом з ухилом у 
фантастику. Вплив І. відчув В .Винниченко. У 
фіксації виразних зорових деталей, тонких 
психол. реф лексів він близький до Чехова 
( "Промінь сония", "Зіна", "Записки кирпатого 
Мефістофелн"). Неоромант. риси в прозі
О.Кобилянської мали особливості символізму та
1., але більшою мірою вони проявилися в творчості 
письменників, які тяжіли до символізму — 
М .Вороного, Г.Чупринки, Г.Хоткевича. В 
складній взаємодії з неоромантизмом проявилися 
тенденції і. у творчості поетів та прозаїків 
"Молодої Польщі" З.Пш еслицького, 
С.Пшибишевського, К.Тетмайєра, Я.Каспровича. 
Принципи і. в чес. л-рі розвивали Я.Врихлиький 
та Р.Своболова. Для останньої характерним є 
поєднання неоромант. з зображенням 
хворобливої чуттєвості та вразливості. Складний 
синтез реаліст., імпресіоністичних та 
символістських принципів проявився в поезії та 
прозі "Словацької модерни". У новелістиці 
(І.Краско, І.Галл, В.Ройя) помітна зацікавленість 
образом індивідуаліста з імпульсивним 
характером. У болг. л-рі риси !. помітні у 
П.Славейкова (1866-1912), П. Яворова (1877- 
1916) з їх глибоким психологізмом та тяжінням 
до зображення внутр. світу людини.

і. залишив помітний слід у літ. критиці. 
Засновником її вважається А.Франс — автор 
чотирьох томів "Літ. життя" (1888-1893). Його 
статті не аналізують тв., а обмежуються автор, 
враженнями від книги ("Критик перш за все 
розповідає про пригоди своєї душі, а критика є 
дочкою уяви"). Послідовником Франса був 
франц. письменник Ж .Деметр, який уважав 
завданням критики "видобуття з худож. тв. 
якомога більшої кількості вражень і передачу 
особистих вражень критика читачеві". В Англії 
подібну позицію займав у критиці Вайлд. І. в рос. 
літ. критиці втілився в оцінках Анненського та 
Ю.Айхенвальда. Перший пропонував в 
пушкінській "Русалці" вбачати не драму, а 
"об'єктивізацію єдиного, розірвано-з'єднаного "я" 
поета, шо говорить містичною мовою душі". 
Називаючи свій метод "імпресіоністичним", 
Аихенвальд стверджував, шо "варто пустити його 
на поріг науки, в її основу, як він піде все далі й 
далі і всю цю строгу храмину обов'язково зруйнує " .

В оцінках!. в мист-ві та л-рі відбито різні думки. 
Є тенденція розглядати цей напрям і стиль як 
різновид реалізму. Прихильники цієї думки далекі 
від докорів І. в обмеженості, філос. об'єктивізмі, 
занепаді. Негативні оцінки і. народились разом з 
його виникненням, ідуть від В .С тасова та 
Г.Плеханова. В  мист-знавстві це робить Б.Віппер 
в дослідженні про творчість Моне, перераховуючи

серед "фатальних помилок" І. заперечення змісту, 
"згущений екстракт оптичного сприйняття", 
нехтування об'єктивною дійсністю. /1.Андреев 
убачає труднощі в оцінці І., бо він є особливим 
типом поєднання об'єктивного та суб'єктивного, 
при якому може панувати як перше, так і друге, 
тобто можливе його зрошення з натуралізмом і 
реалізмом, в другому випадку — з символізмом, 
неоромантизмом і навіть з експресіонізмом, і. став 
одним із способів худож. відкриття та пізнання 
світу й мав значний вплив на наступний розвиток 
мист-ва. Провідна роля у вивченні і. належить 
психол. методу в літ-знавстві, однак і порівн.-іст. 
аналіз може сприяти вирішенню низки проблем. 
Явно потребують уточнення літ.-етил, форми 
особливості їх най. варіантів, характер 
взаємовпливів та зв'язків з ін. літ. напрямами.

Микола Нефьодов

ІМПРОВІЗАЦІЯ (від ітад. tmprouMsazione, 
лат. improuisus — несподіваний, раптовий) — 
процес складання худож. тв. в момент його 
виконання. І. передбачає свободу поет, асоціацій, 
високу майстерність та обдарованість автора.

Найтиповіша !. для усної нар. творчості, де 
відтворювач фольклору спроможний деякою 
мірою варіювати тв., тим самим відшліфовуючи 
та удосконалюючи його. Так, явна !. присутня у 
рос. частушках та билинах, укр. коломийках 
та дум ах, на цілком вільній і. побудовані 
голосіння Творення гер оїч н ого  еп осу  
відбувалося саме шляхом шо виконувалися в 
супроводі муз. інструментів (греи. дедами  
співцями фін., карел., естон. рун, укр. 
кобзарями, вірм. гусанами, кавк. та тюркомов. 
ашугами) Прованс, трубадури, каталанські та 
ісп. хуглари, франц. трувери, нім. мінезінгери 
на лицарських турнірах оспівували кохання, 
утверджуючи культ служіння прекрасній ламі.

Існує т. зв. колективна І., яка властива 
словесним змаганням та поет, іграм. Напр., агон 
у давн. Греції —  словесне змагання між дійовими 
особами комедії, чи айтис на Сх. — поет, 
змагання імпровізаторів (акииїв, жірші, ашугів), 
де під супровід муз інструменту виконується і. на 
задану тему. Притаманна будь-якій грі взагалі, І. 
має місце також у поет, та словесних іграх 
(буріме, ментон)

Певне місце І. займала у літ. та салонному 
житті кін. XVII] — поч. XIX ст. Набула поширення 
альбомна лірика, основні імпровізаційні жанри 
якої —  епіграм а та м адригал. О собливо 
популярною стає творчість поетів-імпровізаторів, 
які створюють експромти на замовлення 
публіки. Великої слави зажив А.Міцкевич, який 
імпровізував лоль. віршами або франц. прозою. 
Цікава сама тема І, в л-рі XIX ст. О.Пушкін у 
"Єгипетських ночах" створює образ італійия- 
імпровізатора, зображуючи мист-во І. самобутнім 
і своєрідним, шо потребує поет, натхнення, 
майстерності та природної обдарованості автора. 
Специфічність І. та кн. образ поета

2 2 5



MBAHAHT

інтерпретується у тв. Ж.де Сталь "Корінна, або 
Італія" та В .О яоєвського "Імпровізатор", де 
техніка І. розглядається як залежність творця від 
волі слухачів.

І. поступово набуває жанр, ознак. 
Імпровізованими є такі жанри як варіація та 
експромт. Відомі експромти та І. Міцкевича. 
Пушкіна, Лесі Українки, В.Брюсова, С.Єсєніна, 
М.Рильського та ін.

У музиці І. породжує ряд муз. жанрів: варіація, 
фантазія, імпровізація, експромт. Цілком на І. 
побудований джаз.

Наталя Лнмжамова

ІН В А РІА Н Т — елемент, сукупність 
елементів, які в певній комбінації зберігаються 
при всіх видозмінах дан. явиша. При цьому сам І. 
визначається сукупністю цих видозмін. В  суч. науці 
уява про І. стає все більш актуальною і набуває 
продуктивного значення.

Важливість визначення І. в філол. науці 
полягає в тому, що:

1. За допомогою І., який зберігається при 
трансформаціях текстів одного типу, можна 
встановити синхронну схему, що лежить в їхній 
основі з тією повнотою і достовірністю , 
встановлення якої без поняття І. неможливе.

2 . Встановлена схема містить у собі 
алгоритми, правила розгортання тексту, які можна 
інтерпретувати і в синхронному, і в діахронному 
плані.

3 . Сукупність трансформацій і їх 
послідовність дозволяє спостерігати 
найважливіші закономірності в еволюції текстів 
певного типу як на окр. етапах, так і протягом 
усього періоду їх функціонування.

Першим у слов'ян , фольклористиці 
використовував методи ін вар іан тн ого  
дослідження казк. сюжетів Р.М. Волков. Завдяки 
широкому розумінню морфології як вчення про 
форми — як органічні, й культ., шо 
відображуються в текстах, — В .Пропп заклав 
фундаментальні основи наук, дослідження казк. 
сюжетів.

Т аке розуміння морф ології споріднює 
вітчизняну філол. науку з суч. рівнем природничих 
та гуманітарних наук, а також з деякими 
заг-філос. течіями.

В основі цих поглядів на еволюцію форм 
лежить відродження низки ідей Й.-В.Ґьоте. Вони 
зводяться до того, шо вчення про форми є 
вченням про перетворення; шо заг., заснований 
на трансформаціях тип проходить через всі 
органічні ІСТОТИ; шо за допомогою цієї моделі, 
своєрідного ключа, можна винайти, послідовно 
створити які завгодно форми, що можуть (могли
б) існувати, якщо не існують. Закон таких 
перетворень, на думку Гьоте, може бути 
використаним у вивченні всього живого.

Розвиток цих ідей втілюється в працях одного 
із засновників квантової механіки В.Гайзенберґа, 
у представника молекулярної біології Ж.Моно, у

англ, ботаніка і зоолога Д'Арсі Томпсона, який 
довів, шо біологічні трансформації можуть бути 
виведеними в алгебраїчних формулах.

На Гьоте та Томпсона неодноразово 
покликався К.Деві-Стросс, спостерігаючи у вияві 
прихованого закону трансформацій аналогічні 
відносини між міфами.

Ці погляди на перетворення форм 
передували суч. теорії розуміння еволюції як 
наслідку накладання перешкод (шуму) в теор.- 
інформапійному розумінні первісного біологічного 
повідомлення. Теорія накладання перешкод була 
запропонована для вивчення всього комплексу 
семіотичних дисциплін В.Івановим та
В.Топоровим.

З погляду теор.-інформаційного переформу- 
лювання еволюції як наслідку недосконалого 
передавання інформації слід звертати увагу на 
елементи та принципи побудови текстів, шо 
запобігають таким перешкодам, роблять їх 
стійкими в часовому існуванні та замінюваними 
на наступних стадіях еволюції. Такі елементи та 
закономірності становлять інваріантні основи 
текстів.

йторЗнарнч

ІНВЕКТИВА (лат. іпиесїадз oratio — лайлива 
промова) —  різкий виступ проти КОГОСЬ або чогось, 
викриття, образливий словесний напад.

Як жанр ораторського мист-ва І. розроблялась 
в ант. риторських школах і відігравала помітну 
ролю не лише в літ., але й у сусп. житті Греції та 
Риму (знамениті судові та політ, промови 
Демосфена, Ісократа, Ціиерона та багато ін ). 
Згодом І. взяли на озброєння хрисг. проповідники. 
Характерною  особливістю  І. є відкрита 
тенденційність, нищівна критика певних осіб чи 
явиш з позицій неприхованого автор, ідеалу. За 
своїм пафосом І. —  жанр антипанегіричний. 
(Панегірик). Незрідка автор безпосередньо 
звертається до об'єктів викриття, шо формально 
зближує Г з посланням — напр., "Відповідь 
Тельхінам" Каллімаха. І. може бути пройнята 
іронією сатирою, сарказмом, часто (особливо 
починаючи з Катулла й Марціала) інвективної 
модифікації набуває еямуама.

Як худож. прийом І. іноді організовує весь 
матеріал тв. (ямби Архілоха, тв. Саллюєтія проти 
Ціиерона, "Ібіс" Овілія та б.ін.), або окр. частини.
І. присутні в лавн-інд. епосі, Біблії (напр. "Книга 
Нова"), давн-грец. комедії, численних тв. кінічнсй 
л-ри, сатирах та сатир, діа/гогах (Меніпл, Луиіан, 
Ювенал та ін.). Через Візантію (перш за все 
проповіді Григорія Назіанзіна, Іоанна Златоуста 
та ін.) І. перейшла до л-ри Київ. Русі (напр., "Слово 
о князех"), хоча, як і в ін. народів, у слов'ян 
своєрідні приклади автентичної, нериторичної L 
можна знайти у фольклорі (Прокляття) В нові 
часи І. надто часто використовується у 
публіцистиці, але зустрічається й у власне худож. 
тв. ("Смерть поета" М. Лєрмонтова, "Праведник*
А. Рембо, "Містерії" К.Гамсуна та ін.). В XX ст.

2 2 6



ІНСЦЕНІВКА ІНСЦЕНІЗАЦІЯ

іноді сама І. як риторичний прийом стає об'єктом 
висміювання, пародії (ямби В.Лоханкіна в 
"Золотому теляті" І. Ільфа та Є. Петрова, L Ганта в 
"Подивись на свою домівку, ангеле" Т/Вулфа та ін.).

В укр. л-рі !. завжди користувалася вед. 
популярністю: "Календар римський новий" 
Г.Смотрииького, "Апокрисис" Христоф ора 
Ф ідалета, "Т р ен ос" М .Смотрицького, 
"Палінодін" З.Копистенського, антиуніатські тв.
І.Вишенського, "О здобе людей памятозлобных, 
урядових" Кдиментія Зіновіїва, численні тв. Т. 
Ш евченка, С .Руланського, І.Ф ранка, М. 
Старицького, Ю.Федьковича, П.Грабовського, 
П Тичини, М.Рильського, В.Симоненка, В.Стуса 
та ін.

Оригінальним різновидом ! є автоінвектива, 
де лайка промовця спрямована на самого себе, 
як, у тв. Ю. Андруховича "Самійло Немирич, 
авантурник. посаджений за гвалт у вежу, самому 
собі".

Олександр Бойченко

1НДИВ1ЛУАЛ13МИ — автор, тобто етил, 
неологізм . У переважній більшості випадків !. 
постає не із заг-мов. потреби словесно позначити 
нове явише, але з прагнення одноразово емоційно 
вплинути на читача, дати відчути автор, 
ставлення до зображуваного. Найбільше в укр. 
л-рі і. створив П.Тичина, напр.,

В лікарні я. В палаті темно 

У роті ниеохяо. Жала.
Болить мені, шемить так щдмно 

Моя нога. .
J створювали й ін поети та пражцям:

Гнаться клени ніжними колінами,
Чорну хмару сріблять полу$и.
Ше оглянь— і все мм, все покинем 
/йяблактиюкрмяоіпяааби.

(М. Рильський)
Досить поширена сатир, функція автор, 

неологізмів. "Забуль-батько, забудь-мати, 
загальноначальнниький^ заначальнияував".
(ОГончар)або:

Від слів тихуааді аж душно було.
Лиш гордо тримавсь Соловейко Павло,

Який асасідаа на "постійнім" стільці 
іаідтоіхаалибронзоаіямалмиі

(С. Олійник)
На відміну від загальномов. неологізмів, !. не 

є мов. продуктивними, не закорінюються в 
мовленні. Проте в мов. обіг деякі суто поет. і. 
ввійшли. Напр., уперше вжите Т.Шевченком 
слово "високочолий" уживає М.Рильський; "Тож 
за молодість високочолу Тост підносить посивілий 
друг". Створений П.Тичиною І. "вітровіння" 
знаходимо в А. Малишка: "Високе вітровіння на 
трави кила тугі горобини".

І. треба відрізняти від "кованих слів".
Анатолій Всядеш

ІНСЦЕНІВКА, ЇНСЦЕНІЗАШЯ (від дат in 
— на і scaena — сиена) — міжродова переробка

епіч., рідше ліро-епіч. тв. (або його частин, 
фрагментів) для сцени. Здійснювати І. може сам 
автор, або — в переважній більшості — ін. особа. 
Змінюючи жанр, природу першотв., і. має на меті 
по змозі передати його зміст і поетику. І. можливі 
як внутр-нац., так і міжнап.

Практика драматизації дуже давня, вона 
сягає т е  ант. часів, бо трагедії Есхіла, Софокла, 
Евріпіла були, по суті, драматизаціями відомих 
міфол. або епіч. сюжетів. Те ж саме можна 
сказати про низку тв. В.Шекспіра, Б .Брехта та ін. 
f. багато важили на перших стадіях розвитку нац., 
зокрема слов'ян., театрів та для їхньої подальшої 
еволюції.

У Росії І. з'являю ться із зародженням 
професійного театру в перші роки XV№ ст. Не 
були механічні переробки уривків з італ., франц. 
романів. Певну худож. вартість мали І. кн.
0 .  Ш аховського (1 7 7 7 -1 8 4 6 )  іст. романів
B . Скотта. Деякі тв. інсценувались багаторазово, 
завдяки чому встановлювалася певна традиція. 
Кількадесят разів переробляли "Дон Кіхота". 
Автори переробок начебто намагались зберегти 
основну характеристику гол. персонажів, але 
сприймали їх дуже по-різному. Окр. сцени, деякі 
риси характерів Дон Кіхота та Санчо Панси 
зазнавали змін відповідно до певних автор, ідей, 
актуальних ситуацій. Уперше гер ої М. де 
С ервантеса з'явилися в коміч. опері 
Ф.А.Філідора на текст Пуазіне "Санчо Панса на 
своєму острові". В перекладі В.Пьовшина оперу 
поставив моск. Петровський театр (1875). Згодом 
почали з'являтися "сміховинні видовищ а", 
комедії, балети, коміч. сцени, оперети паради, 
ко м ед ії-ф еер і?  для балаганних театрів, 
7рагймуме5йіУ, драм, інсценівки для дітей, а також 
кіносценарії. Чи не найкращою рос. драм, 
інтерпретацією роману С ервантеса була 
булгаковська (1938). У Болгарії жанр іст. драми 
походить од "Райни Княгині" (1866) Д. Войнікова, 
шо є !. повісті "Райна, болгарська цариця" рос. 
повістяра О.Вельтмана. Переробка горьківської 
"Матері" для Брехта була "найвишою точкою в 
роботі над створенням нім. соціалістично-рев. 
театру".

Для становлення укр. професійного театру 
багато важили І. гоголівських повістей, які 
робили його корифеї: М.Старииький ("Різдвяна 
ніч", "Утоплена, або Русалчина ніч". 
"Сорочинський ярмарок", "Тарас Бульба"), 
М..Кропивнииький ("Вій", "Пропала грамота") та 
ін. укр. драматурги-режисери XIX ст. Традиція 
переробок повістей М. Гоголя збереглась і в XX 
ст .: драма-казка на 5 картин з прологом і 
апотеозом "Страшна помста" (1 9 1 0 )
C . Черкасенка (йому належить також І. "Чорної 
ради" П.Куліша), "В ій" Остапа Вишні, 
"Сорочинський ярмарок" В.Суходольського 
(1 9 3 3 ), "Тарас Бульба" М .Рильського та
1. Барабаша.

Важливе місце посідали І. тв. Т.Шевченка. 
Так, успіхом користувалася !. ГТогобочного

2 2 7



ІНТЕРЛЮДІЯ

"М ати-наймичка" (1 8 9 9 )  за мотивами тв. 
Шевченка.

і. можуть бути режисерськими, толі вони 
більшою мірою виявляють певні особливості 
вистави саме в цьому сценічному колективі. До 
них належать І. Л.Курбаса; Шевченківська 
вистава" (1919, "Молодий театр") І. шести вірш, 
тв. Шевченка і "Гайдамаки * (1920) за поемою 
Шевченка. В обох виставах інсценізатор зіграв 
чільні ролі: Іван Гус ("Шевченківська вистава") 
та Гонга ("Гайдамаки").

Традицію і. євангельських сю ж етів заклав 
у Галичині реж исер В.Блаваиький. У 
співавторстві з Г.Дужнииьким він здійснив у сер. 
1930-х рр. на кону театру "Заграва" постановку 
драм "Голгота" (І. Євангелія) та "Камо грядеши" 
(І. роману Г.С енкевича). Театрознавець
В.Ревуцький писав: "Г.Дужницький не назвався 
автором драми, бо узяв слова Ісуса Христа з усіх 
чотирьох євангелістів і від себе нічого не додав. 
Він вибрав з їх повчань те, шо найбільше 
відповідало б укр. етично-психол. настанові. Але, 
як він сам зазначав "психічна потреба такої п'єси 
була у кожного українця, бо кожен пережив 
Велику П'ятницю державних змагань і всі вірили 
і ждали Воскресіння". Цю традицію підхопив 
драматург В.Босович і постановник Ф.Стригун у 
виставі 'Чсус, син Бога ж ивого" (театр ім. 
М.Заньковеиької, 1994).

І. — поширене явите в сьогочасному театрі 
(серед багатьох прикладів: ] .В .Ф олкнера 
"Реквієм  за черницею" за тв. А.Камю, 
Я .Стельм аха "Крихітка Ц ахес" за казкою 
Е .ТА . Гофмана, "Алладін" за араб, казкою).

Див Д рам атургія обробок
Анатолій Волков

ІНТЕРЛЮДІЯ (пізньолат. inteWudium, від лат. 
inter —  між і iudus —  гра) — 1) різновид драм, тв., 
шо набув розвитку в Англії в кін. сер. віків та на 
поч. доби Відродження. Спершу —  коміч. сценки, 
які виконувались в перервах між діями серйозної 
драми. До кін. XV ст. жанр І. зайняв важливе 
місце в театр, мист-ві епохи. В деяких І. діяли 
алегоричні персонажі (чесноти та пороки), 
характерні для м ораліте, але поступово І. 
відхолять від рел.-повчальної тематики, 
звертаються до світських фарсових мотивів. І 
займає перехідне місце від мораліте до фарсу. 
Видатним автором І. був Дж. Хейвуд (1497 - 
1 5 8 0 ) . !. пізніше всюди, крім Англії, стали 
називатися Інтермедіями.

2) в музиці —  невел. проміжний епізод між 
варіаціями.

/Ьолмняа Сердюк

ІНТЕРМЕДІЯ — (від лат.intermedins — те, 
шо стоїть посередині) —

1 .Н евел. п 'єса  коміч. характеру, шо 
розігрується між актами основної драми (або ж 
муз п'єса між актами опери). В Англії має ше назву 
Інтерлю дія. В зх. літ-знавстві часом

ототожнюється з інтерменно. Виникла в XV сі. 
як жанр, сценка, написана нар. мовою, яка 
розігрувалась між окр. частинами містері? ]сг. 
прообразиІ. вбачають в давн.грец. стасимах, мімі 
і пантомімі рим. драматургії, франц. фарсах і 
нім. фастанахтмитілях. Спочатку виконувала 
функцію коміч. противаги змістові серйозної п'єси, 
в яку вставлялася, згодом почала відділятися і 
набувати самодостатнього значення. В Італії з нар. 
пісень, шо виконувалися в антрактах театр, 
вистав, виник балет зі співом, який 
трансформувався пізніше в оперу-буфа, або 
коміч. оперу. В епоху Відродж ення до І. 
зверталися М. де Сервантес (зб. "Вісім комедій і 
вісім інтермедій"), Допе де В ега (численні 
en trem eses —  ісп. варіант І.), В.Шекспір 
(блазенські епізоди в його високих трагедіях), 
Дж.Гейвуд, І.Сакс та ін. І. в Україну перейшла з 
Зх.Європи із шкільною драмою. В  бароковій 
л-рі XVIPXVIII ст. І. входили до складу шкільних 
драм і відіграли значну ролю в становленні нац. 
театру, позаяк вони незабаром 
"автоном ізувались" і стали сприйматися як 
основне виловите. Укр. І. здебільшого засновані 
на нар. казках анекдотах та іст. мотивах; 
споріднені з вертепом, балаганом, ранком З 
них найдавніші знані —  "Продав кота в мішку" 
та "Найкращий сон". їх 1 6 1 9  було зіграно в 
Кам'янці-Струм ідовій після 2-го та 3-го акту поль. 
вірш, трагедії на бібл. сюжет Я.Ґаватовича 
"Трагедія, або Образ смерті пресвятого Іоана 
Хрестителя, посланця Божого". Можливо ui І. вже 
перед тим виконувались укр. мандрівними 
трупами. Збереглося біля 50-ти  укр. І. 
(М.Довгалевський, Г.Кониський та ін ). Героями 
їх були козаки, запорожці, мішани, селяни тошо. 
В них відбито тогочасні побутові особливості нар. 
уявленнь. Ось як зображується рай:

Гей, бито ж, бияож там мною 
Лгтм — непребачу—
Бипом'яоо, пороопа,
Били пєчоие курча та,
Било там и вароноє,
7а било и смажомое..
Все хорошо, и з хилкою 
Білою та и ж&ттию,
И тісто било варене,
Смажене та и печене,
И пироги тамо били,
7а и бортика зварити,
Та б*ма икапустая,
Илорох, бмтакашал.
Традиції І. оживають в укр. водевілі XIX ст. 

(І. Котляревський, Г.Квітка-Основ'яненко, 
М.Старицький). У суч. театрі І. збереглася mme 
як композиційний прийом.

2. Невел. епізод між частинами муз тв., 
переважно між варіаціями.

Людмма Ссряхж

ІНТЕРМЕЦЦО -  жанр, поняття, що 
вживається переважно в музиці, означаючи тв.

2 2 8



ШТЕРСЕМІОТИКА

вільної форми, інколи поняття і. переноситься на 
л-ру, як напр., пякп віршів Г.Гайне 'Ліричне 
інтермеццо", проз, фрагмент М.Коцюбинського 
"інтермеиио" тошо. V зх. літ.-знавстві !. часом 
ототожнюють з інтермедією.

Анатолій Нолков

ЇНТЕРНАЦЮ НАЛІЗАЩ Я — різновид 
переробки або запозичення, коли свідомо 
послаблено або стерто най. забарвлення 
перш отв., внесено чужонаи., неможливі у 
зображуваній най. дійсності, подробиці, або не 
властиві нац. худож. системі першотв. структурні 
складники задля надання зображуваному 
позанац., понаднаи. ваги. І. часто є воднораз жанр, 
переробкою або осучасненням. Б .Брехт, 
переробивши горьківську "Мати" в дидактичну 
драму про зростання політ, свідомості 
пролетаріату, наблизив тв. до нім. дійсності 20-х 
рр. Повна назва драми — "Мати. Життя 
революціонерки Пелагеї Власової в Твері. За 
романом М.Горького", — нібито дає локалізацію 
дії, навіть точнішу, ніж у першотв. Збережено рос. 
подробиці, антропоніми та назви посад (пристав). 
З ін. боку, введено невідомі в Росії реалії (подіційні 
кийки). По суті ж Брехт усуває все, шо надто 
конкретно пов'язує п'єсу з Росією. В одязі, 
побутових аксесуарах, декораціях якомога більше 
того, шо схоже у поліцейських і т.д. Поль, 
драматург Л.Кручковський, переробивши повість 
рос. письменника Л. Андреева "Губернатор" (1906) 
на драму "Смерть губернатора" (1961), зауважив: 
"Моя п'єса не має визначеної географічно-іст. 
локалізації". V п'єсі місце і час дії нібито ті ж. шо в 
Андреева: рос. губернське місто в період першої 
рос. революції. Але сенс тв. не в зображенні певної 
країни в дані роки, а в соц.-філос. узагальненні. 
Це підкреслено поєднанням не поєднюваних у 
житті нац. подробиць. Отець Анастасій має ім'я, 
можливе для правосл. рос. священника, однак 
Губернатор розмовляє з ним про месу. Ін. дійові 
особи мають катол. імена: Анна-Марія, Сусанна, 
Мануель, Лукаш, Йоася, Пеліна, Ельза, Сильвія. 
Урядова посада —  Префект поліції — не рос.

Перенесення сюжетної дії в нові най. і іст. 
обставини — дальший крок у напрямку !. У 
"Кавказькому крейдяному колі" Брехта дію кит. 
легенди перенесено в Грузію з деякими підкреслено 
анахронічними подробицями. Ним наголошується 
на інтернаи. й позачасовому сенсі тв.

Локорінна зміна най. колориту і соц. 
скерованості, системи худож. засобів спричиняє 
появу принципово нов. тв., де запозичений 
матеріал повністю трансформовано. У "Казці про 
золотого півника" (1834) Пушкіна використано, 
як довела А .А хматова, мотиви та образи 
"Легенди про арабського звіздаря" амер. 
романтика В.ірвінга, але вони перероблені на 
основі рос. нар. світогляду й фольклор, 
стилістики, разом із тим осучаснені, внаслідок чого 
виник гостросатир., політ, актуальний тв.

Анатолій Волков

!Н ТЕРП РЕТА Ц !Я  (лат. m terp refa fio  — 
тлумачення), тлумачення літ. тв., своєрідне 
розуміння і розкриття його змісту і форми, і. —  це 
переоформлення худож. змісту тв. шляхом його 
викладу засобами і мовами ін. видів мист-ва або 
мовою науки. Т. ч., худож. літ. тв. може 
інтерпретуватися в худож. мовах малярства, 
графіки, театру, кіно, музики і т.п., а також 
понятійно-логічною мовою науки — в літ. критиці 
та літ-знавстві. І. відіграє важливу роль в худож. 
творчості при переосмислюванні та засвоєнні 
досвіду духов, культури минулого. В фольклорі 
— це трансформація усних текстів і творення 
варіантів, у л-рі — використання легенд і міфів, 
переробка і переклали текстів в давн та сер 
віч л-рі, наслідування, запозичення, 
стилізація, пародія. !. притиманна творчості 
декаламаторів, акторів, співаків, танцюристів, 
музикантів тощо. При кожному переосмисленні 
тв. класики мовою театру і кіно можуть 
спостерігатися крайнощі у відтворенні і 
становленні їх змісту. Оновлений зміст літ. тв., 
напр., мовою кіно, все-таки передбачає 
збереження тих основних рис класики, які 
свідчать про відтворення змісту того тексту, який 
лежить в основі І. Навпаки, буквальне 
відтворення тексту, не може бути виправданим у 
твор. процесі. При Г встановлюється вторинне 
авторство (опери М.Гдінки "Руслан і Людмила", 
П.Чайковського "Пікова дама", "Мазепа", Ж.Бізе 
"Кармен", М.Лисенка "Тарас Бульба", ілюстрації 
Г.Лоре до Біблії, "Гаргантюа ї Пантагрюеля", 
"Лон Кіхота", "Мюнхгаузена", М.Врубеля до 

лєрмонтовського "Лемона", Й.Лади до "Пригод 
бравого вояка Швейка", І.Білібіна до нар. казок,
В .Васнецова до билин, і .Глазунова до творів 
Ф.Лостоєвського і т.п.). В л-рі таке авторство 
можна визнати в становленні тр ад и ц ій н и х 
сю ж етів . Багаторазове використання різними 
письменниками одного і того ж сюжету приводить 
до значної переробки його ідейного змісту, змін 
жанр, втілення, системи образів тошо (напр., 
звернення Платона, Ф .Бекона, Л .Рейснер, 
В.Незвала і тошо до сюжету про Атлантиду).

І. — ие форма засвоєння, переосмислення та 
збагачення традиції худож. досвіду людської 
цивілізації, це вияв глибинного і невичерпного 
змісту клас, тв., їх вічного буття.

Лив /нтєрсвмботика
Ігор Зварич

!Н ТЕРС ЕМ !О ТИ К А  —  перекодування, 
перекладання створених в одній знаковій системі 
образів на образи ін. системи. їнтерсеміотичний 
переклад з доконечною закономірністю 
з'являється за т.зв. інтерсеміотичної транспозиції, 
поза якою неможливий жодний вид мислення (ні 
худож., ні наук., ні буденний). У духов, вселюдській 
культурі, зідколи вона себе знає, 
інтерсеміотичний переклад —  один з 
найпожитковіших засобів, який об'єднує в 
нерозпадне ціле окр. її складові. Уже малюнки

229



МТЕРСЕМЮГИКА

первісної людини, хореограф ія низько- 
цивілізованих племен репродукують прототипи, 
шо "зодягнені" в слово (міфи, вірування, звичаї і 
т.п.}. У світ, л-рі написано чимало худож. тв. 
(зокрема, віршів) про ті або ін. статуї, картини, 
муз. тв. тошо.

В античності поширеними й популярними були 
екфразиси (грен. —  описи) — в ант. риториці та 
літ. докладні описи осіб або речей, насамперед 
переведення скульптурних, малярських, 
архітектурних тв. у слово і, навпаки, численні 
словесні сюжети міфології знаходили 
перевідображення у живописі, ліпленні, зодчих 
ансамблях.

Екфразиси створювано й у нов. клас, л-рі 
(напр., "Н аписи" О.Пушкіна "На статую 
играющего в свайку", "На статую играющего в 
бабки"). В  новітній укр. поезії традицію  
екфразисів започаткували два Франкові сонети 
"Сікстинська мадонна" зі зб. "З вершин і низин". 
Цю традицію продовжили М.Рильський: 
"Афродита Мілоська", "Сікстинська мадонна", 
"Статуя Сатурна в Літньому саду", М.Бажан: 
цикли "Б удівлі", "Нічні концерти", 
М.Вінграновський: "Сікстинська мадонна", І.Драч: 
"Н ад малюнками Вестерф ельда, 1 6 5 1 " ,  
В .Симоненко: "Брама замку Стюартів".

Усунення перестінків між звукопоет. та 
зоровомалярським зображенням веде до 
синтетичного способу вираження й 
самовираження, способу, якому властивий ефект 
відеофонії. Це вже cep-віч. традиція —- зокрема 
давн-укр. худож. мислення і сприймання Б іб л ії 
чи хронографів, на чиїх полях певні "словесні" 
епізоди із свящ енної чи світської історії, 
"являються", мов Всесвіт із Господнього Логоса 
(спершу ж бо було С лово!) з алюзивних 
живописних подібників. Ще виразніше 
простежується відеофонія в іконописі з його 
майже повсюдним "озвученням" божественним 
глаголом (інскриптами сакрального походження).

Типол. подібним явищем була л у б о ч н а  
література відома в Китаї з V!H ст., у Зх. Європі 
з XV ст.. на сх-слов ян теренах з 2-ої под. ХУЛІ ст. 
Це були виконані на лубі, тобто корі дерева, 
звичайно липи, проз або вірш, підписи до малюнків 
З XVI ст. малюнки виконувалися як гравюри чи 
літографії. Згодом текст дістав переважного 
значення. Аркуші замінилися книжками різного 
змісту, в тому числі переробками житій казок 
лицарських та пригодницьких романів

У переломленні інтерсеміотичної алю зії 
виникають малюнки-ілюстрації до літ. тв. або й 
станкові малярські полотна за ними. В країнах 
бл.-сх. культ.-літ. регіону талановиті майстри 
(Бехлад та ін.) прикрашали мініатюрами творіння 
Фірдоусі, Нізамі тошо. У Європі на межі XV-XVI 
ст. з'являються гравюри-ілюстраиії (напр., до 
" Д е к а м е р о н а "  Д ж .Бокаччо). З доби 
Відродження до ілюстрування звертаються 
найбільші митні: малюнки С.Боттічеллі до 
"Б ож ествен н ої комедії" Данте А ліг'єрі,

Г. Гольбейна Молодшого до "Похвали ГлупотҐ 
Еразма з Роттердаму. Часом ілюстратор стає, 
сказати б, співавтором кн., переважно фант., 
гумор., сатир, (тим більше це стосується дитячо: 
літератури), персонажів "Гаргантю а та 
Пантагрюеля" Ф .Рабле, "Дон Кіхота" М. де 
С ервантеса, "Казки моєї матінки Гуски" 
Ш.Перро, "Барона Мюнхгаузена" Р.Е.Распе 
читач уявляє так, як вони зображені Г.Лоре. 
Героїв Д.Дефо та Д ж.Свіф та за гравюрами 
Ж.Гранвіля. Героїв Діккенса — в зображенні 
Фіза (Г.Н.Брауна). Гоголівські герої відображені 
в клас, малюнках П.Боклевського та О.Агіна.

Словесна та малярська (графічна) креація 
може відбуватися синхронно, в процесі написання 
тв. "Посмертні записки Піквікського клубу" 
(1837) були задумані Ч.Діккенсом як розгорнуті 
підписи до рисунків, шо зображували гумор, 
пригоди чотирьох джентльменів, і друкувалися 
окр. випусками. І лише впродовж друкування ні 
підписи перетворилися на коміч. роман подорож.

У XX ст. прикладом ілюстративної класики е 
малюнки одного з найкращих чес. рисувальників 
Йозефа Лади до "Пригод бравого вояка Швейка" 
Я.Гашека. Лада — сучасник і друг письменника 
— мав можливість сприймати тв. у процесі його 
творіння і став справжнім співавтором Гашека. 
Коріння творчості Лади сягають в нац. минуле: 
до чес. cep-віч. сільських малярів, до їхніх тв. — 
т.зв. бетлемів і малюнків на склі. Лада проникнув 
у дух і стиль чес. нар. епопеї Гашека. Від 
написання 1911 перших оповідань про Швейка, 
а надто від першого повного видання 1925 Гашек 
і Лада співтвориі-нерозлийвода. "Малюнки так 
зливаються з текстом , шо одного разу 
продивившись їх, вже неможливо уявити собі ін. 
Швейка, ін. надпоручника Лукаша, ін. 
підпоручика Луба, ін. прожру Балоуна, ін. сапера 
Водічку, ін. кадета Біглера, ін. однорічника 
Марека", —  вдало зауважив Б.Полєвой. Крім 
того, Лада створив вел. серію ілюстрацій — 
комікс з 540  малюнків, який був оприлюднений 
1923-25 рр. у недільному додатку до "Чеського 
слова" та супроводжувався скороченим текстом 
Гашека та К .Ванєка. Пізніше ілюстратори 
зважали на традиції Лади як от в Україні
А .Базилевич, у Росії —  Б.Є ф ім ов. Буди, 
шоправда, й спроби ілюстраторів вирішувати 
швейкіану без зважання на Ладову традицію: в 
Німеччині — Ґ.Гросс, у Вірменії — Г.Арутчан, у 
Росії — І.Сємьонов, у Польші — А.Чечот.

Переклад письменних тв. мовою музики, 
вокального мист-ва, танцю —  це теж, так би 
мовити, І. в її невмирущій дії. З од. боку, це — муз 
тв. на письменницький текст: літературні лісні 
та романси. З другого — програмна симфонічна 
та камерна музика, шо інтерсеміотично 
відображає тв. словесного мист-ва, найчастіше 
традиційні сюжети та образи

Що ж до муз сценічних тв. то тут маємо справу 
з багатоступеневою І. З безлічі прикладів: літ. 
"Лускунчик і мишачий цар" Е.Т.А.Гофщан >

2 3 0



МТЕРСЕМЮТИКА

лібрето М.Петіпа > балет П.Чайковського > 
постановочні версії аж ло нов. хореографії (1954) 
амер. балетмейстера груз, походження 
Д ж .Баланчина, не кажучи вже про різні 
сиенографічні рішення. Або ж трагедія Пушкіна 
'Бори с Годунов" > однойменна опера 
М.Мусоргського > твор. виконання заголовної 
партії Ф.Шаляпіним > його портрет у цій ролі 
пензля О.Ґоловіна, знов же твор. сценографія, в 
тому числі О.Бенуа та Ґоловіна.

Рідше зустрічаються інтерсеміотичні 
інтерпретації в музиці явиш образотвор. мист-ва 
("Картинки з виставки" М усорґського: 
фортепіанний тв. — "муз. картинна галерея", т о  
відобразив враження композитора від виставки 
художника й архітектора В .Гартмана).

У широкому розумінні явищами !. можна 
вважати інсценівки — переробки епіч., ліро- 
епіч., навіть лір. тв. для сценічного виконання, а 
також численні екранізації і.

Надто показове явище —  авторська і. 
виникає, коли митець сполучає в собі хист до 
різних мист-в. Так, Р .Вагнер був воднораз 
автором і текстів, і музики своїх музичних драм. 
За власним лібрето О.Бородін написав оперу 
Князь Ігор", Мусоргський —  лібрето "Бориса 

Годунова". Часом маляри вважають за доцільне 
дати словесний текст на полотні свого тв. або на 
рамі: на рамі картини В .Васнецова "Богатирі" — 
напис "Выезжают в чисто поле, смотрят не 
обижает ли кто кого". Не приклади прямоадресної 
1. Приклади непрямоалресної, підкреслюваної 
заголовками т в .!. є в лит. художника і композитора 
М .К.К.Чюрльоніса (1 8 7 5 -1 9 1 1 ) : малярські 
композиції —  "Сонати Сонця, Моря і Зірок": 
симфонічні поеми — "Ліс" і "Море".

В одній особі співіснували майстри слова та 
самоілюстратори В .Блейк, В.М.Теккерей, В.Гюго, 
брати К. і Й. Чапеки. Нім. автор В .Буш (1832-
1908) створив вел. низку гумор.-пригодницьких 
книжок для дітей про хлопчаків-шибеників: 
"Макс і Моріц. Дитяча історія в семи витівках.", 
Ванна в суботу", "Пліш і Плюш", де власні 

малюнки рівнобіжно, крок за кроком 
супроводжував вірш, тестом.

До найрепрезентативніших у всесвітній худож. 
культурі належить І., яка завдячує своїм  
походженням творчості Ш евченка, шодо 
кількісного вияву і шодо різноманіття способів її 
уреальнення. По-перше, можна говорити про 
автор. L власне-шевченківську (консенсус його 
малярських робіт — композиційних картин, 
малюнків, ескізів, портретів, автопортретів за 
його ж словесними прототипами). По-друге, 
очевидна й І. шевченкіанська, шо спродукована 
Шевченкіаною (не автором, а "кимось ін "). Не 
лише ілюстрації багатьох художників (починаючи 
від В.Штенберга, Я. де Бадьмена, М.Мікешина, 
М.Башилова, П.Сластіона, С.Караффи-Корбута), 
але й іноавтор. відтворення мотивів поезії, прози, 
драматургії Кобзаря, його особистості, життя в 
окр. скульптурних групах, романах, повістях,

поемах, віршах, драмах, кінофільмах, піснях, 
нар. легендах та анекдотах, у гравюрі по дереву 
(К.Козловський), ліногравюрі (В .Авраменко, 
Г.Гавриленко), в оф орті (А .Базилевич), у 
килимарстві, кераміці, вишивці (зокрема, рушники 
— Г.Василашук та Г.Верес), у малярських циклах 
(І.їжакевич, В.Касіян, ГМарчук), у фольклор, 
малярстві, в найрізновидніших муз. 
інтерпретаціях (М .Дисенко, Чайковський, 
Мусоргський, С .Рахм анінов, С.Дюдкевич, 
Б.Дятошинський, Д.Ревуиький, К.Данкевич, 
М.Вариківський, Ю.Мейтус, Г.Майборода).

Ті малярські роботи Ш евченка, шо 
прямоадресно ілюструють словесні тексти і є їх 
алюзивним подібником, як правило, ше й 
опосередковую ть алюзивне сприймання 
суголосних їм сцен, образів, деталей, що мають 
місце в ін. тв. Так, образ мандрівного нар. співця, 
якого прямоадресно подано в малюнку 1843 до 
майбутньої поеми "Невольник" ("Сліпий", 1845) 
та, формально незалежні від будь-якого тексту 
ескіз "Селянин слухає бандуриста" (1846 ) й 
офорт "Дві дівчини" (1 8 5 8 ), на котрому за 
деревами сидить кобзар з поводатаром, 
непрямоадресним чином, алюзують кобзарювання 
з вірша "Перебендя", поем "Тарасова ніч" (вступ), 
"Гайдамаки" (розділи Тонта в Умані", "Свято в 
Чигирині") й надто "Мар'яни-черниці" (вступ). 
Недарма перші публікатори факсимільного 
варіанту цієї поеми (Київ, 1997) оздобили його 
ілюстрацією, перебраною від поеми "Невольник" 
("Сліпий"), незважаючи на контрастні вікові 
розходження між кобзарями в обох поемах. 
Творчість Ш евченка-поета і Ш евченка- 
художника не тільки сугнісно тотожна, але й 
навзаєм варіативна, взаємодоповню ю ча, 
незалежно від того, пряма чи непряма алюзивна 
адресність обопільно об'єднує її словесну та 
малярську фактуру.

Пряма алюзивна адресність (з приуроченням 
рисунків словесним текстам або текстів рисункам) 
порівняно з непрямою (у якої словесних прив'язок 
нема) в автоілюстраціях трапляється епізодично. 
Але те, шо вона конче могла мати інтерсеміотичну 
природу ше в автор, задумі, змушує вірити 
неспростовна обставина. Змістовій наповненості 
поезій передували етюди, ескізи, замальовки — 
як шість малюнків та начерків, що унаочнюють 
події в рос-мов. поемі "Слепая". Є стільки ж 
ескізів до однієї сцени, яка задає тон поемі 
"Невольник" ("Сліпий") та Шевченковій картині 
до неї: "Отак на улип? під тином // Ще молодий 
кобзар стояв // і про невольника співав // За тином 
слухала Ярина". Могло бути й так, що вони 
писалися попутньо зі створенням рисунків до них, 
як етюд до балади "Тополя" (1839), ескіз та етюд 
до балади "Утоплена" (1840-1841).

Образи скривдженої цинічними гультяями 
жінки іьтерссміотично центруються довкола двох 
образів ранньої творчості: Катерини, одуреної 
москалем, за однойменною поемою, та Оксани - 
титарівни в "Гайдам аках", згвалтованої

231



ЙТТЕРСЕМЮТИКА

конф елератами-ляхами. Ло обох, як про­
довження тематичного тандему Катерина — 
О ксана, прямоалюзивно апелює малюнок 
"Катерина" (1842). В ін. автоілюстраціях до 
тематичного -ряду "Катерина — О ксана" 
поламане життя жінки теж підноситься до 
прямоалю зивної ідеограми: уява прагне
налагодити інтерсеміотичний контакт з її 
словесним прототипом: ескізи на маргіналіях 
першоваріанту романт. балади "Русалка" (1846), 
а надто фігуративна сепія "Сліпа з дочкою" 
(1 8 4 3 ) на рядки із поеми "С лепая": "Сидит 
скорбящая слепая у/ И псальму грустную поет, // 
Она поет, а молодая /У /7очь иесчас7ливицьі моей 
// Головкой смуглою прильнула // К коленам 
матери своей". Такою є й картина "Відьма" із 
збожеволілою Лукією, яка несподіваною появою 
зі степу в поемі "Відьма" ("Осика"), демонічною 
зовнішністю нажахала циган: у таборі: "Мара? 
Мара?.." Замалим не містична, сиена допомагає 
віднайти П словесну і. в однойменній поемі, де 
автор (оповідач) інтимним зізнанням насновує 
читачеві гідне прекрасної людини ставлення до 
дивної героїні: "Шо се таке? Се не мара. ,/ Моя се 
мати і сестра. // Моя се відьма, люб ви знали". 
Двічі вивівши в анафору присвійний займенник 
"моя", автор накидає на нього смисловий наголос, 
який і робить фрагмент ключовим, вартим того, 
шоб алюзивно стати відправною і регулятивною 
інтерсеміотичною засадою як для словесного, так 
І ДЛЯ Ма/ІЯ[ЗСЬКОГО текстів: з  такою відьмою і він, 
поет, згодився би життя прожити!

Д е-не-де словесному симулякру (н а с л і­
д у ва н н ю ) передує малярський прототип: 
ілюстрація еманує не із слова в малюнок ("спершу 
було слово"), а навпаки, із малюнка в слово 
("спершу був малюнок ). Чи не найдужче 
вибиваються тут чотири офорти періоду "трьох 
літ" (1843-45) із серії "Живописная Украйна"-. 
"Дари в Чигирині 1649  року", Казка", "Судня 
рада", "Старости". Усі надиктовували їхньому 
виконавцеві "підтекстовки" —  словесні алюзиви.

Картина "Казка": "Смерть із косою запитує 
солдата-каліку на околиці його рідного села, в 
яке він повертається на костурі: —  А відкіля і 
куди Бог несе, Господа москалю? 1 де таки табачку 
брали, чи не з чммиричкою часом?) бо ми вже 
знаємо, піддобрилм???

Відповідає солдат. —  Із самой Рассей идем 
на тот свет, сударыня смерть ... а табачок истинно 
лубенский".

Картина "Казка" непрямоалюзивно дотична 
до поем "Москалева криниця" ("Після великої 
зими//Вернувся і Максим безногий": '/і Максимові 
кривому// Нічого не вадить; //Шкандибає на милиці 
//І гадки не має'), 'Невольник' ('Минає//Неясний 
день мій, вже смеркає,- ,/ Над головою вже несе / 
/ Свою неклепаную косу // Косар непевний... 
Мовчки скосить, // А там -  і слід мій занесе // 
Холодний вітер... В се  минає?..') і до поезій 
'К о са р ', 'Ч ум а' та "Рано-враниі новобранці" 
("Кодо пустки на милиці // Москаль шкандибає. //

На садочок позирає, // В пустку залтядає"). Втім, 
офорт "К азка", особливо ж укупі з віршем 
"Косар" ("/ мене не мине, //На чужині зотне, /?3а 
решоткою задавить, // Хреста ніхто не поставить. 
// J ніхто не пом'яне"), заторкує алюзивною 
трагічністю й самого Шевченка, який, мов той 
"казковий" солдат, повернувся з армійської 
десятирічної каторги фізичним калікою, шоб 
невдовзі хіба шо тільки вмерти.

Ш евченкова і. ніколи не буває 
"буквалістською" — бачити у ній дотримання 
точності за словесним оригіналом не доводиться 
Від того ж, шо Ш евченко є багатогранним 
талантом у малярстві, яке генетично споріднене 
з цим, саме шевченківським, словом, його мист. 
деміургія інтенсивнішає.

В !. малярський текст набуває нов. життя, 
"перевдягнувш ись" у словесну форму. 
Прямоалюзивні офорти "Казка", "Старости", 
"Судня рада" і "Дари в Чигирині 1649  року' 
разом з багатоваріантними малярськими 
заготовками та пояснювальними підтекстовками 
утворюють, так би мовити, власні інтерсеміотичні 
поля й стають породжуючою основою численних 
непрямоалюзивних зв'язків із словесними (може 
бути, шо й віддаленими) подібниками в поет., 
драм., проз. тв. Не випадають із заг. правила 
листи. І. у Шевченка (і толі, коли джерелом 
прямоадресної алюзії стосовно малярського 
сюжету виступає словесний прототип, і тоді, коли 
вона виникає з малярського прототипу) не 
обмежується прямоадресною алюзивною 
лвополярністю. Малярський прототип не 
зостановлю ється на одному словесному 
симулякрі. Кожна прямоалресна інтерсеміотична 
пара (байдуже, чим її заґенеровано) здатна до 
асоиіативно-алюзивного саморозширення у 
непрямоалресні множинні никли однорідних 
образів.

Офорт "Старости" зі словесним супроводом 
алюзивно почутий у драмі "Назар Столояя" (в 
одній із її сцен обряд висватування нареченої 
застаємо в усій його чарівній первинності), у 
поемах "Наймичка". "Мар'яна-черниия", 
"Москалева криниця", у віршах "Рано-вранці 
новобранці' і "Подражаніє сербському".

Віддаленим, зате емблематично виразними 
інтерсеміотичними тотожниками оприсутнюється 
в багатьох літ. тв. офорт "Судня рада". Щоразу 
вони з'являються там, де в тій чи ін, ситуації, 
похідній з старовинного укр. звичаєвого права, 
резонує прислів'я: "Громада -  великий чоловік*: 
у баладі "Причинна", в "Тарасовій ночі", в 
"Гайдамаках", Тамалії", у віршах "Думи мої, дую 
мої", "У неділю не гуляла", "Я не нездужаю 
нівроку". "Титарівна", "Між скалами, неначе 
злодій", "V неділеньку святую".

Має місце рідкісна у світ, худож. практиці 1, 
за якої образна система, шо пов'язана з 
відповідним сюжетом в одному словесному жанрі, 
перемішається з дотриманням сюжетної канви я 
знакове поле ін. жанру. Повістям "Варнак",

2 3 2



ЇШЕРІЬКСГ

Наймичка", "Княжна" передують поеми 
"Варнак", «Наймичка* і "Княжна*. Так само 
унікальні два види І. Словесні пейзажні картини 
або картинки у віршах, поемах, повістях 
знаходять інтерсеміотичний аналог у численних 
пейзажних зображеннях. не будучи 
прямоадресними ілюстраціями. Убоге укр. село з 
його най. реаліями, чудова укр. природа, сумний 
одноманітний ландшафт казах, степу періоду 
Кобзаревого заслання, 'заспані хвилі" Кос-Аралу 
з ' невмитим небом" над ним тошо адекватно 
взаєморезонують як у поезії, так і в малярстві. 
Непрямоадресний інтерсеміотичний збіг 
спостерігається між портретним живописом та 
словесним портретуванням (найчастіше у 
повістях та "Щоденнику*) особистих друзів, 
приятелів, знайомих і просто випадкових людей.

Див М алярство і л ітература. Музика і 
література.

Микола Лгматенно, 
Анатолій Волков

tH T E P T E K C T  — термін, шо пояснює 
виявлення різних форм та напрямів письма, в 
одній текстовій площині.

Введений 19 6 7  Ю.Крістєвою, термін стає 
одним з центр, понять постструктуралістської 
критики. Суч. розуміння поняття І. грунтується на 
теорії поліфонічності М .Бахтіна, праиях 
представників ф орм ально! ш коли (зокрема, 
концепції пароли Ю.Тинянова) та теорії анаграм 
Ф. де Соссюра. Теор. та методологічні проблеми 
!. представлені у роботах Р.Барта. М.Ріффатерра. 
Ж.Женетта. Р.Дахман та ін.

Існує декілька визначень терміну. На думку 
Крістєвої, І. не є цілеспрямованим зібранням цитат 
(на зразок пеитоиа), а є певним простором 
сходження можливості цитації та її виявлення. 
Окрім цього. І. вмішує у собі не стільки прямі 
цитати з певних тв., скільки всі можливі культ, 
дискурси (соиіолектні. побутові, наук., 
пропагандистські, маскульт., літ. тошо). під 
впливом яких перебуває автор будь-якого тв.. 
Момент появи І. є "читанням-письмом", бо 
з'являється в проиесі переписування вже 
інформації, утвореної у вже існуючому чи 
попередньому культ, контексті.

За словами І.Смірнова. "І. — лва або більше 
худож. тв., які об'єднані знаками-показниками 
інтертекстуального зв 'язку ". Теоретики 
постструктуралізму розглядають суч. світ як 
єдиний заг. текст, шо містить приховані та явні 
нагромадження адю зій цитат і ремшмщениій 
з культ, досвіду минулого. Пояснюючи будь-який 
текст як єдиний І., універсальний текст, шо є 
наслідком текстуальної реальності і, у свою чергу, 
матеріалом та причиною появи нов. текстів, гол. 
ознакою інтертекстуальності Варт визначає 
безкінечність, шо зумовлена безкінечністю мови 
(письма): І. — ие "перспектива иитаиій, марево, 
зпкане з структур; він невідомо звідки виникає і 
кудись зникає... все ие уламки чогось, лю вже

було читано, бачено, здійснено, пережито . Його 
послідовник /І.Женні говорить, шо властивість 
інтертекстуальності полягає у "введені нов. 
способу читання, який підриває лінеарність 
тексту", бо кожна інтертекстуальна відсилка є 
відміткою альтернативи читання, яке можна або 
продовжити, або повернутись до вказаного 
першоджерела.

Інтертекстуальність є властивістю тв. 
асоціюватися з ін. тв. Внаслідок такого 
асоціювання виникає нова відтворююча 
структура худож. цілого' яка і називається І. 
Особливо актуалізується І. в л-рі модернізму, в 
якому він невід'ємно пов'язаний з 
неоміфологізмом ("Доктор Фаустус" Т.Манна. 
"Улісс" Дж.Джойса. "Гра в бісер" Г.Гессе та ін.) 
та постмодерністській худож. практиці (романи 
У .Еко, М .Павича. В .С орокіна та ін.). 
П о с т м о д е р н ізм  зосередж ується на грі з 
культурою, шо зумовлює первні пародіювання, 
іронічного тлумачення традиційних сюжетів 
та об р азів , ремінісиентного. алюзивного. 
цитатного відтворення багатоголосся світ, 
культури. Пі первні зумовлюють і визначають 
особливу насиченість змістовного поля тексту. 
Залежність появи нов. тексту від попередніх літ. 
традицій та напрямів пояснюється у роботі 
Бахтіна "Проблема змісту, матеріалу та форми у 
словесній художній творчості" (1 9 2 4 ) і 
визначається як діалог автора з минулими літ. 
явищами. Налалі в постструктуралізмі, зокрема 
в роботах Крістєвої, бахтінський діалог стає теор. 
обгрунтуванням і визначається як 
інтертекстуальність. Важливим моментом для 
виникнення теорії інтертекстуальності є й поняття 
"стороннього слова' (Бахтін).

Важливою рисою І. є його просування у часі, 
яке полягає у перманентному виникненні 
відношення прогогексгу (або архетексту) та 
м е га те к сгу  і можливе дише завдяки енергії, 
якою наділені автор, текст і читач. Імпліиитна 
енергія автора полягає у наявності задуму і 
перетворюється в експліцитну енергію в процесі 
створення тексту. Енергія тексту полягає в тому, 
що він є генератором змісту. Експліцитна частина 
енергії підтримує стабільність І., імпліиитна —  його 
динамізм. Основними інтертекстуальними 
знаками в літ. дискурс! стають цитата та поет, 
формула, в епіч. — цитата, а л ю з :я  
р ем ^ и !сп єи п ія , п л а г іа т , бібліографічна 
позначка і т. ін. Змінюється трал, функція цитати, 
яка перестає відігравати ролю посилання до ін. 
тексту, до джерела, а стає запорукою наростання 
смислів, посилення полілогу текстів, культур, 
свідомостей.

Теорія І. у суч. літ-знавстві стає своєрідним 
чинником заг. зміни трал, усталених підходів і 
щодо оцінки літ. фактів: уявлення про учителя' 
та "учня", послідовність та вплив центральність 
та периферійність, шваріанг та трансформацію, 
які визначаються позицією суб'єкта (читача, 
критика, літ-знавця).

233



юное

Прикладами I. у л-рі можна вважати 
Панночок з А." Ж.Ріве, "Роман", "Голубе сало"

В.Сорокіна. "Школа для дурнів" С.Соколова 
численні тв. літ. гурту Бу-Ба-Бу, Ю.Іадрика та ін.

Наталя /Ьжоманова

ІРМОС (грен, "зв'язок") —  нерк. гімн, шо 
входить до складу канона в правосланому та 
греко-катол. богослужіннях і емоційно пов'язує 
текст Євангелія з тропарем: вмішується, як 
правило, перед 1-м тропарем: "Тебе, вище ума і 
слова Матір Бож у, шо в часі безлітнього 
несказанно родила, вірні однодумно величаємо" 
(Неділя 6 Св. Отців; 1-й ірмос, глас 5).

Семен Абрамович

ІРОЇ КОМІЧНА ПОЕМА (від грец. irilos — 
героїчний + kom ikos — комічний) — жанр 

високого" або фальшивого бурлеску, гол. 
засадою якого є умисна невідповідність між 

низьким", буденним, побутовим змістом і 
підкреслено високим, урочистим стилем.

На історію, власне, на постання жанру існують 
різні погляди.

За одним твердженням і.-к.п. постала т е  в 
лавн. Греції: першим взором жанру була 

Батрахоміомахія" ("Війна мишей та жаб") — 
коміч. епос, де стилем гомерівського епосу в 303  
гекзам етрах оповідалося про цю війну, шо 
завершилася звитягою жаб, яким на допомогу 
прийшли раки. Наймення дійових осіб: героїв і 
богів, епізоди окр. боїв і двобоїв нагадують 
"Іліаду". Грец. традиція II ст. до н.е., навіть, 
уважала автором цієї поеми самого Гомера. Але 
за Плутархом (1-11 ст. н.е.) "Батрахоміомахію" 
склав Пігрет Галікарнаський на поч. V ст. до н.е. 
Дослідники вбачають у поемі ознаки крит. 
ставлення до міф ології, а водночас до 
аристократії. Цей тв. викликав протягом віків 
зацікавленість у європ. л-рах. сприяючи 
розвиткові як тваринного епосу, так й І.-к. п. 
Нім. сатирик Г.Ролленгаген переробив грец. 
поему, зобразивши в своїй "Froschm euseler" 
(1566) тогочасні сой. події в антипапістському 
дусі з позицій М.Дютера. V слов'ян, країнах до 

Батрахоміомахії" звертаються в XVIH-XIX ст. 
саме в зв'язку з формуванням І.-к. п. Грец. поема 
була взірцем також  для "Мишоїди" (1 7 7 5 ) 
І.Красіиького. В цій поемі розповідається про те, 
як легендарний король Попель, аби заспокоїти 
доньку, оголосив війну мишам і щурам. Але котяче 
військо Попеля зазнає поразки. Король гине, 
загризений мишами. В "Мишоїді" висміювалося 
феодальні традиції та шляхетські забобони. В  ін. 
І.-к. п. "М онахомахія" (1 7 7 8 , оприлюднено 
анонімно) І.Красіцький кепкував з кат. монахів. 
У Р осії частину греи. .п о ем и  переклав 
В.Жуковський ("Війна мишей і жабок", 1831). 
18 5 9  вийшла укр. І.-к. п.-'Жабомишолраківка 
(Батрахоміомахія), на нашу руську мову 
перештопав К.Д.". Під цим криптонімом крився 
Костянтин Думитрашко. То була переробка-

онаніональнення. В ній під війною жаб і мишей 
проглядалася історія укр.-поль. стосунків. 
"Жабомишодраківка" сполучала риси І.-к. п. з 
травестією (а втім усі тв. цієї сюжетної традиції 
від "Батрахоміомахії" до "Жабомишолраківки" 
часто звуть пародіями)

Згідно з ін. поглядом першою І.-к. п. було 
"Вкрадене відро" (1 6 1 4 -1 5 )  італ. поета
А.Тассоні. В  поемі поряд з бурлескними описами 
боїв змальовано сцени нар. життя, наявні 
антифеодальні та антиклерикальні настрої. 
Недарма до друку "Вкрадене відро" було 
дозволено лише 1624, після того, як з тексту було 
вилучено антиклерикальні місця. Другим відомим 
італ. автором І.-к. п. був К.Гоцці. В Дівчинці 
Марфізе" (1772) він кепкував з венеційського 
шляхетства та купецтва.

Нарешті, згідно з третім поглядом, жанр І.-к. 
п. започаткував поемою обсягом до 9 0 0  вірш, 
рядків "Налой" (1674 ) кодифікатор франц. 
к/таснннзму Н .Буало. Бо ж ані 
"Батрахоміомахія". ані "Вкрадене відро" не 
заклади жанр, традиції, але залишилися 
ізольованими епізодами іст.-літ. процесу. Та й 
сам Буало сприймав свій тв. як цілком нов. 
бурлескний жанр:' "Я замірявся створити нашою 
мовою нов. вид бурлеску, бо в дотеперішньому 
бурлеску Дідона й Еней мовили так само, як 
продавщиці оселедців і крючники, натомість тут 
годинникар і годинникарка мовлять так само, 
як Еней і Дідона < ...>  моя поема < ...>  має 
достоїнство новини". Поема Буало народилася 
як антипод травестії, а саме "Перелицьованого 
Вергілія" П.Скаррона. Основні ознаки І.-к. п., 
як вони вироблені Буало: 1) сюжет — низький"
; 2) наявні складники героїчної епопеі — боги, 
окр. епізоди відповідають епізодам з епопеї 
Гомера чи Вергілія; 3) зовн. мов ф-ма — 
"висока": урочиста лексика та фразеологія, 
риторичні звертання, передовсім  до музи, 
алексанлрійськин вірш . При всьому 
протиставленні травестії І.-к. п. для її адекватного 
сприйняття читачем так само було доконечним 
грунтовне знання ант. міф ології та л-ри й 
відчуття класицистичного "гарного смаку". Отже, 
І.-к. п. набула -популярності саме в л-рі 
класицизму, який проголосив героїчний епос 
основою своєї жанрової системи, але зазнав 
невдачі ("Генріала" Вольтера, "Петріали' рос. 
класииистів та ін.). Це було одним із симптомів 
архаїчності й анахроністичності класицизму з 
його претензіями на створення вічної, 
позачасової поетики.

В Англії взірцевою І.-к. п. був "Викрадений 
кучер" (1 7 1 2 )  чільного представника 
просвітнииького-класииизму А.Попа, який у стилі 
р ококо гумористично зобрази в світське 
товариство. В його "Дунсіаді (тобто — "Дурніалі" 
— А .В .), героїчній поемі" (1 7 2 8 ) та "Новій 
Дунсіаді" (1742) зображено літ. супротивників 
та невігласів, шо були загрозою розуму; ними 
опікується богиня Дурість.

234



п*д

У Роса жанр і.-к. п. репрезентували Травень 
ломбера" (1763) та Єлисей, або Роздратований 
Вакх" (1771) В .Майкова, короткі поеми Чекова. 
Рос. і.-к. п. відрізнялися віл зх.-європ. взорів 
простонародністю. В ній зображувано 
демократичний побут, нар. ігрища обрали, навіть 
інкрустовано нар. пісні. Якщо зх.-європ. і.к. п. була 
орієнтована на освіченого аристократичного 
читача, то рос. і.-к. п. була призначена ширшому, 
лемократичнішому колу реципієнтів. І.-к. п. 
торувала шлях сатирі та сатир, журналістиці 
XViii-XiX ст.. а решта решт — криг, реалізмові 
назагал.

2. Часом поняття І.-к.п. поширюють на обидва 
різновиди бурлескної поеми, зараховуючи ло і.- 
к.п. також травестії.

Лив Бернеско, Бурлеск, Травестія.
Анатолій Волков

ІРОНІЯ (грец. еігопеіа — улавання) — явно 
удаване зображення негативного явиша у 
позитивному вигляді або навпаки "лукаве 
улавання. коли людина прикидається простаком, 
який не знає того, шо він знає" (О.Потебня). Має 
різні словесні форми та ступені крит. оцінки 
негативних явиш, іст. та жанр, різновиди:

1) Вираження тонкої насмішки за допомогою 
алегорії. У цьому випадкові І. може бути тропом 
чи етил, ф ігурою  (антифразис). Таким є 
крилатий вислів про Росію, шо "благоденствує" 
піл царським троном, у поемі Шевченка "Кавказ":

Од молдованина ло фінна
На асгх язиках все мовчить.
Бо благоденствує/
2) Романтична і. як спосіб піднесення митця 

нал відсталим, зашкарублим середовищем, 
становою вузькістю. Характер такого піднесення 
та крит. пафосу мав різні акценти.

3) Сатир. І. з її вищим ступенем сарказмом, 
властива тв. Еразма з Роттердаму, Ф .Рабле, 
Дж.Свіфта, Вольтера, Г.Гайне, А.Франса, Б.Шоу, 
Б.Брехта на Зх.; Ю .Словацького, М.Гоголя, 
М.Салтикова-Шедріна, Ц.К.Норвіла, Б.Нушича, 
Я.Гашека, К.Чалена, М.Булгакова, В.Маяковського, 
М.Зошенка. А.Платонова.

В укр. л-рі і. цього типу широко користувалися 
Г.Квітка-Основ яненко, Т. Шевченко, (.Франко. 
М.Коцюбинський. Л.Маргович; у післяжовтневий 
час — Остап Вишня. У суч. л-рі майстрами І. 
зарекомендували себе Ю.Андрухович, Ю.Винничук,
В.Діброва, Б.Жолдак, О.ірванець та ін.

Сатир. І. розвиває продуктивні тенденції І., 
що йдуть від античності й естетики В .Ф .Гегеля. 
У цьому різновиді Г проте має певні відмінності 
від звичайної сатири як форми мист-ва. Вона є 
чимось проміжним між гумором і сатирою  
(Л.Тимофеев). Як різновид езопової мови І. 
прагне до виразів, які приховують від цензури 
викривання лід виглядом похвали, 
висловлення добрих намірів, захопленості, 
коли безвинна побутова фраза перетворюється 
у знущання.

Різноманітними є жанр, та структурні різновиди 
J. Варто відзначити ан ек д о т , укр. усміш ку, 
п ар о д ію , ан ти утолм о . Стилістичними 
прийомами І. можуть бути гіпербола, гротеск, 
парадокс. В іст. розвитку і. слід відзначити раннє 
філос.-естет. трактування ї. у Сократа, Платона й 
Арістотеля як способу вираження сумніву і 
знаходження істини. Антилогматичну за своєю 
природою І. негативно оцінювали в Сер. віки, і. 
випадає з поля уваги дослідників у епоху 
Відродження, коди естетику цілком спрямовано 
на вивчення гармонії людини і природи. Пише в 
XVH ст. криза гуманізму загострює інтерес до 
вивчення І. ("Нова наука" Дж.Віко). І отримала 
розгорнуте теорет. обгрунтування у нім. романтиків
А.В.Шлегеля, Л.Тіка. Вони вважали ознаками І. 
всезагальність та універсальність, що спричиняло 
не лише іронічну посмішку над убогістю 
навколишнього життя, але й усунення від реального 
втручання у нього. Спочатку романт. дух, 
звільнений від к ап о п ів  класицизму, виражав 
гармонію з волелюбними настроями епохи, був І. 
свободи, шо висміювала її супротивників 
(Дж.Г.Байрон, П.Б.Ше/іді). Пізніше вади відсталого 
середовиша, які намагалися підкорити митця, 
приводили його до саркастичної і. (Г.Гайне), до 
визнання неминучості "світ, зла" (Е.Т.А.Гофман). 
Він нерідко потрапляє у полон суцільного 
заперечення. О.Блок вважав подібну І. (для якої 

все однаково: добро і зло") хворобою  
особи стості, хворобою  індивідуалізму. 
Продуктивну ант. концепцію І. розкриває Гегель, 
який п ов'язував процес заперечення з 
аналітичною та пізнавальною діяльністю. 
Зближуючись з гегелівською концепцією, Т.Манн 
вбачав раціональну рису романт. і. в її принципі 
незаиікавленого ставлення ло життя, шо 
зустрічаємо у тв. вел. реалістів. О .Л осєв  
справедливо вважає і. І однією з складних естет, 
категорій, шо схильна до модифікацій. 
Втілюючись у всіх різновидах крит пафосу, вона 
містить у собі елемент інакомовлення. хитрощів, 
виражаючи при цьому істину алегоричним 
способом. Залишаючись серед худож. засобів 
крит. ставлення до життя, І. рідко може обійтися 
без використання комізму, сатири чи сарказму, 
чим і можна пояснити характер співвідношення 
цих понять. V дослідженні проблемних питань І. 
дуже продуктивним видається використання 
методики порів. літ-зНавства.

Микола Нефьолов

!РЧ1 — напівпрофесійний виконавеиь- 
імпровізатор невел. пісень у киргизів та деяких 
ін. тюркських народів.!. співав, акомпануючи собі 
на кумузі (триструнний муз. інструмент), і. — 
доконечний учасник будь-якого тоя чи ін. нар. 
збіговиська.

Пор Ж ірш і, М анасчі
Анатолій Волков

235



ЇСМАЗМ

!СІХАЗМ — віл грец. імені св. Ісіхія, чения- 
мовчальника в гелленізованому Єгипті (isihia — 
спокій, мовчання).

1) Містичний рух в лавн-христ. сереловиші, 
шо полягає у "отриманні слова" з метою 
інтенсифікації внутр. лухов. життя особистості. І. 
базується перш за все на максим! Ісуса Христа:"А 
як молитеся, не проказуйте зайвого, як ті погани, 
— бо лумаюгь, ніби вони булугь вислухані за своє 
велемовство" (Мв, 6:7). Тут вілбилася вілраза ло 
показної ерудиції й загалом стилю анг. риторики. 
Та й сама стилістика грец-мов. Нов. Завіту й усієї 
ранньохрист. л-ри, що визначалася винятковою 
простотою (подекуди й невправністю) авторів, 
зумовила відразу ло "словесної гри". Слід також 
зауважити, шо й на власне лавн.-єгип. грунті 
спостерігається певна тенденція пошуку

вагомого слова": так, напр., в "Повчаннях 
Птахотепа ' (Давн. Царство) читаємо: "Приховано 
вислів прекрасний більш, ніж зелений коштовний 
камінь, але знаходять його у рабинь, шо мелють 
зерно": тут-таки прославлено стриманість у мові, 
висловлено відразу ло пліток тошо. Ченецька 
практика в християнізованому Єгипті (св.Макарій 
Єгипетський. Іван Дествичник та ін.. IV — VII ст.) 
була дешо подібна до йогівських прийомів 
медитації, але мала на меті повне звільнення 
свідомості від "помислів" й зосередження на бібл. 
ідеалі чистого серця", шо досягалося 100 - 
разовим й більш повторенням молитви св. 
Пахомія "Господи Ісусе Христе, Сине Божий, 
помилуй мене, грішногоГ Це мало відбиток у 
коптівських ж итіях св. пустельників, герої яких, 
подібно до кит. даосів, можуть, завдяки 
концентрації духу, набирати вигляду ін. істот й 
творити чудеса: дикі звірі слухаються їх тошо.

2) Рел.-філос. й літ. відновлення цього вчення 
в XIV ст. візант. думкою, що відбулося 
напередодні руйнації Візантії турками й 
Флорентійської унії, цієї одчайдушної спроби 
візант. верхівки врятувати державу шляхом 
інтеграції в зх.-катол. світ. Проти І. виступили
західники" на зразок Варлаама Калатрійського 

(котрий давав уроки греи. мови Петрариі); 
Нікіфора Григори, автора "Ромейської історії", 
Акіндіна та ін. Підтримав І. авторитетний 
богослов Григорій Палама, котрий рішуче висунув 
містичний досвід суб'єкта на чільне місце й 
заперечив претензію раціоналізму керувати 
свідомістю. Палама та ін. ісіхасти (Григорій Сінаїт, 
Калліст, Євфімій Тирновський та ін.) вчили, шо 
аскет-самітник в змозі безпосередньо сприймати 
надчуттєво "фаворське світло", котре пронизало 
постать Христа в момент Преображення на 
Ф аворі, світло, яке є безпосередньою "не- 
тварною" сутністю Бога. Людина, за поглядом 
ісіхастів, може досягти обоження через 
бож ествен! енергії, якими пройнято весь 
створений Богом світ, якшо вона опанує техніку 
відповідної медитації. Це було запереченням 
гуманізації культури та пантеїзму Передренесансу 
на Зх., протиставленням секуляризації скарбів

ненецького досвіду, піднесенням внутр. "я нал 
об'єктивізуючими тенденціями. "Паламізм" набув 
врешті-решт статусу правосл. теолугомену, 
близького до догмату на Влахе рнсько му Соборі 
(1351). За Григорієм Паламою, "мовчання є 
зупинкою розуму й світу, забуттям нижчих, таємним 
знанням вищих... піднесенням до правдивого 
споглядання й баченням Б о га". Але таке 
мовчання мало проте надзвичайно інтенсивний 
вираз у писемному слові й образотвор. мист-ві, 
шо становить чи не найвищий зліт візант. культури 
останього періоду її існування.

Поширення паламізму на Бл. Сх. і в Сх. 
Європі, зокрема в слов'ян, правосл. світі, було й 
спробою піднести авторитет візант. духу в даному 
культ, регіоні, де він вже виразно хитався. Це 
піднесло ролю суб'єктивно-емоційного елементу, 
шо був раніше поглинений каноном, ускладнило 
малюнок внутр. життя особи, стиль самовиразу 
автора. Осередками стали слов'ян, монастирі 
Афону та болг. Тирново. Це був своєрідний 
правосл. варіант Передвідродження. й він мав 
своїх літ.-митецьких адептів в регіоні. І. загалом 
"вивільнював" особистість з-під контролю трал, 
церк. життя й тому мав риси, шо робили його 
привабливим в очах вільнодумців на зразок болг. 
богомилів або рос. стригольників (характерно, шо 
навіть на поч. XX ст. о. Сергій Булгаков кепкував 
з І. як з безглуздої єресі). Але єрессю І. не міг бути: 
скоріше він є апофеозом сх. християнства з його 
відразою до всього "зовн. ".

І. був поширений в пл.-слов'ян, землях: болг. 
патріярх Євфімій Тирновський; його друг Кіпріян. 
згодом митрополит Московський; родич Кіпріяна, 
укр.-лит. митрополит Григорій Цамблак. Пахомій 
Догофет та ін.; характерно, шо майже всі, тут 
згадані, працювали в Росії й почасти Україні, 
заснувавши тут нов. пишно-панегіричний стиль (т.зв. 
"звиття слів"). V слов'ян, краях письменники- 
ісіхасти писали не стільки в дусі сповіді, скільки 
публіцистики, підносячи державницьку ідею 
(напр., житіє Петра, митр. Моск., автор — Кіпріян). 
їхні учні, центром яких стала Троїце-Сергієва 
Лавра, сполучали державницький пафос з широю 
патетикою й самовиразом (житіє Стефана 
Пермського, написане Єпіфанієм Премудрим, та 
житіє гол." рос. ісіхаста Сергія Радонежського, 
того ж автора). Це продовжувало візант.-болг. й . 
серб, традицію (Іван Рильський, Іларіон 
Мегленський, Феодосій. Доментіян. Даніїл та ін.), 
яка відбилася й у факті та стилі перекладів тої 
пори ("Троянська історія'. "Хроніка Манасії "). 
Проте експресивність стилю, 'звиття слів' 
визначена перш за все розкріпаченням "я", шо 
виливається у накопичення синтаксичних 
конструкцій та епітетів, пошук в галузі фоніки й 
т.п. Ось зразок стилю Єпіфанія Премудрого "Се 
бысть того места акы пръвый инок, 
началообразным трудоположник, всем прочим 
мнихом образ бывая живущим ту: егда бо 
постризашесь, не токмо постризает власы главы 
своеа, но вкупне с отятием нечувьственных власов

236



ІСТОРИЗМ У ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВІ

и плотская съотрезует желанна, а еж егда риз 
мирских съвлачашесь и отлагааше, а в новаго 
облече, и препоясаше крепко чресла своя, 
уготовдяася в подвиги духовный мужски внити, 
оставлю мир и отречеся его и всех". Характерно 
також, шо. напр.. переробка цього житія сербом 
Пахомієм Логофетом підсилює суто ісіхастичні 
мотиви "світла" й мовчання", яких в рос. тексті 
було, на погляд редактора, замало. Саме Пахомій 
встановлює нов. канон в панєгірич -пишномовному 
дусі, шо утримається впродовж століть. !. знайшов 
живописний вираз у творчості Андрія Рубльова 
(зокрема настрій відомої ікони "Трійця 
Старозавітна"), інерція І. спостерігається і в позиції 
Максима Г река (рубіж XJV — XV ст). котрий зрікся 
ренесансних симпатій як "поганського нечестя".

У зх.-європ. регіоні подібні явиша виникають 
переважно в післяренесансну епоху вже на ґрунті 
емансипації естетизму, коли "муки слова" 
спричиняють прагнення фігури умовчання" 
Щоправда, вже у Данте в "Н овому житті" 
невимовність почуття кохання призводить до 
декларації мовчання. Але "ісіхастичного" 
спрямування в зх.-європ. л-рі не могло бути, бо 
розвиток індивідуалізму йшов переважно на 
грунті секуляризованої культури. Проте 
симптоматично, шо тема "мовчання", 
недостатності слова" виникає переважно у 

романтиків та символістів з їхньою цікавістю до 
життя душі" Т еза "Keep S iien ce" (тримай 

мовчання) стає заг. місцем у поетів романт. 
спрямування з їхнім прагненням осягнути містичні 
глибини буття й зняти обмеженість окр. мист-в. 
Нарікання типу "холодна та жалюгідна бідна 
наша мова" є майже емблематичними для такої 
поезії. Водночас цікаво, шо програмне "Siientium!" 
Ф.Тютчева, витримане в дусі романт. 
індивідуалізму, може розглядатися й як певний 
розвиток cep-віч. засад рос. л-ри. Нов. імпульс 
тут принесло XX ст., коли літератор Зх. відкриває 
змістовність екзотичних ідейно-естет. систем 
"глибинного" Сх. (суч. позиція Дж.Д.Селінджера, 
що перестав публікувати свої тв. після 
заглиблення в дзен-буддистську медитацію).

Семем Абрамович

ІСТОРИЗМ У ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВІ —
заг. методологічна основа для ряду напрямків літ- 
знавчого вивчення літ. процесу, творчості окр. 
письменників і худож. тв. Він найчіткіше 
застосовується у методології культ.-іст., поріви - 
іст.. couio-культ. і деяких ін. шкіл, при вивченні 
іст. поетики і твор. історії худож. тв. Відрізняється 
віл поняття "історизм у л-рі", котрий визначається 
як худож. засвоєння конкретно-іст. змісту тієї чи 
ін епохи, що найчастіше виражається в іст. 
жанрах. Вперше і. у вивченні л-ри спостерігається 
вже в пізньоант. епоху з її тяжінням до складання 
хрестоматій й увічненням літ. імен. Але 
розчинення самого предмету худож. л-ри у 
мовесності Сер-віччя протягом багатьох століть 
загальмовувало розвиток і. у л.

Послідовний розвиток І у* л. став 
фундаментальною основою формування літ- 
знавства в усіх його основних розділах: 
методології, історії л-ри, теорії л-ри і літ. критики 

іст. підхід до вивчення явиш л-ри і мист-ва 
знайшов початкове вираження у франц. 
просвітителів. Вольтер у статтях Роздум про 
епічну поезію" (1728) і "Смак" (1764) висунув 
положення про іст. мінливість худож. культури 
народів у залежності від іст. подій: "У мист-вах. 
які залежать безпосередньо від уяви, 
відбувається стільки ж революцій, скільки їх буває 
у державі"; К.А.Гельвецій у дослідженні Про 
розум" (1758) впевнено застосував іст підхід до 
аналізу тв. л-ри і мист-ва, відзначив не тільки іст. 
змінність естет, смаків, але й еволюцію літ. жанрів. 
Умовою іст. тривкості худож. тв. він визначив 
єдність "краси стилю" та ідейної глибини. іст. 
підхід до вивчення л-ри розвивали НІМ 
просвітителі Г./Іессінґ та Й .ґер д ер , які 
досліджували з генетичної та іст.-порівняльної т а 
драматургію античності, франц. класицизму і
В.Ш експіра. Нім. теоретик романтизму
А.Шдегель бачив у літ. критиці певний зв'язок 
між теорією та історією мист-ва. Англ, поет 
П.Б.Шеллі у трактаті "Захист поезії" (1822), 
аналізуючи творчість художників слова різних 
епох, висловив розуміння відносності уявлень 
кожної епохи, неможливості підходити з 
однаковими критеріями до оцінки духовного 
життя в різні періоди історії, розуміння вічного й 
іст., залежності поезії від конкретної дійсності. 
Його співвітчизник В .Скотт в Ессе про роман" 
(1824) підсумував результати досліджень історії 
і теорії романного жанру. Вел. вплив на розвиток 
І у л. в XIX ст. справила іст. естетика 
Г .В Ф .Гегеля. В його уявленні світ мист-во 
пройшло три епохальні стадії: символічну
форму" Ст-давн. Сх., яку автор вважає прологом 
до європ. культури; "клас. форму" античності з її 
надбанням краси зови, світу; "романт. форму" 
післяант. епохи, в якій увага до емпіричної 
дійсності поєдналась з проникненням у "глибини 
душі". З приходом романтизму мист-во, за Гегелем, 
вступає в епоху "вільної форми", робить своєю 
нов. святинею Людину, стає крит. і вільнодумним. 
Гегелівська концепція іст. розвитку д-ри на рос. 
ґрунті отримала визнання у працях В.Бєлінського 
— "Літературні мрії" (1834) і "Про рос. повість і 
повісті М.Гоголя" (1835). Він зумів виявити іст. 
корені крит. відношення д-ри до дійсності, 
пояснити неминучість виникнення натуральної 
шкоди". Нов. етапом у розвитку Г у д. стає 
методологія культ.-іст. школи ГТена. яка 
спирається на гегелівську естетику та концепції 
франц. істориків Ф.Гізо, О.Тьєррі, Ф.Міньє Ten 
поглиблює з позиції історизму розуміння життєвих 
характерів як предметів мист-ва, виділяючи в 
них глибокі корінні нац. риси, що існують протягом 
довгого іст. періоду, і поверхові, набуті, 
породжені модою чи даним моментом. 
Представники цієї шкоди — Г.Геттнер

237



ІСТОРИЗМИ

(Німеччина). А.Н.Пипіп (Росія). М.ПЛрагоманов 
(Україна). І.Д Шншманов (Болгарія). і.Приятель 
(Словенія) — дослідження кожного іст. етапу 
розвитку наи. л-р супроводжують грунтовним 
аналізом сусп.-іст. та ідеологічних передумов.

історизм тенівської орієнтації лежав в основі 
академічного літ-знавства в СРСР у 20-і рр., в 
працях акад. П.М .Сакуліна і проф. 
М.К Піксанова. Останнім був розроблений нов. 
іст. аспект аналізу тв. — вивчення тв. історії 
("Творча історія "Лиха з розуму". 1924).

У 2-й пол. ХІХ ст !. у л. проникає і в ін. 
м етодології, ознак історичності набувають 
різновиди порівн., психод. і навіть формального 
вивчення л-ри. Досліджується історія літ. 
взаємозвязків. виникає Іст. поетика (Т.Бенфей.
O . Веселовський). створю ється вчення про 
еводюпію стилю в образотвор. мист-ві 
(Ф.Вьольофлін), іст. психологія худож. творчості 
(В .Вундт). Помітну увагу приділяла І. у л. 
марксистська теорія, застосовуючи цей принцип 
у вивченні іст.-соціологічного аспекту худож. 
творчості. К.Маркс і Ф. Енгельс та їх послідовники 
в естетиці — Ф.Мерінг. П.Пафарг. Ґ .Плеханов 
— спробували через іст. підхід висвітлити складну 
діалектику зв я зк ів  економічного, сой ., 
ідеологічного і худож.. особливості впливу різних 
іст. епох на розвиток мист-ва. В літ-знавстві країн 
Зх. Європи і США XX ст. розповсюджується 
методологія формальних шкіл ("ножа критика", 
структуралізм), теоретики яких виступають 
проти змішування "вимог мист-ва" з вимогами 
історії . Школа нов. критики" виникла як 
реакція на сой.-іст. аналіз л-ри (Б .Кроче, 
Д.Спінгарн, А.Річарлс, Г.Башляр). Далекий від і. 
структуралізм, що аналізує структурні складники 
тв у відриві від змісту (К.Деві-Сгрос, Р.Барг). 
Помітні прагнення суч. міфокритики відійти від 
іст. погляду на міф, детермінувати л-ру сезонними 
циклами (Н.Фрай). Аспекти суч. зах. f. в л. наявні 
в одній із течій луховно-іст. школи — "історії ідей"
P . Унгера і Г .К орф а. В суч. зх. соціокульт. 
методологічних концепціях І. має обмежений 
характер. Т .Адорно вваж ав, шо формальні 
структури тв автоматично виражають соц. 
суперечності. Худож. відображенням суч. світу є 
мист-во дисонансів та ірраціоналізму — 
сю рреалізм. абстракціонізм, абсурдизм 
(Н егативна діалектика", 1966). О.Шпенглер,
А.Дж.Тойнбі та Р.Куриіус заперечують єдність 
всесвітньо-іст. процесу, обмежують історизм 
рамками замкнених цивілізацій", що засновані 
на первинних елементах греко-лат. культури чи 
рел. спільності.

Микола Нефьодов

ІСТОРИЗМ И — слова, шо позначають 
поняття та предмети, яких у сьогочасності немає. 
В л-рі і. — вагома частина текстів тв. на іст. 
тематику для відображення тогочасних людських 
відносин, реалій, мови. На противагу архаїзмам

і. не мають СИНОНІМІВ у суч мові: 3 місією, опріч 
архієпископа, їдуть два маркізи, графівна, п ять 
великих бояр франкської столиці Парижа й 
шістдесят королівських комонників як охорона. 
Місія везе багате віно за світлу князівну Ганну 
Ярославну. (ФЛулко) або:

ГЬрбамь ломаиая гетьманську печать.
бУялятюлержая. лередав бурмістру.

(Л. Костенко).
При використанні t. треба відчувати міру, бо 

перенасичення тексту може спричинити 
несприйняття тв. читачем.

Анатолій Волков

ІСТОРИКО ТИПОЛОГІЧНИЙ ПІДХІД -
поєднання типол. підходу, шо розглядає літ. 
явише на синхронній осі. як даність. з елементами 
конкретно іст або порівняльно-історичного
(контактопогічного) метолу, шо розглядають 
явиша на діахронній, тобто іст.. осі. Синхронний 
підхід у тип ології не суперечить наук, 
принципові Історизму: кожний факт, кожна 
система розглядається як наслідок попереднього 
розвитку. Але цей розвиток, породження, генеза 
не є предметом типол. дослідження. Потреба 
пояснити типол. подібності з подібностей іст.-ліг., 
іст.-культ., сой.-іст. процесів і спричиняє і.-т.п. На 
практиці важливо розмежовувати типол. та іст.- 
типол. дослідження, позаяк елементи історизму 
звичайно наявні в типол. працях.

Анатолій Волков

ІСТОРИЧНА ПОЕТИКА — розділ порівн 
літ-знавства, що досліджує еволюцію худож. 
засобів та їх систем, встановлюючи всесвітні, 
регіональні та най. закономірності. Засновником 
Гп. є акад. О .Веселовський (1838 -1906 ). 
Почавши в дусі м іграц ій н ої школи, він, 
незалежно від антропологічної шиолм навіть 
перше, ніж її гол. представники Е .Б .Тейлор і 
Е./Іенг, прийшов до теорії самозародження, але 
без притаманної антропологічній школі 
однобічності. Взявши краше з набутку різних наук, 
шкіл (культурно-історичної, міграційної, 
антропологічної), Веселовський знаходить свій 
підхід до проблем порівн. літ-знавства. Заперечує 
проти розгляду фольклор, і літ. явищ у над 
ізольованості, поза міжнац. взаєминами. Він 
висунув поняття зустрічних течій. На відміну 
від антропологічної школи, Веселовський дійшов 
висновку, повторюваність мотивів пояснювана 
типол., але повторю ваність їх комбінацій 
(сюжетів) не може виникнути типол.

1887 Веселовський у розгорнутій рецензії на 
появу нов. нім. Часопису порівняльної історії 
літератури виклав своє розуміння порівн. літ- 
знавства. до якого поряд з порівн. історією л-р 
повинна ввійти порівн теорія л-ри — порівн. 
поетика". Синтез історії л-ри з поетикою 
дослідник спочатку звав 'порівн. історією л-ри'. 
згодом "індуктивною поетикою , нарешті "іст 
поетикою" Завдання її полягає в розгляді

238



ІСТОРИЧНА ПРОЗА

розвитку всіх складників худож. форми СЛОВЄСНО] 
творчості народів світу шляхом типол. зіставлення 
з урахуванням генетичного і контактологічного 
чинників. Веселовський обстоював иілокупність 
порівн. літ-знавства з порівн. фольклористикою, 
яка має бути підґрунтям, першоосновою і.п.

Окр. частинами і.п. мали стати праці "історія 
чи теорія роману?" (1886), "Зі вступу до історичної 
поетики" (1 8 9 4 ), "З  історії епітета" (1895), 
"Епічні повторення як хронологічний момент" 
(1897), "Психологічний паралелізм та його 
форми у відзеркаленні поетичного стилю" (1898), 
"Три розділи з історичної поетики" (1899 ), 
"Поетика сюжетів" та ін.

Створення І.п. в усьому її наук, обсязі було 
завел, завданням для однієї людини. Величний 
задум і.п. не було викінчено. Хоча окр. питання 
досліджувались, зокрема школою В е се  
яовського. П обудова і.п. з охопленням 
фольклору та л-р усіх народів світу є й дотепер 
одним з найвагоміших завдань літ-знавства.

Анатолія Волков

ІСТОРИЧНА ПРОЗА — своєрідний жанр, в 
якому сполучаються фактографічність,
науковість позиції й стиль викладу, шо базується 
на засадах поетики. Виникла і.п., так само, як 
філос. або ж ораторська проза ше в античності, 
як спадкоємиця гер оїч н ого еп осу усної 
творчості. Практично в усіх народів Зх. й Сх. 
існували подібні явища, проте власне і.п виникла 
на суто ант. грунті. В ант. культурі склався погляд 
на історію як щось "нижче" порівняно з красним 
письменством, отже, художність мала
компенсувати "недостатність" того, шо було 
насправді, порівняно з тим, шо "могло б бути" 
(Арістотель). У центрі уваги історіографа стоїть 
визначна подія в житті сусп-тва або неабияка 
героїчна особа та її діяння, шо спричинюється до 
певного роду ідеалізації. Але І.п. не є 
кон'юнктурним перекрученням подій. Навпаки, 
тут спостерігається зародження історії як науки. 
Становлення наук, думки відбулося в лоні 
іонійської логографії (V!-V ст. до н е ), але якщо 
логографи на зразок Гекатея не розрізняли міфи 
й історію, то Геродот вже зосереджений на 
фактичному матеріалі, хоча цікавиться також і 
міфологією. Цим шляхом ідуть Фукідід, 
Ксенофонт, а також історики Риму — Лівій, 
Тацит, Пліній, Ц езар, Светоній. і.п. 
спричинюється до виникнення біографії та 
автобіографії, мемуарів тошо. Найближче до 
худож. л-ри стала т.зв. риторична і.п., яка, на 
відміну від прагматичної, намагалася малювати 
виразні картини епіч. або драм, характеру 
(прагматична і.п. тяжіла до сусп-поЛіт. та логічних 
узагальнень). Порівняно зі стадією епосу і.п. 
давала простір для суб'єктивного тлумачення 
історії, звідси й потяг до художності в інтерпретації 
подій. Разом з тим і.п. все ж таки є типовим 
виразом полісної свідомості, громадського, а не 
суб'єктивного погляду на речі. Але вона стала

базою для формування європ. прози Сер-віччя та 
Нов. часу. Не маючи визначеного жанр, канону, 
і.п. в давнину розрізнялася переваж но в 
залежності від матеріалу та об'єму, а не за ознакою 
худож. роду: монографія, аннали, огляд, біографія 
і т.п. В  cep-віч. л-рі ці форми зникають; і.п. набуває 
вигляду хроніки (на Зх.) та /літопису (в пд. і сх- 
слов'ян. світі). За століття вималювалася основна 
тема європ. іст. л-ри: герой та сусп-тво. Ця тема, 
а також величезна кілкість трал, сюжетів і образів 
переходять в творчість майстрів Нов. часу 
(В.Шекспір, іст. трагедії класииистів тошо). і.п. 
активно функціонує поряд з власне красним 
письменством. Характерно, шо саме в рамках 
і.п. входить в зх.-європ. свдомість образ України 
(іст. тв. поляка А .Ґорецького, французів
А. д'Обіньє, Ж .-О . де Ту, Ж .Барс, Г.-/1. де 
Боплана, італійців П. делла Валле, Лж.Ботеро, 
/І.Крассо, шведа К.Я.Гільлебрандта, англійця 
Р .К .К лоллеза, німця Й .П асторія та ін ). 
З'являються й тв. зх.-європ. письменників (зокрема 
такі, шо заторкують історію України): 
"Безстороння історія життя й діянь Петра 
Олексійовича, нинішнього иаря Московії" (1723) 
Д.Дефо, "історія Карла Хі!" (1731) Вольтера, 
"Історія Карля Х іі" (1 7 4 0 ) швед, автора 
Норлберга, "Життя шведського короля Карла 
XI!" (1792) угорця Й.Гвадані, "Українські козаки 
та їх останні гетьмани" (1854) П.Меріме. На межі 
і.п. та красного письменства створив "Історичні 
новели" (1 8 5 9 ): "Руксанла" та "М азепа в 
Молдові" рум. романтик Г.Асакі. Традиції І.п. 
відчутні в творчості основоположників іст. роману, 
зокрема В .Скотта. Зі зруйнуванням архаїчної 
структури хроніки та літопису з історією починає 
вільно поєднуватися вимисел. Іст. особи діють в 
одному часі-просторі з вигаданими персонажами; 
отже "поезія", на ант. кшталт, бере гору. В сх- 
сл о вя н . л-рах поряд з такого роду 
експериментами зустрічається й намагання 
зберегти традиції сере.-віч. літопису ("Історія 
держави російської" М.Карамзіна й т.п.). Пошук 
сполучається з експериментом в дусі літопису в 
Пушкіна — напр., задум "Історії Петра Великого". 
Типол. подібні явиша спостегаються й в ін. 
слов'ян, л-рах. Так, існує визначна пам'ятка, в 
якій поєднано дух літопису й автор, суб'єктивність 
у болг. л-рі ("Слов'яно-болгарська історія" Паїсія 
Хілендарського. Заслуговує на увагу питання про 
використання традицій і.п. в численних мемуарах, 
які в епоху класицизму та Просвітництва стали 
множитися з надзвичайною швидкістю. Ця лінія 
співіснує з лінією іст. роману як своєрідна 
корекція романного вимислу. У XX ст. в зв'язку зі 
становленням тоталітарних режимів у Європі й 
практикою "переписування" історії мемуарна 
проза, так само, як загалом і численні виклади 
іст. подій в науці й публіцистиці, все більше 
тяжіють до міф ологізаиіі. У зв 'язку зі 
становленням нац. самосвідомості в Європі на 
рубежі XVIii-XIX ст. й зверненням до нац. джерел 
літераторів-романтиків та науковців міфол.

239



ЇСТОРИЧНА ШКОЛА

школи ї.п. п ерестає бути орієнтована на 
"всесвітню історію". Якшо в "Повісті времяних 
літ" концепція Нестора полягала в тому, шоб 
визначити місце слов янства серел ін. христ. 
наролів світу, знайти місце серел "нашадків 
Й аф ета" тощо, то тепер самобутність й власні 
корені починають цікавити авторів в першу чергу. 
Саме такі прані Й./Іелевеля, В.Ключевського, 
М.Костомарова, почасти — М.Грушевського та ін. 
Не відгалуження !.п. продовжує бути живим 
джерелом для слов'ян, наролів дотепер. На Зх. 
спостерігається виразна орієнтація на 
розмежування "іст." та "хулож ". Логіку історії 
досліджують чисті науковці на зразок А.Тойнбі, а 
белетристичний елемент і тяжіння до міфологізації 
спостерігаємо в трактуванні історії у таких авторів, 
як О.Шпенглер або Ф.Ніцше. Сказане не означає, 
буцімто саме цей шлях має якісь вагомі переваги.

У л-рі Х ІХ -Х Х  ст. виразно відчувається 
зацікавлення і.п. та спостерігаються численні 
стилізації. Характерний приклад — "Кола 
Брюньон" Р.Роллана, відверто побудований як 
діалог з традицією Плутарха; це стилізації
А.Франса, символістів, "Адепт" В.Єшкілєва та
О.Гуцуляка тошо.

На Сх. і.п. започатковується вже в написах 
та стелах давн. єгип. володарів, у шумерських 
хроніках царів, в "Яштах" давньоперс. "Авести", 
в "Ші цзі" китайця Сім Няня, в кн. "Вихід", "Книги 
царств" й "Параліпомен" Ст. Завіту й т.п. Але на 
Сх. хроніка, сухе відтворення факту стає нормою 
викладу. Явиша на зразок європ. ї.п. тут 
нехарактерні. Міфологізаиія царств та героїв 
Йшла в рамках фольклор, та худож.-літ. творчості.

Семен Абрамович

ІСТОРИЧНА ШКОЛА — наук напрямок у 
сх-словян. фольклористиці (епосознавстві). Окр. 
складники школи мали місце в дослідженнях 
різних аналітичних П ІД Х О Д ІВ : міфол.,
антропологічному, міграційному. !.ш. у точному 
розумінні цього терміну виникла на противагу 
вказаним напрямкам, які, на думку фундатора 
школи В.Міллера, не дозволяли простежити нац. 
джерела епосу, відтворити безпосередній іст. 
детермінізм його функціюнування. Вагомі — за 
методологічними наслідками — підвалини нов. 
напрямку було закладено в соціологічного 
характеру розвідках В .Бєлінського, М.Чер- 
нишевського, іст. —  М.Костомарова, М.Квашніна- 
Самаріна, М.Халанського, надто ж Л.Майкова і 
М.Пашкевича. Т еор . засади складались 
поступово, протягом 60-90 рр. XIX ст. і набули 
остаточного вигляду у працях акад. В.Міллера. 
Світоглядну позицію вчених школи зумовлювали 
панівні у фольклористиці того часу позитивізм 
і раціоналізм. Ф ілос. аспекти позитивізму в 
фольклористичних працях відбивались у 
тенденціях "об'єктивного", "суто наук." підходу 
до матеріалу: фольклор, явиша повинні були 
засвідчуватись писемними джерелами, умоглядні 
реконструкції міфологів не приймались через їх

"здогадність", типологізм зводився до 
елементарної констатації (опису) подібностей 
інонац. мотивів тошо.

В.Міллер виклав свою концепцію (1897) у таких 
положеннях: биЛИННІ СЮЖЄТИ ТВОРЯТЬСЯ

професійними виконавцями, близькими до 
князівської знаті: у останні роки ЖИТІЯ ( 1 9 1 2 )  вченім 
обґрунтував ідею про "аристократичний характер" 
епосу, який складався "князівськими і дружинними 
співцями"); відтворення історії в билинах варто 
досліджувати не з лоіст. часів, "не знизу, а з верхніх 
його шарів"; центр, пунктом аналітичної методики 
визначалось зіставлення варіантів сюжету з метою 
виведення "найбільш архаїчного ізводу" билини, 
вивчаючи іст.-побутові свідоцтва якого можливо 
з'ясувати час і місце виникнення останнього; 
хронологічними вимірами послуговують відбиті у 
сюжетах впливи казок, писемних тв., літописні 
події, імена і дати, поетика скоморошин та ін.

Наведений комплекс положень, за винятком 
тези про аристократичне походження епосу, був 
притаманний І.ш. впродовж  усього часу її 
функціювання. У дореволюційні роки школу 
репрезентували О .М арков, С.Шамбінаго,
О .Ґригор 'єв, М.Ончуков, М.Сперанський, у 
післяреволюційні — Б. і Ю. Соколови.

"Совєтський період" у розвитку іст. напрямку 
проходив піл гаслом утвердження "діалектико- 
матеріалістичної методології", шо на практиці 
проявлялось у надмірній соціологізації досліджень, 
акцентуації класових антагонізмів у епіч. 
творчості, тотальній боротьбі з "ідеалізмом" міфол. 
напрямку і т.п. Етапними були спеціальна 
постанова (1936) про п'єсу "Богатирі" (сценарій 
Д .Бедного), спрямована проти ідеї 
аристократичного творення билин та теор. 
соціологізаторства, дискусія 1953-55 рр. стосовно 
жанр, природи билин, іст. пісень, укр. дум та 
критеріїв їх вілдиференціювання, плідна полеміка 
(1 9 6 1 -6 4 ) між Б.Рибаковим і В .Проппом та 
прихильниками їхніх концепцій щодо розуміння 
епіч. відтворення іст. розвитку сусп-ва, 
поглиблення проблеми історизму билин у дискусії 
1983-85 рр., відкритої І.Фрояновим і Ю.Юдіним. 
Основні ідеї школи розвивали О.Нікіфоров, 
М.Плісеиький, Д.Діхачов, В.Жирмунський, 
Б.Рибаков, С.Азбелев, В.Мірзоєв та ін.

Наук, доробок і.ш. у вивченні епіч. творчості 
европ. та аз. народів є заг-визнаним і 
непересічним. Разом з тим, шодо проблеми 
походження нац. епосів іст. напрямок не 
виправдав тих надій, котрі на нього покладались. 
Суч. зміна методологічних парадигм дає змогу 
подолати "вузькі місця" школи (невизнання 
міфол. традицій, привнесення літ-знавчої 
методики у зіставленні вар^аятм , 
"прив'язування" джерел сюжетів до точних дат, 
вирішення питання ізоморфності фольклор, 
явиш). Історизм дослідження най. епосів 
передбачає визначення ролі міфоритуальної 
субстратно! культури у процесах їх формування.

Федір басеся

240



КАВКАЗИЗМИ

КАВКАЗИЗМИ —  слова, які запозичені з мов 
народів Кавказу. Наявність спільного терміну для 
позначення запозичень з різних, навіть 
неспоріднених, мов Кавказу пояснюється трал, 
сприйняттям в Україні та всій Європі побуту та 
культури народів нього регіону як цілокупносгі. Так 
у риторичному звертанні Т. Шевченка в поемі 
Кавказ до горян Пн. Кавказу:

Чурек ! сакля — все твоє:
Воно непрошене. не лане
Ніхто не вольме за своє
Не поведе тебе в кайданах. —
як К. вжито запозичення з тюрк, (чурек — 

corak) та з груз, мови (сакля —  sacM).
Анатолій Волков

КАЗКА (англ, /ofkta/es, фр. contes, нім. 
Marchen) —  переважний жанр фольклор, епосу 
багатьох народів світу. Його домінуюче положення 
пояснюється високорозвиненими оповідними 
традиціями, які формувались протягом тисячоліть. 
Можна вважати незаперечними аргументи на 
користь умовиводів про міфоригуальні витоки К. 
як такої — принаймі, європ. етносів. Тому, попри 
всі ін. відомі визначення, К. слід вважати особливий 
тип оповідань, у яких конструктивну ролю при 
творенні змісту, структури, семантики, поетики, 
особливостей худож. вимислу відіграли 
міфоригуальні інтелектуальні надбання. Сягаючи 
своїми джерелами смислових структур сакральної 
міфол. свідомості, К. виокремилась у фольклор, 
жанр у системі перехідного (від міфопоет. до 
понятійного) типу мислення. В процесі форм^сання 
К. перегруповувались міфоригуальні структури, 
відбувались радикальні зміни у сфері семантики і 
змісту цих структур —  у кожному казковому сюжеті 
своєрідно. Функціонуючи у просторі і часі іст. доби, 
пройшовши етап лесакралізаиії і отримавши нов. 
(видозмінений) зміст і естет, властивості, К. стала 
вагомим чинником нар. світосприйняття, ціннісних 
і онтологічних орієнтирів, моралі, най. 
самоусвідомлення. Сой. функція К ., якшо 
врахувати її міфол. генезу, трансформувалась від 
сакральної і, можливо, езотеричної, через ступінь 
магічного спрямування на сили природи, до суто 
худож., де її колишні магічні інтенції набули 
'закону" сои.-філос. оптимізму (перемоги "добра* 
над "злом").

У сх-слов'ян. науці термін К. як синонімічний 
терміну "байка" вперше вживається наприкінці XV! 
ст. у Грамматике словенской" (1596) Даврентієм 
Зізанієм. З XV! ст. відомі окр. сюжети сх.-слов'ян. 
К.. то розповсюджувались у рукописах, пізніше, з 
2-ої пол. XV!!! ст., почали з'являтись друковані 
тексти і зб.

Сх-слов'ян. наук, казкознавство започаткувало 
дефініцію К., яку навів у Словаре древней и новой 
поэзии" [Спб., Ч. П!, 1821) М.Остолопов: "Сказка. 
Fabuia ficta, commentitia (повинно бути commenNcio 
— Ф.Є.) narratio. —  Сказка есть повествование 
вымышленного происшествия. Оно может быть в 
стихах и в прозе". Наведене визначення актуалізує

вигадку, вимисел як домінантну сферу казк. 
нараиії. Наступні експлікації поняття К. так чи 
інакше враховували вигадку, надаючи їй статусу 
одного із жанротвірних чинників. Дефініція К. 
Остолопова зіграла суттєву ролю у формуванні 
дескриптивного аспекту фольклористики.

Нарис Ї.Срєзнєвського, присвячений оглядові 
жанрів укр. фольклору (1834), дозволив зробити 
рішучий крюк у напрямку віддиферениіювання нар. 
К. від її літ. "двійника". З праць Ф.Буслаєва,
0 .  Афанасьева розпочалось порівн. вивчення К. 
Виділення О .Веседовським  м о г я а у  як 
формотвірного складника сю ж ету  дозволяло 
вивчити К. як у синтагматичному плані, так і в плані 
парадигматичного розчленування складників. 
Безпосередньо розвиваючи ідеї Веселовського, 
Р .Волков створив структурно-синїагматичну. 
інваріантну, модель кількох сюжетів спорідненої 
теми ("про невинно гнаних"). В .Пропп, 
полемізуючи з "атомарною" концепцією сюжету 
Веселовського, запропонував структурно- 
семантичну формулу динамічних функцій (вчинків) 
типологізованих дійових осіб, релевантну, за його 
твердженнями, фантастичній К. взагалі. 
Поєднуючи функціональний і мотивний принципи 
аналізу матеріалу, Пропп згодом дійшов висновку 
про етнографічний субстрат фант. К. — ритуал 
посвячення, або ініціальний.

!леї Проппа послугували методологічною 
основою для розвитку етнографічного напрямку 
у суч. сх-слов'ян. фольклористиці (Б.Путіловта ін). 
Слід зазначити, шо К. у першу чергу привертала 
увагу вчених при спробах пояснення міфол. 
джерел вербального фольклор, мист-ва (див. 
представників міфол. напрямку Я.Ґрімма, А.Куна, 
М .Мюллера, Ф .Б услаєва, О .А ф анасьева, 
К.Я.Ербена, О.Потебні).

Зусиллями науковпів-міфологів, представників 
антрополог м ло? школи (Е.Данг, Дж. Фрезер) та 
м & рам йто? школи (Т.Бенфей, Веселовський) 
наближається до розв'язання фундаментальна 
проблема казкознавства —  проблема подібності 
або навіть тотожності сюжетів світ, казкового 
епосу. На сьогодні це явище пояснюється 
ізоморфністю смислових комплексів (м іф ів 
магічних та ритуальних дійств тощо), властивих 
сусп. свідомості всіх архаїчних етносів. 
Міфоритуадьний ізоморфізм ментальних структур 
зумовлює їх подібність і на вищому щаблі худож. - 
пізнавального мислення — на рівні фольклор, 
творчості. Нов. етап у порівн. казкознавстві 
започаткували нім. дослідник сер-віч. 
напівфольклор. тв. Й.Больте та чес. фольклорист
1. Полівка "Примітками до "Дитячих і домашніх 
казок" бр. Грімм ' (1913-32). lie  видання містить 
три об'ємних томи порівн. огляду слов'ян, зх - 
європ. та позаєвроп. К. і два томи історії К. народів 
світу. Паралельно розгорталася діяльність 
географічно-іст., або фінсько? школи. Ця школа 
пояснювала подібності генетичного характеру, шо 
ускладнюються активним міжнар. взаємоза- 
позиченням казк. сюжетів у іст. часи. Принципове

241



КАЗКА

значення для розв'язання проблеми подібності 
інонац. сюжетів мали показчики сюжетних типів, 
створені за системою фін. компаративіста
A . А.Аарне, рос. дослідником М.Андрєєвим, 
групою сх-слов'ян. вчених Л.Барагом, білор. 
К.Кабашніковим, М.Новіковим і І.Березовським, 
поль. Ю.Кшижановським, болт. В.Кашпаріковою 
та ін).

Вагомим є наук, доробок укр. казкознавців. На 
царині збирання і видрукування плідно працювали
O . Бодянський, П.Куліш, Б.Грінченко, 
П.Чубинський, І.Верхратський, В.Гнатю к, 
П.Лінтур, М.Гиряк. М.Мушинка; казки Поділля, 
зібрані у сер. минулого ст. О.Пимінським і видані 
1 9 2 8  М .Левченком, за кількістю сюжетів і 
принципами їх фіксації на час запису не мали 
аналогів. Широкий спектр теор. питань (К. як 
феномен нац. культури, проблема генези й 
специфіки жанру, особливості поетики і стилістики) 
вирішувався в працях І.С рєзнєвського, 
М.Костомарова, О.Потебні, М.Драгоманова, 
П.Житеиькопо, М.Сумцова, J.Франка, В.Гнатюка, 
М.Грушевського, М.Дашкевича, С.Савченка,
P. Волкова, Левченка, Г.Сухобрус, І.Березовського,
B .  Ю звенко, Л Дунаєвської, О .Бріииної,
В.Шабліовського та ін.

Після тривалих дискусій відносно жанр, 
сутності К. та її внутр. диференціації казковий епос 
прийнято розподіляти на три умовні жанр, 
різновиди (групи): казки  про тварин, чарівні 
(фант.) мазки та побутові мазки. К. про тварин 
довгий час уважалися чи не найархаїчнішими. 
Проте розглядати жанр, різновиди в діахронічному 
аспекті немає сенсу, оскільки К., як уже 
зазначалось, є результатом понятійного пере­
осмислення давн. міфоритуальних надбань, і К. про 
; зарин не становлять виключення: вони 
функціонують у системі засобів фольклор, мист- 
ва. У формуванні К. про тварин суттєву роль 
відіграли тотемістичні вірування, за якими людські 
спільноти вважалися нащадками тієї чи ін. тварини 
— обожненого покровителя і родоначальника 
спільноти. Людина певної тотемістичної фратрії 
могла називати себе ім'ям тотема. Отже, вірогідно, 
що -за казк. тваринами приховуються люди, їх 
стосунки і вчинки. Проте більшість сюжетів 
відбивають заг. шанобливе ставлення людини до 
тваринного світу, який нею олухотворювався і 
обожнювався. Саме цим пояснюється надзвичайна 
різноманітність та "регламентованість" у взаєминах 
людей і тварин, з од. боку, і тварин між собою, з 
ін. Особливу групу К. складають сюжети про звірів- 
хитрунів, т. зв. трікстерів. К. такого типу набули 
значного розповсюдження у народів Африки. Азії 
та Америки і менше властиві європ. творчості. 
Разом з тим у слов'ян активно побутують сюжети 
про хитру лисичку, птахів, шо можуть жорстоко 
поглузувати з чоловіка, який завдав шкоду 
пташенятам і а ін. За міркуваннями науковців, К. 
про звірів-хитрунів зооморфними засобами 
відтворюють найархаїчніші психод. процеси самої 
людини. Частина К. про тварин виокремлюється

на підставі усталеної композиції — це кумулятивні 
к а зк и  типу "Рукавичка". Т вари н н и й  епос 
надзвичайно різнобарвний за худож. 
особливостями та сюжетними типами. У слов'ян, 
фольклорі укр. К. про тварин є найбільш 
презентативними.

Чарівні (фант.) К. становлять виразний жанр, 
різновид фольклор, епосу, і його відносна цілісність 
зумовлюється естетизацією фантастичного. 
Останнє є метаморфованим вираженням міфол. 
ментальності — на її ґрунті буйно розквітли суто 
фольклор, особливості твор. мислення. 
Характеризуючись довершеністю худож. змісту і 
поетики, фант. К. найбільшою мірою зберегла 
особливості міфол. світосприйняття. Крізь зови, 
вербальний шар тексту, розмаїту систему образів- 
персонажів і захоплюючу чарівність їх вчинків, 
стрімкий, майже детективний перебіг полій з 
неодмінною перемогою добрих сил виразно 
проступає потужне інтелектуальне міфол. 
підгрунтя. Майже всі чарівні дерева, гори та 
"драбини до небес" К. уособлюють універсальну 
міфол. концепцію всесвіту — "древо світове", ЫЯ 
ж модель всесвіту є детермінантом усіх фольклор., 
насамперед казк., потроєнь — як на рівні 
глибинної семантики (три вчинки героя тошо), так 
і стилістики К. Обожнювання птахів (пари птахів) 
з наданням їм сонячної символіки приводить до 
появи казкової "птииі-вогневиці". 
Зооантропоморфні герої К. (Іван-ведмежий син, 
Іван-сученко), поєднання або почленування 
персонажа — це не шо ін., як видозмінені форм 
тотемістичних культів та вірувань.

З'ясування Проппом та ін. роді ініціальних 
ритуалів у заг. будові чарівних К. дозволяє 
пояснити і останній поділ світу на "цей" і 
"потойбічний". Так само як неофіт, шо проходить 
обряд "посвячення" (ініціальний), тимчасово 
"помирає" і "відроджується" у нов. соц. і віковому 
статусі з правом вступати в шлюбні стосунки, так і 
герой К. потрапляє на "той світ" за чарівними 
предметами, а частіше — за судженою. Після 
всіляких випробувань він повертається на "цей" 
світ і на те ж місце, з якого почався його шлях. 
Така "кругова" композиція К. зумовлюється 
сонячною "коловоротною " символікою, ям 
ускладнює субстратну ініціальну.

Чарівні К. (якшо їх розуміти як сукупність 
варіантів сюжету) відзначаються формалізованістю 
складників, загадьноохоплюючою структу­
рованістю дискурсу. Тому в них може бути виділено 
кілька структурних рівнів:

а) мотивно-синтагматичний (Веселовський, 
Волков); б) синтагматичний "елементарних 
сюжетів" (Б.Кербеліте); в) лінеарний структурно- 
функціональний (Пропп); г) компонентний 
паралигматико-синтагматичний (Є.Мелетинський); 
д) причинно-наслідкових зв'язків "боротьба — 
перемога", які набувають вигляду просторової 
"решітки".

Внутр. структурованості "тексту" (у 
семіотичному сенсі) відповідає зови, етил.: вона

242



КАЗКА ПРО ТВАРИН

рельєфно проступає у мовленєвих — початкових 
(ініціальних), серединних (медіальних) і кінцевих 
(фінальних) формулах типу "жили собі діл та баба", 
"у тридев'ятому царстві, тридесятому государств^' 
тощо. Така "прозора" структурно-стратифікаційна 
організація дискурсу напрочуд органічно поєд­
нується з високими пізнавальними, ф ілос., 
дидактичними, етич., естет., розважальними та 
оповідними функціями чарівних К.

Побутові К., як і фант., зосереджують в собі 
чимало ірреального, позалогічного, шо подається, 
однак, у формах "реалістичного", побутового. З 
огляду на цей "реалізм" виникнення побутової К. 
пов'язувалось із загостренням соц. антагонізмів XVI- 
XV!I ст. На сьогодні можна вважати доведеним 
(праці Ю.Юдіна та ін.) її раннє створення на ґрунті 
міфол. та ритуальних традицій. Побутова К. 
відобразила процеси "соціологізації" сусп. 
свідомості перехідного — від сусп.-родового до 
феодального —  періоду. Певна частина усталених 
структур міфоритуальної духов, спадщини 
залучалась до відтворення сусп. процесів. Тому, 
скажімо, за зовн. реалістичністю К. 'про ошуканого 
біса" ( "Балда") приховуються складні міфоритуальні 
уявлення, шо відтворюються наук, реконструкціями. 
Поєднання нов. соц. з трал, міфол. часто викликало 
ефект ірреального, алогічного, а незрідка й 
комічного. За давн. диференціацією "доброго" і 
' злого" герої побутових К. розмежовуються на 
позитивних і негативних: з од. боку —  кмітливі 
робітник чи наймит, з ін. — недолугі хазяїн, пан, 
піп. Персонажі гранично типізовані й "довершені"; 
не ше не стільки персонажі-характери, скільки поет, 
втілення сой. сутності певних верств. Проте їх 
пізнавальна і сусп роль значна. Напр., казк. робітник 
як худож. тип —  одне із найвищих досягнень заг- 
людської трал, культури, символ і уособлення 
перемоги над супротивником. Нар. К. використовує 
засоби комізму: висміювання недоліків,
пародіювання, комізму ситуацій і т. ін. Поетизація 
та естетизація коміч. у побутовій К. дозволяє 
розглядати її як одну із важливих складових частин 
нар. "сміхової культури" (за М.Бахтіним).

Федір бЬсєев

КАЗКА ПРО ТВАРИН — чи не найдавн. 
жанр нар. казки, де гол. героями є тварини (дуже 
рідко — рослини). Жанр склався за часів, коли 
способами існування первісної людини були; 
звіроловство та полювання. Отож тварини більш 
за все цікавили людину. Мисливець мусить добре 
розумітися на звичаях звірів, наслідувати їхні 
голоси. На основі мисливського досвіду 
складається уявлення про звички звірів, а також 
про їхню мову й здатність людини розуміти цю 
мову. К.П.Т. відображують вірування — анімізм 
[одухотворення природних явиш), антропоморфізм 
(олюднення природних явиш, насамперед тварин, 
приписування їм людських якостей), а також 
тотемізм (вірування в те, шо людина веде свій рід 
від тотема — тієї чи ін. тварини). Цим пояснюються 
казки про шлюбні стосунки людини з твариною.

На стадії переходу від звіроловства та 
полювання до вищого господарського щабля — 
скотарства, усвідомлення переваги скотарства над 
мисливством породжує казки про перевагу не лише 
людини, але й свійських тварин над дикими. Так, 
в укр. казці 'Пан Коиький' кіт хитрощами залякав 
зайця, ведмедя, кабана. У казці "Котик, півник і 
лисиця" теж перемагає кіт. Беруть верх свійські 
тварини над лісовими звірями в серб, казці "Війна 
між псом і вовком". У таких сю ж етах  можна 
вбачати відображення реальної переваги свійських 
тварин, які, сказати б, порозумнішали, спілкуючись 
з людьми. Змальовуються й стосунки звірів з 
людиною. Так, у казці "Дисичка-сестричка" вона 
спершу ошукує людей, аж врешті-решт сама 
обдурена людиною.

К.п.т. невел. за розміром. Поетика нескладна, 
але трал, і ретельно розроблена. За кожною 
твариною закріплено сталі риси —  усталені образи- 
маски з відповідними епітетами-приклалками: 
хитра лисиця ("лисичка-сестричка", "лисичка- 
кума"), хижий і придуркувато-довірливий вовк 
("вовчик-братчик", "вовк-панібраг"), вайлуватий 
ласун ведмідь ("велміль-набріль"), наївний і 
полохливий заєць ("зайчик-побігайчик", зайчик- 
боботунчик"), кабан ("кабан-іклан"), кіт ("когик- 
братик"), коза ("коза-лереза"), миша ("мишка- 
шкряботушка"), жабка ( "жабка-скрекотушка").

Композиція найпростіша. Звичайно сюжет 
складається з кількаразово повторюваних епізодів 
(мотивів) зустрічі. Без будь-якого мотивування, 
напр., у казці "Рукавичка": "Ішов Дід лісом, а за ним 
біг Собака... От біжить мишка... Коли це Жабка 
плигає... Коли біжить Зайчик... Коли це біжить 
Лисичка... Аж суне Вовк... Де не взявся Кабан... 
Коли це вилазить Ведмідь... Коли це Дід оглядівся. 
Прийшов Д ід". Значну частину репертуару 
складають ланцюгополібні або кумулятивні казки. 
Тексту від оповідача обмаль. Переважають діалоги, 
рідше монологи. Тому К.п.т. інколи визначають як 
казково-лрам. жанр. (До речі, ці казки дуже легко 
надаються до інсценізування та екранізації, напр.. 
відомий мультиплікаційний фільм Уолга Діснея "Три 
поросятка" був зроблений на основі англ. нар. 
казки). Мова —  ритмізована, почасти римована, 
насичена різними видами повторень, алітераціями, 
звукописом, звуконаслідуванням Так, у казці 
"Кіт, півень і лиса" Лисичка говорить: "Півнику- 
братику, відчини, віконце видеру, борщик виїм і тебе 
візьму". А Півник каже —  Тоток-тоток, не велів 
коток! Тоток-тоток, не велів коток! От Лисичка 
віконце видерла, боршик виїла і Півника взяла". 
Мікромонологи" можуть бути вірш.-пісенними, як 

от пісенька Колобка з однойменної казки, або 
ведмедя з казки "Ведмежа лапа":

Скиряи, скирли 
На липовій нозі 
Bd по селах сплять,
По всіх хатах сплять.

Олив баба не спить.
На моїй шкурі сидить,

243



КАЛАМБУР

Моє м'ясо пряже,
Мою аоану пряде?

К.п.т. відомі всім народам світу. Ц е не 
виключає зональних і най. відмінностей, які 
спричинені, по-перше, різницями природних ЯВИЩ 
на тому чи ін. терені. Напр., о б р азо в : лисиці з 
європ казок відповідає в казках Азії та Африки 
шакал. Дійові особи казок пн.-амер. негрів: кролик 
(найрозумніший, найспритніший), лис, опосум, 
єнот, ведмідь, вовк, корова, черепаха, жабки. 
Друга причина відмінностей полягає в різниці 
культ, традиції. Так, у фольклорі сх. слов'ян К.пт. 
складали лише бл. 10% казкового репертуару 
Багатше цей жанр репрезентовано в Білорусі. 
Значно більша кількість сюжетів побутувала в Зх. 
Європі. Не пояснюється підтриманням жанр, 
традиції казками-уламками тваринного епосу.

Досить давно К.п.т. у своєму побутуванні 
перетворювалися на тв. для дітей — недарма вони 
постали в дитячий період людського існування — 
стали одним з провідних видів дитячого 
фольклору. Це спричинило певні зміни змісту й 
худож. форми, пояснювані, очевидно, з од. боку, 
духов, потребами та зацікавленнями дитини, а з 
ін. — стихійним дотримуванням засад 
етнопел агогіки.

Як жанр для дорослих К.п.т. почала 
переосмислюватись т е  в давнину. На її базі 
поставали нові жанри. В  Греції V! ст. до н е. — 
алегорично-повчальні Езопоиі банки, а відтак 
європ. байка взагалі. В Гндії Ш-П/ ст. байки про 
тварин склали основні частини зб. повчальних 
оповідей "Панчатамтра", араб, версія цієї зб. 

Каліла і Дімна' дістала назву за найменням двох 
шакалів, персонажів першої глави. 1081 зб. було 
перекладено на сер-ґреи. мову під назвою 

Стефаніт та їхнілат". У Зх. Європі X! ХИ ст. 
шляхом об'єднання та циклізації К.п.т. 
сформувався вел. вірш, тваринний епос, де гол. 
особою був лис Райнеке. Цей жанр знаходиться 
на межі фольклору та л-ри. (Відомий в Україні в 
перероби Гонамкжа/пьяен: ї Франка під назвою 
"Лис Микита"). На пограниччі нар. творчості та л- 
ри знаходиться й рос. сатир, вірш. "Казка про 
Йоржа Йоржовича" (XVII ст ). Використання 
образів-масок тварин стало поширеним засобом 
сатири: "Казки для дітей чималого віку" (1882-84) 
М.Садтикова-Щелріна, оповідання "То, чого не 
було" (1882) В .Гаршина, комедії "Шантеклер" 
(1910) Е.Ростана, "ентомологічна" комедія "З 
життя комах" (1921) бр. Чапеків, антмутопуйт 

Звіроферма" (1945) Дж.Оруелла. В укр. л-рі — 
"Свинська конституція" (1 8 9 3 ) Ф ранка, 
гум орески "Надзвичайні збори", "Оповідання 
Цапа Боролеиького" (1928) Ю.Вухналя.

А натолій Волной

КА ЛА М БУР або ГРА СЛЇВ (франи. 
cafembour — гра слів) —  поєднання слів на основі 
їх багатозначності або співзвучності: "Прийомний 
син барона був баран" (Д.Костенко) або 
Правильно, є в мене зять. Треба і його взять" (з

репертуару Тарапуньки). У красному письменстві 
К. вживається переважно для досягнення коміч. 
ефекту.

Рідше К. слугує створенню драм, або трат 
емоції:

Вм* божевільний, кажуть. Божевільний?
Й/о ж, може бути. Він — ое значить л 
Боже — вільний...
Боже, я — вільний?
На добраніч. Свобода моя? (Д .Костенко)
На грі слів може бути заснована каламбурна 

рима:
На ОМОНІМІЇ:
З коси буяло летів на балку 
fKocap косу там брав на брус)
7 сів бузько в дворі на балку
На довгий дерев'яний брус (Д.Білоус)
Або на омофоні::
Ти зійшла йому як сонме.
Криту серця розтопила,
А сама гадала — сон це.
А спроснутмсь не хотіла. (В.ДагОЛа)

К. є досить поширеним худож. засобом. Напр., 
відомий К. із "Мертвих душ" М.Гоголя: "Ноздрьов 
був у певному розумінні історичною людиною. На 
жодному зібранні, де він був, не обходилось без 
історії", або чисельні К. із "Аліси в  країні чудес" 
Д .Керролла: " —  Цій сумній історії з хвостиком 
тисяча років! — історії з хвостиком? — здивувалась 
Аліса. —  А шо з ним скоїлося сумного? Він у вас 
ніби нівроку".

У л-рі постмодерністської доби К. стає одним 
із його визначальних худож. засобів, позаяк містить 
у собі настанову на незвичне, іронійне поєднання 
слів та, як наслідок, викриття нов. змісту, зазвичай 
парадоксального характеру. Широко
використовується К. Ю.Андруховичем,
В.Пєлєвіним, В.Сорокіним та ін.

Анатолій Йояжсю, 
Наталя /Імхомаяояа

КАНОН — (rpeu. kainon —  правило, припис)
1. П ервісно — установлення апостолів, 
вселенських або помісних соборів про справи 
христ. віри, зокрема догмати, таїнства та иерк. 
обряди. К. є непорушним для духівництва та 
вірних. У Кат. Церкві канонізацією зветься 
визнання людини святою.

2. У переносному широкому розумінні — 
твердо встановлені та непохитно здійснювані 
приписи та положення певного вчення.

3. У мист-ві —  худож. правила чи прийоми, 
шо є обов'язковими для того чи ін. періоду, 
напряму. К. складається шляхом перетворення 
худож. символіки та семантики на нормативну 
Особливої ваги К. мав у сг-давності та Сер-віччі 
Будучи надзвичайно умовним і сухим, "спрощуючи" 
худож. образ порівняно з реальністю, К. разом з 
тим надзвичайно активізує реципієнта, порівняна 
з більш "реалістичним" мист-вом, яке не залишає 
читачеві чи слухачеві того простору для співучасті

244



в твор. акті, який лається К. Цікаво, шо всупереч 
думці Г.В.Ф.Гегеля, шо прирік цей тип мист-ва на 
забуття, починаючи з кін. XIX ст. в європ. культурі 
спостерігається спалах зацікавлення старовинними 
мист. К. (напр., символізм)

Найдавніші канонічні риси притаманні героям, 
шо символізують у фольклор.-міфол. контексті 
перемогу нал страховиськом темряви і визволяють 
сонце, або героям, які гинуть і воскресають: 
Гільгамеш, Осіріс, Геракл, Рама, Георгій Побі- 
лоносеиь. Віл фольклор.-міфол. традиції система 
виразних худож. засобів перейшла до жанру 
канонічного ж итія святих. Зокрема, ие мотив 
несподіваного переродження героїв, їх полярна 
протилежність та мотив випробування, що 
особливо яскраво виражений у казках.

Завдяки канонізації ("освяченню") пам'яток 
світ, л-ри збереж ено недоторканими тексти 
Упанішад, Дгаммапади, Авести, Біблії, Корану та 
ін. Водночас тексти, шо не належали до К. 
(апокрифи), забувались, деформувались, або 
зникали. Так, гностичні євангелія були під 
забороною тому, що в IV ст. відбулась канонізація 
чотириєвангелія. Але, напр., знайдені, 1945  в 
Єгипті апокрифи "Євангеліє від Ф оми", та 
"Євангеліє від Філіпа" мають безсумнівну худож. 
вартість. У такій суперечності знаходиться іст. 
зумовлена залежність між власне худож. та рел. К. 
(індуістським, буддійським,біблі. тошо).

У худож. творчості набуває актуальності 
зіткнення К. і неканону, сприймання міфу, або двох 
К., як ие мало місце в "Божественній комедії" 
Данте Аліг'єрі, де стикаються К. ант. і христ. 
міфології. Естетика кл аси ц и зм у є останнім 
прикладом канонізації та нормативності в історії 
європ. л-ри (тематика, герої, правило трьох 
єдностей для драматургії, "три штилі" в мові, 
збереження чистоти жанр, форми) а втім жорсткі 
ідеологічні правила в естетиці соціалістичного 
реалізму теж містили в собі риси канонізації (т.зв. 
партійність, наявність позитивного героя, 
життєподібні форми відображення дійсності тошо). 
Канонічні прийоми як правило вичерпують себе. 
Цінність л-ри в новому та оригінальному. 
Прагнення до оновлення руйнує передусім саме 
канонічні, трал, прийоми, переводячи їх із розряду 
обов'язкових в розряд заборонених. 
Народжуються нові тралииП і прийоми. Не не 
заважає прийомам, які були заборонені раніш, 
знову відроджуватися через дві чи три літ. 
генерації" (Б.Томашевський). К. втрачає свою 
актуальність тоді, коли зникає цілісна, породжуюча 
його іделогічна основа. Насильне стримування К. 
від розпаду, який наступає як наслідок суперечності 
між канонічними вимогами та новітніми 
досягненнями естетики, призводить л-ру до 
деградації та стримує її розвиток.

Не всі властивості канонізації зникають разом 
з їх ідеологічною основою. Яеякі з них мають 
повсякчасний характер. Такою є світлова 
символіка в світ, поезії від фольклору до наших 
днів (світло — символ добра, темрява —  символ

зла), просторова опозиція землі і неба, верху — 
низу, етич.-естет, протиставлення тіла і душі тошо. 
Ні риси є акгуальними в кожну іст. епоху, бо 
відображають першообрази людського буття, 
Всесвіту і людини, вони є канонічними в структурі 
людської свідомості.

4. К. звуться також деякі суто формальні літ. 
особливості: напр., кількість рядків, характер 
римування, вірш, розмір у твердих стр о ф а х  
(октава, сонет, онсгінська строф а тошо) або 
ж анрах (дума, співомовка та ін.).

5. К. — один з основних літургійних жанрів 
христ. гімиотрафпҐ, тематично пов'язаний з 
новозавітними сюжетами, присвячений величанню 
свята або вшануванню святого даного дня. Він 
складається з 9 пісень або "од", від 9 (вел. К.) до 
2-х, кожна з яких має свій зачин (ірмос), а всі 
з'єднуються рефреном (тропар), який узагальнює 
суттєві риси свята. К. являє собою діалог між 
читачем та хором або ж між двома хорами. Пісні 
співвідносяться з сюжетами Ст. Завіту, кожний з 
яких сприймається як прообраз новозавітньої події. 
Так перехід юдеїв "по морю аки по суху " 
сприймається, як прообраз чуда непорочного 
Зачаття й Різдва.

Особливої продуктивності К. набув у візант. 
л-рі VII-IX ст., зокрема, у творчості сірійия Андрія 
Крітського (VII-VII! ст ). Найвідомішим є його 
"Великий канон", який налічує 250  строф. Серед 
послідовників Андрія Крітського — !оанн Ламаскін, 
Косьма Моломський та ін.

/гор  Зварич

КАНЦЕЛЯРИЗМ — слово, вислів або 
синтаксична конструкція, властиві офіційно- 
діловому стилю. В красному письменстві 
вживається як засіб мов. характеристики 
персонажа (мов. партія Возного в "Наталці- 
Полтавці" І.Котляревського), здебільшого для 
створення сатир, або гумор, ефекту, надто при 
поєднанні з ін. стид, забарвленими складниками 
(напр., ".. .Мені, папашо, аж страшно подумати. Не 
не корова, а прямо-таки підрив авторитету, 
непорозуміння в нашій сільсько господарській 
системі" (Ю.Вухналь). В  ін. випадках вживання К. 
є порушенням етил, норм і псуванням літ. мови.

А натолій В олков

КАНЦОНА, КАНСОНА (італ canzone — 
пісня) — форма європ. лір. поезії з жанр, ознаками 
любовної пісні.

К. генетично пов'язана з нар. хороводом, а 
саме з рухом його учасників (півкола, повернення, 
повне коло). Заг. кількість клас. К. —  5-7  
багатовірш. строф , крім останньої, скороченої, 
яка містить у собі звернення до адресата або автор, 
висновок. Кожна строфа складається з двох частин 
—  висхідної (італ. /ronte —  чоло), яка в свою чергу 
розділяється на два "кроки" (італ. pied?) та нисхідної 
(італ. coda —  хвіст), довшої, ніж попередня. Всі 
строфи характеризуються однаковою структурою: 
ізометризмом, врегульованим чергуванням довгих

_____________________________КАНЦОНА, КАНСОНА

245



КАРНАВАЛ

та коротких рядків, а також порядком римування 
(інколи наскрізного). Існують і неклас. К. напр., К. 
італ. поета ХПІ сг. Г. д'Ареиио написані на сусп. 
теми, Героїчні каннони" італ. поета XVI-XVII ст. 
Г. К ябрери є за жанр, ознаками о д ам и  
("піндарівськими"), вірш укр. поета ХІХ-ХХ ст.
В.Самійленка "Каниона 2. Сестина^ ("Вже хмари 
не такі густі й холодні...") входить поряд з 
со н етам и  та канцонеттою у нян я "В есн а", 
написаний білою (неримованою) секстиною; К. 
(цикл) М.Гумільова або "Canzone" І.Анненського 
(рос. поетів XX ст.) є такими лише за автор, назвою.

Формується К. в ліриці cep-віч. трубадурів, 
розповсюджується в Прованс, поезії (Бернарта де 
Вентадорн, ХИ ст.; Бертран де Борн, ХН-ХІП ст ), в 
італ. (Данте Аліг'єрі, XIII-XIV ст.; Г.Гвініиеллі, 
Дж.Боккаччо, XIV ст ). в ісп. (Л.Гонгора, XV1-XVII 
ст ). в роман, л-рах взагалі. Стилізовані К. ство­
рюють А. Ш легель, Ф. Рюккерт, І. Цедліц 
(Німеччина). В .Брюсов. М.Кузмін, І.Сєвєрянін, Вяч. 
Іванов, А.Туфанов (Росія), Б.Балатнії (Угорщина). 
Невел. К. отримала назву канцонетта (П.Роллі, 
Т.Круделі — Італія, XVIII ст.).

Часто зустрічаються цикли К., нерідко К. разом 
з ін. жанр, та строфічними формами утворюють 
поет. зб. (напр., "Канцоньєре" італ. поета XIV ст. 
Ф. Петрарки).

Борис Лванюк

КАРНАВАЛ (італ. сдглеиаіе, від лат. carrus 
nauahs — потішна колісниця, корабель святкових 
процесій) — нар. гуляння обрядового характеру, 
т о  супроводжується набором властивих лише йому 
ознак та видовищних ефектів.

У Європі бере початок із ант. сатурналій (свято 
весни). У ХШ ст. в Італії з'являється сама назва "К.". 
Протягом наступних ст. К. поступово стає трал, 
святом з низкою певних обрядових елементів та 
дій. Це нар. гуляння та розваги, костюмовані 
процесії, маскарад, акробатичні, спортивні та 
театралізовані ігри. В наш час К. у його первинному 
вигляді існує лише в Лат. Америці, елементи К. 
зустрічаються у ісп. та порт, кориді, сум. 
демонстраціях та ярмарках, розважальних формах 
мист-ва — маскараді, циркові, шоу.

У слов'ян, фольклорі К. трансформується в 
обрядове свято Масниці (буковинське — Місниці), 
витоки якого лежать в язичницьких обрядах та 
віруваннях, також пов'язаних із зміною пір року, 
весняними сільськогосподарськими святами, які 
уславлюють Сонце, перемогу весни над зимою і 
супроводжуються обрядовими сценами та гіієнями, 
розвагами, іграми, спортивними змаганнями.

Каранавальний обряд трансформується в 
залежності від різних ісг. умов та етнічних рис, 
породжуючи тим самим нові форми та варіації. 
Однак є низка сталих категорій та ознак, іно 
створюють особливе карнавальне світовідчуття. 
Такими елементами є насамперед видовишнісгь, 
демонстративність та ексцентричність К. За 
визначенням М.Бахтіна, К. — це "світ навпаки", у 
якому зникають всі забобони та обмеження.

натомість з'являються різноманітні карнавальні 
зниження та непристойності, знецінюються закони, 
моральні правила та якості, обов'язковими є 
пародіювання та обдурення, фамільярне ставлення 
тошо.

Відносність та контакт їсть К. проявляються у 
театралізованих словесних змаганнях, 
містифікаціях, церемоніях зміни одягу та масок. 
О бов'язковим и для К. є сцени смерті та 
відновлення, увінчання та розвінчання, поєднання 
високого та низького.

К. мав значний вплив на л-ру, зокрема на 
становлення П жанр, системи, шо Бахтін визначає 
поняттям карнава/тжзапЯ Виникає низка жанрів 
карнавального походження, напр., пародійно- 
сатир ж анри: ком едія, сатирівська драма, 
п а р о д ія , е п іг р а м а , б у ф о н а д а , ф арс, 
трагіф арс, бурлеск З К. пов'язано виникнення 
нар. італ. театру к о м е д і ї  м а с о к , мист-во 
ж о н гд ер ів  у Франції, ск о м о р о х ів  у Росії, 
шпільманів у Німеччині та менестрелів у Англії.

Наталя /Інхоманова

КАРНАВА/НЗАШ Я —  жанр етил 
характеристика л-ри, генетично пов'язана із 
стійкими якостями обрядового фольклору. К. була 
реакцією "низової", фольклор.-нар. стихії на 
"високі" за початкування церк.-лицарської культури 
Сер-віччя. Термін належить М.Бахтіну, який 
використовує його стосовно творчості Ф. Рабле та 
Ф .Д остоєвського, вказуючи на елементи 
видовишності, поліфонічності, гіперболізації, 
абсурдності, комічності та контрастності в їхніх 
романах ("Творчість Рабле та нар. культура Сер- 
віччя та Р ен есан су " й "П роблеми поетики 
Достоєвського"). В  основі концепції К. лежить 
культурологічне осмислення уявлень та традицій 
щорічного свята обрядового характеру — 
карнавалу.

Але явите К. можна розглядати як одну з гол. 
властивостей худож. сприйняття, шо орієнтоване на 
відносність загальновизнаних норм мислення та 
поведінки. К. найчастіше виявляється в ексцентрич­
ності, баламутстві, панібратстві, профанації 
(карнавальні блюзнірства, непристойності, пародії, 
травестії та бурлески), навмисному контрастному 
зображенні, життєвих реалій. Тому К. особливого 
значення набуває в сатирі з її настановою на тотальне 
викриття. Д о прикладів карналізованої л-ри 
належать: "Дон Кіхот" М. де Сервантеса, "Подорож 
Гулівера" Дж.Свіф та, "Крихітка Нахес" 
ЕТ.А.Гофмана, деякі тв. М.Готля, романи А.Белого, 
"Балаганчик" О.Блока, "Майстер та Маргарита" 
М.Булгакова, "Козацькому роду нема переводу, або 
ж Мамай і чужа молодиця" О.Ільченко, ромайй 
Ю.Андруховича, романи латино-амер. письменників 
Ж.Амалу, Х.Кортасара, Г.Гарсія Маркеса та ін.

Наталя /Імхоманом

КАРО/ПНҐСЬКЕ ЮДРОДЖЕННЯ — духов, 
піднесення сер.-віч. культури та лат. л-ри за часів 
Рим. імперії Карла Вел. (768-814). В  цей період

246



КИТА

відкриваються нов. шкоди, розширюються навчальні 
програми за рахунок включення ант. авторів, клас, 
латина як об'єднуюча мова різноллеміжюго кельто- 
ром.-герм. населення знову набуває сипи й 
авторитету. Карп щедро опікується вченими й 
поетами, призначає їх на високі посади. Поступово 
в Ахені збирається інтелектуальний цвіт тогочасного 
сусп-ва. Виникає придворна "Академія" Карла і 
формується визначальна риса К.в.: нерозривний 
зв'язок лат. вченості та христ. благочестя. Серед 
діячів К.в. такі видатні постаті, як історик Павло 
Диякон (бл. 725-800), автор Історії лангобардів". 
та біограф Ейнгард(бл. 775-840), автор "Життєпису 
Карла Великого", де вперше було викладено історію 
Роланда; поети Ангільберт (помер 814) і Теодульф 
(помер 821); найвидатніший поет, філософ, педагог 
К.в. Алкуїн (бл. 7 3 5 -8 0 4 ). Однак розквіт 
каролінгської культури був недовговічним, одразу 
після смерті Карла Вел. його Академія розпалась. 
Спадкоємець Карла Дюдовік Благочестивий невдовзі 
занедбав культ, традимй', закладені батьком. Серед 
його сучасників виділяється лише постать поета, 
придворного вченого Ермольда Ніґелла, автора 
монументальної еп о п еї "Уславлення /Іюдовіка", 
написаної в дусі "Енеїли" Вергілія, шо стала 
апофеозом каролінгської могутності.

Благодатний грунт мала Д.л. і в монастир, 
школах. З ними пов'язана діяльність поета і 
вченого, архієпископа Майнпського Рабана Мавра 
(784-856) та його учня, поета й теолога Валафріда 
Страбона (809 849). Останній зажив популярності 
передусім в агіографічних жанрах ж и т ія  та 
видіння ("Житіє св. Блайтмакка". "Житіє св. 
Мамми", "Видіння Веттіна") і став предтечею 
візіонерської" лінії в cep-віч. л-pi, найвишим 

злетом якої є "Божественна комедія" Данте 
Аліг'єрі. Видатними особистостями були також 
)оанн Скотт Еріугена, ірл. філософ, перекладач 
Псевдо-Діонісія А реопаґіта, та чернець 
бенедиктинського монастиря в Санкт-Галлені 
Ноткер Заїка (840-912) — вчений, поет, автор лат. 
гімнів і кн. "Діяння Карла Вел. ", насиченої іст. 
анекдотами і казк. мотивами, з яких виростає 
пізніше жанр монелн.

Див : Латинська література
Петро Рихло

КАТАРСИС (від rpeu. Catharsis — очищення), 
термін давн-греи. філософії, естетики, медицини. 
В літ-знавстві пов'язаний з драм ою , вужче з 
трагедією. Арістотель у Поетиці" наголошував, 
що К. виникає у глядача як психол. ефект, 
викликаний страхом і жалем". К. очищує душу, 
облагороджує людину, звільняє від вад. Термін 
іноді застосовують не лише до драми, але й до 
поезії (М.Бажан убачав в поемі Д.Костенко 
Маруся Чурай" К. як вплив на почуття читача, 

народу, шо сприяло зберіганню імені нар. поетеси 
у віках). За довгі часи існування явише пережило 
численні й суперечні тлумачення. Новітня естетика 
пов'язує К. саме з поняттям трагічного в мист-ві.

Людмила Волкова

К В А Л ІТА ТИ В Н Е (ЯКМГНЕ) В ЇРШ У  
ВА Н Н Я —  тип віршування, у якому основою 
ритмотворення є розрізнення складів за ознакою 
якості складствірного голосного звуку, тобто його 
наголошеності-ненаголошеності: в силабо-тоніці 
таке розрізнення буде врегульованим, в тоніні — 
неврегульованим.

Протилежне к в а н т и т а т и в н о м у  в ір ш у ­
ванню

Борис Іианкж

КВАНТИТАТИВНЕ (КІЛЬКІСНЕ) ВІРШУ 
ВАННЯ — тип віршування, в якому основою 
ритмотворення є розрізнення складів за ознакою 
кількості звуку, тобто за довготою чи короткістю 
його вимови. До цього типу належить метр., 
зокрема, ант. віршування.

Протилежне квалітативному віршуванню
Див Античні розміри

Борне іванюк

КЕНМ НҐ (букв, позначення) — етил, фігура, 
постійний перифраз, усталене іменування трал, 
образів-понять у лавн-пн. (ісл. та норв.) скальдичній 
та еддичній, а також ірл. поезії.

Такими постійними поняттями, шо 
замінювалися семантично спорідненими або 
синонімічними словосполученнями були К.: "воїн" 
("той, хто править конем моря", "древо битви", 
"ясень битви", "посох меча"), який називався 
іменами божеств, назвами дерев чоловічого роду 
разом з реаліями та предметами чоловічої 
діяльності: "битва" ("негода Одіна", "древо мечів"), 
"меч" ("вогоньбитви ", "сонце битви", "вогонь крові 
і ран"), "корабель" ("кінь моря", "кінь хвилі", 
"ведмідь прибою"), "золото" ("бурштин моря", 
"вогонь руки", "вогонь моря") тошо. С вої 
прізвиська, "біографічні" та "функціональні" 
прикмети мають і язичницькі боги. Звичним є 
послідовне нанизування К. (багаточленні К.).

Основою К. є колективна конвенціональна 
метоиймія а отже, він, по-перше, успадкувався, 
а по-друге, має парадигматичний характер і тому 
не залежить від автор, контексту. Як езотерична 
загадка К. пов'язаний із гр аю  — генетичним 
чинником походження та атрибутивною 
властивістю мист-ва.

Оригінальними зразками К. у нов. європ. л-рі 
є вірш рос. поета XX ст. В. Хлєбнікова "Слово об 
Эль".

Борис Лваимж

КИТА — моноримова жанр, форма лірики в 
л-рах Бл. та Сер. Сх. Здебільшого К. являє собою 
вірш, рефлексію на ті чи ін. філос., морально-етич. 
чи дидактичні проблеми. Як значною мірою 
імпровізаційний жанр К. часто використовувалася 
для випробування молодих поетів, за її допомогою 
придворні митці розважали своїх володарів тошо. 
Формально К. близька до газелі та касиди але в 
ній відсутній перший бейт (двовірш) з паралельним

247



КІЛЬКІСНИЙ АНАЛІЗ

римуванням (звідси й назва: К. означає "фрагмент", 
"уривок") і рядки римуються за схемою ba. са, da... 
При цьому кількість бейтів, як правило, не 
перевищує 5-7 (зрідка 10 -  12). Одним з перших 
творців К. був Рудакі (IX -  X  ст.). Приклади К. можна 
знайти у творчості багатьох всесвітньо відомих 
поетів (Сааді, Джамі та ін.). Неперевершеними 
майстрами філос. К. вважаються Анварі (XII ст.) та 
Ібн Ямін (ХШ -  XIV ст.).

Олександр Бойченко

КІЛЬКІСНИЙ АНАЛІЗ — один з методів, 
який широко застосовується в різних галузях науки. 
В літ-знавстві К.а. використовується як допоміжний 
і взаємопов'язаний з літ. аналізом худож. матеріалу. 
К .а. найшов своє місце у вивченні питань 
віршування. В роботах С.Боброва, М.П.Гаспа­
рова, А Н.Колмогорова, В.С.Коробейнікова, 
В.Н.Ніконової та ін. розпраиьована методика 
кількісного вивчення худож. тв.

К .а. передбачає сукупність прийомів та 
процедур. Для ефективного використання К.а. 
потрібно враховувати ступінь ф ормалізованої 
ознаки, здатність її до числової обробки та повний 
перелік, шо вивчазться матеріалу, (див. вибірка). 
Нова кількісна інформація досягається завдяки 
одному або, частіше всього, багат. худож. тв.

Числова система худож. матеріалу може 
класифікуватись на окремі групи або родові 
спільності. Кожна родова спільність характе­
ризується якісними та кількісними показниками. 
Якісні ознаки числовоїсистеми розподіляються на 
змістовні та формально-об'ємні. Якісна ознака 
змісту конкретизується ідейно-худож. особли­
востями кожного конкретного тв. та відображає 
саме заг. в одиничному. Подібність основних 
особливостей ідейно-худож. змісту поодиноких тв. 
визначає найхарактернішу, спільну для всіх якісну 
ознаку. Вона є часткою кожного конкретно- 
одиничного та, узагальнюючись, характеризує 
змістовну особливість родової спільності. 
Формально-об'ємні ознаки вираховуються при 
вивченні форми худож. тв. Такими ознаками 
можуть бути рима, ритм, тропи, жанр, сюжет та 
ін. (напр., кількісне вивчення рим в поет, системі 
митця або кількісний аналіз трал, сюжетів у нац. л- 
рі XIX ст. та ін ).

Спільна якісна ознака репрезентує собою 
основні властивості числової системи. Взаємозв'я­
зок якісних ознак з кількісними показниками вказує 
на питому вагу та значення цих ознак родової 
спільності в числовій системі худож. матеріалу.

Микола Ярммстий

КІНОСЦЕНАРІЙ —  різновид сценар ію , 
словесний прообраз фільму, призначений для 
втілення на екрані, шо створюється з настановою 
на звукозорову форму цього втілення, з 
використанням специфічних особливостей та 
можливостей кіно. При створенні К. такого типу, 
як правило, використовуються виразні засоби 
драм, та проз. л-ри. Тому він є літ. за внутр.

структурою і водночас кінематографічним: описи 
в ньому готові до сприйняття зором, а все, що 
вимовлене словом, може бути відображене на 
плівці.

В  тексті К. закладені тем а, проблематика, 
сю ж е т , система характерів та ідейно-худож. 
концепція фільму, відтак він є доконечною стадією 
його створення. Як літ. твір, К. може мати 
самостійну худож. вартісність, але його гол. 
призначення — бути одним з основних етапів 
реалізації задуму фільму.

Крім літ. К. існує також режисерський, або 
постановочний, тобто детальний твор. план 
постановки фільму, з точним розподілом на кадри 
та з показом планів, муз та зображального рішення 
тошо. Режисерський К. значною мірою визначає 
жанр, ритм, стиль та атмосферу майбутнього 
фільму.

Примітивні сюжети найперших фільмів не 
вимагали викладення на папері, але з ускладненням 
змісту та збільшенням тривалості фільму виникли 
стислі описи подій, шо підлягали зніманню. Не були 
перші режисерські К. За сценаріями такого роду 
були зняті, напр., фільми М.Казеріні, одного з 
основоположників італ. кінемаграфії, "Отелло" їв 
"Ромео і Джульетта" за В.Шекспіром (1907), а 

також перший рос. ігровий фільм "Стенька Разін і 
княжна" (1908). З часом запис ставав детальнішим 
шо й спричинило виникнення у 20-і роки першої 
суперечки навколо природи К. і того, шо зумовлює 
сценарну творчість —  л-ра чи кіно, слово чи 
зображення. Багато видатних теоретиків кіно і 
реж исерів (Б.Балаш , Л.Кулеш ов та ін.) 
заперечували те, шо К. належить до л-ри. Інші, 
навпаки, обстоювали літературність К. (напр., 
В.Туркін, Н.Зархі та ін.)

Найпоширенішою формою К. в німому кіно б̂ в 
т. зв. "технічний", ""номерний", або "залізний", який 
мав вигляд схеми-плану, де перелічувалися об'єкти 
зйомки і вказувалося, звідки і як знімати. Образна 
трактовка подій фільму в такому К. була відсутня 
—  він був орієнтований лише на закони екранного 
зображення та правила кінозйомки, тобто такий К. 
належав до суто кінематографічної творчості. В 
"технічній" формі були написані К. низки значних 
тв. німого кіно, напр.. С. фільму "Панцерник 
"Потьомкін" Ейзенштейна, а також К. вестернів 
амер. режисера Т.Інса, який першим увів у практику 
режисерський К. як детальну розробку майбутньої 
картини. Але незабаром "технічний" К. перестав 
задовільняти творчі потреби режисерів, які 
намагалися використовувати в К. літ. засоби. Проти 
К., зміст яких обмежувався лише фабулою, 
виступали і амер. режисер, актор, сценарист тв 
письменник Е.фон Штрогайм, і рос. режисер
B. Пудовкін, і багато ін. Наприкінці 20-х рр. з'явився 
такзв. "емоційний" К , теоретиком якого вважається
C. Ейзенштейн. В суч. кінематографі подібні К. 
зустрічаються в дуже небагатьох авторів, напр., в 
творчості рос. режисера та сценариста 
В.Прийомихова (К. фільмів "Магія чорна і біла", 
"Милий, дорогий, коханий, єдиний" та ін.)

248



КЛАСИЦИЗМ

З приходом в кіно звуку наприкінці 20-х р. 
мовлення стало одним з гол. виражальних засобів 
екрану. Змінилася також і структура К., який 
наблизився до п'єси. У зв'язку з цим франц. 
драматург і теоретик кіно М.Паньоль стверджував, 
шо звук, кіно має бути подібним до екранізованої 
театр, драми. Протилежну позицію займав рос. 
сценарист Н.Зархі, який вважав, що сценарну 
поетику не кожна орієнтувати лише на драму, і 
намагався у своїх К. поєднати літ. та екранну 
образність.

Для кращих К. світ кіно 30 -х  рр. був 
характерний єдиний конфлікт, з послідовно і чітко 
наміченими зав'язкою, кульмінацією та розв'язкою, 
а також завершення долей героїв у межах сюжету, 
який, як правило, був стягнутий в один драм, вузол 
(напр., К. фільмів "Чапаев" за романом 
Д.Фурманова (реж. бр.Васильєви), Грона гніву " 
за романом Дж.Стейнбека (реж. Дж.Форд) та ін.). 
В ті ж роки закріплюється погляд на К. як на 
повноправний вид літ. творчості. К. стають 
предметом систематичних публікацій на рівні з ін. 
тв. л-ри. Причому, авторами К. фільмів іноді стають 
не тільки професійні сценаристи чи режисери, але 
й цілі твор. колективи (такий метод був, напр., 
широко прийнятий в практиці кіно США, де у 
кожного зі співавторів К. були свої певні функції).

Значний внесок у світ, кінематограф, та л-ру 
зробив О.Довженко — видатний укр. режисер, 
письменник та сценарист. Ним та за його К. були 
зняті фільми "Звенигора", "Арсенал ". "Земля", 
"Шорс" та ін. Низка К. Довженка залишилася 
неекранізованою ним самим ("Тарас Бульба" за 
Гоголем. "Україна у вогні", "Поема про море ", 
"Зачарована Десна" та ін.), деякі з них пізніше були 
екранізовані укр. режисером Ю.Солниевою.

У зв'язку з твор. пошуками італ. неореалістів в 
перше десятиріччя після 2-ї світ, війни з явилися нові 
можливості розвитку К. Драматургія неореаліст, 
кіно формувалася під впливом ідей ЧДзаваттіні, 
який був автором найзначніших фільмів реж. В.де 
Сіки. Багато К. створювалося не тількі Дзаваттіні, 
але колективом авторів, робота над К. носила 
характер спільної творчості, що була 
підпорядкована завданням дослідження реальної 
дійсності (як, напр., у фільмі "Рим об 11 годині" 
1952, реж. Дж.Де Сангіс, сценаристи Де Сантіс. 
Дзаваттіні, Р.Сонего, Б.Франкіно, Дж.Пуччіні, 
Е.Петрі). Фільм повинен був виглядати як документ. 
Тому сценаристи італ. кіно рішуче відмовились від 
багатьох канонів сценарної конструкції (передусім, 
від принципів "міцної", логічно побудованої драм, 
фабули) і знаходили нові форми композиційної 
організації зображення життя.

Суперечки навколо природи К. виникли знову 
у 2-й пол. 5 0 -х  рр. В  багатьох країнах К. 
заперечували в принципі — як чинник штучний і 
такий, шо заважає волі режисерського задуму, 
безпосередньому звертанню камери до дійсності. 
Виникла концепція "авторського кіно", з якої 
робився висновок про єдине авторство режисера, 
а також такий напрям, як "пряме кіно", яке

намагалося фіксувати явиша життя без 
попереднього драм, задуму сюжетної організації 
фільму.

В 7 0  — 90 -і рр. К. за своєю  формою 
наблизився до п о в іс т і . Сценаристи плідно 
використовують образні принципи та засоби не 
тільки прози й драми (напр., метафоричність у К. 
Т .Абуладзе "Покаяння"), але й поезії (напр., К. 
фільму "Дитячий садок", написаний рос. поетом 
Є.Євтушенком). Твор. досвід таких митців, як 
В .Шукшин, шо був і письменником, і сценаристом, 
підтверджує необхідність К. для створення 
кінокартини.

Постійним явишем є зміни К. самим режисером 
та самим сценаристом. Він змінювався в процесі 
роботи над фільмами "Андрій Рубльов"
А .Тарковського, "Апокаліпсис сьогодн і' 
Ф.Ф.Копполита ін. Також дуже поширеними є такі 
явиша, як о н а п іо н а л ь н е н н я  сюжету К ., 
перенесення дії з одного най. ґрунту на ін. Сюжет 
амер. фільму "Чудова сімка", дія якого відбувається 
в Америці, був запозичений у японців, шо не 
задовго до створення цього вестерну зняли 
кінокартину "Сім самураїв", засновану на реаліях 
япон. побуту. Япон. режисером А.Куросавою були 
створенні фільми "Ідіот" за Ф.Достоєвським (1951) 
та "Замок павутини" за "Макбетом" Шекеліра 
(1957), дія яких була перенесена в Японію. 
Омапіональнення сюжетів С. відбувалася і в кв 
італ. (фільм "Роки, що гарчать" Д.Дзампи за 
мотивами "Ревізора" М.Гоголя). Іноді має місце 
створення в певній країні фільму, дія якого 
розгортається в ін. країні, але самий фільм 
сповнений елементів нац. кіно, або створенний в 
специфічному жанрі нац. кіно. При цьому можливе 
і нерозуміння режисером специфіки літ. твору. 
Напр., амер. фільм "Тарас Бульба" (1962) за 
Гоголем був знятий як амер. вестерн.

Юрій Ткачов

КЛАСИЦИЗМ (від лат. classicus — взірцевий, 
першокласний) — напрям у л-рі та мист-ві й 
властива йому худож.-естет, система в європ. 
культурі. Естет, основою К. є норми прекрасного 
в клас., тобто ант. мист-ві. Першим етапом 
розвитку цього напряму був ренесансний К., коли 
в добу Відродження ант. спадщина набула ваги 
худож. зразка та норми. Неолат. л-ра XV-XVI ст. 
(Дж.Понтано, А.Поліиіано, Й.Секундус, П.Пельтіс, 
Я.Панноній, А.Кржицький) відновлювала ант. вірш, 
жанри оду, елегію , ідилію, епіграму; проз 
біограф ію, д іа л о г , промову, а також 
драматургічні: трагедію та комедію.

Найповнішого розвитку та унормування К. 
досяг у Франції XVH-XVIII ст ., особливо в 
драматургії та театрі. Франція була клас, зразком 
абсолю тної монархії, в основі своїй — 
аристократичної. Політ-ідеологічна концепція 
такої монархії надавала першорядного значення 
прагненню до упорядкованості, регламентації, 
суворої субординації. Така ідеологія відобразилась 
в теорії та практиці К.

2 4 9



КЛАСИЦИЗМ

Світоглядною основою К. служив філос. 
раціоналізм, т.зв. картезіанство, найповніше 
розроблений Р.Л екартом (1 5 9 6 -1 6 5 0 ) . 
Картезіанство протиставило вірі й авторитетові — 
раціо, розум, встановлювало правила розумової 
логіки, відтак дедуктивним чином — метафізичні 
закони, т о  виші за реальне життя. Рівнобіжно з 
картезіанством формується естет, доктрина К. — 
найнормативиіша з усіх естет, теорій. Своєю метою 
теорія К. вважала випрацювання та формування 
правил, вказівок — раз і назавжди —  як належить 
писати тв. Позаяк раціо вважалося вишим не лише 
від віри, але й почуття, раціональне више від 
емоційного, то спираючись на поетику Арістотеля, 
а надто Ґоранія вироблялись н а м и , правил 
написання тв.

Ф.Малерб (1555 -1628 ), Ж.Шаплен (1595- 
1674), аббат д'Обіньяк (1604-1676) і особливо 
Н.Буало (1636-1711) висунули положення про т. 
зв. правдоподібність, згідно з якою реальна 
дійсність у худож. тв. підлягає переробці відповідно 
до законів логіки та краси (гарного, вихованого 
смаку). Свавільній фантазії митця протиставлялась 
дисципліна творчості. Нормативність і канонічність 
охоплювали всі структурні рівні тв. У трактаті 
Буало "Поетичне мистецтво ' (1674) значне місце 
відводиться сусп. функції л-ри, відповідальності 
поета перед суспільством, декларованій єдності 
етмч. та естет. Полемічним щодо ренесансного 
гуманізму з його прагненням розкріпачити 
особистість в К. постає протиставлення розуму і 
почуття, сусп. обов'язку і особистого потягу. 
Тематика повинна була бути заг-важливою. 
Основна тема, держава і особистість. Ця антиномія 
властива і більшості трад. героїв класицистів. 
Вперше вона була відкрита в "Сілі" П. де Корнеля, 
який відобразив суперечність між особистістю та 
умовами абсолютної монархічної системи. По суті, 
було започатковано худож. відображення 
відчуження особистості в державі. Тематичний і 
сю жетно-образний матеріал переважно 
запозичувався з трад. кола міфології та історії (ант. 
і нац.-героїчної). У "високих" жанрах (трагедія, 
поем а, ода) героями виступали переважно 
аристократи, монархи, полководці тощо. Герой 
зображувався лише при виконанні державного 
обов'язку, перед яким поступалися особистості 
почуття. Намагаючись дати раціональний аналіз 
людської психіки, К. прийшов до виділення однієї 
основної риси в людському характері. Персонажі 
чітко поділялися на позитивних та негативних. 
Позитивні — герої греи., рим. або нац. історії, 
представники панівної верхівки; негативні — 
вихідці з сой. низів. Персонажів наділено лише 
однією —  двома рисами: чесність, вірність, 
діловитість, доблесть, талановитість або хитрість, 
підступність, недоумкуватість, ледачість. 
Наголошенням на такій рисі створю вався 
однобічний, монолітний характер.

Композиція класицистичного тв. дуже тверда 
й нормативна: суворе дотримання пропорційності 
всіх частин тв., стрункість побудови; чіткість,

ясність, простота викладу; "єдність почуття" для 
лірики тошо. И правила випливають або з 
раціоналістичного розуміння потреби 
правдоподібності, "справедливого веління розуму" 
(правило трьох єдностей: дії, місця, часу) в 
драматургії, або просто з ант. традиції 
(обов'язковий поділ героїчної поеми на 24 або 12 
пісень, поділ драм. тв. на 5 актів). Великої уваги 
віддавано питанням мов. сти л ю . Тут К. 
беззастережно керувався теорією трьох стилів 
(високого, сер. і низького), шо її започатковано 
було ше в ант. риториці, але найповніше 
унормовано саме в К. Поряд з цими основним 
існувало ше близько сорока мов. стилів (квітчастий, 
суворий, жартівливий тошо). Для досягнення 
урочистості застосовувалися архаїзм и , слова- 
алегорм (Марс — війна, Венера —* кохання тошо).

Усі складники всіх рівнів кожного виду та 
жанру були жорстко унормовані. Це добре видно 
на прикладі, оди. Тут чи не найретельніше було 
розроблено правила худож. організації тематика, 
послідовність викладу, віршований розмір, 
римування, строфіка, фігури, лексика).

Жанр, діапазон було суворо регламентовано. 
Літ. види та жанри поділялися на високі, сер. й 
низькі. "Найшляхетнішим" літ. родом вважалася 
драматургія, шо мала два незмішувані види: 
високий — трагедію та низький — комедію, 
інтермедію. Трагедія доконечно була вірш, 
(переважно —  алексаядр іиськии вірш) Комедія 
могла бути й вірш., й проз, або й сполучати в тексті 
вірш і прозу. Високими жанрами вважалися таж 
героїчна поема — епопея ( Тенріада" Вольтера), 
ода, панегірик, промова на вагомі теми. До сер. 
жанрів належали елегія, моралізаторський діалог, 
промова на щоденну тему, а також описова та 
дидактична поема на кшталт "Георгік" Вергілія: у 
франц. л-рі "Сади" Й. Леліля, в нім. — "Альпи" А. 
фон Галлера, в англ. — "Пори року" Дж.Томсона, 
в лит. — "Пори року" К.Донелайтіса 
(класицистична настанова поєднана з реаліст, 
тенденціями), в поль. — "Софіївка" 
С.Трембецького —  про славетний парк в У мая. 
Низькими жанрами вважалися ідилія, сатире, 
банка, епіграма, літературна казка, дружне 
листування. В  цьому перелікові впадає в око мая 
кількість "дозволених жанрів". Так, майже буя 
відсутня епіч. проза. Щоправда, в добу К. існувала 
специфічна романна творчість, яка задовольняй 
смаки переважно невибагливого читача Ці 
романи були шаблонними шодо зображувати 
сюжетних подій і характерів. Класнийсти й освічвй 
читачі мали підстави спогорда дивитися иа ЗЙЙ 
зразки масової, тривіальної літератури 3 м.. 
боку, до справж ньої л-ри зараховувалися 
риторичні та епістолярні жанри, шо на суч. попий 
аж ніяк не належать до красного письменства.

Протягом більш як двох ст. К. зазнавав значний 
змін. Виший розквіт франц. К. припадає на 160№ 
70 рр., час створення трагедій Корнеля "Сіл*, 
"Ґор аи ій ", "Ц інна"; Ж .Расіна "Фелра^ 
"Андромаха", "іфіґенія". Герої Корнеля "герой*

2 5 0



КЛАСИЦИЗМ

ною волею' перемагають власні пристрасті, у 
Расіна частіше перемагає пристрасть. В  комедіях 
Ж .Б.М ольєра в рамках К. з'являються риси 
побутового реалізму, відображення вад тогочас. 
сусп- ва. Після занепаду К. в кін. XVH ст. нове 
піднесення відбувається в епоху франц. 
П росвітництва, коли в творчості Вольтера 
посилюється політ, та філос. зміст, ант. ж образи і 
теми відтіснились сюжетами христ. Сер-віччя, 
мусульман. Сх., Індії ("Фанатизм, або Пророк 
Магомет ", "Заїра " Вольтера; "Карл IX" М. Шеньє). 
К. переддення франи. революції змінює 
орієнтацію, прямує до ідеалів і худож. форм рим. 
античності республіканської доби.

В ін. європ. країнах К. склався на поч. XVIII 
ст. під впливом франц., з набуттям нац. та станових 
особливостей. V найвизначнішого представника 
англ. К. Лж.Мільтона він має демократичну та 
республіканську світоглядну основу. V його 
співвітчизника Лж.Драйдена в героїчних п'єсах 
відчутний вплив корифеїв англ, ренесансної 
драматургії В.Шекспіра та Б.Джонсона. Теоретик 
просвітницького К. в Англії О.Поп (1688- 1744) в 
"Досліді про критику" не виступає догматичним 
послідовником правил. Він принциповий ворог 
перебільшень, штучного ентузіазму, сектантської 
звуженості. Нім. варіант К. виразився у поета 
М.Опіца, який захищав право нім. мови творити 
літ. шедеври. Значна еволюція світоглядної та 
естет, системи К. відбувається в Німеччині в період 
руху "Бурі і натиску' і т.зв. неммарсмюго К.

В більшості країн Сх. Європи молоді л-ри 
проходили відносно короткочасний розвиток 
просвітницького К. , маючи деякі подібні 
спільнослов'ян. риси. Значну ролю відіграли 
сатира, байка, крит. памф лет. В жанрах 
"високого стилю" втілилось зацікавлення подіями 
най. історії, прагнення розвивати нац. літ. мови. 
У Росії К. виник в л-рі післяпетровського часу, 
служив втіленням просвітницької ідеології і 
характеризувався переважанням нац.-іст. тематики 
над ант. та розвитком сатир, напрямку. Слідуючи 
принципам Н.Буало, А. Кантемір (1709-1744) 
виступив першим теоретиком сатири як засобу 
"виправлення людських звичаїв" "силою голої 
правди". В  творчості М.Ломоносова і О.Сума- 
рокова, Г.Державіна відобразились такі риси рос. 
К. як високий громадянський пафос, патріотизм, 
філос. осмислення дійсності. В  Україні К. не мав 
широкого розвитку. Дише умовно можна вважати 
бурлескно-травестійну поему І.Котляревського 
(1769-1838) "Енеїда", талановите переосмислення 
сюжету Вергілія, тв. К. В алегоричній формі поема 
змальовувала іст. минуле України, оспівувала кращі 
риси укр. народу. Поль, просвітницький К. 
проявився у творчості єпископа І.Красіцького 
(1735-1801) — б а й к а р я  і сатирика —  та 
памфлетистів С.Трембеиького (1 7 3 9 -1 8 1 2 ) і
І.К.Венґерського (1755- 1787). Просвітницька 
тенденція К. знайшла втілення в патріотичних одах, 
байках, любовно-анакреонтичній ліриці чес. поетів
В. Тома (1765-1816) , А. Я. Шафарика (1795-

1861). Представником просвітницького К. в 
Угорщині був Д. Бешенеї (1747-1811)—  автор іст. 
трагедій та комедій про звичаї угор. дворянства.

В. епоху раннього К. почалось порівняльне 
вивчення литератур. Шляхом порівн. аналізу 
франи. поет і критик Ш. Перро (1628-1703) в 
діалогічному трактаті "Паралелі між ст-давніми і 
новими" (1688Д 697) намагався довести переваги 
л-ри доби Дюдовіка XIV над ант. Остання, мовляв, 
була позбавлена будь-яких значних філос. ідей. 
Твердження Перро спричинило літ. суперечки між 
прихильниками "нових" і "ст-давніх . Гол. 
опонентом був Буало, переконаний в тому, шо ант. 
мис-тво —  універсальне дзеркало, яке дозволяє 
побачити вічне та ідеальне, в т.ч. і суч. дійсність. 
Примиренням протилежних поглядів була праця 
Ф. Фенелона (1 6 6 1 -1 7 1 5 ) "Лист про заняття 
Французької академії" (1714) з твердженням про 
те, шо не ідеальної правди треба вчитись у древніх, 
а простої правди життя. Автор прані "Спір древніх 
і нових" Г.Жийо, однак, високо цінує "Паралелі" 
Перро, вважаючи цю кн. важливою віхою в 
розвитку порівн.-іст. методу і першою спробою 
аналізу історії л-ри в контексті заг. історії культури. 
Доба просвітницького К. вдосконалює порівн. 
вивчення най. л-р у ліахронному аспекті. Значну 
ролю тут відіграв нім. просвітник Й.Гердер (1744- 
1803). Чуття історизму допомогло йому крит. 
зіставити ант. л- ру з європ. К. Порівнюючи суч. 
нім. л-ру з взірцями "класичних" л-р, Гердер 
аргументував неможливість для сучасників 
наслідувати бібл. давнину та античність через зміну 
іст. умов. В  статті "Про подібність cep-віч. ант. та 
нім. поезії" (1777) він одним з перших пов'язує нац. 
європ. традиції л-р з нар. джерелами. Плідними 
були судження Гердера про характер спів­
відношень шекспірівської та ант. трагедій з 
генетичного та іст.-порівн. погляду ("Шекспір", 
1 7 7 3 ). Серед перспективних наук, ідей 
порівняльного літературознавства була ідея 
Й.В.Ґьоте про органічну єдність літ. процесу та 
висунуте ним в зв'язку з цим поняття світова 
література

Пізніше використання в л-рі та мист-ві міфол. 
образів і мотивів, ант. тем і сюжетів, етил, традицій 
К. після заміни його ін. напрямами, як правило, 
означують терміном неокласицизм.

К. в образотвор. мист-ві європ. країн панував 
більше як два ст., від перших десятиріч XVII ст. до 
сер. XIX ст. При заг. естет, принципах, близьких 
до літ., в мист-ві він пройшов декілька етапів 
розвитку, пов'язаних з особливостями іст. умов та 
нац. культур. Такими заг. принципами для 
архітектури та малярства були праці теоретиків і 
практиків їтал. ренесансного будівництва (гол. 
чином А.Паллаліо) та висловлювання франц. 
маляра Пуссена (1 5 9 4 -1 6 6 5 ) . В них 
підкреслювалося значення ант. мист-ва як 
позачасового взірця, як торжества розуму над 
почуттям, як прояву високої громадянської 
свідомості. Тв. мист-ва, за Пуссеном, повинен 
нагадати людині "про споглядання доброчинності

2 5 1



КЛАСИЦИЗМ

та мудрості, за допомогою яких вона зуміє 
залишатися непохитною та твердою перед ударами 
долі". Зміцнення абсолютної монархії у Франції в 
XVI! ст. дозволило їй зайняти гол. місце у 
формуванні К. у всіх видах мист-ва, хоча 
особливості цього стилю іше не досягли на 
ранньому етапі свого чіткого та чистого виразу. 
Одним із ранніх проявів К. у франц. архітектурі 
був Люксембурзький палац у Парижі (1615-1621), 
збудований С. де Бросом (1562-1626) та ансамбль 
палацу, парку та міста Рішельє (поч. в 1627) 
архітектор Ж./Іемерсьє (1585-1654). Найбільший 
розквіт франи. архітектури припадає на 2-у пол. 
XVII ст. коли був збудований сх. фасад Дувру 
(1667-1668) архітекторів /І.Лево та К. Перро, який 
втілив худож. принципи раннього архітектурного 
К .: чітке та логічне розчленування об'єму на несучі 
та несені частини, деталі та пропорції корінфського 
ордеру, близькість до ант. канону, підкорення 
композиції заг. началу. Новатором у створенні 
міських та палацово-паркових ансамблів виступив 
Ж.Арден-Мансар (1 6 4 6 -1 7 0 8 ), автор церкви 
Будинку інвалідів (1693-1706) та грандіозного 
палацового комплексу Версалю (1668-1689). Тут 
має місце абсолютне композиційне панування 
палацу над всім оточуючим. В плануванні "зеленої 
архітектури " парку А.Ленотром (1 6 1 3 -1 7 0 0 ) 
втілено естет, ідеал К. — розумне начало. 
Багатство та різноманітність форм, мармурових та 
бронзових скульптур, пострижене гілля дерев, 
водограї, басейни складають величезний "зелений 
палац", єдиний з виглядом архітектурних будов. З 
цим комплексом пов'язані досягнення франц. 
скульптури XVII ст. Статуї Ф.Жірардена (1628- 
1715), А.Куазевокса (1640 -1720 ) та П.Пюже 
(1620-1694) уособлювали в палацовій та парковій 
скульптурі в ант. формах визначене поняття, образ, 
що створю вало алегоричну систему, яка 
виславляла монархію. Побудова Версалю та ін. 
позаміських палаців мала вел. вплив на розвиток 
прикладного мист-ва. Меблі, дзеркала, срібний 
посуд, ювелірні вироби, килими, тканини та 
мережива виготовлялися не тільки для франц. 
палаців, але і для широкого вивозу за межі країни. 
1662  Кольбер заснував королівську гобеленну 
майстерню, в якій Ш.Лебрен (1619-1690) створив 
серію гобеленів. Видатним майстром худож. меблів 
був А .Ш.Буль (1 6 4 2 -1 7 3 2 ), який застосовуав 
орнаментальну інкрустацію із різних сортів дерева 
(інтарсію), позолоченої бронзи, перламутру, 
слонової кістки, дотримуючись при цьому 
монументальності, чіткої симетрії, розкоші та 
парадності. Пам'ятки франц. прикладного мист- 
ва дістали поширення в ін. країнах Європи, довгий 
час служили зразком для копіювання. Провідне 
значення у франц. малярстві з 2-ої пол. XVII ст. К. 
набуває в творчості Пуссена. Зразком для ідейно- 
естет. програми служить картина "Смерть 
Ґерманіка" (1627), де герой, мужній та шляхетний 
рим. полководець, гине від отрути заздрісника 
Тіберія. Ідеал Пуссена —  людина, яка живе єдиним 
шасливим життям із природою ("Царство флори",

"Спляча Венера" (1620-1630). Послідовниками 
Пуссена були представники К. епохи франц. 
революції. Одним із видатних франц. пейзажистів 
К. був К./Іоррен (1600-1682), в творчості якого 
пейзаж став самостійним жанром. Мотиви італ. 
природи перетворювалися Лорреном в ідеальний 
лір. образ К. XVIII ст. був уже принципово нов. 
явищем мист-ва. Якщо в XVII ст. він розвивався в 
контексті бароко, то тепер він постає в одних 
країнах на місці рококо, а в ін. —  пізнього бароко. 
Зросла цікавість до рим. античності в зв'язку з 
розкопками Помпеї та Геркуланума, тв. одного із 
засновників естетики К.Вінкельмана. Ант. мист-во 
республіканського Риму оголошувалося нормою та 
зразком, шо дістало сой. спрямованість у франц 
маляра Ж.-Л.Лавіда (1748-1825). В іст. картинах 
на ант. теми ним втілені ідеї патріотизму та високої 
громадянської свідомості ("Клятва Ґораціїв". 
1748), в портретах стверджувався образ реальної 
людини ("Зеленшипя", 1794). К. Давіда відкидав 
традиції аристократичної культури рококо. В епоху 
Наполеона К. у франи. архітектурі перетворюється 
в стиль репрезентативного характеру, ампір, який 
став останнім вел. стилем Зх. Європи 
Декоративний ефект при цьому досягається 
членуванням стін пілястрами та колонами, 
сполученням мармуру, бронзи та пишного 
орнаменту. Такими є інтер'єри Лувру, Фонтенбло. 
Військові походи Наполеона відображено в 
полотнах Л .А .Ґр о  (1 7 7 1 -1 8 3 5 ) , де поряд з 
ідеалізацією імператора показане і криваве лихо 
війни. Л.Енгр (1780-1867) прагнув в поет, жіночих 
портретах не відступати від "вічного ідеалу краси" 
—  ант. та бути вірним природі. В ін. країнах 
Європи мист-во мало подібні з франц. риси. В Італії 
мотиви Пуссена та Лоррена в XVIII ст. розробляв 
"руїнописеиь" Лж. Піранезі (17 2 0 Ц 7 7 8 ). На 
відміну від рев. духу франц. К. в Італії на межі ст. 
поширився К. ідилічного типу. Характерною була 
творчість скульптора А.Канови (1757-1822). 
Найяскравішим виразником К. в нім. малярстві 
XVIII ст. був А.Менгс (1 7 2 8 -1 7 7 9 ) , творець 
математично розрахованих композицій "Суд 
П аріса", "П ерсей", "Андромеда". Панівним 
напрямом в нім. архітектурі К. стає в 1-й пол. XIX 
ст., в музейних будовах К.Ф.Шинкеля (1781-1841) 
та Л. фон Кленце (1 7 8 4 -1 8 8 4 )  в Берліні та 
Мюнхені. Тенденції К. відбилися в скульптурі 
Й.Ш адова (1 7 6 4 -1 8 5 0 ) . Послідовником 
палладіанства в архітектурі Англії був І. Чемберс 
(1723-1796), який мав заслуги в садово-парковїй 
архітектурі ландшафтного типу. В  малярстві риси 
К. помітні в портретах Дж.Рейноллса (1723-1792). 
Мист-во К. дістало в XVIII ст. поширення в Росі!, 
насамперед в будівництві та скульптурі. Основи 
були закладені Ю .Ф ельтеном (1730-1801) 
створенням набережних Неви та грат Літнього 
саду в С.-Петербурзі. В творіннях архітекторів 
В .Баженова (1738-1799), (Будинок Пашкова в 
Москві), М. Казакова (1738-1812), (будівля Сенату.
І. Старова (1745-1808) (Тавричний палац у С.- 
Петербурзі), Ч.Камерона (1740-1812) (споруда в

2 5 2



КЛЕФТСЬШ гнеш

Царському Селі) - створювалися шелеври рос. К. 
Особливий розквіт архітектури в Росії викликаний 
патріотичним піднесенням у зв'язку з вітчизняною 
війною 1812 р. "Золотим віком" рос. ампіру стали 
творіння А.Н.Вороніхіна (1759-1814) Казанський 
собор, А Л .З ахар ова (1 7 6 1 -1 8 1 1 ) —  будівля 
Головного Адміралтейства, К.І.Россі (1775-1849)
— Головного штабу та Александрінського театру 
(в С.-Петербурзі), І.І.Бове (1784-1834) — творця 
ансамблю Театральної плоші та Манежу в Москві. 
Рисами їхнього стилю була спрямованість до вел. 
та лаконічних форм, використання портиків, 
акцентування могутності цокольної частини, 
простота планування. "Золотим віком" рос. 
скульптури стали твори І.Шубіна (1740-1805), 
М.Козловського (1753-1802) — автора пам'ятника 
Суворова в С.-Петербурзі; ГМартоса (1754-1835)
— пам'ятника Мініну та Пожарському в Москві та 
Рішельє в Одесі. Менше традиції К. проявилися в 
рос. малярстві.

К. в мист-ві України розвивається з останньої 
третині XViH ст. в зв'язку з виникненням нов. міст 
та збільшенням світської забудови. Створюється 
проект нов. планування Одеси, Миколаєва, 
Катеринослава та ін. міст. Завдяки діяльності в 
Україні К азакова, Камерона, Старова укр. 
будівництвом був органічно сприйнятий рос. К. 
За проектом укр. арх. П.А.Дубровського (1782-?) 
створена садиба Галагана в Сокиринцях (1825- 
1829), В.Беретті (1781-1842) збудував споруду 
Київського ун-ту (1837-1843), А.Меленський (1744- 
1833) став автором ампірних будов у Києві та 
пам'ятника Хрешення Русі (1802-1808). Для укр. 
К. характерним є єдність архітектури та природи, 
широкий розвиток паркобудівниитва. До числа 
видатних зразків належить парк "Софіївка" в Умані 
(1796-1859), створений за участю укр. садівника 
І.Заремби. До мист-ва Зх. України К. проникав із 
зх.-європ. шкіл, де навчалося багато укр. малярів 
та скульпторів. Ант. мотиви та стилістика присутні 
в скульптурних прикрасах фонтанів у Львові 
(скульптор Г .В ітвер , 1 7 7 3 ) , в надгробках 
Г.Красуцького (1837-1885), Ц.Годебського(1835-
1909). Риси К. в малярстві на Україні дістали 
широке поширення в розписах храмів Києво- 
Печерської та Почаївської Лавр. Виникнувши в 
сер. XVIII ст., в Польщі К. в архітектурі та малярстві 
утримався довше, як в ін. країнах. До значних 
пам'яток належить Бельвелерський палац у 
Варшаві, створений архітектором Я.Кубицьким 
(175801833), малярські алегорії "Фортуна" 
Т.Куние (1 7 3 1 -1 7 9 3 ) , міфол. композиції 
П.Бродовського (1784-1832) ("Едіп та Антігона", 
1828). В Ч ехії розвиток К. пов'язаний з 
заснуванням 1799  р. Празької Академії мист-в. В 
творчості вихідців із Академії намітився перехід від 
К. до романтизму. Такою фігурою перехідного часу 
був маляр Ф.Ткадлик (1786-1840).

К. в музиці отримав найпослідовніший вираз у 
Франції в XVII ст. в творчості зачинателя жанру 
"пір. трагедії" Ж.Люллі, яка вирізнялася логічністю 
побудови, єдністю характеру, передачею душевних

емоцій муз. ефектами. Найвиша стадія муз. К. 
пов'язана з Віденською клас, школою, з іменами 
Й.Гайдна, В .А.Моцарта, Л. ван Бетховена, які 
створили нов. тип К. з гармонійністю, ясністю 
мислення, рівновагою чуттєвого та інтелек­
туального, широтою реаліст, осмислення світу, 
глибокою народністю. Тенденції К. помітні в укр. 
композиторів XVII! ст. М .С .Б ерезовського, 
Д.С.Бортнянського, рос. Є.ГФоміна та ін.

Неокласицизм )СХ-ХХ ст. залишив слід гол. 
чином в архітектурі ряду країн Європи. В Росії на 
традиції античності та Ренесансу спиралися в своїх 
спорудах палладіаниі І.В .Ж олтовський,
А.І.Таманян, Р.І.Клейн, І.А.Фомін, які збудували в 
перші десятиріччя XX ст. ряд значних за худож. 
якостями споруд, напр., Музей образотворчого 
мист-ва ім. О.Пушкіна в Москві архітектора 
Клейна. Але там, де клас, форми підкорялися ідеям 
тоталітаризму, намагалися висловити "героїчну 
активність", "стійкість" та "імператорську" міць, 
архітектура та малярство вирізнялися пихатою 
помпезністю, гіршими зразками академічного мист- 
ва. Ці явиша є характерними для фашистських 
режимів Італії та Німеччині, а також епохи 
сталінізму в СССР.

Анатолій Волхов, 
Микола Нефьолон

К Л ЕФ Т С ЬК І ПІСНІ (від грец. Ие/tos — 
крадіжник, гайдук) — пісні грец. нар. месників, які 
вели боротьбу проти тур. завойовників та їх 
союзників, заможних землевласників (XVIH —  поч. 
XIX ст.). Отже, згідно з значенням слова, —  це грец. 
гайдуки. К.п. оспівують боротьбу грец. народу 
проти нац. та соц. пригноблення. Особливого 
розквіту вони набули у період най.-визвольної 
війни проти Туреччини (1 8 2 1 -1 8 2 7 ) . Пісні 
поділяються на героїчні та лір. їхньою темою є 
подвиги, повсяклення та душевний стан людей, які 
вирішили захищати свою незалежність. За 
мотивами та змістом К.п. близькі до пд.-слов'ян, 
гайдуцьких та ускоцьких пісень: розлучення з 
матір'ю та коханою, двобій з турками, самотність 
воїна, порівняння героя з орлом та сонцем тошо. 
Так само як у пд-слов'ян. піснях проти 
поневолювачів зі зброєю в руках виступають жінки. 
Клефтські ватаги мали при собі співців, а дехто з 
них сам складав пісні (Колокотроніс, Макріяніс,
А.Ґазіс та ін ). К.п. співали в супроводі струнних 
інструментів, часто під їх виконання навіть 
танцювали. Переважно в К.п. використовувався 
ямбічний вірш у п'ятнадцять складів, поділений на 
два піввірша. Вперше К.п. були надруковані в зб. 
Клода Форіеля Народні пісні Греції" (Париж, т. 1, 
1824; т.2, 1825). Високу оцінку К.п. дав Й.В.Ґьоте. 
В Росії їх перекладали М.Гнедич, А.Майков та ін. 
В Україні боротьбу клефтів оспівав Ієремія Галка 
(М.Костомаров) у "Грецькій пісні" (1840):

[ реве, і шумить,

і гуле, і гримить.
Чи то воликів б'ють,

Чи то звіра цькують?

2 5 3



КЛОУНАДА

То не воликів б'ють.

То не звіра цькують.
То хоробрії клефти
Музувірів сінуть.

Валерій /ТаврАонов

КЛОУНАДА — синкретичний нирковий 
жанр, який базується на прийомах ексцентрики та 
буфонади і поєднує елементи музики, танців, 
пантоміми, гімнастики, дресирування тошо. Це не 
виключає певної спеціалізації в К.: буфонадна 
(виконання розмовних або мімічних сценок), 
килимна (виконання жартівливих сценок у 
перервах між номерами під час готування манежу 
для наступного номера), К. муз, акробатична, з 
дресурою тошо.

До XVII ст. К. не виступала як самостійний 
жанр і була невід'ємною частиною вистав 
мандрівних лицедіїв — ж онглерів Позаяк дійство 
жонглерів мало значний вплив на розвиток мист- 
ва, то й К., як частина виступів жонглерів, так чи 
інакше впливала на мист-во і. зокрема, на 
драматургію. Так, К. була однією з основ італ. 
comedia deft'arte (комедй масок) та одним із 
засобів створення образу-маски (Брителла, 
Арлекін. Панталоне). Цей вплив був обопільним, і 
прообразом одного з учасників К. (білого клоуна) 
був П'еро з комедії масок.

Клоуни, блазні, первні їхніх дійств увійшли і в 
деякі драм. тв. Так. у В.Шекспіра це блазень Дане 
зі своєю собакою у "Двох неронцях"; блазень 
Башка, близький до типу англ, клоуна та його 
партнер —  констебль Тупиця у "Марних зусиллях 
кохання"; елементи клоунади наявні у фарсовій 
сцені в "Сні літньої ночі", коли цариця фей та 
ельфів Титанія освідчується в коханні ткачеві 
Основі з віслюковою головою, у розіграші компанії 
сера Тобі Белча над Мальволіо та в залицяннях 
сера Ендрю Егчіка до Олівії у "Дванадцятій ночі". 
П'єси Е.ле Філіпо "Циліндр", "Розрадник вдів" 
також насичені К. та буфонадою.

Включення у драм. тв. елементів К. не тільки 
посилює комізм дії і являє собою одну з домінант 
жанру (А.Чехов "Вишневий сад"), але й сприяє 
утворенню нов. жанр, різновидів: "Героїчне, епічне 
і сатиричне зображення нашої епохи" -  "Місгерія- 
буф ", "драма у шести діях з цирком та 
ф ейерверком" — "Лазня" В.М аяковського. 
Обопільно творчо допомагали один одному ст. 
клоун Карл Валентин і молодий Б .Брехт. Досить 
часто образ клоуна зустрічається в оповідних 
жанрах (Чехов, М.Горький, Л .Андреев, О.Купрін, 
І.Ольбрахт, Г.Бьолль).

Андрія Близнюк

КОБЗАР — виконавець дум, іст. та лір. пісень 
у супроводі кобзи —  одного з найлавн. струнних 
шинкових інструментів (3-12 струн), іст. згадки про 
кобзу в Україні починаються з XI ст. Аналоги: а) 
бандурист — виконавець на бандурі —  близькому 
до кобзи але досконалішому інструменті зх-європ. 
походження (12-20 струн), що закорінився вУкраїні

в кін. XV! сг.; б) лірник — виконавець на лірі — 
клавішно-смичково-струнному інструменті теж зх- 
європ походження, шо поширився в Україні в XV ст.

Корені кобзарства ведуться від легендарних чи 
напівлегендарних співців Слов'янщини — лави- 
рус. Бояна і Митуси (згадки у "Слові о полку 
Ігоревім" та "Повісті временних літ"), чес. Дюмира 

ямАорм"). Подібність простежується 
з творчістю бардш —  епіч. співців кельт, племен 
(V — ХУЛсг.).

Перші згадки про кобзарів і лірників 
знаходяться в поль. жрфиікаж XVI ст. Спочатку 
творцями дум та іст. пісень та їх виконавцями в 
супроводі муз. інструментів буди безпосередні 
учасники важливих подій, козаки-воїни. З 2-гоі 
пол. XVIII ст. виконання переходить до К.-сліпців 
(часто колишніх воїнів). На відміну від К.-учасників 
подій які творили думи та іст. пісні, К.-сліпці в 
основному популяризували їх, зберігаючи в нар. 
пам'яті. А втім вони створили багато варіантів 
нар. епіч. лір. тв. і абсолютно нов. сюжетів. К. та 
лірники були організовані в цехи на кшталт 
ремісничих. Спілкувалися між собою арго — 
притаєною, т.зв. лебійською мовою.

Кобзарство було дуже шанованим, надто на 
Запорозькій Січі. К. сприймалися як провідні й 
носії слова правди. Вони брали участь у козацьких 
походах та гайдамацьких повстаннях, у нац - 
визвольних рухах. Роля й місце К. були 
надзвичайно вагомими. У період Хмельниччини 
(1648-54) вони закликали народ до боротьби, 
виражали його сподівання, уславлювали героїв. 
Після поразки повстання Коліївщини (1768) 
активних його учасників-кобзарів Прокопа Скрягу, 
Василя Варченка було страчено. !з занепадом 
козацтва занепадає і кобзарство. К. змішалися з 
жебраками-лірниками. Але й у ХІХст. були визначні 
митці: А.Шут, Т. Пархоменко, О.Вересай якого 
високо цінував Т. Шевченко й подарував йому 1860 
свій "Кобзар". Недарма збірник своїх віршів поет 
називає цим словом. Образ К. стає улюбленим 
наскрізним образом  Шевченкової творчості. Він 
оспівує К. як втілення духу укр. народу у літ. і 
мадярських тв. (Інтерсеміотика). Серед видатних 
К. XX ст. М. Кравченко, Г.Гончаренко.

У період укр. відродження кін. XIX — поч. XX 
сг. зростало зацікавлення укр. інтелігенції, зокрема 
худож., кобзарством. О.Сластіон склав альбом 
графічних портретів 23-х К. Г.Хоткевич сприяв 
популяризації й відродженню кобзарства 
наслідком чого стало створення ансамблю 
бандуристів суч. типу в Україні та діаспорі (Канада, 
Австралія).

У період громадянської війни частина 
бандуристів брала участь у збройній боротьбі за 
Україну. 1 9 1 8  Першу капелу бандуристів 
благословив гетьман Павло Скоропадський.

За совєтських часів ставлення до К. було 
ворожим. У 20-ті роки було проголошено гасло. 
"Проти кобзи — радіо Лніпрельстану!", "Пильніше 
контролюймо кобзарів!" Кобзарські цехи було 
піддано переслідуванням. "Багато кобзарів тоді

2 5 4



КОЛИСАНКА (КОЛИСКОВА ПІСНЯ)

пропало. Кого ловили на базарі. Кого — на 
помешканні. Скрізь, де б вони не з'являлись, їх 
забирали." згадував К. А.Порфіненко. Доходило 
аж до фізичного винищення. Так, у сер. 30-х рр. 
було організовано Перший всеукраїнський конгрес 
лірників. На нього було зібрано понад 200  К. та 
розстріляно НКВД. До цькування долучилися 
письменники Ю.Смолич твердив: "Кобза заховує 
у собі певну небезпеку, бо надто мінно зв'язана з 
націоналістичними елементами укр. культури, з 
романтикою козацькою й Січі Запорізької". 
М .Хвильовий закликав "вибивати колом 
закобзарену психіку народу". М. Бажан у поемі 
"Сліпці" називає К. "зрайцями", "смердючими 
недоносками", засуджує на смерть К. та 
кобзарство: "Помреш як собака, як вигнаний 
зайда, Догравай, юродивий, спотворену груГ

Поряд з цим створювалися капели бандуристів 
та згодом школи кобзарського мист-ва, які 
використовувалися в комуністичних 
пропагандистських цілях. Складалися відповідні, 
позбавлені жодної худож. вартості думи.

Див Багші, Жирші, Рапсод
Анатолій Волков

КОВАШ СЛОВА" —  слова, які штучно 
створені письменниками, здебільшого в тих 
випадках, коли в укр. мові були відсутні слова для 
позначення того чи ін. явища. Цей вираз вживався 
з 1870-х рр., первісно з негативним забарвленням, 
критиками народницького напрямку, що вони 
намагались обмежити укр. літ. мову лише 
селянською лексикою. Серед авторів "К .с ." 
Т.Ш евченко: передмова, післямова; Нечуй- 
/Іевицький: байдужість, самосвідомість, світогляд; 
М.Старицький: мрія, чарівливий; Олена Пчілка 
П.Грабовський: самопізнання; М.Левченко: обрій; 
Леся Українка: провесна, промінь. Отже, 
доцільність кування слів було підтверджено ЖИТТЯМ: 
усі вишенаведені "К .с ." сьогодні увійшли до 
основного словникового фонду.

Див 7ндивптуалізм Пуризм. П севдо- 
неологізм

Анатолій Волков

КОДА (італ. coda — додаток, закінчення, від 
лат. cauda —  хвіст) — 1) додатковий рядок (або 
рядки) понад канонічну кількість у твердих 
строфічних формах, напр., понад 14 у сонеті, 
понад 8 у тріолеті, 2) заключна частина складної 
строфи, напр., два останні рядки октави або 
ОНОҐІНСЬКОІ строфи. К., в цьому розширеному 
розумінні, іноді позначена відмінностями від 
основної частини, зокрема, кількістю стоп. К. може 
бути і в астрофічних вірш, побудовах, де засобом її 
підкреслення є графічна відбивна, ін. шрифт тощо. 
За змістом К. здебільшого яв/іяє собою висновок- 
афоризм, пуант. В цьому розумінні вона, близька 
до муз-знавчого розуміння терміну: заключний 
розділ, що завершує тв., узагальнюючи його зміст.

Приклади К. є в Данте Аліґ'єрі ("Vita nova"),
В.Брюсова (сонет "Цветы роняют робко

лепестки. . . "), Є.Плужника (вірш "Суди мене судом 
твоїм суровим...").

Елеонора Соловей

КОЛАЖ — (від франи. co//ege) — довільне 
поєднання відносно автономних за змістом 
фрагментів.

К. був введений представниками літ. авангарду 
як експериментальний прийом побудови тв., який 
передбачає особливу семантичну насиченість 
тексту та підвищену інтерпретаиійну діяльність 
читача. К. широко вживався Г.Аполлінером, 
Дж.Джойсом. Т.-С.Еліотом, П.Целаном та ін.

Особливе розповсюдження отримує у 
постм одернізм і, де фрагментарність, 
розірваність, композиційна аморфність виступають 
як ознаки даної течії, що виявляються у 
поліфонічності, інформаційній насиченості та 
внутр. варіантності тв. У цьому випадкові К. має 
не стільки експериментальний, скільки компо­
зиційно-змістовний характер і є визначальним 
чинником етил, та семантичного навантаження 
тексту. Інакше кажучи, К. є необхідним складником 
худож. системи постмодерністської л-ри. Цей 
прийом зустрічається у Х.Кортасара, Дж.Барнса, 
Вік. Єрофєєва, Ю.іздрика та ін.

Однотипні явища спостерігаю ться в 
образотвор. мист-ві авангарду.

Наталя /Ьухоманова

КОЛИСАНКА (КОЛИСКОВА ГИСНЯ) —
жанр нар. лір. пісні. К. співає мати (зрідка бабуся), 
аби заколисати, залюляти, приспати, приспівати 
дитину. К. переважно короткі. Ритм і темп — 
зумовлені темпом гойдання. Мелодія — наспівна, 
нескладна. Мета К. — відповідними рухами, 
монотонним співом і приємними дитині словесними 
образами спонукати до сну малого слухача. Муз. і 
словесна форма та самий зміст К. вказують на 
прадавнє її походження, на його спорідненість із 
магічними навіюваннями — замовляннями 

К. кличе, аби прийшли олюднені Сон (Сонко. 
Сонько), Дрімота (Дрімка, Дрімотонька) — 
очевидний відгомін міфол. уявлень:

Холи ло нас ночувати 
7 литиму колихати,
Холи, сонку. в колисочку,
Приспи нашу литиночку.
Поряд з цими образами —  тварини, що 

піклуються про дитину. Найчастіше "співають кота" 
— кіт м'який, теплий, кіт сірий, кіт білий, кіт 
волохатий, кіт-буркіг, кіт-котар, котик-воркотик, 
який сам любить спати і дитину ладен приспати. 
Кота приваблюють тим, шо:

V нас хата тепленька,
Дитина маленька
Кіт займається тим, чим йому й належиться:
Сірий кіт 
Па колодку скік,
Впіймав мишку,
Пустив у колиску,

255



КОЛИСАНКА ЛІТЕРАТУРНА

Мишка буде грати,

Івась буде спати.

Часом кіт шкідливий. Тоді співається:

Ие вчись, коте, красти.
А вчись робити.

Хліби молотити,

Хвостиком змітати,
Лапками згрібати.

Хліба заробляти.

Дітей годувати.

Якшо дитина спить неміцно, потягається, мати 
співає К., в якій засобами магії слова намагається 
перенести не на кота:

На кота-воркота 

Потягушечки,
А на дитятко 

Сон-лрімушечки

Крім кота, фігурують заєць, голуби (гулі, 
гуліньки) тощо. Існують К., шо відображають різні 
сторони життя (обставини, працю, радощі, 
скуповування).

К. віддзеркалює любов матері до дитини, отож 
бажає їй здоров'я, краси, шастя-долі, сили, 
хоробрості, сподіваючись наспівати ие дитині:

Ой. шоб спало, шастн мало,

Т а шоб росло, не боліло.

На серденько не скорбіло.
Ой. рісточки на кісточки,

Здоров'ячко на сердечко,
Розум добрий в голівоньку,

Соньки-лрімки у віченьки!

Худож. особливості К. на всіх структурних 
рівнях відповідають її змістові, зумовлені цим 
змістом. Пестливість знаходить втілення в тому, шо 
Н.Бабич вдатно назвала "мовним дивосвітом". З 
синтаксичних фігур характерні повторення, 
анафори, епіфори, полісиндетони, напр.:

Та нема ні кипі, ні водиці,

Та нічим же полоскати лоболииі.

Та пішли киию витягати.

Та витягли та й за ушки.

Положили на подушки.

Материнська любов бринить у зверненнях: 
дитино, дитинко, дитиночку, дитяточку, 
дитинонько, ясочко, ластівочко, голубчику, 
зайчику, зо л о те  і т.л., при цьому не зазначається 
стать дитини. Більше того, до дівчат можуть 
стосуватися звернення синку, соколе, напр.. 
засни, синку, колишися, ти в мене вродливая" або 
спи, Марусю, спи, соколе". (В багатьох мовах світу 

дитя — іменник сер. роду; воно ще, так би мовити, 
не має статі. Не відображується граматично, напр., 
ст.-слов'ян, чадо, нім. das Kind. Укр. мові ця мов.- 
психол. закономірність надто притаманна: воно, 
мале, немовля). Лагідність відображена в насиченні 
тексту поет, пестливо-здрібнілими словами: 
рученьки, ніженьки, серденько, ліщинонька, 
кулешка, кодусеньки, лалусеньки, говорушки, 
тоненька Донецька), легенька (легенька), спатуні, 
купатоньки, окупочки тощо. Багата синонімія, 
напр., сороченька — льоля — льольочко — кошуля 
— кошулечко. Ніжністю пройняті постійні епітети

та порівняння. К. властиві особливі 
"заколисувальні" слова: люлю-люлю; лю-лі, Л Ю Д І; 

бай-бай (баю-баю); гойда-гойда-гойда-да; гаю-гаю 
гаю Спів насичений звукописом та звуко 
наслідуванням.

Композиційно К. являють собою монологи- 
навіювання або діалоги з тим, кого запрошують 
присипляти дитину.

Поряд з трал. К. побутують імпровізовані. Вони 
мало зафіксовані фольклористами саме через свою 
імпровізаційність. У функції К. можуть побутувати 
тв. ін. жанрів родинно побутова, суспільно 
побутова пісня балада

Основна утилітарно-побутова функція К. 
доповнюється ін.: пізнавальною, естет, та 
виховною. К. дає перше уявлення про світ, про 
все, що оточує дитину (образ дитини завжди 
стрижневий), про красу цього світу. Вона є 
важливою частиною етнопелагогіки.

На жанр, основі нар. К. постала літературна 
колисанка

Анатолій Волков

КОЛИСАНКА ЛІТЕРАТУРНА — лір жанр 
генетично пов'язаний з фольклор, піснею, що 
виконується над колискою дитини.

Тематичний репертуар К.л. значно ширший за 
фольклор., позаяк він не обмежується утилітарною 
функцією, хоча й широко включає в себе трал, 
колискові мотиви: ті, шо дають перші уявлення про 
навколишній світ, про лобро і зло, про деякі 
моральні правила поведінки, а також мотиви, які 
містять в собі елементи соц.-побутового виховання 
(напр., у Т.Шевченка: Мене там мати повила, і, 
повиваючи, співала, Свою нудьгу переливала в 
свою дитину.

К.л. нерідко використовує стид, ознаки свого 
фольклор, аналога, монологічну форму звернення 
до немовляти, "персоніф ікований" діалог, 
анафору, поет, паралелізм, постійні епітети, 
обов'язкові композиційні повторення (заспів, 
рефрен типу "Ой люді ", "а-а-а-а"). Псевдофолькло- 
ризація включає в себе й ритмо-мелодійні фігури, 
які мають імітувати темп колискового гойдання 
(найвживанішим є 4-стоповий хорей). Звичайно 
К.л. не уникає міфо-поет. рудиментів, уособлення 
природних явиш, тварин, рослин тощо, трал, 
образів Сну, Лрімоти, Спокою, які повинні 
відборонити дитину від злих сил, тобто бути П 
оберегом. Часом К.л. набуває жанр, рис 
замовляння

Ступінь стилізади К.л. різна: від наслідування 
фольклор, зразків до їх пародіювання, що 
засноване на іронічній невідповідності між змістом 
і формою тв. Прикладом можуть слугувати 
"Козацька колискова пісня" М.Лєрмонтова та, з 
ін. боку її сатир, перифраз —  "Колискова пісня 
(Наслідування М.Лєрмонтова)" М.Нєкрасова.

К.л. представлена, зокрема, в творчості
В .Блейка, В .Гюго, К.Брентано, Р.-М.Рільке, 
П.Иелана, Р.Альберті, Р.Мерфі, Н.Гріга, У.Одена 
та ін. зх. поетів. В рос. л-рі до цього жанру

2 5 6



КОЛЯДКА

зверталися А.Майков, Ф.Сологуб, В.Брю сов, 
І.Севєрянін, А.Ахматова, Д.Самойлов, К.Некра- 
сова, Ю.Моріита ін. В укр. ліриці К.л. зустрічається 
у Т. Шевченка, С.Руланського, П.Грабовського, 
Лесі Українки, О.Маковея, О.Олеся, О.Ольжича, 
Г.Чупринки, М.Вінграновського та ін.

Борис Аюнкж

КОЛОМИЙКА —  вузькореґіональний нар.- 
пісенний жанр, який має усталену мелодію, 
виконується як приспівки до танпю чи якихось свят 
або обрядів. К. властива для Карпат і Прикарпаття 
і поруч з співанкою є провідним жанром у 
місцевому пісенному фольклорі.

К. як поет, форма засвідчена у рукописних 
фондах XVII ст., а з поч. XIX ст. досить активно 
публікується у фольклор, зб. Незважаючи на певні 
відмінності у мелодійному малюнку, які характерні 
для К. ряду регіонів (Закарпаття, Покуття, 
Гуцульшина, Буковина), на окр. акценти, 
своєрідність нюансів, все ж вони становлять окр. 
чітко обмежену групу нар.-пісенної поезії з 
властивою лише їм ритм, будовою — 
коломийковим віршем. Не тверда строфічна 
форма, дворядковий чотирнадцягискладовий вірш 
— період з формулою (4+4+6)2 або (8+6)2, з 
цезурою після 8-го складу, з суміжним римуванням 
та жіночими римами:

Ой піду я поміж гори там, де жиють бойки 
Де музика дрібно грає, скачуть подегойки. 
Трапляються варіації, коли після перших 

чотирьох складів можуть бути складові зміщення; 
поруч з 14-складником виступають рядки з меншим 
числом складів. Тому цілком природні схеми: один 
рядок -1 3  чи 12 складів, а наступний — 14 складів. 
У таких випадках заг. ритмічний малюнок 
вирівнюється за рахунок мелодії:

Вибирався Кочубей у бій з ворогами,
Та взяв собі самопал і лук зо стрілами;
Казав собі коня дати, коня вороного 
Шаблю із похвою, фляижу із водою.
Інколи при записуванні дворядковий 

коломийковий вірш записують у чотири рядки.
Для К. характерна висока сконденсованість 

змісту і форми, бо кожна строфа наповнена цілком 
завершеною думкою, а об'єднуючись у в'язанки, 
складає більш широкий тв. з певною логічною 
цілістю. При лаконізмі К. одночасно в ній 
закладено глибокий зміст, широку гаму нар.-філос. 
поглядів та психології.

К. композиційно будується за принципом 
синтаксичного повторення чи запитання. Від нар. 
пісні вона взяла засіб ліа/тога, хоча в К. він 
зустрічається рідше ніж в піснях. Характерні трад. 
для нар. поетики зачини або заспіви Закувала 
зозуленька, Ой попід гай зелененький та ін. Багата 
палітра хулож.-виражальних засобів, характерною 
ознакою яких є сталість і стабільність. Порівняно з 
ін. пісенними жанрами фольклору К. досить рідко 
послуговується епітетами. Позаяк К. дуже 
лаконічна, то всі описувані картини звужені до 
мінімуму, отож епітети вживаються тільки найбільш

худож. досконалі. Характерне швидке реагування 
на різноманітні сусп.-політ, події на сой.-економічні 
умови життя; при цьому, змінюючи тематику, К. 
все ж залишається трад. за своєю структурою.

Проблемами К. як жанру займалися 
О.Потебня, 1.Франко, М.Сумцов, Я.Головаиький, 
М.Гнапокта ін. Існують твердження, шо К. як жанр 
запозичена з поль. краков'яків (Вацлав з Одеська). 
Проте доведено, що у ній є заспіви, яких немає в 
краков'яках. Для К. також нетипові абстрактні 
повчання, що є невід'ємною рисою краков'яків 
(Сумцов). Гнатюк вваж ає, шо К. схож а з 
краков'яками лише лаконічністю форми, але такі 
ж короткі форми існують у словаків (коломийки), 
сербів (коло), росіян (частушки) та ін. Це доводить, 
шо названі жанри у різних народів виникли 
самостійно. Шо ж до самого слова коломийка, 
то, очевидно, важко погодитись з твердженням, 
що воно походить від топоніма Коломия, а швидше 
від танцювальної фігури "коло", у якій частіше 
всього виконується під сталу мелодію та відповідні 
співи сам танець.

В л-рі одним з перших звернувся до 
коломийкового вірша Т.Шевченко. Біля 30% його 
поет, текстів написано коломийковим віршем.: 
"Думка" ("Нащо мені чорні брови"), "Тече вода", 
"Не женися на багатій" та ін. Використовуючи 
трал, коломийкове склалочислення, Шевченко 
його урізноманітнює: запроваджує перенесення 
(енжабеман), часом нехтує цезурою, дешо хореїзує. 

Мале дитж коло його 

На сонні куняє,
А тим часом старий кобзар 

Ісуса співа
Хто йде, їде —  не минає:

Хто бублик, хто гроші.

Хто старому, а дівчата 

Шажок міхоноші

Такий варіант (часом його звуть 
шевченківським 14-склалником, або шевчен­
ківським віршем) знаходимо в Ю.Фельковича,
С.Воробкевича, С.Руланського, Я.Щоголіва, 
П.Тичини, П.Воронька, не кажучи вже про епігонів 
Шевченка. Коломийковий вірш став визначальним 
(канонічним) для жанру співомовки (як 5- 
тистоповий ямб для сонету). Щоправда, в співо­
мовці можливі незначні складові варіації.

При перекладанні коломийкового вірша, 
зокрема рос. мовою, цей нац. своєрідний вірш 
здебільшого знебарвлюють. Іноді коломийковий 
вірш знаходимо в ін. слов'ян, л-рах, зокрема, у тв. 
на укр. тему. Я.Купала у вірші "Памяці Шевченкі" 
пише:

Ал гасЛниа да гасттниа.

Ал хаты да хаты 

Звімїн. кобза украіниам 

Аб вялМм святу...

Анатолій Волной, 
Юрій Гречандж

КОЛЯДКА — від лат. ca/endoe — свято 
Нового року. У давн. римлян під час Fes turn

2 5 7



КОЛЯДКА

ca/endarum (Свято календ) або Ca/endae ionuarff 
(перші дні січня) діти плебеїв та ін. бідних людей 
обходили будинки людей з достатком і виконували 
для них привітальні і величальні словесні формули 
типу: Gaudeam et faefitia/Sif in hoc domo^ot/iiii, 
fof agni... (Радість і веселощі / Нехай будуть у ньому 
домі / Багато дітей, багато ягнят...). Ст-слов'ян. 
огласовку термін (коляда) отримав після V! ст., коли 
слов'яни зіткнулися з лат-мов. населенням 
Дунайського басейну. Слова коляда, колядка в 
різних формах поширились у всіх слов'ян, мовах 
(укр., рос., болт. — коляда, білор. — каляда, серб. 
— коледа, поль. — ko/eda, чес., словам. —  ko/eda, 
словен. — coieda), а також у рум. мові — co/inda, 
албан. мові —  ko/endre. Але у болгар, сербів, 
білорусів і частково в українців колядкою 
називалося ше й свято Різдва. У сер. частині Росії 
заклинальні і величальні словесні формули і пісні, 
котрі виконувалися на святки (нар. назва періоду 
від Різдва Христового, 25 грудня, до Хрещення, 7 
січня), називалися овсенем, а на Пн. — 
винограддям. Слово було відоме лише на Пд. Росії, 
а також в окр. сер-рос. і сибірських губерніях.

Різдвяні і новорічні (в окр. народів — пн. 
частини Європи —  на Мартинів день) заклинальні 
формули і побажання різних благ, близькі за 
змістом до давн-рим., знайомі і багатьом ін. 
народам, напр., грец. coronisma, франц. chancon 
de Noe/, італ. can tico d i Nata/e, нім. 
M/eihnachts/ieder та ін. Одначе, у Зх. Європі в силу 
дії низки іст.-культ, чинників (відчутний вплив 
книжної культури, раннє поширення християнства 
та ін.) не здобули широкого жанр, розвитку 
фольклор, традиції типу пд-сх-європ. колядок. У 
зх-європ. ареалі благопобажання (мотиви 
примноження господарства) фактично залишилися 
на рівні давн-рим. словесних формул, які 
виконуються під час ca/endae fan цапі, а також на 
рівні давн-грец. коронісми, правда, текстуально 
дешо більше розвинутої. Це свідчить про 
автономний розвиток пд-сх-європ. колядування 
(поза суттєвою залежністю від січневих рим. 
календ). Ідея про древній місцевий ритуальний і 
фольклор, субстрат слов'ян, і сх-ром. К. отримала 
наук. обгрунтування в працях укр. 
(І.С.Свєнціцький, О.і.Лей), рум. (П.Караман), рос. 
(В.І.Чичеров, В .Я .Пропп), білор. (А.І.Гурський) та 
ін. вчених. Дослідження цих та ін. фольклористів 
започаткували комплексне вивчення ґенези 
колядування і заг. мотивів календарно-обрядової 
поезії, зокрема колядок у вел. групи народів Пд- 
Сх. Європи.

Ще акад. О. Веселовський у "Розысканиях в 
области русских духовных стихов. Румынские, 
славянские и греческие коляды" (1883) застерігав 
від однобічного віднесення К. до греи.-лат. клас, 
древності. Слідом за Веселовським львівський 
фольклорист Свєнціиький ("Різдво Христове у 
поході віків" 1933) ставив питання про візант. церк. 
(християн.) культ, елемент колядок. "Цей культ, 
елемент. — писав Веселовський, — був спільним у 
пд. слов'ян, росіян і румунів, і незрідка слов'яни

були для останніх передатчиками того, шо склалося 
або ходило у Візантії як заповідне або апокрифічне 
читання". Проте, підкреслює дослідник, "багато 
шо можна пояснити єдністю натуралістичних 
уявлень, котрі лягли в основу звичаїв". Що 
стосується подібності укр. (пл-слов'ян. учений не 
розглядає) та сх-роман. К ., то вона, за 
Веселовським, передбачає міграцію готових 
"типових" мотивів і символічних образів з одного 
середовиша в ін. Разом з проповіддю християнства 
(та пристосуванням нар. обрядів до христ. 
календаря) могли "переселятися ", за висловом 
Веселовського, не тільки церк., але й нар. обряди, 
а з обрядом — і пісні-оригінали слов'ян., рум. та 
ін. коляд. Веселовський, а пізніше і Караман 
("Obrzcd kolqdowania u Slowian 1 Rumunw" Поль, 
мовою, 1933) виділяють серед пізніших нашарувань 
(візант. церк. впливів) місцевий нар. шар (слов'ян., 
сх-роман. та ін.) календарної обрядовості. В 
основному це аграрні мотиви К. Порівнюючи нац. 
репертуари заклинально-величальних формул, шо 
приурочені до зимових свят, Караман виявляє 
спільність їх функціонально-тематичної спря­
мованості на вел. території — від Балкан до 
Балтики (Греція, Сербія, Болгарія, Румунія, 
Україна, пд. Росії, Білорусь, Словаччина, Польша, 
Литва, Латвія). Спостерігається також наявність тих 
самих категорій диференційованих К. для 
господаря дому, господині, хлопця, дівчини, 
пастухів, мисливців, дітей, старих та ін. Різниця 
полягає перш за все в тому, що в деяких народів 
(болгар, румунів) домінує епіч. тип, а в ін. (українці, 
поляки) — пластично-описовий. Караман виділяє 
більш детально розроблений болг.-рум.-укр. тип 
колядування: а) під вікном і б) в домі, один з центр, 
мотивів яких — примноження домашнього 
господарства. У цих народів (частково в поляків) 
переважають К. алегорично-величального 
характеру, порівнювальні з одами. (За визначенням 
Франка, пісні "селянського ідеалу").

Широкий міжнар. іст-ти п ол . контекст 
складають і колядкові пісні, які ґрунтуються на 
гіперболічних первнях: вел. нов. будинок, багатий 
дім (з хлібом, вином), сяючий віл радості господар 
(боярин, пан, король), котрий вшановує знатних, 
славних гостей-колядників. Ці первні є більш 
високим рівнем у худож. еволюції жанру в народів 
пд.-сх. Європи. Такі К. об'єднують ранні складники 
(магічні, заклинальні формули, антропоморфні 
образи птахів, шо приносять господареві звістку 
про приплід худоби, про примноження 
господарства, мотиви прийняття та обдарування 
колядників та ін.) з більш розгорнутими сюжетами, 
у яких наявні досить різноманітні символи 
величності і достатку. Обряд колядування в його 
розвинутій формі передбачає ідеалізацію тих, кому 
колядують. Цим спричиняється гіперболізація в 
описах селянської хати, двору, дверей, добробуту, 
одягу господаря, хлопця, дівчини та ін. На всьому 
ареалі поширення колядної пісні як жанру у 
слов'ян, румун та ін. народів процес худож. 
еволюції К. був однотипним. Визначальну ролю в

258



КОМЕДІЯ

ньому відіграла гіпербола з від'ємним значенням, 
символічний паралелізм і метафорична антитеза 
Перехід від простих заклинальних і привітальних 
словесних формул до розгорнутих алегоричних 
пісень передбачає заперечення реального стану на 
користь ідеального, гіперболізованого: не 
селянська хата, але палац, не селянин-землероб, 
пастух і т.д., але король, пан, багатий витязь, у 
якого кінь кращий, ніж королівський, не проста 
сільська дівчина, але боярська чи королівська 
дочка, якій батько дарує палай золотий (з білої кості 
— в укр.) і т.д. К. у болгар, румунів, українців та 
ін. народів стали по суті худож. синтезом серії 
символічних паралелізмів (сім'я в образі небесних 
світил, подружжя — дві яблуні та ін.).

При поясненні заг. місць К. потрібно 
враховувати тотожність принципів і форм худож. 
мислення, а також ті "відношення причини і 
наслідків, образу й зображуваного, які відбилися 
у колядці і певною мірою детермінували їх 
подібність у вел. групи народів" (О.О.Потебня 
"Объяснения малорусских и сродных народных 
песен. Колядки и шедривки.). V найдавніших шарах 
Карпатського регіону (укр., рум.), збереглись 
міфол. ремінісценції (солярної релігії), аналогічно 
в багатьох народів на певному рівні іст. розвитку 
(мотив: родина в образі небесних світил, хлопець 
в образі сонця, ранкової зорі та ін.). Поза заг. 
господарсько-побутовими умовами, єдиними 
внутр. жанр, чинниками, пов'язаними з 
функціональною атрибуцією К.. в Карпат, і 
Дністровсько-Прикарпат. зонах (як і на Балканах) 
мали місце інтенсивні контактологічні процеси. Не 
випадково основним ареалом побутування К. є 
саме Карпати та Прикарпаття, де сходяться етнічні 
кордони пл.-сх. слов'ян, а також румунів.

Оригінальні особливості най. колядних 
репертуарів виявляються в конкретній худож. 
інтерпретації однорідних тематичних категорій, 
стереотипних сюжетів і мотивів. Жанр К. у різних 
народів розвивався шляхом більш широкого 
розгалуження давн., багато в чому подібних (в силу 
комплексу вказаних вище чинників), зимових 
календарно-аграрних словесних формул і пісень. 
Впродовж цього тривалого процесу складалися 
най. специфічні верей К Риси, властиві укр., рум., 
поль., рос. та ін. К. більш помітні у величальних 
піснях для хлопця і дівчини (так званий 
"молодіжний цикл колядок"), які асимілюють 
різноманітні, більш пізні епіч. і весільні сюжети та 
мотиви, шо виникли в умовах зміцнення етнічної 
самосвідомості та державності.

Григорій Бостим

КОМЕДІЯ — (грец. komodia від komos — 
весела процесія і ode — пісня, лат. comedia). 1. 
Вид драм, тв., де життєві явища та характери 
зображуються у смішному, кумедному вигляді. 
Смішною в людині є невідповідність тому, що 
вважається нормою.

Вихідні засади теорії К. було розроблено в ант. 
поетиці, зокрема Арістотелем. За ант. поетикою К.

—  один із двох видів драми, дихотомічний трагедії 
Співвідношення трагедії та К. як високого та 
низького видів спираються на протиставлення 
системи ДО (аиференційних ознак). Дотримування 
цих засад забезпечувало чистоту трагедії та К., їх 
ідентичність самим собі. Суворе розмежування драм, 
видів було чинне в европ. л-рі аж до класицизму 
включно. Але в літ.-театр. практиці відбувалася 
дифузія трагедійних і комедійних складників у англ, 
ренесансній трагедії., напр., у В.ИІекспіра. шо 
розглядалося Н.Буало або Вольтером як прояв 
неосвіченості та поганого смаку. Ця дифузія 
посилилася наприкін. XV1H — на поч. XIX ст., коли 
виник третій, "середній" між трагедією та К. вид — 
драма у вузькому розумінні слова.

Теорію К. можна поділити на три частини:
1) К . як драм, вид, її диференційні ознаки;
2) структурні типи - комедійні жанри;
3) іст. та нац. жанр, різновиди.
Ще Арістотель зазначав, шо К. — відтворення 

"порівняно поганого в людині, але вади 
відтворюються не в усій повноті", а як смішне, бо 
"смішне — це яка-небудь помилка чи неподобство, 
тільки не шкідливе і не згубне". Сутність К. в показі 
суперечності життєвих явищ із сутністю та 
призначенням життя. "Як трагедія зосереджує в 
тісному коді своєї дії тільки високі поет, моменти і 
події героя, так К. зображує переважно прозу 
повсякденного життя, її дрібниці та випадковості" 
(В.Бєлінський). У К. життя виступає як заперечення 
себе самого. Не ніби літ.-сценічне доведення від 
супротивного: "життя навпаки" (Ф.Шеллінґ). Мета 
К. завжди — викривати та виправляти або й 
знищувати зло. При цьому позитивні герої можуть 
бути активними борцями за добро, можуть бути 
пасивними персонажами, можуть бути й відсутні 
(М.Гоголь, Й.Д.Караджале, Б.Нушич). У всіх 
випадках гол. героєм є сміх, "чесна благородна 
особа" (Гоголь). Драм, конфлікт у К. "низький", 
повсякденний. Дія комедійного героя (героїв) 
спрямована на буденні цілі (напр., Городничий 
хоче обдурити Хлестакова, чи лицемірство та 
брехня Тартюфа призводять до поразки цього 
негативного героя).

Кінець (розв'язка) К. - шаслива. Негативні герої 
зазнають поразки, драм, катастрофи. їхні неуспіхи 
не викликають співчуття, а навпаки — задоволення 
глядача. Чим негативніший герой, тим більше 
нещасть і страждань може пережити, не 
викликаючи співчуття реципієнта. Але є певне 
обмеження: фізична смерть у розв'язц і К. 
неможлива: в такому разі К. перетворюється на 
ін. жанр, структуру.

Комедійну боротьбу проводиться смішними, 
принизливими, недоречними засобами: недоладні 
хитрощі, невміле "розрізнення", помилкові оцінки.

К. властиве перебільшення та загострення, 
гіпербола, гротеск, буфонадність ситуацій та 
характерів. Комедійний образ-персонаж має 
викликати своєрідне милування, за виразом 
В .Качалова, — "просто розкіш, яка бридота'. 
Психологія героїв К. переважно ретельно

2 5 9



КОМЕ/ПЯ

розроблена, крім деяких 'легких" жанрів, як от 
К. смтуамій, К. інтриги, водевіль тощо 
Застосовуються різні засоби комізму (викликання 
сміху): комізм форми (зовнішності), фізичної дії 
(вчинків), психічної дії (мовлення). Потреби комізму 
визначають основні особливості мови К. Вона 
повинна бути чіткою і прозорою. Репліки дійових 
осіб — звучати як звичайне людське спілкування. 
Разом з тим персонажі ввесь час зустрічаються з 
необхідністю самозахисту й обстоюють своє "я" 
мов. засобами. Кожна репліка є ударною, має 
величезну вагу для самохарактеристики 
персонажа. /Налоги ше більшою мірою, ніж в ін. 
драм, тв., являють собою словесні баталії: всі 
персонажі мають володіти та користуватися 
засобами мов. боротьби. Основні розряди реплік:

1) репліки-дотепи позитивних героїв (Фігаро, 
Чаиький, Сірано де Бержерак);

2) репліки-дотепи та коментарі кумедних 
персонажів (шекспірівські блазні, Фальстаф);

3) репліки негативних персонажів, смішні через 
дурість та безглуздість (Мартин Боруля, персонажі 
Нушича);

4) самовикривальні та лайливі репліки 
негативних персонажів (напр., у Ж.-Б.Мольєра, 
Гоголя, Караджале).

Поряд із словесним існують суто театр, засоби 
комізму зовн. (жести) і внугр. (інтонація). Засобом 
воднораз і зовн., і внутр. комізму є міміка.Різні 
засоби комізму здебільшого поєднуються, 
вищеназвана класифікація має дешо умовний 
характер. Але автор, ставлення до зображуваних 
явиш життя, переважання певного різновиду 
комізму визначає приналежність тв. до відповідного 
комедійного жанру.

Багатоманітність зображуваних явиш, а також 
автор ставлення до них у діапазоні від 
поблажливого гумору до нищівної сатири  
спричиняє постання багатьох жанр, різновидів. Є 
певна детермінованість комедійних жанрів літ. 
напрямом класицизм — К. хар ак тер ів , 
романтизм — К. ситуацій, реалізм — побутова 
К. Але жанр, різновиди К. суворо не розмежовані, 
окр. їх складники спостерігаються в ін. жанрах: 
взаємопроникнення К. характерів і К. ситуацій. 
Напр., в типово класицистичній К. характерів — 
в мольєрівському 'Тартюфі" — наявні ознаки К. 
інтриги, побутової К., фарсу, навіть трагедії.

Генетичними передумовами К. були типол. 
подібні в різних народів фольклор.-обрядові жанр, 
утворення. Європ літ. К. виникла в стародавн. Греції 
з двох джерел: аттичних діонісій і пріапічних 
(фаллічних) обрядів, під час яких виспівувано 
свавільних й сатир, пісень, та лорічних нар. мімів 
— імпровізованих коротких коміч. сценок мі фол. чи 
побутового змісту, які генетично були пов'язані з 
хліборобськими обрядами. На цих двох підвалинах 
складається перший різновид європ. К. — ст-аттична 
К. (V ст. до н.е). (Типол. подібними засновками літ. 
К. були в різних народів фольклор.-обрядові 
утворення. Так, в Україні зародки К. знаходимо в 
колядках, водінні кози, "маланці", весняних іграх).

Ст. К. була політичною К. Найкращий її 
майстер Арістофан згодом був названий батьком 
К. Новоаттична (Менандр) і рим. (Теренцій, Плавт) 
К. звернулися до зображення приватного життя. 
Відповідні сюжети створювано або безпосередньо 
відображуючи життя, або переробляючи 
фольклор, та літ., зокрема Езопівські сюжети. Тут 
було започатковано К. ситуацій і К.характерів. За 
Сер-віччя розвиваються напівфольклор. ярмаркові 
дійства фарси, фастиахлппмі, інтермедії та 
інтерлюдії в церк.-рел. виставах, різні види 
лялькового театру, карнавали. Так. в Україні 
елементи літ К. спершу виступають у 1-й пол. XV!! 
ст. у жанр, формі діалогів Памви Беринди та 
Іоанікія Волковича ("Размишлянє о муие Христа 
Спасителя нашего") та як укр. інтермедії до 
шкільних драм поль., лат., церк.-слов'ян. мовами. 
Відтак комедійні інтермедії є постійними 
складниками ін. драм, жанрів: мфаклю, шкільної 
драми XVII-XVIII ст. Подібні процеси 
спостерігалися й у білор. драматургії.

Становлення новоєвроп. літ. К. відбулося в
XV1-XVH ст., коли постала низка структурно 
урізноманітнених і нац. своєрідних жанр, 
різновидів. В Італії —  ие вчена комелія(соттіе(ііа 
erudfta), що орієнтувалася на ант. зразки, та К. 
масок. У цей же період формуються два основні 
засадничо різні типи (моделі) К. нов. часу. Перший 
відкидав суворі канони ант. і класицистичної 
теорії драми, поєднував зображення реального 
життя з казковістю, фарсовістю, поетичністю, 
засвоював і розвивав надбання нар. театру. Цей 
тип у зх. літ-знавстві інколи звуть романт. або 
шекспірівським. Останнє визначення прийнятне 
шодо англ. К. єлизаветинської доби (Р.Грін, 
Шєкспір, Ф .Бомонт, Л ж .Ф летчер). Така К. 
відбивала нац. менталітет і спиралася на нар. драм, 
видовища. Ін. нац. варіант — ісп. комедія плаща 
і шпаги (Лопе де Вега, Тірсо де Модіна, Кальдерон 
де ла Барка). У XVIII ст. витворюється італ. варіант, 
який генетично безпосередньо пов'язаний з К. 
масок (фьяби К.Ґоцці). У XIX ст. видозміною цього 
типу стає власне романт. нім. (Г.Бюхнер, Л.Тік) і 
франи. (А. де Мюссе) К.

Другий тип виробився в надрах класицизму. 
Орієнтуючись на ант.. зокрема рим., зразки, а 
також на вчену К., франц. класицисти розробили 
т.зв. мольєрівський тип К., або мольєріану. Цей 
тип був поширений упродовж XVII — 1-ої non. 
XIX ст. у Франції, Англії, Італії, Данії. Росії, Польщі.

У сер. XVIII ст. в Англії та Франції в межах л- 
ри Просвітництва виникає третій сумірний з К. та 
трагедією "середній" вид: драма у вужчому 
розумінні слова. Спочатку як серйозна (за виразом 
Д.Дідро) чи слізлива К ., а відтак міщанська 
драма, романт., реаліст., натуралістична драма. 
Ж анрове визначення К. проте досить міцно 
зберігається як данина традиції. Так, ше за часів 
Відродження Л. де Вега називав свої п'єси 
"комедіями", як, напр., п'єсу з інтонаціями трагедії 
"Зірка Севільї". О.Островський більшу частину 
своїх п'єс, драм, за сутністю конфлікту, але без

260



КОМЕДІЯ ІНТРИГИ

смертельної розв'язки, називав К. ( На людному 
місці", "Остання жертва", "Таланти і поклонники"). 
Ще умовніші автор, жанрові п ід за г о л о в к и
А.Чехова: "Іванов", "Три сестри" — драми, 
"Чайка", "Вишневий сад" — К.

З поч. ХІХ ст. традиції комедійного виду 
зазнають вед. змін. Витворюються різноманітні 
комедійні жанри. В Росії в 20-30-х  роках К. 
мольєрівського типу набуває нов. якостей. V К. 
О. Грибоедова "Лихо через розум" починається 
відступ від трьох єдностей, вони обмежують 
комедіографа. Єдність місця дії формально 
зберігається. Все відбувається в домі Фамусова, але 
в чотирьох приміщеннях. Єдину дію веде Чацький, 
що сполучає функції гол. героя та резонера. У 
фіналі цей позитивний герой, обмовлений і гнаний, 
зазнає поразки. Частково зламана класицистична 
традиція створювати однобічні характери (Софья) 
і підкреслювати їх визначальну рису значущими 
антропонімами. Дальше зростання реаліст, 
елементів відбувається в драматургії Гоголя, шо 
його п'єси не можна беззастережно зараховувати 
до жодної жанр, категорії. Становленням і 
розвитком реалізму як літ. напряму зумовлено 
постання побутової К. (Г.Квітка-Основ'яненко, 
Островський, ГКарпенко-Карий, Ф .П онсар, 
Е.Ожьє, Г.Фрайтаг). З 1830-х рр. складається у 
Франції іст. К. ("Сірано де Бержерак" Е. Ростана). 
У 1 8 4 0 -х  рр. теж переважно у Франції 
розвивається бульварна К., т.зв. добре побудовані 
п'єси, тобто суто розважальні, з майстерно 
розробленим легким сюжетом та влучними 
репліками (Е.Скріб, В .Сарду, Е.Дабіш). Зокрема, 
бульварна К. використала техніку нодеямя

На межі X IX  і X X  ст. виникають такі 
комедійні жанри, як комедія насгроів (Чехов) 
і К. ідей (Б.Шоу, К.Чапек), К. парадоксів у 
поєднанні з галантним фарсом та буфонадою 
(О.Вайлд). З середини XX  ст. — комедія  
абсурду та чорна К. (Ф .Дюрренматт). Суч. 
комедіограф ія характери зується жанр, 
строкатістю , наявністю  ш ирокого жанр, 
репертуару. Виділяють багато жанр, різновидів 
за різними параметрами: сой.-викривальна, 
алегорично-сатир., іст., героїчна, лір., вірш., 
весела К.. фарс, трагікомедія та ін.).

Значне місце серед комедійних жанрів 
посідають синтетичні — літ.-муа: комедія-бадет, 
комічна опера, зінгшпіль, водевіль, оперета, 
мюзікд.

2.У XVII ст. в сх.-слов'ян, л-рах К. називали 
містерійно-притчеві п'єси: "Мала прохолодна 
комедія про Іосифа" та "Жалібна комедія про 
Адама та Сву" Чижинського, "Комедія про 
блудного сина" С.Полоцького. Спираючись на таку 
ст-давн. традицію, О.Пушкін первісно дав своїй 
трагедії "Борис Годунов" стилізовану назву 
'Драматическая повесть, комедия о настоящей 
беде Московскому государству. О царе Борисе. 
Детопись о многих мятежах... писано бысть 
Алексашкою Пушкиным в лето 7333 на городище 
Ворониче".

3. Автор, умовне позначення тв. ін. жанру (аж 
ніяк не комедійних). Так, Данте Аліґ'єрі назвав 
"Комедією " славнозвісну поему (слово 
"Бож ествен н а" додано пізніше його 
шанувальниками). На взір Д антової поеми, 
підкреслюючи широчінь авторського задуму, 
О. де Бальзак дав назву "Людська комедія" 
цілокупності своїх реаліст, романів і повістей про 
Францію поч. XIX ст. Вел. поль. романтик
З.Красіньський назвав свою соц.-філос. трагедію 
"Небожественною комедією". Маючи на увазі 
невідповідність життя реального з уявою про гідне 
життя, Т.Шевченко назвав К. поему "Сон".

Людмила Волкова

КОМЕДІЯ-БАДЕТ (франц. comedie-boNef) — 
жанр, шо об'єднує діалог, танець, пантоміму, 
інструментальну та вокальну музику, образотвор. 
мист-во. Характерна для л-ри XVII ст. В К.-б., 
вперше створеній Ж.Б.Мольєром, танцювально- 
дивертисментна частина органічно входить у дію. 
не позбанляючи її побутової правдоподібності та 
викривальної спрямованості. Балетні інтермедії 
та виходи не тільки не послабляють реаліст, основи 
тв., а навпаки, самі визначаються реаліст, змістом 
і сатир, відтінюють характери та дію п'єси. В К.-б. 
танець, який прийшов з "мелодрамат. балетів" та 
"балетів у виходах", шо панували у франц. балеті 
XVII ст., набуває драматизму та пантомімного 
характеру. Нов. є поява реально-побутових 
образів, шо отримали гротескно-коміч. 
трактування замість попередніх умовних, 
пасторально-міфол. Вокальні номери 
наближаються до форми коміч. опери. Не 
підготувало балет до того поєднання з комедією, 
яке здійснив Мольєр. Спільно з композиторами 
Ж.Б.Дюллі та М.А.Шарпантьє, балетмейстером 
П.Бошаном та декоратором Г.Вігаранті Мольєр 
поставив свої К.-б. "Настирливі" (1661), "Шлюб із 
примусу" (1664), "Принцеса Елідська" (1664), 
"Дюбов-цілителька" (1665), "Комічна пастораль" 
(1 6 6 6 -6 7 ), "Ж орж Данден" (1668), "Пан де 
Пурсоньяк" (1668), "Мішанин-шляхтич" (1670), 
"Хворий, та й годі" (1673). К.-б. мала значний 
вплив на наступний розвиток франц. муз. театру і 
стала важливим етапом на шляху до "муз. трагедії" 
Ж.Б./Іюллі, клас, опери XVIII ст. та пантомімних 
балетів Ж.Ж.Новера.

/7юдми/та Сердюк

КОМЕДІЯ ІНТРИГИ — жанр різновид 
к о м е д ії ситуацій. Основною диференційною 
ознакою К.і. є напружене розгортання сюжетної 
дії внаслідок свідомих вчинків (обманів, 
перевдягань, тошо) гол. героя або героя та його 
антагоністів (напружена наскрізна дія та контрдія, 
нагромаджуються помилки, труднощі, 
непорозуміння). Заплутані конфліктні лінії 
розплутуються лише в ефектній і несподіваній 
кінцівці. До К.і. належать: "Севільський цирульник" 
П О.Бомарше, "Дівочі обітниці, або Магнетизм 
серця", "Дами та гусари" О.Фредра, "Шельменко

261



КОМЕДІЯ МАСОК (КОМЕЛЮ ДЕНЬ АРТЕ)

— волосний писар", Шельменко-деншик" 
Г.Квітки-Основяненка. Згодом К.і. перейшла з 
серйозної л-ри до масової. Спорідненою з К.і. є 
комедія плаща І шпаги

/йолмшта Волхова

КОМЕДІЯ МАСОК (КОМЕДІЯ ДЕДЬ АРТЕ)
— італ. arte — мист-во, ремесло — професійна 
комедія) —  нар. італ. імпровізаційна комедія, 
найвише досягнення італ. театру доби В ід­
родження. Виникла в сер. XV! ст. як регіональне 
явище на пн. Італії на основі карнавально- 
маскарадного дійства. її засновником вважають 
Франческо Кереа, знаменитого коміка папи Льва 
X. К.м. успадкувала традиції ант. міму, ателлани
— рим. нар. комедії, яку розігрувалося в масках 
(ПІ ст. до н.е. —  І ст. н.е.), нар. та міської л-ри Сер- 
віччя, особливо її драм, форм — містерій, соті, 
фарсів, як і стихію карнавальних процесій взагалі, 
а також мотиви і сюжети гуманістичної вченої 
комедії*(comedia erudita), літ. ренесансної комедії 
(Н.Макіавеллі, /І.Аріосто, П.Аретіно). На відміну 
від вченої комедії, яка розвивалась акторами- 
аматорами як продовження традиию рим. комедії 
і ґрунтувалась на усталеному тексті, К.м. не мала 
твердої літ. основи, а лише начерк сценарію, 
сюжетну схему, шо "оживлялась" під час вистави 
імпровізацією акторів, які розігрували мізансцени, 
придумували монологи й діалоги по ходу самого 
спектаклю, хоча інколи вони могли користуватися 
і "формульними" монологами, репліками, 
почерпнутими із спеціальних збірників ("дзібаль- 
доне"). Успіх вистав залежав, як правило, від 
імпровізаційної майстерності акторів, які, 
спираючись на свою ерудицію, багатий сценічний 
репертуар, життєвий досвід, демонстрували 
високий рівень театр, мист-ва. Актор був, т.ч., 
певною мірою і співавтором п'єси, тобто суто 
театр, первень утверджував свою автономію і 
незалежність від літ. джерела. Завдяки 
імпровізаційності К.м. часто були невловимі для 
цензури. В них уперше з'явилось поняття 
акторського ансамблю, як і професійного театру 
взагалі. В К.м. існували типові персонажі, які 
носили постійні маски і костюми (tipi /issi), що 
наділялися в різних виставах різними психол. 
відтінками, хоча як соц. прототипи вони були чітко 
визначені. За сусп. функцією всі маски можна 
розділити на три групи: нар.-комедійні маски слуг 
(дзані), маски їхніх панів (веккі) та маски закоханих, 
носіїв любовної інтриги (останні масок на обличчя 
не одягали, але шаблонність характерів робила їх, 
по суті, також масками). Індивідуалізація персо­
нажів у К.м. була відсутня, маска підкреслювала 
лише типову характеристику образу. За 
територіальною ознакою маски ділились на пн. 
(венеційські) і пд. (неаполітанські). До пн. групи 
належали Панталоне, Доктор, Бріґелла, Арлекін, 
Коломбіна, Педроліно (варіант у ярмарковому 
театрі — П 'єро). Пд. групу складали маски 
Ков'єлло, Пульчінелли, Серветти, Скарамуччі, 
Тартальї. Головна роля в К.м. відводилась слугам,

які зав'язували інтригу, рухали її вперед, надавали 
їй динаміки, гумору, дотепними витівками 
морочили своїх господарів, подібно до образу 
рабів у комедіях давньорим. драматурга Плавта. 
Вони ж користувалися найбільшою популярністю 
в публіки — нахабний веселун і вигадник усіх 
інтриг Брігелла, добродушний, вайлуватий, 
наївний, подекуди й зловмисний Арлекін, жвава, 
енергійна, гостра на язик Серветта, хитрий, 
лукавий, грубуватий Пульчінедла. Об'єктами 
постійної критики були Панталоне — недалекий, 
дурнуватий і захланний венеційський купець, 
Доктор — марнославний "вчений" педант, 
законник з Болоньї, шо за ширмою безперервної 
пустої балаканини ховав тупість і неуцтво, Капітан 
— пихатий ісп. гранд, фанфарон і боягуз, тип 
'хвальковитого воїна" та ін. Кожен персонаж 
говорив на діалекті свого міста і лише закохані 
розмовляли літ. італ. мовою, — мовою тосканської 
поезії. Гол. зміст сценічної дії складала боротьба 
за любов молодої пари ідеалізованих закоханих, 
навколо якої й виникав конфлікт між ст., 
феодально-консервативними силами, втілюваними 
масками "веккі" та молодими гуманістичними 
персонажами, які уособлювали нові, ренессансні 
ідеї. Вистави влаштовувались на вулиці, найближчі 
будинки правили за природну декорацію, а вікна 
й балкони створювали додатковий сценічний 
простір. Репертуар переважно був комедійний, 
хоча інколи методом Імпровізапй виконувались 
трагедійні і пасторальні вистави. Спектаклі 
відзначалися барвистістю костюмів і масок, 
веселим, розгульним характером, динамічністю, 
синкретизмом слова, танцю, співу та трюкацтва. 
В них були наявні елементи акробатики, 
клоунади, різного роду атракціони, буфонада 
(лаці), багато смішного фіглярства. На початку XVH 
ст. в Італії почали виходити зб. сценаріїв для К.м., 
які випускались самими акторами для потреб 
театральних труп (Ф.Сакла, 1611 , Б./Іокателпі, 
1622).

З кінця XVI ст. К.м. з'являється також і в ін. 
країнах Зх. Європи — Франції, Іспанії, Англії, 
Австрії, Німеччині. її пропагують мандрівні італ. 
трупи, які в пошуках публіки досягають аж 
Копенгагену і Петербургу. В  деяких країнах 
з'являються навіть стаціонарні театри К.м., напр., 
"Комелі Італьєн" в Парижі. Однак із розвитком 
худож. майстерності драматургів епохи 
Відродження імпровізаційна форма дедалі більше 
гальмувала становлення індивідуалізованої, психол. 
драми. З сер. XVII ст. К.м. поступово відривається 
від нар. коріння, аристократизується і починає 
занепадати. Більш глибоке, реалістичне 
змалювання драм, характерів вимагало відмови віл 
типових, шаблонних масок. В цілому К.м. справила 
відчутний вплив на розвиток зх-європ. драматургії 
та театру. Без неї немислимі комедія плаща І 
шпаги /lone де Вега, веселі і життєрадісні комелі!
В.Шекспіра та ін. ангд. комедіографів єлиза- 
ветинської доби, ранні комедії Ж.Б.Мольєра. 
Безпосередньо використовували образи та фа­

2 6 2



КОМЕЛЮ ПЛАЩА ї ШПАГИ

бульну майстерність К.м. в комедіях ситуацій у 
Франції П.де Маріво ("Арлекін, якого виховало 
кохання", 1720), у Нідерландах П.Лангедейк 
("Арлекін-акціонер, 172 0 ), у Данії Й.Евальд 
(" Арлекін-патріот).

До святкової, карнавал ьно-буфонної стихії 
К.м. вдавався у своїх ф я б ах  К.Гонці, який 
намагався відродити її у Венеції, а її нар. характер, 
яскравість барв, типи героїв широко 
використовував К.Ґольдоні. В безсмертних 
образах знаменитих слуг — Сганареля ("Дон 
Жуан" Ж.Б.Мольєра), Труффальдіно із Бергамо 
("Слуга двох панів" Гольлоні), Фігаро ("Безумний 
день, або весілля Фігаро" П.О. де Бомарше) немало 
рис, запозичених у дзані К.м. Розвиток нар. театру 
в Австрії також позначений традиціями К.м. — як 
віденська нар. комедія Й.Страніикі, так і творчість 
Ф.Раймунда, Й.Нестроя, Ф.Ґрільпарцера. В XIX 
ст. деякі первні поетики К.м. розвивала італ. 
ліалектальна комедія. Нім. романтики вбачали в 
К.м. (надто в образах-масках Коломбіни, П еро, 
Арлекіна) й у невідривно злученій із нею стихії 
карнавальності світ чистої театральності, шо 
протистоїть філістерській рутині й прозі життя. 
Впродовж ХІХ-ХХ ст. до образів і поетики К.м. 
раз у раз зверталися європ митці в різноманітних 
жанрах: опера Р.Деонковалло "Паяци" (1892), чес. 
комедії "Стара історія" Ю.Зеєра (1883) і "Кохання 
згубна гра" (1910 ) бр. Чапеків; рос. поезія 
"срібного віку": К.Случевський, О.Блок, О.Вертин- 
ський; балет "Петрушка" (1910) І.Стравінського; 
цирк: створення в останній чверті XIX ст. 
клоунських трал, образів-масок Білого й Августа 
(Рудого). Укр. поет М.Вороний мав одним з 
псевдонімів — Арлекін.

На естетику К.м. спиралися видатні режисери 
XX ст. — особливо франц. модерністи, 
Є.Вахтангов, О.Таїров, Д.Курбас. В 1 9 1 4 -1 6  
Вс.М ейерхольд видавав театр, журнал, 
присвячений пропаганді К.м., під назвою "Любов 
до трьох апельсинів" (назва однієї з ф'яб Гонці, 
вона ж дала заголовок опері С.Прокофьева). У 
постановці "Принцеси Турандот" Гоцці (1922) 
Вахтангов вдало відтворював народну стихію К.м., 
а Курбас у комедії Ґрільпарцера "Горе брехунові" 
(1918, "Молодий театр") звернувся до традицій 
імпровізаційного вуличного дійства К.м. К.Чапек 
як постановник "Старої історії" Зеєра прагнув 
використати можливості комедії дель арте для 
втілення проблем сьогодення.

Спроби драматургів і режисерів XX ст. 
реформувати сцену почасти також пов'язані з 
використанням окремих первнів естетики та 
стилістики К.м. (Е. де Філіппо, Дж.Стрелер, Д.Фо, 
Б.Бессон та ін.).

Петро Рихло

КОМЕДІЯ НАСТРОЇВ — жанр, шо склався 
на межі ХІХ-ХХ ст., перш за все в творчості
А.Чехова. Але чехівська К.н. була підготована 
європ. (Г.Ібсен, М.Метерлінк) і рос. (І.Тургенев) 
драматургією. Порушуючи канони комедії як драм.

виду, К.н. поєднує ознаки трал, жанрів — ком едії 
ситуації й ком едії хар ак тер ів , воднораз 
збагачує комедію тонким психологізмом. Невідпо­
відність внугр. сутності зови, проявам, учинкам, 
манері персонажів спричиняє сприймання 
персонажів як комедійних. Але у кожного з них — 
свій світ глибоких, часто сумних і прикрих настроїв, 
переживань. Герої К.н. намагаються пізнати 
складнощі життя і визначити своє місце в ньому. 
Тому в п'єсах відсутні зови, конфлікти. Причини 
поведінки героїв лежать у емоціях, коміч. та трагіч. 
Персонажі переживають внутр. стійкі і тривалі 
пошуки, розчарування тошо. Протиріччя в К.н. 
зосереджено на долі героїв, а не на тимчасових 
зіткненнях. Це в свою чергу спричиняє зникнення 
трал, зав'язки, перипетій, розв'язки. Драматурги 
вводять у п'єси низки поодиноких "малих " тем, шо 
має завданням діалектично розкрити хід гол. теми 
тв. Цілковитим порушенням жанр, канонів є 
фінали. Особливо це спостерігається в комедіях 
Чехова: самогубство Треплєва — "Чайка". Фінал 
"Вишневого саду" —  комедії, як наголошує автор 
— викликає гостре відчуття болю за знищуваний 
сад, за Ф ірса, якого "забули" в замкненому 
будинку. Стиль К.н. — стриманий, побудований 
на тонкому психологізмі. Панує не діалог- 
суперечка, як у комедії характерів, а діалог-бесіла, 
в якому прихований емоційний зміст. Тому репліки 
мають внутр. сенс, шо він не збігається з зовн. 
логікою висловлення, іноді суперечать їй, але 
містять "підтекст" ("підводна течія"). Побутові 
репліки чергуються з лір., високими і поет. Вел. 
ваги набувають паузи, шо теж поглиблюють 
розкриття психолого-соц. тем, характерів дійових 
осіб, надаючи тв. не властивих комедії рис, 
відображує подальшу еволюцію комедійних жанр, 
структур, а ширше — тенденцію мист-в до 
міжвидового та міжродового синтезу. К.н. знайшла 
розвиток у творчості М.Горького, Лесі Українки 
("Блакитна троянда"), Л. Андреева, Б.Шоу ("Дім, де 
розбиваються серця", за автор, визначенням — 
"фантазія в російському стилі"), Л.Хелман (дилогія 
"Лисички", "За лісами"), Лж.Прістлі ("Ракитовий 
гай", "Райський куточок"), М.Булгакова ("Дні 
Турбіних"), О.Арбузова, В .Розова, О.Володіна, 
О.Коломійця.

Людмила Волкова

КОМЕДІЯ ПЛАЩА І ШПАГИ (ісп comedia 
de capa у espada) — нац. своєрідний жанр, різновид 
комедії Інтриги, що склався йдосяг досконалості 
в Іспанії XVI-XVII ст. Первісно К.п.і ш. — комедії 
на побутові теми, шо виконувалися в звичних 
шляхетських убраннях. Жанр досяг досконалості 
в творчості таких драматургів, як Лопе де Вега 
("Собака на сін і", "Дівчина з глеком", 
"Валенсіанська вдова", "Вчительтанців"), Тірсо де 
Моліна ("Побожна Марта", "Лон Хіль зелені 
штани"), Кальдерон де ля Барка ("Гра кохання і 
випадку ", "З  коханням не жартують", "Дама- 
невидимка"). Сюжети звичайно запозичувано з 
новел, романів, хронік, історії різних часів і

2 6 3



народів. Комедійний конфлікт випливає з любовної 
інтриги. Сценічна дія дуже жвава й напружена, 
розгортається з авантюрними ускладненнями. Гол. 
герой поєднує почуття бездоганного шляхетського 
гонору з ін. лицарськими чеснотами. Його супутник
— спритний слуга долучає первень нар. 
плебейського гумору та значною мірою спрямовує 
сценічну інтригу. Поряд з ним — дуенья, шо сприяє 
або перешкоджає закоханим. К.п і ш. розвивалася 
за межами поетики кдасипизму, більш того, 
протистояла класицистичній К. (У зх. літ-знавстві 
К.п і ш. навіть зараховують до романт. К). Наявність 
відпрацьованих канонів сюжетоскладання за умови 
відсутності потреби самому створювати нов. сюжет 
незрівняно полегшувала й пришвидшувала 
написання К.п. і ш., дала змогу, напр., Попе де Везі 
написати, за його твердженнями, близько 1 500  
комедій. Своєрідним англ, варіантом К.п. і ш. є 
комедії В.Шекспіра, створені під безумовним 
впливом ісп драматургів: "Два веронці", "Як вам 
це подобається", "Все добре, шо добре кінчається". 
Згодом подібні до ісп К.П. і ш. п єси створюються в 
драматургії різних європ. народів. "Дуенья" англ, 
комедіографа Р.Б.Шерідана — власне лібретго до 
баладної опери Т.Діксея, пост. 1775. Досвід К.п і 
ш. був використаний франи. романт. героїчною К.
— "Сірано де Бержерак" Е.Ростана тошо). У XX 
ст. під впливом К.п. і ш. виробився жанр т.зв. 
костюмованих іст. пригодницьких кінофільмів.

Людмила Волкова

КОМЕД!Я СИТУАЦІЙ — протилежний 
(опозиційний) к о м ед н  характерів жанр, ле 
основним струкгуроугвірним первнем є напружена 
дія, шо спричиняє конфліктні ситуації, плутанину, 
збіги обставин, раптові зміни розвитку сюжету, появу 
чинників, що вони непередбачувані не лише для 
глядачів, але й для дійових осіб: персонажі 
здебільшого потрапляють у гострі ситуації 
несподівано, ба навіть випадково. Випадок часто 
буває кульмінацією або роз'язкою . Саме 
неперєдбаченість для дійових осіб ситуцій, в які вони 
потрапляють, відрізняє власне К.с. від її різновиду
— К. інтриги. Для К.с. характерний незбіг слів і 
вчинків персонажів. Психол. персонажі переважно 
мало розроблені, позбавлені індивідуальних рис 
характеру, наближаються до схеми, до маски (К. 
масок). Першим різновидом європ. К.с. була 
новоаттична К., зокрема Менандра (342-291 до н.е.)
— "Близнюки" та ін. У рим. л-рі К.с. розвивав Плавт. 
За Сер-віччя був поширений споріднений з К.с. жанр 
ф арсу. Зразком ренесансної К.с. в Іспанії є 
"Благочестива Марта" Тірсо де Моліна. В Англії К.с. 
складає вагому частину драматургії єлизаветинської 
доби (напр., "Комедія помилок" і "Сон літньої ночі"
В.Шекспіра). Відомі пізніші К.с.: "Шалений день, або 
Одруження Фігаро" П. О. де Бомарше, "Чоловік і 
жінка" графа О.Фредра. "Сватання на Гончарівні" 
Г.Квітки-Основ'яненка, "Фея гіркого мигдалю", 
"Екзамен з анатомії" і.Кочерги, "Іван Васильович'М. 
Булгакова.

Людмила Волкова

КОМЕДШ СИТУАШЙ_____________________________

КОМЕДїЯ ХА РА К ТЕРІВ — жанр 
опозиційний щодо комедії ситуацій. На відміну 
віл неї в К.х. конфлікт зумовлений не зовн. дією 
та гострими комедійними перипетіями, а 
зіткненнями і розкриттям персонажів у напруженій, 
переважно внутр., драм, боротьбі. Вел. увага 
приділяється розкриттю впродовж драм, дії психол. 
рис і моральних якостей персонажів. Засобами 
загострення та перебільшення досягається худож. 
концентрація, згущення, створюються яскраві 
характери (в різновиді К.х. — комедії типів — 
типізовані образи). Дійові особи здебільшого 
улягають одній характерологічній рисі чи 
пристрасті. Узагальненість провідних персонажів 
робить їх "пізнаваними", називними (Гарпагон, 
Тартюф, Хлестаков).

К.х. як жанр була започаткована в нов. 
аттичній комедії, зокрема Менандром 
("Облесник"), Філімоном, Діфілом. Нов. аттична 
комедія відмовлялася від спадку як ст. аттичної 
комедії політ, сатири, так сер. аттичної комедії 
(травестування міфології), але була спрямована 
на зображення приватного, родинного життя. 
Основою сюжету найчастіше ставала весела 
любовна історія. Менандром були розроблені 
образи-характери, варіанти яких безліч разів 
зустрічаються в пізніших комедіографів: раб- 
інтриґан, безсовісний паразит, син, котрому для 
веселих розваг потрібні батьківські гроші, 
буркотливий батько-скнара, гетера, а також 
дівчина, шо вперше ніжно закохується. Нов. 
аттична К.х. була підхоплена в рим. л-рі Плавтом 
(бл. 2 5 0 -1 8 4  до н е.) — ("Хвальковитий воїн", 
"Скарб") та Теренцієм (бл. 185-159  до н.е.) — 
("Дівчина з Андроса", "Свекруха" та ін.). Ці 
комедіографи самі підкреслювали, шо їх тв. — 
переробки або контамінами нов аттичної К 
При цьому характери та все зображуване 
середовише аж ніяк не відбивали рим. життя. За 
Сер-віччя К. Теренпія стали чи не єдиним 
посібником при вивченні лат. мови в 
монастирських школах. У X ст. нім. черниця Росвіта 
навіть вдається до наслідування Теренція, 
використовуючи житійні сюжети. Проте за сер- 
віччя К.х. майже не існувала.

Аж за Відродження в XV! ст. вона знову стає 
популярною в Італії (Л.Аріосто, П.Аретіно, 
Лоренцо Медічі, Н.Маккіавеллі). Пе т.зв. вчеиа 
комедія, яка наслідувала рим. взірці.

Пізніше зразки К.х. знаходимо у творчості 
визначних авторів різних віків і літ. напрямів, як, 
напр., В.Шекспір, у якого характери багатогранні: 
"Приборкання непокірної", "Віндзорські 
кумоньки", "Венеційський купець". Нов. якостей 
К.х. набуває в франц. класицизмі XVH-XVM сг. 
Франи. комедіографи цього періоду визнавали 
канони класицизму (7ри єдності, поділ на 5 актів, 
гостре розмежування позитивних і негативних 
персонажів, наголошення в характері однієї 
провідної риси; наявність резонерів, витриманість 
стилю). Вони спиралися на рим. взірці, зберігали 
трал, сюжетні схеми та трал, характер. В той же

2 6 4



к о м к е

час було засвоєно набуток не лише вченої комедії, 
але і домели масок. У К.х. з'являються й елементи 
комедії інтриги, фарсу й побутово! комелі!
К.х. підіймається на виший шабель, стає комедією 
типів. Найяскравішим репрезентантом такої 
комедіографії був Ж.Б.Мольєр (якого, подібно до 
Арістофана, назвали "батьком комедії"). Він 
абсорбував у своїх п'єсах також риси політично!* 
комелІУ("Тартюф, або Ошуканець", "Мізантроп"). 
Мольерівський тип комедії розвинули в XVIH ст. у 
Франції — Ж .Ф .Реньяр: "Картяр", "Єдиний 
спадкоємець", А .Р .Л есаж : "Тю ркаре, або 
Фінансист", в Англії — Р.Б.Шерідан: "Школа 
лихослів'я"; в Німеччині — Ґ.Е.Десінґ: "Мінна фон 
Барнгельм"; в Італії — К.Гольдоні: "Спритна 
вдовичка", "Слуга двом панам" (ню п'єсу 
переробив Г.Квітка-Основ'яненко в комедію 
"Шельменко-денщик" шо схвально оцінював 
і. Франко); в Польщі — Ф.Заболоиький: "Джигун- 
залицяльник"; в Росії Д.Фонвізін: "Бригадир", 
"Н едоросток"; з'являю ться В И С О К І комедії: 
О.Грибоедова "Лихо через розум", М Гоголя 
"Ревізор". У 1-й пол. XIX ст. К.х. мольєрівського 
типу в Польщі створював граф О.Фредро: "Пан 
Гельдгаб", "Довічна рента".

Людмила Волкова

КОМЕНТОВАНИЙ ПЕРЕКЛАД — різновид 
перекладу, в якому перекладач додає до тексту 
першотв. свої пояснення. Такі пояснення можуть 
подаватися в тексті тв. або ж у примітках. Потреба 
в К.п. постає, коли перекладений текст може бути 
незрозумілим читачеві через велику семантичну 
відстань між першотв. і перекладом у часі або 
просторі (незрозумілі подробиці, антропоніми, 
топоніми, відмінність най. менталітету, різні 
традиції тошо). Так, існують обопільні труднощі 
сприйняття сх. л-р європ читачами, а зх. л-р — азій. 
Напр., характерною рисою кит. л-ри є схильність 
до алюзй* на нац. минувшину, на напівміфол. події, 
про які європ. читач не має уявлення. Але ж з 
труднотами зустрічається й китаєць, читаючи 
переклади з європ. мов. Подібні перешкоди (хоча й 
меншої концентрації) містить переклад з будь-якої 
мови. В таких випадках кит. традиція включає 
роз'яснення безпосередньо в текст перекладу. 
Подібний К.п. у минулому був досить поширеним і 
в Європі, але сьогодні теоретики переважно 
заперечують його. А втім, М.Рильський мав рацію, 
твердячи, шо, як виняток, він прийнятний. Напр., 
для перекладу заголовку драми молд. письменника 
Й.Лруце Каса маре" в слов'ян, мовах немає 
відповідника чи бодай еквівалентної заміни. Але 
донести семантику цього словосполучення конче 
необхідно, бо воно містить ключовий образ тв., є 
його домінантою. Перекладач на рос. мову І.Хазін 
спромігся це здійснити, вклавши в уста одного з 
персонажів — носія відвічної нар. мудрості діда 
Йона — своєрідний коментар, слова, котрих немає 
в першотв. (вони там непотрібні): "Це не дім для 
життя. Дім для життя всюди домом зветься, а "Каса 
маре" — це "великий дім".

Частіше новітні перекладачі використовують 
примітки. Так зробив В.Мисик — перекладач 
рубаїв Омара Хайяма. Неясні місця 
витлумачуються в примітках, напр. " ...д о  
товариства тих, кому сім тисяч літ". — За часів 
Хайяма мусульмани налічували з дня створення 
світу сім тисяч років. Тут йдеться про мерців". 
Таких приміток небагато: 38 на 3 0 6  рубаїв. Та 
без них читач багато чого не зрозумів би. Подібним 
чином роблять перекладачі зб. вибр. поезій 
Рильського поль. мовою. Напр. у примітці до вірша 
"Шевченко" перекладачем В Слободяником дано 
пояснення, хто такий М.Костомаров, розкрито 
алюзію на "Гайдамаків", визначено, що слова cichy 
ujisniomy sad — переклад літ. цитати: відомого 
(укр., але не поль. читачеві) шевченківського рядка: 
Садок вишневий коло хати. Наявність більшої або 
меншої кількості коментарів безпосередньо 
залежить від культ, рівня передбачуваного читача. 
Так, І.Франко, шо адресувався до широкого (часом 
не дуже освіченого) читача свого часу вважав за 
потрібне супроводжувати переклади більшою 
кількістю коментарів, ніж заведено тепер.

Анатолій Волков

КОМІКС (англ, comic strips — комічні смужки 
з малюнками) — оповідь в картинах з коротким 
супроводжувальним текстом, найчастіше 
пригодницького і коміч., а також еротичного 
характеру. Один з різновидів масової* 
літератури, в якому явно переважає візуальне, 
образотвор. начало, а текст виконує допоміжну 
роль, шо схиляє деяких дослідників (Вільперт) до 
думки про "неліт." характер К. Як правило, 
репліки дійових осіб (найчастіше діалоги) 
графічно оформлені у вигляді "бульбашок" (англ, 
balloons; нім. Blasen; італ., фр. fumeffi). які 
виходять з уст персонажів. Улюблені сюжети К. — 
тваринні історії (Міккі Маус, Дональд Дак У.Діснея), 
життя та подвиги іст. та псевдоіст. героїв (принц 
Айзенгери, Астерікс), пригоди фант., нездоланних 
або й напівфант. "надлюдей" (Тарзан, Мандрейк, 
Супермен, Бетмен, Фантом) та різних казк. істот в 
утопічних ситуаціях. Улюблені об'єкти зображення 
— фантастика, війна, кримінальні та детективні 
історії, страхітливі злочини, жахи, садизм, а також 
відвертий масовий секс, що спричинилося в деяких 
країнах до індексування (заборони) окр. видань К. 
Нерідко К. використовують традиційні сюжети 
і образи світ, л-ри, (Одіссей, Сіндбад-мореплавець, 
Фауст, Гамлет, бібл. персонажі) зводячи їх до 
примітизованих, інфантильних варіантів. Хронотоп 
К. невизначений, події часто відбуваються в 
якомусь умовному просторі і часі, де поряд з 
космічними кораблями з'являються динозаври, 
чарівники і маги борються з технічно оснащеними 
суперменами тошо. Для К. характерні полярні 
контрасти в протиставленні добра і зла, друзів та 
ворогів, темних недолюдків, спраглих влади і 
багатства злочинців та ідеальних героїв, створених 
у відповідності з банальними уявленнями 
споживачів м асової культури, шо стають

2 6 5



КОМПАРАТИВЇЗМ

прообразами нової псевдонар. міфології епохи 
засобів масової комунікації. Примітивності естет, 
вимірів, схематизмові сюжетів та одноплановості 
героїв відповідає спрощена, шаблонна, частково 
навмисне спотворена мова з короткими називними 
реченнями, гіпертрофованою пунктуацією і 
притаманними К. звуконаслідувальними ефектами 
для зображення різного роду шумових явиш. 
Споживання К., як правило, виключає логічне 
мислення реципієнта, ігнорує його духов, потенції, 
спотворює і збіднює картину світу.

Характерно, шо всі прообрази і "моделі" К. 
стояли на значно вищому худож.-естзт. рівні: 
килими із Байо (Франція), cep-віч. мініатюри зі 
шпруховими стрічками, емблематика бароко. 
Генетично К. пов'язані з т. зв. історіями в 
картинках, популярними у XIX ст. ("Малі ведмеді 
й тигри" Й.Свіннертона (1892), "Похмілл^козенят" 
Р.Дірка (з 1 8 9 7  р ), серії малюнків В.Хогарта 
("Модний шлюб"), Вільгельма Буша ("Макс і Моріц", 
'Франц і Фріи"), пізніше ілюстровані романи 

Р.Тьопфера та ілюстровані історії О.Якобсона 
("Адамсон"), О.Е.Плауена ("Батько й син").

Перші К. з'явилися у США у 80-х роках XIX 
ст. як комбінації й серії смішних картинок з 
продовженням, котрі вмішувалися на 
гумористичних шпальтах газет і журналів: 
"Походження всесвіту" (1894) та "Жовте козеня" 
(1896) Р.Ф.Аугколта, "Делі Баунтіфул" Г.Карра. 
Починаючи з 30-х рр. XX ст. вони випускаються у 
вигляді кольорових брошур і книжок (com fc books) 
з масовими тиражами до 100 млн. примірників, 
по 650  назв на місяць. Як показали соціологічні 
опитування, К. регулярно читають 5 0 -7 0 %  
американців і близько 165 млн. чол. в ін. країнах 
світу.

Проникнення К. в Європу спостерігається 
після 2-ї світової війни, свого апогею воно досягає 
в 1950 -60-т і рр., після чого популярність К. 
починає падати, незважаючи на численні 
екрам&апй теле- й відеовтілення. Починаючи з 
60-х рр. продукцію К. використовують поп-арт і 
культура андеграунду, звертаючись до виразності 
її графічної мови, незрідка вона служить засобом 
політ.-сусп. агітації і комерційної реклами, а також 
сатири і критики сусп. порядків (В.Келлі, В.Бод, 
К.Вільсон і В.Вуд та ін.). В К. для дорослих 
("Барбарелла" Й.К.Фореста, "Йоделле" П.Бартіра 
і Г.Пелерта) часто поєднуються секс і жорстокість. 
Різновид К. в Італії — т. зв. "Фоторомани" ("Міф 
про Орден" Д.Буциаті).

Див / и т е р с е м  і о т и х а .
Петро Рихло

КОМПАРАТИВІЗМ або КОМПАРАТИЗМ
(від лат. comparafiuus — порівняльний) — широко 
вживаний термін, шо має кілька змістових 
навантажень: 1) те саме, шо порівняльний метод; 
2) у лінгвістиці — порівняльний історичний 
метод у м овознавстві; 3) літ-знавча наук, 
дисципліна — те саме, шо й компаративістика 
або порівн. літ- знавство; 4) раннній етап

компаративістики, коли порівняння було обмежено 
фактологічними зіставленнями окр. казусів міжнац. 
запозичень і впливів поза cou.-іст., іст.-літ. та 
узагальненим теор. контекстом без уваги на нац. 
специфіку, світогляд і худож. своєрідність творчості 
письменника.

Анатолія Волков

КОМПАРАТИВІСТИКА (КОМПАРА 
ТИСТИКА) або ПОРІВНЯЛЬНЕ ЛІТЕРАТУ 
РОЗНАВСТВО — наук, дисципліна, яка вивчає 
явища мис-тва слова шляхом зіставлення їх з ін. 
подібними явищами переважно в різних нац. 
письменствах. Інколи в цьому значенні вживається 
термін компаративізм

Зародження К. припадає на період романт. 
захоплення екзотичними явищами мис-тва, що 
сприяло пошукам спільного, особливого та окр. в 
нац письменствах. Також  провадилися 
дослідження най. праджерел представниками 
м і ф о л о г і ч н о ?  ш к о л и  У період п о з и т и в і з м у  К 
займалася вивченням окр. казусів міжнаи. рецепції, 
часто дріб'язкових та малозначуших. Згодом це 
дістало іронійну назву в п л и в о л о г і я .  Разом з тим, 
було зібрано значний конкретний матеріал, шо 
стосувався, здебільшого, рецепції вел. чужомов. 
письменників у даній л-рі. Суч. К. зближується з 
ін. літ-знавчими дисциплінами, насамперед з 
теорією л-ри; не обмежуючись конкретними 
зіставленнями прагне до встановлення ширших 
закономірностей, поєднує г е н е т и ч н и й ,  
к о н т а к т о  л о г і ч н и й  і т и п о л о г і ч н и й  ПІДХОДИ, 
надаючи останньому переважного значення

У зх. традиції К. назагал не виходить за межі 
літ-знавства. У сх.-слов'ян, науці, починаючи віл 
шкоди Веселовського, включає порівняльну 
фольклористику

УССР К. було визнано буржуазною наукою. 
Самий термін вживався лише з негативним 
забарвленням. Його замінювано висловом 
"порівняльне дослідженння літератур". Якщо 
компаративістичні дослідження провадилися, то 
вони майже завжди зводилися лише ло 
встановлення впливів рос. л-ри на ін. л-ри.

Лив Американська школа, Антропо 
логічна школа, М іграпійиа школа, 
Французька школа

Анатолий Волков

КОМПОЗИЦІЯ (лат. composifio — складання, 
упорядкування) — система структурних 
взаємозв'язків між компонентами літ. тв. у автор, 
послідовності його розгортання.

К. є категорією, зміст якої відбиває динамічну 
єдність літ. тв. на відміну від категорії структури, 
яка відповідає єдності тв., шо вже відбулася, або 
остаточній. К. т.ч. становить динамічний еквівалент 
структури, яку можна вважати статичним 
еквівалентом К., тобто між ними — діалектична 
напруга руху та спокою. Тому кожний компонент 
тв. знаходиться у двох, умовно кажучи, вимірах 
функціонального існування — композиційному,

2 6 6



КОНТА1ШНАЩЯ

оскільки має ситуативну правоту свого виникнення, 
і структурному, оскільки характеризується 
стратегічною причетністю ло всього тв. як худож. 
пілого. Крім структури, спроможним уточнити зміст 
К., є поняття архітектоніки, яке в літ-знавстві 
визначається по-різному.

До поетологічних чинників К. належить 
насамперед ролова змістовність тв. Для 
рефлективної лірики зміст К. обмежується 
сферою мови, і такі композиційні фігури, як кільце, 
рефрен, паралелізм та ін., є конкретним проявом 
домінуючого принципу поет, мовлення — 
принципу повтору. Епос та драма з їх міметичним 
завданням відтворення життєустрою зумовлюють 
наявність у тв. сюжету, тобто К. подій, які 
відбуваються у хулож. часі та просторі і 
здійснюються образами-персонажами. Відсутність 
опису у драм. тв. пов'язана з його діалогічним 
обговоренням екзистенційних проблем, дозволяє 
ототожнити К. з сюжетом на відміну від епіч. тв., 
К. якого складається з сюжету та позасюжетних 
(статичних) описів (пейзаж, портрет, інтер'єр, 
автор, відступи тошо) і яка зумовлюється родовою 
настановою епосу на оповідність. Щодо епіч. та 
драм. тв. говорять про композиційні елементи 
сюжету (експозиція, зав 'язка, кульмінація, 
розв'язка, постпозиція), про композиційну т а на 
зображувані події, про К. сюжету (наявність чи 
відсутність просторово-часових інверсій, 
ретардацій, перенесень, допоміжних сюжетних 
мотивів, які прискорюють чи, навпаки, 
уповільнюють подієвий хід і т.ін.). Можна 
розрізняти і усталені типи К.: ґралаційний, 
"сходинковий" (чарівна казка, оповідання
А.Чехова "Іонич", п'єса англ.-рос. драматурга XX 
ст.. П.У стінова "Фото-фініш"), мозаїчний (сер-віч. 
ш ахрайським ром ан, окр. епізоди якого 
об єднуються, як правило, фігурою гол. героя, 
драма нім. письменника XX ст.. Б .Брехта "Страх і 
відчай у Третій імперії", роман суч. італ. прозаїка 
І.Кальвіно "Незримі міста"), поліфонічний, тобто 
такий, що характеризується послідовністю викладу 
та обговорення подій різними оповідачами 
(Євангеліє, Герой нашого часу " М.Лєрмонтова, 
"Шум і шал" В .Фолкнера) та ін. Звичайно, 
композиційний план літ. техніки формує і К. 
сприйняття тв.

Визначається К. і жанром тв. (напр., К. клас, 
байки передбачає послідовність таких складників: 
оповідь, діалог, сентенція), і твор. 
індивідуальністю автора, а отже, можна 
стверджувати наявність спільного для всіх тв. того 
чи ін. письменника композиційного "профілю", 
тобто сти/тю його К.

Відносність К. має не тільки структурний, але 
й часовий характер, оскільки зумовлюється змістом 
літ. напряму (течія), насамперед, стилем його 
худож. мислення, парадигматичним чинником 
якого є екзистенційне самопочуття іст. людини. 
Так, спланована та нормативна К. псевлоклас. оди 
є опосередкованою похідною раціоналізованого 
та метафізичного світообразу класицизму; так, у

постмодерністському романі з його мотивом 
пошуку істини, який вимагає перш за все 
реконструкції, зокрема, леміф ологізації 
накопичених заг-люлських уявлень, К. сюжету 
уподібнюється лабіринту, що моделює грайливу 
поведінку реципієнта (Постмодернізм).

Варіативне багатство К. пояснюється її 
цільовим завданням розгортання змісту тв., а отже, 
становлення його струкіурованого смислу (ідеї). І 
тому К. в широкому розумінні треба вважати 
формою цілого висловлювання, метареченням, 
характер якого залежить від комплексу суб'єктно- 
об'єктних відносин у тв. Саме в К. відбивається 
заг. проблема худож. рефлексії як такої — 
проблема передавання безперервного змісту через 
дискретність знаку, зокрема, слова, і щодо цього 
К. є універсальною категорією науки про л-ру, 
ширше — мист-знавства.

Борис Ьанкж

КОНДАК — поема-гімм  літургійного 
призначення, оповідною основою  якої є 
зображення подій з Священного Писання чи з 
життя христ. святих. В НЬОГО ВХОДИТЬ: кукулій, або 
кукуль (буквально з грец. "капюшон"), тобто зачин, 
що відрізняється від наступних строф меншим вірш, 
обсягом, метр, структурою та містить в собі стисле 
оголошення теми або звернення ло Бога чи 
слухачів-віруючих; а також — приблизно два 
десятки строф (Ікосів), шо тяжіють до ізоморфізму 
—  метр., синтаксичного та композиційного (напр., 
обов'язкова наявність тропаря, або рефрену, 
який з'єднує всі строфи між собою); і нарешті, 
фінальн. звернення —  молитва ло Бога чи святих 
(перорація), а інколи —  звертання до аудиторії.

Майстром К. був візант. поет V) ст. Роман 
Сололкоспівець. Засвоївши досвід сирійської 
літурійної поезії, зокрема, таких жанрів, як 
мадраша та согіта, він тонізує силабічний вірш, а 
під впливом грец. ораторської прози збагачує його 
звук, інструментовкою та римою, яку вперше 
вводить у практику європ. віршування.

Пізніше К. перетворюється на коротку строфу, 
яка стає складовою частиною канону та акафісту, 
напр. Кондак Пророкові: "Освічене Духом, чисте 
серце твоє було оселею найяснішого пророцтва, 
бачив бо ти майбутнє, як сучасне, через те ми 
шануємо тебе, пророче (ім'я) славний".

Борис інамюк

КОНТАМ!НАЦ!Я (від лат. confamfnafio — 
зіткнення, об'єднання, змішування).

1) Різновид запозичення: перенесення окр. 
складників (уривків, сцен, мотивів образів) з 
одного тв. в ін. Первісно К. з'являється на стадії 
постання л-ри як один із засобів рецепції грец. л- 
ри. Гней Невій (бл. 270  — бл. 201 до н е.) і Плавт 
(сер. П! ст. до н е. — бл. 184 до н.е ), перероблюючи 
ант. комедії, контамінували, переносили для 
посилення гумору окр. сцени з ін. комедій. Lie 
полегшувалося постійністю масок і подібністю 
сюжетів п 'єс, які перероблювалися. Другим

2 6 7



КОНТЕКСТ

варіантом К. було змішання, злиття інтриг двох 
комедій. Цими драматургами було закладено певну 
традицію К. як засобу драматургічної композиції. 
На цю традицію спиралися й посилалися пізніші 
автори, як Терениій (бл. 1 9 5 -1 5 9  до н .е.), 
перероблюючи п'єси Менандра та ін. грец. поетів. 
У пізнішій історії драматургії К. не зникає аж до, 
напр., "Єгипетських ночей" (1934) рос. режисера 
О .Т аїрова: театр, композиція " з "Цезаря і
Клеопатри" Б.Ш оу, "Єгипетських ночей" 
О.Пушкіна, "Антонія і Клеопатри" В.Шекеліра. У 
"Моделі Антігони 1 9 4 8 " Б .Брехта збережено 

основні сюжетні мотиви трагедії Софокла та більшу 
частину її тексту в нім. перекладі Ф.Гьольдерліна. 
Сюди вставлено розповідь вісника з трагедії Есхіла 
"Перси". Але гол. зміна— додано пролог, дія якого 
відбувається у квітні 1 9 4 5  р. в Берліні. Тут 
повторюється ситуація Полініка, Антігони та 
ісмени. Пролог створює ефект очуження. Надалі, 
сприймаючи сюжет (дещо перемонтований) клас, 
трагедії, глядач проводить паралелі до подій 2-ї 
світ; Війни. Подібна функція К. у комедії М.Рощина 
"Арістофан, або Вистава комедії "Лісістрата" в 
місті Афіни 2 4 0 0  років тому". Тут автор зберігає І 
і II епісодії з комедії Арістофана.

Інколи К. звуть не лише макрокомпозиційний, 
але й мікрокомпозииійний засіб: перенесення 
словесного мікрообразу. Напр., Шевченкові слова 
у поезії А.Малишка: Реве Дніпро, й дани 
широкополі // Медами пахнуть, колосом шумлять. 
Але в цьому і подібних випадках маємо справу не 
з К , а ремінісмеми!ею

2). Термін К. перенесено в фольклористичну 
термінологію для позначення КОМПОЗИЦІЙНОГО 

явища, дуже характерного і вагомого для нар. 
творчості. Наприкін. XIX та в XX ст. виникла 
думка, шо К. у фольклорі стає механічною і 
відображає зруйнування нар. поет, традиції. Однак 
дослідження показують (В.М.Сидельников), шо і в 
XX ст. К. є твор. обробкою пісенних варіантів 
окр. талановитими виконавцями. К. допомагає 
пісні продовжувати своє існування впродовж 
століть і в дусі культ, традицій. Хоча при цьому 
можливе і механічне поєднання внаслідок 
забування, руйнування нар. поет, традицій. В 
піснях К. відбувалась на основі ідейно-тематичної 
близькості, наявності подібних лір. героїв або 
ситуацій, подібних мотивів: сирітство, нерівний 
шлюб, шлюбна зрадливість, солдатська доля, 
мотиви ночі осінньої, коника вороного тошо. К. 
полегшується вільною асоціативною композицією, 
поширенням в різних піснях однакових худож. 
стійких словосполучень: темна ніч, добрий 
(вороний) кінь, чужа сторона та ін. Казк. матеріал 
контамінується за близькістю текстів, їхньої 
тематики, типів героїв: пошук матері (дружини, 
нареченої, нареченого), герой-лурень, хоробрий 
кіт чи півень і т.п. Процес К. переважно відбиває 
підсилення твор. чинника у фольлор. процесі.

В билині також буває К. Напр., тексти билин 
"Садко" і "Садко і морський цар" з'єднуються в 
одну билину. Відбувається К. за спільним образом

морського царя, що діє в двох билинах. Взагалі в 
фольклорі К. відбувається шляхом перенесення 
спільних місць (/осі communes) з одного в ін. текст.

3) У тек стол ог!? під К. розуміють 
реконструкцію певного тв. шляхом поєднання 
різних редакцій чи списків, коли наявні тексти 
викликають сумнів шоло їх відповідності автор, 
задумові. Переважно К. застосовується для 
реконструкції, вироблення канонічного тексту 
пам'яток давн. письменства: відновлення акал. 
О.Ш ахматовим первісної редакції "Повісті 
временних літ", або /1.Махновцем "Київського 
літопису". К. може вживатися як прийом 
установлення канонічного тексту: наук, вивірена 
К. тексту комедії О.Грибоєдова "Пихо через розум" 
М.К.Піксановим. При текстологічній К. можливе 
й створення хибного тексту, шо відображує не 
автор, задум, але невірне його розуміння 
текстологами (текст поеми М.Лєрмонтова "Лемон" 
у 6-томовому академічному виданні 1954-57).

4) У мовознавстві К. — схрешення двох 
складників, граматичних форм, лексем, 
фразеологізмів на основі постійного або випад­
кового зв'язку — структурної функціональності, 
асоціативної подібності. Лексична та 
фразеологічна К. —  один з шляхів створення 
автор, н е о л о г ізм  !и "1 вороги — бездушні 
дітозгуби — на тебе кинулись" (П.Тичина), 
"Масгер-ламастер" С.Маршака від "Майсгер- 
ламайстер, // Трошун-розбивайсгер Крутиться, 
грулитьсд^ Майстер-ламайстер" (П.Воронько); 
"Клененочек маленький матки // Зеленое вымя 
сосет" (С.Єсенін). Часто К.-неологізми виконують 
сатиричну функцію: "Arka (ковчег — Л.В.) Noego 
+ nowe і stare = arka noego і starego" (С.Ружевич); 
"ПАРТІЯтизм —  любов до батьківщини, яка 
починається за вікном чорної "Волги" і закінчується 
за обитими шкірою дверима"; "СЕКСОТопатологія 
— хворобливий потяг до вуха особи своєї ж статі" 
(В.Кожелянко).

Людмила Волком

К О Н ТЕК С Т — (від лат. confexfus — 
з'єднання, зв 'язок, зчеплення) — відносно 
завершена частина тексту чи висловлювання, в 
межах якої оптимально виявляє себе сенс і 
значення окремого слова, фрази, образного 
вислову. Відомо, напр., шо поза своїм К., його 
етил, та смисловими зв'язками, цитата може 
втрачати первісне значення, набути ін., не 
властивого їй змісту. Пареміологічні дослідження 
свідчать, що навіть прмс/тін!я, які, здавалося б, 
проголошують ту чи ін. незаперечну істину поза 
всіляким К. — дістають у К. певний зміст, причому 
залежно від К. такі значення одного й того ж 
прислів'я можуть взаємно заперечуватись.

У науці набули поширення лінгв., етил, поняття 
К. як засобу ідентифікації лексичного чи етил, 
значення слова, звороту, тропа. В літ-знавстві 
дедалі утверджується розуміння К. як певної естет, 
системи. Без урахування такого К.-системи (як у 
функціональному, так і в типол. аспектах)

268



КОНТРКУЛЬТУРА

дослідження будь-яких літ. явиш не може бути 
коректним. В новітніх теор. дослідженнях набуває 
чинності поняття "вертикального К " , шо означає 
історико-філол. К. певного тв. або його частини і 
передбачає також адекватне сприйняття та естет, 
оиінку тексту. До певної міри поняття К. становить 
противагу т е к ст о в і деяких суч. напрямів літ- 
знавства як начебто єдиній реальності, вартій 
наукового дослідження, єдиній іманентній даності.

В худож. л-рі К. визначає конкретний зміст, 
етил, забарвлення, міру виразності не лише окр. 
слів та ф раз, а й худож. засобів, "задає" 
спрямування лексичного, синтаксичного відбору. 
Ігнорування або недостатнє врахування К. руйнує 
у сприйнятті худож. цілісність тексту (напр., поза 
К. не вловлюється іронія тощо).

Частиною К. є всі переносні значення — т.ч. в 
ньому виникає внугр. прихований план смислової 
структури ("семантизуючий" К.). У свою чергу ці 
переносні значення реалізуються повною мірою 
лише в К. Підвищеною констектуальністю 
позначені наскрізні, ключові, домінантні образи 
чи то тв., чи всієї творчості письменника. Звідси 
зрозуміло, шо мінімальний достатній К. — величина 
непостійна: в од. випадках це строфа, в ін. весь 
вірш, цикл, зб., вся творчість поета. "У різні епохи, 
в різних індивідуальних системах домінують К. того 
чи ін. обсягу (Д.Гінзбург).

К. важливий при дослідженні не лише окр. тв., 
а й літ. процесу: ще Ю.Тинянов наполягав на 
дослідженні "еволю ції літ. ряду", зауважив 
небажаність відокремлення тв. від К. його 
виникнення, а також від еволюції жанру. 
Очевидно, поняття К.. як і поняття "світ, л-ра", є 
набутком певного, досить високого рівня розвитку 
естет, та літ-знавчої думки: ше видатні вчені та 
письменники рубежу ХІХ-ХХ ст., як І.Франко, Леся 
Українка впритул наблизилися до понятття К., 
почасти вже й оперували ним. Дослідження укр. 
л-ри у слов'ян, європ. та світ. К. здійснював 
О.Біленький. Нині в цьому напрямку працюють 
Д.Наливайко, М.Яиенко, Г.Вервес, А.Волков,
В.Крекотень.

Можна сказати, що сама реальність (через 
світообраз" читача, через конкретно-іст. дійсність 

його існування) входить у процес сприйняття твору 
як його максимальний, "дальній" К. Таке розуміння 
К. реалізує той зв'язок дійсності читача, який 
забезпечує іст. неперервність людського досвіду 
взагалі, досвіду худож. сприйняття зокрема.

Елеонора Соловей^ончармк

КОНТЕНТ АНАЛІЗ (від англ, coniens— зміст) 
— один з кількісних методів в соціології, який 
використовується для вивчення змісту певної 
сукупності текстів масової комунікації (документи, 
матеріали преси, радіо, телебачення, кіно і т.п). 
При детальній процедурній розробці К.-а. як 
допоміжний метод може застосовуватися і в літ- 
знавчих дослідженнях.

К.-а. передбачає вивчення змісту худож. текстів 
на базі літ-знавчого аналізу якісних ознак і

визначення їх числових показників. Задача методу 
полягає в тому, шоб перетворити предмет, який 
вивчається, на числову модель, знайти 
співвідношення та зв 'язо к  між якісними та 
кількісними ознаками. З цього погляду К.-а. являє 
сукупність операцій для підготовки матеріалу до 
числової обробки і складаєтья з етапу відбору 
одиниць аналізу (вибір і конкретизація матеріалу, 
шо вивчається) і етапу визначення одиниць рахунку. 
Залежно від мети і завдань дослідження можуть 
обиратея ті чи ін. одиниці, сума яких складатиме 
чисельну систему. Вибір якісних ознак одиниць 
дослідження визначається внаслідок літ-знавчого 
аналізу. Для встановлення числової моделі якісної 
ознаки необхідно визначити одиниці рахунку. 
Одиницями рахунку виступають, як правило, певні 
смислові одиниці змісту або кількість знаків, слів, 
рядків, абзаців, сторінок, аркушів. Вибір одиниць 
рахунку залежатиме від специфіки матеріалу (жанр, 
специфіки, типографського видання і т.п.). Для 
спрощення вирахування якісної ознаки доцільно 
використовувати бальну систему оцінки жанра. 
Внаслідок визначення одиниць аналізу і рахунку 
дослідник отримує числову модель, яка несе певну 
інформацію і служить для подальшого аналізу. 
Разом з тим, при визначенні одиниць дослідження 
і використанні К .-а. в цілому, потрібно 
дотримуватися умов, без котрих вивчення 
матеріалу може призвести до грубих помилок і 
хибних теорет. висновків. Перша умова — одиниці 
дослідження повинні бути достатньою мірою 
формалізованими. Але під формалізацією слід 
розуміти не формальні ознаки, а реально існуючі, 
які відображають характерне і одиничне певної 
чисельності. Крім того, визначена якісна ознака 
повинна бути здатною до вирахування. Друга 
умова пов'язана з обґрунтуванням 
репрезентативності вибірки досліджуваного 
матеріалу.

Микола Ярмистий

К О Н Т Р К У Л Ь Т У Р А  — 1) сукупність
світоглядних принципів, побутово-поведінкових 
нормативів та практик співіснування із соціумом і 
природою, альтернативних загальноприйнятому 
корпусу форм духов, освоєння оточуючого світу, 
культ, досвіду людства у найширшому розумінні; 
2) специфічна і агресивна субкультура, базована 
на ірраиіоналістському світосприйнятті, яка 
виникла під час "молодіжної революції" 60-х - поч. 
70-х рр. XX ст. у розвинутих країнах Атлантичного 
співтовариства; 3) іноді (у мистеиькознавчих 
практиках) - синонім мист. андеграунду. Термін 
"контркультура" вперше був застосований 
американським соціологом Т. фон Роззаком для 
межово узагальненого означення антиофіціозних 
та альтернативних феноменів, ініціатив і тенденцій 
в мист-ві, філософії, побуті, політиці, сусп. думці, 
тендерній та соц. поведінці. Контркультурна 
ініціатива в мистецтві ідеологічно протистоїть суч. 
техногенній цивілізації та її нормам, які, за думкою 
теоретиків контркультури (Ч.Рейча, Т. Хейдена,

2 6 9



КОРАН

Ф .Слейтера та ін.) ведуть людство, через 
репресивні сусп. практики, до виродження (перш 
за все духов.) і катастрофи. Контркультурі 
притаманне звертання до знакових, духов., 
комунікативних, медитативних та езотеричних 
практик дави., язичницьких, шаманських та 
тоталітарних рел. культів, ритуали яких пов'язані 
з використанням наркотичного "розширення 
свідом ості" та психічним навіюванням. 
Контркультурне мистецтво апелює до досвіду іст. 
відкинутих людством маргінальних моделей 
поведінки, перверзійного та паразитарного буття 
у соціумі. V цьому прослілковується спорідненість 
прагнень контркультурних митців і методу 
деконструкції Ж .Д ерріди. Контркультура 
протистоїть монізмові та позитивізмові і спирається 
на ідеї та стиль мислення Ф.Ніише, Г.Маркузе, 
Г.Гессе, Лж.Керуака, К.Кізі, К.Кастанеди, Ошо, 
Пікі, Прабхупади, Ф.Кафки, Ж.Батая. У Бероуза 
та інших протагоністів ірраціоналізму контр­
культурне мист-тво проголошує межово ціністним 
особистий бунт проти всіх, свавілля як спосіб 
творення і стиль, відкидає ідею сусп. прогресу та 
цінність існуючого порядку речей, проголошує 
вишість почуттів над інтелектом. Згідно 
М.Жбанкову, неприйняття об'єктивної реальності 
породжує у контркультурній свідомості "низку 
повелінкових моделей: 1) власне підпільне 
існування; 2) побудову суб єктивістсько- 
ірраиіональної картини "кращої реальності та 
агресивно-вольове втручаня у природний перебіг 
розвитку суспільства; 3) експериментально-аван­
гардний пошук світоглядних засад "нової епохи". 
В суч. укр. літ. відлуння контркультурних практик 
присутнє (у певних аспектах) у творчості 
Т.Прохаська, Р.Скиби та ін.

Володимир ЄЬмкілаж

КОРАН — від араб. "кур'ан", тобто читання 
вголос, декламація (ін.назви — аль-Мусхаф — 
"книга" або "аль-Фуркан" — "розрізнення Правди 
й Кривди") — священна кн. ісламу. За мусульман, 
уявленнями, текст К. зберігається на небі біля 
трону Аллаха. Його було "відкрито" пророкові 
Мохаммеду в мить, коли його під час молитви було 
перенесено до трону Бож ого архангелом 
Яжібрилом (Гавриїлом). Створено К. як запис 
проповіді Мохаммеда (570-632), котра тривала з 
610  по 632. Те, шо виголошував Мохаммед, багато 
хто знав напам'ять вже за життя проповідника. 
Через рік після його смерті секретар вождя Зайл- 
ібн-Сабіт записав увесь відомий текст. Ней рукопис 
вважається першою редакцією (т.зв. Османовою, 
бо зроблено було її за халіфа Османа). Проте аж 
по X ст. існували й неканонічні версії. Об'єм канону 
складає 114 сур (розділів). Слово "сура означає 
"ряд" (каменів, що складають стіну) і є, власне, поет, 
образом. Містить в собі сура від 3 до 286 "віршів" 
(визначення умовне), які в оригіналі звуться аятами 
(тобто "чудесними свідоцтвами"). Європ. наука 
розділила всі сури на 4  розділи, за етапами 
створення (в самому К. розташування сур ін., про

шо — нижче). Виділяються сури, шо їх створив 
Мохаммед до втечі з Мекки в Медіну, та створені в 
Медіні: до 622  — 90 "мекканських", з 622  по 623 
— 24  "мелінських". "Мекканські" сури ( "поетичні"
1-го періоду, "рахманські" — присв. проповіді 
єдинобожжя — 2-го періоду та "пророчі 3-го 
періоду) відрізняються за стилістикою від 
"мелінських", присвячених дидактичним пробле­
мам та законодавству.

Концепція К. базується на Біблії: книга 
стверджує для арабів та ін. вчорашніх поган 
єдинобожжя, котре вж е на той чає міцно 
утвердилося в Європі та почасти Азії. Вже до 
Мохаммеда серед арабів про це вчили ханіфи, 
котрі розповсюджували "віру ібрагіма" (Авраама), 
їхня проповідь часто базувалася на фольклор, 
інтерпретаціях Біблії. Від них перейшли до 
Мохаммеда сюжети Св.Письма , почасти вже 
перероблені (хоча, можливо, є підстави твердити 
й про самостійну інтерпретацію цих сюжетів в 
араб, найдавн. фольклорі — в силу певної 
спільності євр.-араб. ментальності тих часів). 
Заснований Мохаммедом іслам (мусульманство) 
належить до т.зв. авраамічного циклу релігій 
(юдаїзм — християнство —  іслам). Пе — остання 
світ, релігія за часом виникнення. Та, попри бібл. 
основу, сюжетика Корану часом генетично 
пов'язана й з араб, фольклором та л-рою, як у самій 
Аравії, так і за її межами. Але твердити про К. як 
про "суму сюжетів" практично неможливо, хоча з 
погляду компаративістики тут міститься величезний 
матеріал для досліджень. Справа в тому, шо 
мислення Мохаммеда і його сучасників єднало в 
нероздільному акті логічне й емоційне. Тут не 
йшлося про створення "міфології" на зразок 
Гесіодових або Овідієвих писань. Мохаммед 
спирається перш за все на традиції того 
езотеричного мовлення, які знайшли розгорнутий 
вираз у бібл. пророків. Подібне "віщування" в часи 
проповіді Мохаммеда спостерігається й у 
імпровізаціях араб, кахінів, поетів-поган, які 
кружляли зі своїми пророцтвами-піснями (салж) 
навколо ломусульман. Кааби. Сам пророк, проте, 
енергійно заперечував усякий зв'язок своєї 
проповіді з їхньою традицією.

Оскільки езотеричне пророче слово ніколи не 
мало на меті послідовного сюжетного викладу, сури 
К. позбавлені зовн. послідовності подій і 
групувалися редакторами за формальними 
ознаками. Так, на початку К. поставлено більш 
пізні, але найдовші сури, найкоротші ж — хоча саме 
з них починався усний варіант —  віднесено в кін. 
тексту. Часом сури групуються за тематичною 
ознакою ("Ж інки", "Ю суф" й т.п ). інколи 
об'єднано їх навіть за принципом римування 
останніх слів. Така своєрідна структура відбила 
намагання стисло викласти ісламську концепцію 
світу: тут сам Аллах устами Мохаммеда висловлює 
предвічні космогонічні та есхатологічні засади 
буття, дає оцінку праведним та грішним, 
встановлює моральні норми. Тут людина, наче 
зрікаючись "побутової логіки", прагне вмістити

270



КОРАН

Божественне Об'явлення "симультанно", в усіх 
його іпостасях. З жанр, погляду, епіч.-оповілальний 
момент поглинається всеохоплюючим лір. 
переживанням, котре, на диво, не вичерпується 
протягом усього викладу. Додамо до того й 
елементи діалогу (напр., Аллаха з "невірними" або 
скептиками). Цікаво також відзначити виклад від 
особи Аллаха як у формі монологу від 1-і, так і від
3-ї особи. Якщо говорити про вимір часу в К., то 
такий вичерпується тою самою "миттю" екстазу, 
за яку Мохаммед, згідно передання, був 
перенесений архангелом до Єрусалиму й згодом 
до трону Аллаха, а, "вмістивши" зміст К., 
повернувся на землю й знайшов свою постіль ше 
теплою, а воду з глечика, який при відльоті було 
перекинуто, т е  в стані витікання. Отже, "алогізм'у 
викладі насправді відсутній. В  К., по суті, немає 
часу (пор. в "Об'явленні св. Іоанна": "і часу вже не 
буде", Об. 10:6). Есхатологічне заперечення іст. 
плину часу, котре сформувалося в Біблії, стає у 
Мохаммеда єдиною часовою  мірою; тут — 
поривання у метафізичні виміри, в час зустрічі з 
Богом. Отже, коранічний час є розвитком бібл. 
часу, в якому вже, при досить строгому історизмі, 
іст. підпорядковано моментам богоспілкування. Та 
якщо в Ст. й Нов. ЗавіУах іст. моменти все ж таки 
подано в досить розгорнутому вигляді, в К. історію 
практично розчинено в позачасовому, в Вічності. 
К. є вже суцільна мить богоспілкування. До того 
ж, в розташуванні сур від "довгих" до "коротких" 
є певний сенс: в "довгих" розгорнуто космогонічні 
та есхатологічні міфи, історії пророків до 
Мохаммеда і його власну, в "коротких" — подано 
моральні максими. Т  ч.. метасюжет К. полягає в 
історії отримання "автор ом " Мохаммедом 
Об'явлення, яке він розкриває, наслідуючи логіку 
П'ятикнижжя: це історія творення світу, перших 
людей, буття праведників давнини й настанови 
сучасникам. "З погляду Вічності" викладено 
міркування про безсмертя душі й кін. світу. Ui 
мотиви походять з християнства, котре, в свою 
чергу, розвинуло есхатологічні та екзистенціальні 
мотиви юдаїзму. Весь К. просякненний 
пориванням до "останньої миті", коли запанує Лже- 
Мессія Даджал, буде зруйновано храми й 
розпочнуться гоніння на віруючих (тут виразно 
вимальовується опора на ст.-завітну "Книгу 
Ланиїла", пророцтва Амоса, Ісайї, Єремії та ін., і, 
звичайно, христ. Апокаліпсис).

Разом з тим, достатньо уваги приділено 
інтерпретації основних бібл.сюжетів: про поч. 
світу, гріхопадіння й буття людини. К. ствержує 
заново ідею Бога як Творця Неба й Землі (відому 
у арабів і в доісламські часи), которий створив, до 
речі, знову ж таки трад. "сім небес". На небесах 
вмішено й рай, і пекло (пор. юдей. "шеол" — 
загробне буття душ, шо в своїй присмерковості 
більше подібне до ант. аїду, ніж до траг. христ. 
підземного пекла). Рай розмішено на верхньому 
небі, пекло ж розташовано на першому. Можна 
гадати, шо тут використано уявлення, котрі 
смалися вже в христ. часи: адже в посланнях

апостолів говориться, шо демонічні сили 
сповнюють собою нижні шари "висоти" й чигають 
на душу померлого, яка поринає до "верхнього 
неба". До речі, якшо в Біблії ігнорується сатана 
(історію про падіння диявола й його воїнства 
викладено було в апокрифах на зразок кн. Еноха), 
в К. розповідається докладно про "шайтана " 
(сатану — тобто "противника" Аллаха). Цікаво 
також, шо останній уособлений в постаті ]бліса, 
котрого було створено не як янгола, а як джінна, 
(аравійська постать — демон, що може бути 
ворожим або дружнім) тоді як, скажімо, Азазіл 
(демон Азазіїл Ст. Завіту) поданий як благочестивий 
янгол, шо ревно молився Аллахові й став старшим 
над янгольським воїнством (образ янголів прийшов 
з Біблії). У змалюванні прохолодного раю. 
можливо, поет, використано деякі доісламські 
мотиви (характерно, що для означення раю вжито 
іранське слово "ф ірдаус "); в описі принад 
райського буття фігурують гурії, цнотливістю яких 
насолоджуються щоночі праведники, й дівочість 
яких чудесним чином щоранку поновлюється, й 
т.ін.): ідеали, характерні для номадів Аравії.

Мохаммеда мало цікавить така важлива для 
авторів Ст. та Нов. Завітів історія євреїв як народу 
Божого. Розглядаючи сукупно юлаїстів та християн 
як "людей писання", (зрештою, так само й 
зороастрійців), висловлюючи певну до них 
прихильність, Мохаммед разом з тим недвозначно 
наказує вдаватися до вагомого аргументу, якшо 
останні десь перейдуть дорогу мусульманинові — 
"мечем по шиї". З усієї Священної історії, шо є 

така важлива для юдеохрист. свідомості, виділено 
широким планом лише постаті пророків. Ue 
пояснюється тим. шо Мохаммед прагнув 
обов'язково підкреслити як подібність власної долі 
життю пророків Біблії, так і свою спадковість і 
перевагу над ними. Задано також найвидатніші 
постаті Біблії: ібрагіма (Авраама), Луга (Лота), Нуха 
(Ноя), Мусу (Мойсея), Гаруна (Аарона), Айюба 
(Йова); згадано з великою повагою про Йсу (Ісуса 
Христа), але останній мислиться зовсім не як Син 
Божий, а як "апостол" (апостолами названо й всіх 
його старозавітних попередників). Всі вони, за К., 
торують шлях Мохаммедові, котрий є найбільшим, 
найближчим до Бога пророком. Згадано також і 
постаті, яких у Біблії немає (Худ, Саліх, Шуйаб). 
Євангельська історія переказується зі згадуванням 
імен Закарії та Марйам (Захарії та Марії). 
Розцвічено в дусі нар. поезії такі відомі сюжети, 
як співання псалмів Паулом (Давидом): з ним разом 
співають гори й птахи. Сулейман (Соломон 
Премудрий) стає повелителем джиннів та шайтанів 
(очевидно, це підсилило популярний в сер.-віччі й 
навіть пізніше мотив про оккультні вправи бібл. 
царя). Дослідники вказували також, шо певні 
сюжети до цього шару викладу увійшли з іноземних 
неісламських джерел (Зу-л-Карнайн, тобто 
Александр Македонський, мовляв, нагадує 
давнього Мідаса, цар Німруд — Едіпа; згадані вже 
гурії прийшли з іранського фольклору, в деяких 
постатях вгадуються тіні вавилонського Гільгамеша

271



КОРАШЧШ СЮЖЕТИ

чи христ. Георгія та ін.). Але не варто думати, шо 
тут, як висловлювався колись про К. М. Морозов, 
панує настрій 'чарівної казки", це — все висока й 
натхненна рел. проповідь, яка буяє тут в усій своїй 
поет. силі.

В  останніх, "медінських" сурах К., викладено 
юридично-моральні настанови. В Біблії колись 
вперше було дано "Закон" (Десять заповідей) як 
моральний ідеал, та "приписи" —  юридичний 
"кодекс" для повсякденності (пор. "юс" і "вос" 
римлян або "божий суд" у давн. слов'ян). Це 
базувалося на визнанні реального 
"жорстокосердя" людей, про шо прямо зауважив 
Христос. В Нов. Завіті вже знято формалізм та 
ригоризм суто юридичного кодексу юдеїв і 
натомість висунуто дух "Закону", Декалогу, 
чинення по совісті. К. виразно спирається на христ. 
досвід. Досить детально регламентуючи "звичаєве 
право", він разом з тим підкреслює в своїй 
дидактичній частині ролю сумління, моральної 
висоти. Заповідано п'ять нов. "стовпів" (арканів) 
віри: іман (сповідання Єдиного Аллаха і Мохаммеда 
як Його Пророка), салят (щоденна п'ятиразова 
молитва), саум (щорічний піст Рамадану), зак'ят 
(милостиня): кожен має шорічно віддавати 1/40 
достатку на бідних, хадж — паломництво до Мекки. 
Це є певним аналогом Декалогу Біблії. Проте якщо 
Христос прийшов "не руйнувати, але виконати" 
Закон та пророків і не додавав нічого до Десяти 
Заповідей Божих, а лише звів їх до "двох": любити 
Бога й ближнього, —  то Мохаммед, як ми бачимо, 
фундує власний Закон. Оповідач тексту К. 
змальовує себе як відроджувача "віри Ібрагіма" без 
зайвих побутових деталей (вони стануть предметом 
зацікавлення в хадисах). Він стає у К. центр, 
постаттю людської історії, на котрого, за К., 
вказують навіть Євангелія. Разом з тим, Мохаммед 
підкреслює, шо він не є чудотворцем, шо він — 
звичайна, смертна людина; він подає такі факти зі 
своєї біографії, які не відповідають штампам 
героїчної поведінки (втеча до Медіни, напр ). 
Ареталогічні деталі з'являються знову-таки в його 
пізніших "житіях". А проте постать Пророка має 
функцію "взірця", "досконалої людини", подібно 
до того, як постать Христа править за ідеал в христ. 
світі.

Нарешті, слід відзначити характер худож- 
естет. рішень автора К. "Аллах красивий та любить 
красу" — характерна позиція Мохаммеда. Він 
виступає як надзвичайного масштабу новатор, 
який, подібно до Гомера, на межі фольклору й 
писемності, будучи ше неписемним особисто, 
створю є, по суті, араб. літ. мову, одразу ж 
засновуючи складну, невимушену жанр, структуру. 
Після Корану бурхливо розвивається трал. араб, 
лірика, виникають нові галузі науки й освіти, 
писемна історія. При всьому тому Мохаммед різко 
відмежовувався від поганських поетів-пророків не 
лише ідеологічно. Досліджено, шо його втомлювали 
рими й, навіть цитуючи вірші, він нехтував 
збереж енням ритму. Зберігаючи почуття 
езотеричного, пророчого слова, навіть

погоджуючися з тим, що виклад його досить 
"темний", автор К. проте прагнув до 
невимушеності й розкутості. Перед нами перший і 
єдиний в своєму роді зразок араб, ранньої прози, 
шо виникла на основі нар. мови (медінський діалект) 
й відзначається багатством простих тропів 
(навпаки, метафори чи метонімії тут нечасті). Щодо 
манери викладу у К. існують полярно протилежні 
думки: від оцінки "шедевр" до повного заперечення 
літ. можливостей оповідача. Вже в сер.-віч. араб, 
світі поряд з надзвичайним пієтетом до К. 
спостерігалися й відверті пародіювання його стилю 
("Послання про янголів" Ауль-Алли аль-Маарі та 
ін ). Та найчастіше скептичне ставлення до цієї кн. 
висловлювалося європейцями, котрі не могли 
збагнути своєрідної логіки Сх. К. є святинею в очах 
більш як мільярду мусульман у сьогоднішньому світі. 
Це спонукає європейця з особливою увагою 
поставитися до своєрідності цієї вел. кн. людства 
та її ролі у формуванні культури планети.

Хоча сам Мохаммед, виявляючи неабияку 
філол. інтуіцію, заборонив будь-які переклади 
свого тв. з араб, мови (звідси, зокрема, й 
поширеність араб, графіки на Сх.), переклади 
сьогодні — єдина для багатьох можливість 
ознайомитись з К., який досить рано перекладали 
на різні мови Європи. В Рос. імперії текст був 

, відомий з XVIII ст., коли К. було перекладено для 
Петра!. Ще раніше з'явився фрагментарний білор. 
переклад: ним послуговувалися білор.-лит. татари. 
В XIX ст. К. почасти перекладено було 
Л.Богуславським, Г.Саблуковим та А.Кримським. 
Відомі також повний переклад з оригіналу укр. 
мовою О.Абраньчука-Лисенеиького та Я.По- 
лотнюка (Львів). Уривки з нового перекладу К. 
публікувалися в жури. "Всесвіт" (1990 , N- 6) 
Найбільш поширений переклад в наші дні — рос. 
акал. І.Крачковського (1963). К. бував часом 
джерелом наснаги для деяких видатних майстрів 
л-ри Зх. й слов'янства. Мотиви з К. 
використовували Й.В.Гьоте та Рюккерт. В Росії 
він став взірцем для стилізацій О.Пушкіна 
("Наслідування Корану").

В укр. л-рі мотиви з К. розвивали П. Куліш,
І.Франко, Леся Українка, А.Кримський.

Семен Абрамоянт

КОРАНІЧН! СЮ ЖЕТИ —  група сюжетів які 
конденсуються навколо постаті Мохаммеда, членів 
його родини, героїв епохи раннього ісламу та більш 
пізніх "святих" (хоча сам Мохаммед подібний культ 

."святих" заперечував). В  Корані практично 
відсутня сюжетика; там викладено віровчення ж 
таке, епізоди чи події з життя засновників ісламу 
виступали як певні ілюстрації, на відміну від Біблії, 
в котрій історія є одним з найважливіших моментів. 
Саме тому Коран потребував коментарів і 
"доповнень", на взірець юдейської "мішни* 
(заповнення прогалин бібл. розповіді вигаданим 
історіями). Безліч мандрівних мудреців Сх. на 
початку формування ісламської духов, спільноти 
коментували Коран, розповідали історії про

2 7 2



КОРАШЧШ СЮЖЕТИ

Пророка та його родину, створювали й власні 
сюжети. Ці тв. почасти було записано з метою 
протиставити поганській сунні ("шлях", "приклад"), 
тобто доісламській зб. морально-правових 
приписів, нову, мусульман, сунну, яка будувалася 
на прикладі "взір ц евої людини" Корану 
Мохаммеда та не менш досконалих членів його 
родини. Виникає особливий жанр —  хадіси, тобто 
розповіді про вчинки та проповідь Мохаммеда. Ui 
історії почали записуватись чи не одразу ж після 
смерті Пророка. Але спогади тих, хто знав його 
особисто, інколи перепліталися з фантастикою. 
Протягом ІХ-Х ст. було складено кілька зб. хадісів. 
Найавторитетнішими вважають лише кілька (інколи 
— 2, інколи — 6). В першу чергу це "Аль-Джамі 
ас-Сасіх", тобто "Істинне зібрання", створене аль- 
Бухарі бл. 1000 р. тому. Ситуація відбору хадісів 
типол. нагадує групування та відбір історій 
євангелістів навколо "логій" (записів повчань Ісуса 
Христа); подібність до Біблії полягає й у тому, що 
зб. хадісів звичайно передує існад —  перелік імен 
усіх осіб, які передавали цю історію протягом 
поколінь (пор. кн. родоводу Ісуса в Євангелії від 
Матвія тощо). Мугаддіс —  збирач цих сюжетів — 
мав бути вченим дослідником, авторитетом; 
існували школи мугаддісів. Зібрано та опрацьовано 
було тисячі сюжетів. В хадісах акцентовано містичні 
переживання Пророка, його близькість до неба або 
багата життєва мудрість, напр.: "Передають зі слів 
Айші (улюблена жінка Пророка -  С.А.), Харіс бян. 
Хішам якось запитав Пророка Мохаммеда: " О 
посланнику Аллаха, як приходять до тебе 
одкровення?" Посланник Аллаха відповів: "Інколи 
я чую щось подібне до дзвону, й це впливає на 
мене сильніше від усього, а коли мовлене ним 
(янголом) залишається в мені, він покидає мене. 
Інколи ж янгол постає переді мною в образі людини 
й говорить зі мною, а я запам'ятовую його слова". 
Аїша сказала: "Я бачила, як в один з луже холодних 
днів йому було послане об'явлення, а коли воно 
закінчувалося, то справді, чоло його було вкрите 
потом". Або: "Передають зі слів Абу-Хурайри, шо 
Пророк сказав: "Віра є те, шо вмішує в собі більш 
як 60 різних частин, одна з яких — сором".

З цих передань складається сунна — священне 
передання ісламу, яке містить сотні тисяч сюжетів, 
котрі, проте, часто повторюються; так, аль-Бухарі 
вивчав не менш як 600  000  хадісів, але, вилучивши 
всілякі повтори, залишив 213 4  (з повторами — 
7563). Доповнюючи передання Корану про життя 
Мохаммеда, його проповідь, родину, втечу до 
Медіни тощо, хадіси розцвічують біографію 
Пророка розповідями про чудеса, які сталися при 
його народженні, змальовують в інтонаціях 
героїчного епосу його боротьбу з поганами, 
розповідають про чудесні зцілення, відкриття 
водних джерел тощо. На думку А.Кримського, 
подекуди сюди вливалися сюжети з місцевого 
фольклору (лоісламських, з "псевдомусульман." 
джерел). Куссас, сер.-віч. ісламські місіонери, мали 
виразний смак до ареталогічних деталей при 
відразі до хронологізації, як, скажімо, Солейман

Тейліл з Басри (VH1 ст); вони радо переказували, 
скажімо, сюжет про "розтинання" Мохаммеда 
янголами на частини перед об'явленням тощо.

Особливу групу сюжетів становить корпус 
текстів, пов'язаних з долею халіфа Алі, 
двоюрідного брата Пророка, який був одружений 
на його дочці Фатьмі й загинув після смерті 
Мохаммеда в боротьбі за владу. Алі був чудовим 
оратором. Його промови та вислови, зібрані в X 
ст. аш-Шаріфом ар-Раді (зб. "Шлях красномовства") 
стали "шиїтською сунною" поруч з деякими 
халісами трал, сунни. Справа в тому, шо в ісламі 
виник напрямок шиїтів, який визнає Алі за святого 
й шанує тільки ті хадіси, в котрих про нього 
згадується. Шиїти склали також не визнану 
ортодоксальним ісламом оповідь про Алі (хабар); 
зб. таких оповідей (ахбар) становить власне 
шиїтські хадіси. Тут розвинуто цілу міфологію про 
Алі як "першого імама", 12 нащадків якого (аж до 
таємничого зникнення останнього з них — 
Хусейна) вимальовуються як єдині законні 
спадкоємці Мохаммеда. Шиїти навіть додали до 
самого Корану ше одну суру про Алі ("Два 
світила"). Існував також жанр "кісас ал-анбійя" — 
сказання про пророків, типологічно однорідний з 
халісами.

Весь цей корпус текстів виникає тому, шо самих 
лише приписів Корану було недостатньо для 
вирішення різних моральних та юридичних 
проблем. На основі Корану виникає також 
різноманітна проза (богословська, наук - 
приролнича, іст. та географічна, ділова л-ра та ін.); 
з VHI ст. можна вже твердити про розвинену 
мусульман, л-ру, яка пов'язана з Кораном так само 
нерозривно, як сер.-віч. христ. словесність Європи 
або юдейський Талмуд — з Біблією. Своєрідний 
момент у розвитку К.с. — контамінація їх з бібл. 
мотивами.

Проте сер.-віч. араб, л-ра не зберегла повною 
мірою суворих традицій бедуїнської епохи: араби, 
шо перейшли до землеробства й часто до міського 
способу життя, переживали політ, пертурбації 
(напр., намагання династії Омейядів втриматися 
при владі). Араб, лірика сер.-віччя довго трималася 
панегіричного щодо Корану тону (напр., вірші 
Джаріра про Мохаммеда, котрий є "мудрий та 
справедливий у всіх земних справах"), але скоро 
оновлена касида та газель — лірика кохання — 
витісняють К.с. зі сфери поезії, а легенда про Дейлу 
та Меджнуна стає своєрідною емблемою араб, 
лірики взагалі. Виникають шокуючі постаті на 
зразок гелоніста Абу-Новаса, шо оспівує вино та 
всі види кохання. Іранський вплив довершує цей 
процес. Певною мірою пієтет до К.с. відновлюється 
в поезії суфіїв (Ансарі, Джамі та ін.), але це дешо 
межувало з єрессю (напр., емблематика вина як 
рел. екстазу у Омара Хайяма). Загалом в епоху 
"араб. Відродження" (XII ст.) спостерігається певна 
секуляризація К.с.

Знає араб, поезія й пародіювання К.с., як, 
напр., "Послання про прощення" Абу-ль-Ала-аль 
Маарі, що є сатир, переспівом сюжету мандрівки

2 7 3



КРИВАВА ДРАМА

до загробного світу бесіди героя ЦЬОГО ТВ., 
богослова !бн аль-Каріха з дядьком Пророка 
Хамзою, з халіфом Алі і з самим Мохаммедом, 
картини райського буття описано, м'яко кажучи, 
розкуто (Х-Х! ст.). Ця традиція не переривається 
до наших часів (див.: Єретична л ра) Та, назагал, 
л-ру іслам, країн характеризує беззастережний 
пієтет до Корану та його натхненного творця. 
П роте значних літ. тв ., що вшановували б 
Мохаммеда чи його близьких, не могло виникнути, 
бо поезія була, за Кораном, справою від релігії 
далекою. Лише в фольклорі, і то переважно 
неараб. країн, наважувалися оспівувати Пророка 
засобами, шо були їм доступні. Це іранські нар. 
драми про Мохаммеда та його онуків і т.п. 
Характерно, що й в араб, фольклорі є сюжет про 
початок життя Мохаммеда, його торговельні 
справи, охамме про одруження з Хадишею тощо.

Навпаки, на Зх. Мохаммеда сприймали довго 
крізь призму ворожнечі двох світів з часів 
хрестових походів, як втілення антихриста. В  сер.- 
віч. європ. л-рі він виступає як навіжений та 
шарлатан, місце якому — в найнижчих колах пекла 
(франц. "Роман про М агомета", 1 2 5 8 ; нім. 
варіанти цього сюжету в ті часи, Данте Аліг'єрі та 
ін.). Сповнена пересторог була й передмова 
Лютера та Меланхтона до видання дат. перекладу 
Корану XV! ст. Робертса, так само, як і коментарі 
Л.Марраччі (XVM ст ).

Репутацію К.с. підвищує епоха Просвітництва. 
V творі "Ж иття Магомета" (Франція, 1730) 
міститься вже повна апологія Пророка. Енергійно 
зосередив увагу на постаті Мохаммеда Вольтер, 
який кінеиь-кінцем подає свого героя як вел. іст. 
діяча, одночасно автор залишається вірним й 
просвітницькій концепції, згідно з якою релігія е 
обов'язково облуда, і робить творця Корану "вед. 
брехуном" (трагедія "Фанатизм, або Пророк 
Магомет"). Тут годі говорити про об'єктивність та 
історизм, бо сюжет побудовано на "віроломстві" 
й "жорстокості" Мохаммеда, який буцімто в 
обложеній Мецці руйнує родину начальника міста 
з любові до зла й невгамовного властолюбства. 
Проте в іст. тв. Коран і Магомет" Вольтер 
поставив проблему іст. відтворення легендарної 
долі творця Корану. Трагедія була предметом 
зацікавлення європ. громадськості (переклади нім. 
та англ, мовами, в т.ч., й зроблені Й.В.Гьоте). 
Автор надихався історією Алі та Фатіми, і його лір. 
твір написано у формі монологу Мохаммеда. Саме 
Гьоте в сво їх  фрагментарних перекладах 
вольтерівського тв. і в наук, шгудіях, так само, 
зреш тою, як і в Східнозахілному дивані", 
започатковує традицію шанобливого й серйозного 
вивчення К.с. та стильових традицій Корану. На 
нім. грунті ці зусилля підтримано цілою когортою 
поетів (К.фон Гюнлерод: вірш "Сон Магомета в 
пустелі". 1804, драма "Магомет-Пророк Мекки", 
1805; Ґ.Х.Браун: драма "Смерть Магомета", 1815; 
орієнталіст Й.Гаммер-Пургшталь: вірш "Фанфара 
святого суду", 1 8 0 6 , та драма "Магометове 
завоювання Мекки". 1823). Ці поети зосередили

увагу на образі засновника ісламу, щоправда, дешо 
християнізованому, як у К.фон Ґюндерода, або, в 
дусі нов. іст. прози, на його стосунках з жінками 
тошо. Тема ця не згасає й на рубежі ХІХ ХХ ст., 
хоча набуває суто сатир, рис. Слід відзначити 
еспресіоністичні інтерпретації: новелу

.А.Шеффера,(1926) та драму Ф.Вольфа (1924), в 
яких Пророк виглядає св., духов, піднесеною 
особою.

В л-рі пл. слов'ян-християн К.с., мабуть через 
відому ідіосинкразію до ісламського поневолення, 
майже не помітні, хоча й зустрічаються у творчості 
болг. або боснійських слов'ян-мусульман. Переказ 
К.с. для поль. читача було зроблено Р.Лівійським 
("Міфи та легенди в країні Пророка ", 1983). На 
рос. грунті О.Пушкін створив стилізацію 
"Наслідування Корану", тонко передавши високий 
спіритуалізм оригіналу.

В укр. л-рі К.с. є у П.Куліша. Лесі Українки, 
І.Франка, хоча це лише епізодичні ситуації. Чи не 
найбільш глибоко й тонко відчував та передав у 
своїх стилізаціях поетичність мови Корану та сам 
дух "ісламської естетики" А.Кримський (напр., у 
циклі "Мусульманський рай. Любощі та раюваннє" 
вислів Пророка про те, шо він любить три речі — 
молитися, спостерігати красу жінок та вдихати 
аромати — відлунюється такою поет, декларацією: 
"Із грудей рветься щирий ГОЛОС: "Я ВЭШ, 0 
мусульмани!").

Семен Абрамович

КРИВАВА ДРАМА (трагедія помсти, кривава 
трагедія, кривава мелодрама, сенекіанська драма) 
— драм, жанр, шо існував практично у кожній 
європ. л-рі доби Відродження, в якому основна 
увага приділялася зображенню різноманітних 
кривавих сцен, насильств і смертей.

Витоки К.л. знаходяться у драмах давньорим. 
філософа й письменника Сенеки (4 до н.е. -  65 
н.е.), який зображував різноманітні жахи та 
вбивства. Подібні мотиви знаходимо також у 
героїчних поемах народів Європи (нім. "Пісня про 
Нібелунгів", франц. "Пісня про Роланда", ісп. 
"Пісня про мого Сіда ): розрубані тіла, мозок, що 
витікає з черепа, кров, яка ллється, відрубані 
кінцівки вказували на доблесть лицаря, його 
безстрашність і силу.

Найбільший розвиток К.д. отримала в Англії, 
де захоплення ант. трагедіями, зокрема Сенекою, 
збіглося з реакцією на кризу гуманізму: війни всіх 
проти всіх, боротьба за егоїстичні інтереси 
особистості, укріплення абсолютистських режимів, 
Розгул жорстокості й свавілля особистості 
посилювалися крахом усіх патріархальних зв'язків 

- між людьми в сусп-ві.
Гуманісти гостро критикували дійсність і 

водночас доходили висновку про мінливість свого 
попереднього ідеалу вільної особистості, виявивши 
закладені у ній демонічні страшні сили, які несли в 
собі злочини проти людства. П'єси викликали жах, 
але не пробуджували думки, не піднімали питань 
про сенс життя й про долю людини. В К.д. 2-о!

2 7 4



КУЛЬТУРНОИСТОРИЧНА ШКОЛА

пол. XVI ст. проповідувалася похмура життєва 
філософія, в світі панує злоба, мінливість долі, 
нетривкість щастя, нікчемність будь-якої величі. 
Життя людини порівнювалося з кораблем у 
розбурханому морі, а драматурги вчили глядачів 
підкорятися долі й не гнути кирпу у хвилину шастя.

К.д. як жанр має низку специфічних 
особливостей. Сюжет базувався на придворних 
інтригах чи на мотиві помсти. Гер ої К.д. 
відрізняються від героїв ін. жанрів саме 
безоглядною жорстокістю та мстивістю. Так, єврей 
Варрава з п'єси К. Марло "Мальтійський єврей" 
(1589) за допомогою турків метиться мальтійським 
лицарям за кривди й приниження, Т .Кід в 
"Іспанській трагедії" (1587) зображує символічний 
образ. Помсти, яка у фіналі після вирізування усіх 
дійових осіб останнього акту стверджує, ню всі її 
бажання "задоволені горем та кров'ю". К.д. 
властиве своєрідне трактування категорії 

трагічне". Воно розумілося як зображення 
всіляких злочинів, шо викликали страх і жах у 
глядачів. У драмах очевидна пекуча зацікавленість 
злом у різноманітних його видах і проявах: 
насильство над людиною, злочин, жадоба кривавих 
вчинків, патологічні, збочені пристрасті, 
зображення численних смертей, жорстокостей і 
кровопролить. Така низка лиходійств дозволяла 
тримати глядача в постійній напрузі й зумовлювала 
нові повороти інтриги. Пе була специфічна форма 
худож. усвідомлення дійсності як єдиний спосіб 
справити на аудиторію найбільший емоційний 
вплив.

К.д. була поширена й у л-рі Італії (Дж.Чинтіо 
"Орбекка", 1514), Іспанії (X. де ла Куева "Сім 
інфантів Лари", бл. 1580 р.).

Андрій Близнюк

КСЕНІЯ (грец. хепіо — гостинність, від xenos 
— іноземець, xenios —  подарунок гостеві) — 
близький до епіграми дотепний вірш, шо містить 
похвалу або дружнє повчання, спрямоване до 
адресата. Якшо в епіграмі адресат негативний 
персонаж, то в К. — позитивний.

У стародавн. греків і римлян К. називали 
подарунки господаря гостям під час застілля. 
Пізніше ними стали іменувати застільні вірші — 
мініатюри епіграмного та афористичного типу. 
Творцем жанру вважається давньорим. поет 
Марціал, якому належить збірка "К сенії" 
("Гостинці"). До К. зверталися нїм. поети Й.В.Гьоте 
та Ф.Шіллер, поляк Я.Івашкевич (зб. "Ксенії та 
елегії").

В укр. поезії жанр К. зустрічається рідко, хоча 
зразки її наявні вже в лавн. л-рі. К. можна вважати 
вірші під назвою "Епіграми" (1 7 0 8 ) Івана 
Максимовича, шо є дружніми порадами читачеві 
морально-філос. змісту.

У нов. л-рі до цього жанру звернувся І.Франко 
в циклі "Епіграмати і Ксенії" 1 8 7 4  ("Думаєш, 
плакать нам т р е б а ..." , "Других похибки ти 
збираєшся поправляти...", "Тихо трудячись..."). 
Дидактичні за змістом К. циклу мають безіменного

адресата, автор у полемічній формі подає добрі 
поради, спрямовані на подолання негативних рис 
його характеру та на правильне розв'язання ним 
сусп. проблем.

Юрій Клнм'юк

К У Л ЬТУ РН О  ІС Т О РИ Ч Н А  Ш КОЛА —
методологічна школа у літ-знавстві та мист-знавстві, 
дуже поширена у Зх. Європі, США і слов'ян, регіоні 
з сер. XIX ст. Визначається також термінами 
"позитивістська" та "соціологічна ". Філос. основою 
школи є позитивізм, шо визнає лише досвід, точні 
методи вивчення фактів у сф ері природи, 
соціології, історії та культури. Засновник школи 
— франи. філософ, теоретик л-ри та мист-ва 
Іпполіт Адольф Тен (1828-1893), який, проте, на 
відміну від філософів-позитивістів, висунув ідею 
причинності, закономірності фактів. Він спирався 
на історизм Й .-Г.Гердера, естетику Г.Гегеля, 
концепції франи. істориків Ф .Гізо, О.Тьєррі, 
Ф.Міньє. які розглядали розвиток ідеологічних 
форм у зв'язку з економікою та класовою  
боротьбою. Найважливіші принципи методології 
школи було сформульовано Теном у "Вступі' до 
"Історії англійської літератури", де автор висунув 
тріаду — "р аса", "серелови ш е", "момент". 
Уявляючи "расу" як "групу народів" і окр. народи, 
Тен вваж ав, що їм притаманні іст. стійкі 
фізіологічні, психічні та соц.-побутові властивості, 
які впливають на мист-во (л-ра лат. народів має 
клас, характер, германських — просякнута 
романтизмом). "С ередовиш е" за Теном — 
географічні особливості, політ, обставини, "стан 
умів" і в ряді випадків економічні умови, хоча він 
не усвідомлював складної взаємодії економічних, 
політ, та ідеологічних ф акторів, надмірно 
апелюючи до людської природи. З погляду порівн. 
літ-знавства найцікавішим є поняття "моменту", яке 
Тен трактував як наявність чи відсутність традицій 
у худож. творчості, хоча він і не створив методику 
порівн. аналізу подібних і відмінних явиш л-ри та 
мист-ва. У гол. працях "Історія англійської 
літератури" та "Філософія мистецтва" (1869) Тен 
широко застосовує практику порівн. вивчення, 
різні типи синхронних та діахронних зіставлень: 
сатири В .Т еккерея й Л ж .С віф та, творчості 
Маколея з франи. істориками. А.Теннісона з 
гуманістами Відродження, героїв В.Шекспіра, 
Теккерея з мольєрівським Тартюфом. Крит, 
оцінюючи біологізовану та психологізовану 
соціологію Тена, суч. літ-знавство бачить у його 
працях дальший розвиток іст. методу, що лежить і 
в основі порівн. аналізу.

Методологія Тена стає школою з допомогою 
його послілоеників.Франц. учений Ґ.Пансон (1857- 
1934), відкилаючи спроби свого співвітчизника 
"наслідувати фізичні формули", підкреслив 
значення порівн. аналізу. Ще далі пішов у цьому 
напрямку нім історик л-ри та миствознавець 
Ґ.Гетнер (1821-1882), автор шеститомової "Історії 
всезагальної літератури XVIII століття". У праці 
встановлено взаємовпливи та взаємодії л-р Англії,

2 7 5



КУЛЬТУРНО ЇСТОРИЧНА ШКОЛА

Франції і Німеччини; літ. процес Європи 
розглядається як явише всесвітньої л-ри. 
Необхідність поєднання методології Тена з засадами 
порівн. літ-знавства та біографічної школи 
Ш.О.Сент-Бьова знайшла втілення у працях лан. 
критика та історика л-ри Ґ.Брандеса (1842-90).

У слов'ян, країнах культ.-іст. школа отримала 
найбільше поширення у теор. концепціях та 
дослідженнях "поль. позитивізму". Тут передусім 
вирізнялась діяльність літ-знавия й теоретика мист- 
ва П .Хм ельовського (1 8 4 8 -1 9 0 4 ) . цього, за 
визначенням І.В.Ягича, "пол. Бєлінського". Він 
погоджується з Тенівською тріадою як способом 
пояснення л-ри. Розглядаючи гол. чином поль. л- 
ру. він вдавався і до порівн. аналізу. Такою е кн. 
"Жінки Міикевича, Словацького і Красіньського" 
(1873). Найчастіше ці зіставлення обмежувалися 
рамками най. чи зх-европ. л-ри. Активним 
прибічником іст.-соціологічної інтерпретації творів 
л-ри та мист-ва в дусі Тена був поль. художник і 
критик С.Віткевич (1851-1915). Він розвивав гол. 
чином психол. тенденції К.-і.ш.. Продуктивним у 
його книзі "Мистецтва і критики у нас" (1891) є 
положення про необхідність миствознавчого 
виходу за межі традицій ант. мист-ва. заклик 
вивчати мист-во "чудового Сходу". Віткевича у 
його порівн. характеристиках більше захоплювало 
виявлення нац. самобутності. До літ-знавчого 
"поль. позитивізму" приєднувалися Б.Прус (1847- 
1912), автор "Слова про позитивну критику", 
художник А.Сигетиньський (1850-1923), який, 
критикуючи академізм, виступав за демократичний 
живопис. Критик В.Бялоблоиький (1861-1888) 
підкреслював необхідність зв'язку л-ри та політики, 
вивчення літ. спадщини.

Прийоми К.-і.ш . коригувалися порівн. 
вивченням л-ри та фольклору у дослідженнях чес. 
компаративіста Ф .Вольм ана (1 8 8 8 -1 9 6 9 )  
"П орівняльна методологія слов'янської 
словесності" (1936), "Дух і цілісність слов'янських 
л-р" (1948), "Слов'янська спільність у мовному та 
літературному відродженні у слов'ян" (1958), 
"Слов'янська ідея у Шафарика і Шевченка" (1961).

V Словаччині впливу Тена зазнав поет, прозаїк 
і критик С.Гурбан-Ваянський (1847-1916). Він 
видозмінив його "філософію мист-ва", надаючи 
вел. значення народності та най. кореням мист- 
ва, а також рел. свідомості.

У Болгарії основи культ.-іст. методології заклав 
акад. І.Д.Шишманов (1862-1928). Він розвивав 
психо-соціологічні аспекти К.-і.ш. Поширенню 
порівн. літ-знавства сприяли праці Шишманова про 
болг.-рос. та болг.-укр. літ. відносини, про роль 
творчості Т. Шевченка для болг. л-ри. Культ.-іст. 
підхід до літ. явищ у поєднанні з естет, аналізом 
характерний для автора "Історії нової болгарської 
літератури" Б.Пенева (1882-1927), який також 
наголошував на значенні суб'єктивних, психол. 
факторів творчості, як і учень Шишманова та 
М.Лрагоманова М.Арнаудов.

Значним представником К.-і.ш. був словен. 
дослідник І.Приятель (1875-1937). Він вивчав

творчість словен. та рос. письменників у зв'язку з 
соц.-іст. умовами та врахуванням світ. літ. процесу 
в пралях "Попередники та ідейні обгрунговувачі 
російського реалізму" (1921) та "Достоєвський і 
Толстой" (1938).

У рос. літ-знавстві К.-і.ш. мала сусп-знавчий 
характер і впритул підійшла до порівн.-іст. методу. 
Найбільш послідовним її виразником був акад.
0 .  М.Пипін (1833-1904), який залишив величезну 
спадщину з історії рос., слов'ян, л-р, методології, 
фольклористики, етнографії, історії сусп. думки. 
Він вважав л-ру частиною сусп. історії та заг. духов, 
культури. Пипін виступив пропагандистом 
вивчення давн. рос. л-ри, передумовою якого 
вважав вивчення слов'ян, л-р. Зближення рос. л- 
ри з л-рами Зх. Європи він вважав неминучим.Ідеї 
Пипіна сприйняв акад. М.С.Тихонравов (1832-93), 
який ше раніше від Пипіна висловив думку про 
неможливість вивчення нов. рос. л-ри "поза всяким 
зв'язком з попереднім літ. розвитком", першим у 
дослідженні рос. л-ри застосовув порівн. метод, 
паралельні екскурси в історію зх.-європ. л-ри. З 
культ.-іст. позицій починав вивчення л-ри та 
фольклору акад. О.Веселовський (1838-1906). Але 
методику Тена він суттєво видозмінив: поєднав 
культ.-іст. дослідження л-ри й фольклору з 
методикою міфол. та порівн.-іст. шкіл, подолав 
властиву послідовникам Тена недооцінку 
специфіки л-ри.

Київський проф. А .А .Шахов (1850-1877) 
убачав головне завдання у дослідженні зв'язку літ. 
типів з іст. обстановкою , що їх породила;
A . І.Кирпичников (1 8 4 5 -1 9 0 3 )  підкреслював 
соціологічний характер тенівської школи і 
еволюціонував, як і Веселовський до порівн.-іст. 
літ-знавства. На такій же позиції стояв 
М.Н. Розанов (1858-1936). Представники ін. літ- 
знавчих шкіл у Р осії, як Ф.І.Буслаєв, 
М І.Сухомлинов, Д.М.Овсянико-Куликовський, 
П.Н.Сакулін також різною мірою представляли К
1. ш. Рос. варіант її зазнав впливу ідей
B . Бєлінського, який прагнув поєднувати іст. 
принцип вивчення л-ри з естет.

V літ-знавстві та критиці України концепції К - 
і ш. поширилися у 8 0 -9 0  рр. Х!Х ст. 
Найпослідовніше вони виявилися у крит. спадщині 
В.П.Горленка (1853-1907), який отримав освіту у 
Парижі. Сприйняту у Тена методологію він виявив 
у рецензіях на "Очерки истории украинской 
литературы" Н.1.Петрова (1884) та дослідження 
В.Шенрока "Ученические годы Гоголя" (1887), 
вказуючи на недооцінювання впливу 
"середовиша". Тут намітилась певна еволюція 
позитивістської та соціологічної домінанти 
тенівської методології до порівн. аналізу. Ця 
тенденція отримала найчіткіше втілення у працях 
М.П Драгоманова (1841-1895). Сприйнявши ідею 
іст. нац. та соц. зумовленності л-ри, він у низці 
досліджень ("Слов'янські переробки Едіпової 
історії", 1874-91 ; "Два українські фабльо та їх 
джерела", 1886 та ін.) висунув ідею необхідності 
вивчення взаємовпливів усної та книжкової поезії,

2 7 6



КУПАЛЬСЬКІ п і с т

виявлення "інтернаціонального" у "най." укр. 
формі, шляхів міжнар. зв'язків укр. народу. Порівн. 
метод, на його думку, має великі можливості у 
розкритті інтернац. змісту світ, культури та л-ри, 
особливо в умовах, коли розвиток цивілізації 
сприяє зближенню духов, завоювань народів. 
Поділяючи принципи К.-і.ш., Н.ПДашкевич (1852- 
1908) застосував порівн. аналіз для вивчення зх - 
європ та слов'ян, л-р. Такими є дослідження 
"Мировая скорбь, мрачное миросозерцание и 
пессимизм в западноевропейской поэзии нового 
времени" (1895), "Несколько следов обшения 
южной Руси с юго-славянами между прочим в 
думах" (1904). У фольклориста, етнографа та лгг- 
знавия М.І.Сумцова (1854-1922) поєднання культ. - 
іст. та порівн.-іст. методології знайшло вираження 
у працях про Шевченка, І.Франка, М.Старииького. 
Його Этюди об А С.Пушкине" побудовані на 
зіставленні віршів поета та укр. нар. поезії.

Порівн. метод у поєднанні з раціональними 
положеннями тенівської методології, сприйнятої 
через призму революційно-демократичної 
естетики, утвердиться у літ-знавчих і крит. працях 
Франка. Прагнення до виходу за межі Тенівської 
тріади знайшло втілення у роботах В.Н.Перетца 
(1870-1935). Не заперечуючи її впливу на л-ру, 
він не є прибічником "універсального" методу, а 
єдиний метод замінює серією окр. прийомів, серед 
яких п ереваж ав порівн. підхід. Такими є 
дослідження Перетцем іст. зв'язків рос. та укр. 
віршевої поезії та пісні XVIXVIII ст., зв'язків 
сюжетів старовинних повістей і апокрифів з рос. 
казкою. Почасти він використовував прийоми 
формального та біографічного аналізу.

К.-і.ш. вже у своєму зародженні містила 
передумови порівн. літ-знавства. Представники 
школи після поширення її ідей у країнах європ. 
регіону розширили зв'язки зі школою порівн.-іст. 
літ-знавства, шо розвивалася паралельно, 
запозичивши у неї та самостійно розвиваючи 
методику порівн. аналізу. Послідовники тенівської 
тріади використовували порівняння синхронних і 
діахронних літ. явиш, розширили регіональні 
кордони їх взаємодії. Зрошення принципів цих 
двох найважливіших діт-знавчих шкіл XJX ст. більш 
інтенсивно відбувалося у слов'ян, країнах.

Микола Нефьодож

КУМУЛЯТИВНА КАЗКА (від лат cumufare 
— накопичувати, збільшувати), —  жанр - 
композиційний різновид казки про тварям !н. 
назви — ланцюгова або ланиюгополібна казка. 
Основна засада побудови К.к. — повторюваність 
подібних ланок-епізодів у той спосіб, шо кожен 
наступний підсилює перешкоди, про які йшлося в 
попередньому (прийом композиційного клімаксу). 
Можливе просте поєднання ланок оповідного 
ланцюга за схемою a+b+c або з повторенням 
усіх попередніх епізодів за схемою 
a+(a+b)+(a+b+c) Розв'язка настає з появою 
останньої дійової особи (ведмідь у "Рукавичці ", 
мишка в "Ріпці") або всі ланки повторюються у

зворотному порядку аж доки розв'язується 
ускладнення, шо мало місце в першій ланці. Так у 
казці "Коза-дереза" иап пі слав козу за горіхами, 
вона не повертається. Цап звертається до вовків, 
аби вони загнали козу додому. Коли ті 
відмовляються, иап звертається послідовно до 
ведмедя, людей, дрюччя, сокири, каменя, вогню, 
води, бурі. Буря жене воду, вода іде гасити вогонь, 
вогонь — палити камінь, камінь —  тупити сокиру, 
сокира —  рубати дрюччя, дрюччя — бити людей, 
люди — полювати ведмедя, ведмідь — дерти 
вовків, вовки —  гнати козу, коза повертається до 
цапа з горіхами. К.к. бувають формульні (формули 
можуть бути пісенними): "Колобок", "Ріпка", "Коза- 
д ер еза", "Гарбузова родина " або оповідно 
спокійні: "Звірі в ямі", "Зимівка звірів".

Кумуляція може бути засадою побудови тв. й 
в ін. казк. і неказк. жанрах. Приклади кумуляції в 
побутовій казці "Калиточка" —  рос. варіант "Міна", 
або популярний міжнар. сюжет "Ступінювання 
злих новин" (за покажчиком казк. с ю ж е г ія
С.Томсона —  2030). Слуга розповідає панові (пані) 
про прикрі події, шо сталися за відсутності 
господаря в маєтку; починається начебто з малого: 
помер песик, далі ланцюгове поєднання епізодів 
аж до повідомлення, шо згорів палац, а пані (пан) 
заподіяла (заподіяв) собі смерть.

Досить часто зустрічається кумуляція в 
необрялових піснях: "Ти ж мене підманула", "Ой 
служив я в пана та й перше літо", євр. пісня "У 
неділю бульба".

Анатолій Волков

К У П А Л Ь С Ь К І П ІС Н І — один з циклів 
к ал ен д ар н о  о б р я д о в о ?  п о езН  їх співали 
найбільше на свято Івана Купала —  в ніч з 23  на 
24  червня (з 6 на 7 липня за н.ст ), але починали 
співати за кілька днів до самого свята й далі співали 
до Петра, тобто до 29  червня. Це було свято 
літнього сонцестояння (сонне во роту), шо в той чи 
ін. спосіб відзначали всі індоєвроп. народи: напр, 
нім. Sonnentuende, англ. Midsummer day або St. 
John д Hue, поль. sobofka (а втім іще в XJX ст. в сх. 
і центр, частині Польші свято під укр. впливом 
звалось Jcupainocfca або icupaJnecko). Купало — 
лавн. сх.-слов. бог родючості, врожайного літа, 
лікарських рослин та добробуту. Йому в жертву 
приносили хліб як гол. плід землі. У давнину була 
справжня м істерія К., але з неї збереглися лише 
уламки. Перша згадка про купальські свята 
зафіксована під 1 2 6 3  Іпатіївському літописі: 
"Накануне Івана дня, на самая Купалья". Христ. 
церква боролася проти святкування Купали. Отож 
наші давні письменники ставилися до нього гостро 
негативно (XV! ст. —  "Життя Володимира", XVI! 
ст. —  "Синопсис" І.Г ізеля, І.Вишенський, 
"Густинський літопис"). У цьому літописі читаємо: 
"Купало бяше бог обилія. якоже у Еллін Церез, 
ему же безумниі за обиліе благодареніе приношаху 
в то время, егда імяша настати жатва. Сему Купалу- 
бісу еше і донині по нікоіх странах безумниі пам'ять 
совершають, наченше іюня 23  дня, в навечеріе

2 7 7



КУПАЛЬСЬКІ ПІСШ

Рожства Іоанна Предтечі, даже до жатви і даліе 
сииевим образом: с вечера собираються простая 
чадь обоего пода, і соплетають собі вінци із ядомого 
зіддя, іди коренія, і, препоясавшеся биліем, 
возгнетають огнь, інде же поставляють зеленую віть 
і, емшеся за руці, около обрашаються окрест оного 
огня, поюше свої пісні, преплетаюше Купалом. 
Потом през оний огнь прескакують, оному бісу 
жертву себі приносяш е". Боротьба проти 
купальських свят вед. мірою пояснювалася тим, т о  
в давнину вони набирали оргіастичного характеру 
з ритуальними статевими відносинами. (Пам'ять 
про це збер егалася в англ, пареміях про 

святоянське шаленство"). Внаслідок впертої 
боротьби церкви проти поганства свято Купала 
злилось зі святом Івана Хрестителя (Предтечі). Таке 
злиття полегшувалось тим, шо Іван Хреститель 
хрестив іісуса водою. Подібне пристосування 
язичницького свята до христ. календаря — 
поширене явише.

Літне сонцестояння —  найдовший день, отже, 
вваж алося, шо в цей день найбільша сила 
природного твор. первня. Цим пояснюються 
купальські обряди й пісні. Найголовнішими 
частинами обрядів є купальські вогні та плетіння 
вінків. Купальські вогні — частина культу вогню. 
Лля запалювання ватри тертям двох дерев 
добували 'живий вогонь". Біля вогниша водили 
хороводи з піснями й стрибали через вогонь, 
прошалися з весною, робили, а відтак спалювали, 
рубали або закопували в землю опудало Купала 
(Кострубонька) —  чи Марени (Мари) — богині зла 
й смерті. Купальські вогні мали магічне значення; 
з од. боку, ними прагнули забезпечити себе від 
хворості, смерті, відьом. шкідливих духів; зін. боку, 
купальські вогні мали відношення до врожаю.

У К.п. були давні міфол. мотиви, напр., 
перетворення людей на тварин або рослини 
( 'Горох, горох та при дорозі"). Але найбільше 
звучала тема шлюбних відносин, угадування 
майбутнього одруження:

Ой вербо.вербо. аербиия,
Час тобі, вербиця, розвитися.
Ой, ще ж час. ні пора.
Час тобі, Іванку, жениться.
Ой, ще ні час, ні пора;
/ще моя дівчина молода.
Та нехай-бо до літа, до /юна,
Щоб моя дівчина погуляла,
Та нехай до літа, до Петра,
Щоб моя дівчина підросла
Дівчата плели вінки з квітів, пускаючи їх за 

водою (цей обряд пов'язано з добором пари для 
одруження, бо вінок був символом одруження: 
наречена прикрашалася вінком). Куди вінок 
попливе, туди дівчина заміж піде; коли вінок стане 
— не вийде заміж; коди вінок потопиться —  помре. 
Парубки ловили вінки, а дівчата співали:

Хто віночка пойме.
Той дівоньку возьме,
Хто вінка дістане,
То той моім стане.

Часом К.п. набирали жартівливого та сатир, 
звучання, дівчата висміювали хлопців, хлопці 
кепкували з дівчат.

З погляду господарства це був день, коли 
(приблизно) починався збір врожаю, отже, 
заготівля зимових запасів. Тому в К.п. бачимо 
мотиви косовиці сіна та збору врожаю ("А в бору 
на плинку"). З цим святом пов'язано багато 
повір'їв, ворожінь, зокрема, про те, шо в ніч на 24 
червня треба побачити квітку папороті, що зробить 
того, хто знайде П, всезнаючим і всебачучим або 
вкаже скарб. Подібні повір'я існували в Польщі, 
Чехії, Австрії, Швайиарії, Швеції та ін.

Тематикою та поетикою К.п. спорілнені з ін. 
жанрами обрядової п оезії: весн ян кам и , 
русальннми й весільним и пісням и Вони в 
багатьох випадках побутували незалежно віл 
купальських свят. Так К.п. про втоплення Ганни 
співалася на Правобережній Україні як К.п., в 
Галичині як гаївка, на Буковині як побутова. Окр. 
образи та ситуації з К.п перехопили в балади та 
легенди

К.п. і з  обряди відображені в л-рі: М.Гоголь — 
оповідання "Вечір проти Івана Купала",
С.Писаревський — оперета "Купала на Івана" (її 
переробив галицький письменник І.Озаркевич піл 
назвою "Весілля, або Над цигана Шмагайла нема 
розумнішого"), П.Мирний — оповідання "За 
водою", М.Старицький — п'єса "Ніч під Івана 
Купала", Я.Стельмах — п'єса "На Івана Купала". 
Вілгоміни К.п звучать у віршах багатьох укр. поетів: 
Я.Головаиького ("Два віночки"), Б.Грінченка ("З 
папороті квіт"), І.Манжури ("На Купала"), 
Дніпрової Чайки ("Під самого Купала"), М.Бажана 
("Ніч на Івана Купала"), Д.Костенко ("Ой да на 
Івана, ой да на Купала").

І в ін. європ. л-рах купальська тема 
зацікавлювала багатьох авторів. Так, у Польщі, 
починаючи від "Святоянської пісні про соботу" 
Я.Кохановського (XVII ст.), звертаються до 
зображення цього свята С.Гошиньський, В.Поль. 
Ю.І.Крашевський (XIX ст.), М.Ясеньчик, Ю.Тувім 
(XX ст.). Що ж до зх.-європ л-р, то досить назвати 
феєричну комедію В.Шекспіра "A Midsummer 
N ight's D ream " —  "Сон літньої (точніше 
купальської — /7.В.) ночі".

Широко зображено купальські обряди в 
кінофільмі А.Тарковського "Андрій Рубльов".

Людмила Волком

2 7 8



ЯАДКАНКА

/ЇАЯКАНКА Слово /1. походить від /тадкати
— співати весільних пісень. Таке слововживання 
засвідчено "Словарем української мови" (1907) 
Б.Грінченка, який наводить приклад із зб. 
М.Номиса "Українські приказки, прислів'я і таке 
інше" (1874): "Не все те правда, їло на весіллі 
ладнають".

Слово /1. та споріднені з ним слова переважно 
вживалися в Галичині. Укладачі зб. "Русалка 
Дністрова" (1837) М.Шашкевич, Я.Головаиький, 
І.Вагілевич розділ публікацій нар. весільних пісень 
назвали "Ладкая", вживаючи його як синонімічне 
до "весільна пісня". У "Передговорі" "К народним 
руским пьсням" І.Вагілевич пов'язує Л. з 
праслов'ян. часами: "Пьснь тоті сут золотим 
посльдком счасньйших веремень, коли ше сама 
лише природа промовляла до рускоь души... У 
ладканках проколюється також туга". Гсловацький 
у кн. "Нарис старослов'янського богослів'я, або 
Міфологія" (1860) повторює етимологію від Лад
— Ладо та пише "Ладнання — на Карпатській Русі 
називаються весільні пісні". Б.Грінченко ("Словарь 
української мови", 1907) дає визначення: "Ладнання
— весільне співання, а також самі весільні пісні", 
посилаючись на Головаиького, та наводить приклад 
іззб. М.Номиса "Українські приказки, прислів'я і таке 
інше" (1874): "Не все те правда, шо на весіллі 
ладнають". У "Етимологічному словнику російської 
мови " (1910) О.Преображенського читаємо: 
"м<ало>р<осійське> ладовати, ладковати — співати 
весільних пісень" Подібно до цього в болгар, 
македонців і сербів дієслово ладовати значить співати 
весняних пісень. У болгар під час весілля друга дочка 
в родині — Лада —  виконує обряд ладування.

2. У суч. фольклористиці слово Л. вживається
точніше: на позначення регіонального
(Бойківшина, Лемківшина, Закарпаття) жанр, 
різновиду весільних пісень. Л. вирізняються ритмо­
мелодійною та поет, структурою, манерою 
виконання. У весільних Л. свашки ладкають про 
те, шо відбувається згідно з обрядом.

3. Л. — пастуші пісні, які поширені здебільшого 
на Бойківшині. Вони виконуються під час свята Юрія 
або Зелених свят, супроводжуються плетінням вінків 
на полонині, прикрашанням нами кожної худобини 
та в впровадженням її до двору. В змісті пастуших 
Л. відгукується давн. ритуал вшанування сільських 
тварин. Ритм.-мелодійними та словесно-стил. 
особливостями, а також побажально-величальними 
формами вони близькі до весільних Л. Дослідники 
припускають, шо пастуші Л. сформувалися як 
своєрідна вузько регіональна жанр, форма під 
впливом і на взір весільних Л.

4. У Карпатському регіоні вживається також 
вислів ладові пісні в значенні купальські пісні.

Л. найбільше вивчали львівські дослідники 
Ф.Колесса та Р.Кирчів.

Анатолій Волков

Л А ТИ Н О А М ЕРИ К А Н С ЬК А  Л ЇТ Е Р А  
ТУРНА ЗО Н А  — сукупність л-р країн Пд. 
Америки, які мають ряд специфічних спільних рис,

шо визначені своєрідністю іст. та культ, розвитку 
лат-айер. континенту. Ця своєрідність зумовлена 
трьома гол. чинниками: 1) незаверш еністю 
формування лат-амер. сусп-ва, в якому 
переплітаються різні іст. форми; 2) безперервним 
активним процесом метисації; 3) постійною 
напруженістю між сферами фізичного та 
духовного, між варварством та цивілізацією.

Оригінальність літ. розвитку Лат. Америки 
визначається передусім впливом трьох культ, 
джерел: 1) індіан.; 2) ісп.-порт.; 3) афр. В XX ст. на 
ці три культ, шари накладається відбиток найбільш 
радикальних іл.-хулож. шукань Зх. Європи та США. 
Яскравим прикладом взаємопроникнення в духов, 
житті Лат. Америки є культ "воду" на Гаїті, який 
поєднує у собі вірування негрів, вивезених з 
Африки, кат. догмати та місцеві індіан. рел. 
традиції.

При безперечній спільності всіх лат-амер. 
л-p., створених на роман, мовах (ісп., порт., фран.), 
слід розрізняти іберо-амер. л-ру, тобто л-ру всіх 
ісп-мов. країн і порт-мов. Бразилії; інлоамер. л-ру 
(л-ру країн, де переважає індіан. населення — 
Перу, Болівія, Еквадор, країни центр. Америки, 
почасти Мексика); афроамер. л-ру (в країнах з 
помітним негр, культ, первнем —  Куба, Бразилія, 
Венесуела); креольську л-ру, тобто л-ру "білої 
частини амер. населення, яка не пов'язувала себе 
з впливом індіан. та негр, первнів, але водночас 
була просякнута антиісп. націоналізмом 
(Аргентина, Уругвай, почасти Чилі).

У своєму розвитку лат-амер. л-ра пройшла 
декілька етапів. Доколумбів період (до XV! ст.) 
представлений ст-давн. казкам и  й легендами 
індіан. племен, які були записані пізніше, а також 
деякими літ. пам'ятками вел. доісп. цивілізацій 
(ацтекські міфи та вірші, епос народу майя-кіче 
"Пополь-Вух", інкські міфи, легенди та гімни, 
кечуанська драма "Ол'янтай").

/1-ра колоніального періоду (XVI-XVH! ст.) 
характеризується співіснуванням книжної (ісп.) і 
фольклор, (індіан. та негр.) тр ал н м ій  без 
особливого взаємного впливу. Дух іспанізму та 
католицизму пронизує всю друковану та рукописну 
поезію та прозу. Найпоширеніший жанр — 
хроніки, які описують події, пов'язані з відкриттям 
Нов. Світу, природу і звичаї індіанців. У XV!! ст. 
досить сильний вплив гонгоризму. Видатними 
представниками лат-амер. л-ри цього періоду були 
ісп.-мекс. драматург Х.Руіс де Аларкон-І-Менлоса 
(1580-1639), мекс. поетеса Хуана !нес де ла Крус 
(1648-1695), перуанський нар. поет Х.лель Вал 'є- 
ГКав'єлес (1653?-1692г^. Особливо слід відзначити 
літ.-публіцистичну діяльність Лас Касаса (1474- 
1566) — кат. єпископа, який першим виступив на 
захист прав індіанців.

Д-ра періоду боротьби за незалежність (1-а 
чверть XJX ст.). Поч. Х!Х ст. відзначений з одного 
боку впливом на лат-амер. сусп. життя ідей франц. 
революції та боротьби пн. амер. колоній за 
незалежність, а з ін. — послабленням культур, 
гегемонії Іспанії та впливу Церкви. Набули

2 7 9



ЛАТИНСЬКА ЛІТЕРАТУРА

розвитку ідеї антиіспанізму, активізувалася 
боротьба за незалежність. В  цих умовах особливу 
роль в розвитку л-ри зіграли ораторське мист-во, 
журналістика, рев. поезія та пісенна творчість. 
Відбувається зближення книжної традиції з 
ф ольклор, джерелами. З 'являється т .зв . 
лаучистська (від gaucho — ̂селянин-скотар) течія
в л-рі, яка пізніше перетворилася в літ. індіанізм 
— намагання зобразити життя корінного населення 
Лат. Америки. Засновником цієї течії був 
Бартолом е ідальго (1 7 8 8 -1 8 2 2 ) . 1 8 1 6
опубліковано перший ісп.-амер. роман мекс. 
письменника Фернандеса де Лісарді (1744-1827) 
"Перікільо Сарн'єнто".

Р ом ан ти зм  в лат-амер. л-рі розвивається 
впродовж майже всього XIX ст., в ньому переважають 
публіцистичні жанри, тираноборчі, громадянські та 
патріотичні мотиви. На противагу європ. романтизму 
лат-амер. романтикам не притаманні елегійні 
споглядання, культ особистого "Я", рел. та містичне 
світовідчуття. Фундатором романтизму в лат-амер. 
л-рі був аргенг. поет і політ, діяч Естебан Ечеверрія 
(1805-1851). На грунті романтизму в 1840-х рр. 
з являється нова течія — костумбрізм (від іспан. 
costumbre — звичай), який прагнув відобразити суто 
най. тенденції в культурі кожної з лат-амер. країн 
(Х.Х.Вальєхо (1809-1858), Т.Карраскілья (1858- 
1940), Мануель Пайно (1810-1894).

В останній чверті XIX ст. тенденції реалізму 
поєднуються зі значними елементами натуралізму. 
Реалізм домінує в творчості аргентинця Хосе 
Фернандеса (1834-1886), чилійця А.Блест Гани 
(1 8 3 0 -1 9 2 0 ) .  Найбільш послідовними 
представниками натуралістичної школи були 
аргентинець Е.Камбасерес (1843-1888), уругваєць 
Г ав 'єр  де Еиана (1 8 6 8 -1 9 2 6 ) , мексиканець 
Федеріко Гамбоа (1864-1939), кубинець Карлос 
Ловейра (1882-1928).

Кін. XIX -  поч. XX ст. позначені в лат-амер. л- 
рі появою т.зв. модернізму" (не плутати з суч. 
розумінням цього терміну). Лат-амер. модернізм, 
який проявився передусім у поезії, був реакцією 
на епігонський романтизм. Він вивільнив 
віршування, збагатив лат-амер. л-ру духов, та естет, 
досягненнями європ. письменників, звернувся до 
скарбниць рідної мови. Найяскравіший 
представник цієї течії — нікарагуанець Р̂ Дзен Даріо 
(1868-1916).

У першій третині XX ст., почасти під впливом 
революцій в Мексиці та Росії, з являється таке 
специфічне явише, як "проза про землю" (prosa 
de ід Perm), в якому знайшли своє відображення 
корінні сусп. протиріччя континенту —  проблема 
землі, аграрних перетворень. Другою важливою 
проблемою соц. життя Лат. Америки стала 
економічна, політ, і духов, експансія США. 
Яскравого відображення ця тема набула у т.зв. 
антиімперіалістичному романі (La nouela 
antiimperia/ista), який представлений насамперед 
в творчості гватемальця М.А.Астуріаса (1899- 
1974). Ще одним важливим моментом лат-амер. 
дійсності є наявність вел. тропічних просторів, не

освоєних людиною. Незаймана і непокірлива 
природа для багатьох лат-амер. письменників 
постає у вигляді такої ж злої та невблаганної сили, 
як і сой. протиріччя в місті та селі. Звідси важливість 
проблеми "людина і природа" та поява т.зв. "л-ри 
зеленого пекла", "тропічної л-ри", вершиною якої 
стали тв. колумбійця Х.Е.Рівери (1888-1928), 
уругвайця О.Кіроґа (1 8 7 8 -1 9 3 7 ), венесуельця 
Р.Гальегоса (1884-1969).

У формальному відношенні лат-амер. л-ра 20- 
х рр. XX сг. розвивалася в руслі пошуків європ л- 
ри, проте вона надає їм своєї "континентальної" 
своєрідності. За м м з р л із м о м  поч. ст. йде 
постмодернізм, представники якого (Е.Каррієґго, 
Б .Ф ернандес М орено, Р .Л опес Веларде, 
Е .Гонзалес Мартинес) прагнуть подолати 
надмірний формалізм та аполітичність модернізму.

Майже водночас з постмодернізмом з'являється 
авангардизм (знову таки цей термін набуває в 
Лат. Америці менш універсального характеру, ніж 
в Європі в суч. розумінні). Він зв'язаний гол. чином 
з поезією, його адепти прагнуть оновлення поет, 
мови, несподіваної та епатуючої метафори, 
відмовляючись від музикальності та рими у віршах. 
У різних країнах Лат. Америки авангардизм 
набуває нац. форм, відрізняючись навіть назвами: 
яреасіомізм (від ісп crear — створювати) в Чилі 
(В.Уидобро); ультраїзм в Аргентині (Х.Л.Боргес); 
естріленгізм (від іспан. estridente — різкий, 
пронизливий) в Мексиці.

В 30-40-х рр. з'являються групи сюрреалістів. 
В Аргентині їх очолив Боргес, у Чилі існувала група 
"Мандрагора", у Венесуелі — група "В ернее", в 
андських країнах прихильниками сюрреалізму 
були Гав'єр Абріль та його послідовники. Назагал 
лат-амер. сюрреалізм йшов по стопах свого європ. 
побратима.

В 50-60-х рр. л-ра Лат. Америки вступає у 
принципово нов. етап розвитку. Долається 
"комплекс учнівства" щодо європ. культури, 
виявляється свій, оригінальний погляд на 
навколишній світ та спосіб його відображення в л- 
рі, що отримав назву магічного реалізму, типоп. 
дуже близького до барокової естетики. Взагалі 
барокове світовідчуття є найважливішою 
формантою лат-амер. мист-ва, на чому 

-неодноразово наполягали письменники, зокрема
А.Карпентьєр підкреслював: "Л-ра Пд. Америки 
буде л-рою бароко, або її взагалі не буде".

Світове визнання лат-амер. л-рі принесли такі 
письменники XX ст. як К.Фуентес, Х.Рульфо, 
О.Пас (Мексика), Ж.Амаду, Ж.Гимараенс Роаа 
(Бразилія), А.Роа Бастос (Парагвай), Боргес. 
Х.Кортасар (Аргентина), П.Неруда, М.Рохас (Чилі), 
Г.Гарсіа Маркес (Колумбія), Х.К.Онетті (Уругвай), 
М .Варгас Льоса (Перу), Карпентьєр (Куба), 
Астуріас (Гватемала), М.О.Сільва (Венесуела).

Юрій Попий

ЛАТИНСЬКА Л ІТЕРА ТУ РА  — л-ра лат 
мовою, шо розвивалася у народів Зх. Європи після 
падіння Рим. імперії (V ст. н е ), особливо

280



ЛАТИНСЬКА ЛІТЕРАТУРА

інтенсивно в добу Сер-віччя та Відродж ення. 
Поняття /І.л. не включає давн-рим. античну 
літературу, яка вперше дала високі зразки лат. 
писемності. /І.л. поділяють на два етапи: сер^віч. 
лат. та новолат. л-ри. Перший — від заключних 
акордів ант. л-ри до поч. л-р на нов. європ. мовах, 
другий —  розвиток лат-мов. писемності, т о  
відбувався паралельно з бурхливим розвоєм най. 
літ. процесів. Рос. дослідник І.М.Ґоленішев-Кугузов 
поділяє Л.л. на три етапи: Сер. віки (V-ХП ст.), 
Проторенесанс і Відродження (XH1-XV! ст.) та 
бароко і Просвітництво (XVM-XVH1 ст.). Варто 
додати, що латина як мова худож. л-ри відмирає у 
XVH ст., а як універсальна мова науки, якою вона 
була впродовж багатьох віків, — у XV!H ст., хоча й 
у наш час з'являються інколи праці (особливо в 
галузі клас, філології), написані лат. мовою. Отже, 
розвиток Л.л. охоплює значний іст. період (понад 
тисячоліття), починаючи від перших авторів христ. 
л-ри, які творили в умовах ант. Риму — і до європ. 
філософів, учених XV!H-XIX ст., для яких латина 
залишалася найадекватнішим засобом вислову 
наук, ідей та гіпотез

Подібно до візант. л-ри у Сх. Європі, Л.л. 
відігравала для зх-європ. регіону ролю єднальної 
ланки між культурою ант. світу і нов. часу. Лат. 
мова, яка дісталась у спадок народам Зх. Європи 
від Рим. імперії, після її розпаду ше довгий час 
залишалася офіційною мовою королівських і 
князівських дворів, державно-адміністративних і 
правових документів, Кат. Церкви, cep-віч. школи. 
Звичайно, шо в порівнянні з клас, мовою часів 
Ціиерона і Вергілія вона зазнала суттєвих змін, бо, 
зливаючись з місцевими діалектами й говірками 
герм, народів, постійно еволюиіонізувала в 
напрямку асиміляції, внаслідок чого і виникли 
пізніше ром-ґерм. мови. Однак на тому етапі, коли 
ці мови лише формувалися й побутували виключно 
в усному варіанті, латина була єдиною мовою з 
досконало розробленою лексичною і граматичною 
системою, етил, засобами, вел. літ. традицією — 
тобто мовою, придатною для задоволення 
інтелектуальних та культ, запитів тогочасного сусп- 
ва, у тому числі в сфері л-ри та науки.

Найголовнішим чинником, який вплинув на 
характер Л.л., була гегемонія христ. ідеології, шо 
пронизувала всі боки життя в епоху раннього Сер- 
віччя. тому історія зародження і становлення /І.л. 
найтісніше пов'язана з розвитком христ. рел. 
свідомості. Оскільки віровчення і основні засади 
християнства сформувалися ше в надрах Рим. 
імперії, то першими представниками /І.л. можна 
вважати тих ант. письменників, які сповідували 
християнство й своєю творчістю сприяли перемозі 
нов. ідеології. Ue Тертуліан з Карфагена (160-220) 
автор полемічних трактатів ('А пологетик", 
"Спростування єретиків"), який дешо в дусі секти 
монтаністів проповідував строгий аскетизм та 
апокаліптичні ідеї і збагатив лат. лексику 
християнства; христ. Ціцерон" /Іактанцій (кін. !!!- 
поч. !V ст ), який у праці "Божественні закони" 
зробив спробу викласти латиною осн. принципи

христ. віровчення; Амвросій Медіоланський (334- 
397) — блискучий проповідник, засновник иерк. 
лат. гімжмраф н; Є ронім (347-420) — перекладач 
Б іб л ії на лат. мову ("Вульгата"), автор першої 
христ. історії л-ри ("De uirfs i//usfribus"), кн. - 
аттодогій  та численних листів; Августин 
Блаженний (354-430) — прекрасний стиліст і 
глибокий філософ, якому вдалося синтезувати ант. 
та христ. ідеї в універсальну систему, автор 
численних богословських тв ., серед яких 
найвідоміші сповнена глибокого психол. 
самоаналізу "Сповідь" та трактат "Про град 
Божий", де вперше висунуто переконливу іст. 
концепцію християнства та думку про приреченість 
будь-якого імперіалізму; Прулениій (348-405) — 
найвидатніший ант. христ. поет, автор численних 
віршів в дусі Ґорація, просякнутих христ. 
ентузіазмом, гім н ів, присвячених долі христ. 
мучеників ("П ро вінці") і першої зх-європ. 
алегоричної поеми "Психомахія", шо зображувала 
боротьбу Доброчесності з Пороками і зробила 
вплив на розвиток алегоричної л-ри Сер-віччя. 
Творчість цих письменників заклала світоглядні 
основи Л.л. раннього Сер-віччя і на тривалий час 
визначила її христ. спрямування.

Паралельно розвивалася світська л-ра. яка в 
добу пізньої античності, набула компілятивного і 
прикладного характеру. Це глосарії, компендії, 
шкільні підручники тошо. Взірцем такого ролу тв. 
може служити 9-томовий трактат Марціана 
Капелли (1-а пол. V ст.) "Весілля Філології та 
Меркурія" — своєрідна енциклопедія семи вільних 
мист-в, алегорично представлених в образах юних 
наречених. До алегоричних персонажів даного тв. 
неодноразово зверталися митці наступних епох.

Перші пам'ятки Д.л. раннього Сер-віччя 
виникають при дворах варварських королів у 
заснованих на руїнах Рим. імперії державах 
вестготів (Аквітанія та Іспанія), вандалів (Пн. 
Африка), бургундів (долина Рони), франків (Пн. 
Галлія), остготів і лангобарлів (Італія). Рівень освіти 
та культури в цей час, порівняно з античністю, різко 
знижується, спостерігається регрес духов, життя. 
Розмовна лат. мова розчиняється місцевими 
говірками; шоб зберегти літ. канон і відмежувати 
П від "народної латини", освічені люди вдаються 
до вишуканої лексики, рідко вживаних форм, шо 
спричиняє певну манірність. Серед представників 
цього періоду лат. словесності варто назвати 
Аполінарія Сідонія (430 -480 ), клермонського 
єпископа, автора панегіриків рим. імператорам, 
в яких він наслідує рим. поетів Стаиія і Клавдіана, 
і написаних в дусі Пдінія Молодшого листів, які 
стали важливим свідченням духов, життя Ґаллії у 
V ст.; Еннодія (474-521) з Пл. Галлії, пізніше 
єпископа в Павії, талановитого ритора (збереглися 
його декламаційні промови на міфол. теми), автора 
панегіриків та еп іграм  в дусі Марцїала; учня 
Еннодія, ритора і поета Аратора (1-а пол. VI ст ), 
якому належить дидактична поема "Ліяння 
апостолів", шо містила в собі такі показові для 
подальшого розвитку cep -віч. елементи, як

281



ЛАТИНСЬКА ЛІТЕРАТУРА

символіка чисел та алегоризм, шо переплітався з 
реальною оповіддю; рим. гімнографа Седулія (кін. 
!V -  поч. V ст.), творця вірш, переповідання 
Євангелія ("Пасхальна пісня"), який, окрім того, 
ввів у лат. поезію римовані вірші; Боеція (480-524) 
— ф ілософ а, перекладача, компілятора, 
коментатора, шо намагався примирити дві основні 
системи ант. ф ілософ ії —  арістотелізм та 
платонізм, автора трактатів "Про арифметику", 
"Про музику" і написаного у в'язниці (куди його 
було кинуто за фальшивим доносом і невдовзі 
страчено за наказом остготського короля 
Теодоріха) знаменитого тв. "Розрада філософією", 
який упродовж століть був настільною кн. кожної 
освіченої людини і зробив вплив на багатьох сер- 
віч. мислителів і поетів, зокрема на Ланте Аліг'єрі 
і Д ж .Ч осера; друга Боеція, каилера при 
остготському дворі Кассіодора (487-575), з-під 
пера якого вийшла Історія готського народу" 
(збереглася коротка переробка цього тв. германия 
Йордана) та праця, шо містить широку педагогічну 
програму гуманітарної освіти — фактично 
прообразу першого європ. ун-ту — "Керівництво 
до божественної і мирської словесності", де він 
прагнув поєднати такі суперечливі іпостасі, як 
раціоналізм світської науки і бібл. одкровення.

Наступний період в розвитку Л.л., як і в історії 
Сер-віччя взагалі, прийнято називати "темними 
віками" (VI-VIII ст.). Ант. традиції майже цілком 
загасають, система світської освіти остаточно 
занепадає, єдиними осередками і вогнищами 
культури стають монастирські школи, де 
зосередж ені найкращі уми епохи. Основні 
тенденції Л.л. на цьому етапі — дидактична, 
моралізаторська І просвітительська. Це помітно 
хоча б у творчості такого визначного письменника, 
як папа Григорій Вел. (5 4 0 -6 0 4 ) , котрий у 
численних проповідях, коментарях до бібл. кн., 
настановах для єпископів ("Правило пастирське") 
наголошував на повчальному, практичному смислі 
рел. переказ Ля і притч Його коментар до бібл. 
Книги Йова більше відомий під назвою "Моралі!", 
а най популярні ший тв. "Д іалоги про життя і 
чудеса святих отців італійських і про безсмертя 
душі " переказує легенди про аскетів, чудотворців 
і ясновидців (перші зразки нидінь потойбічного 
світу, знову ж таки з відповідними моральними 
с е н т е н ц ія м и  й висновками). З метою 

просвітлення" умів, систематизації знань, шо були 
запозичені з поганського минулого та їх 
ідеологічного очищення від "шкідливих" ідей 
єпископом Ісілором Севільським (570-630) було 
укладено грандіозну компілятивну енциклопедію 
під назвою "Етимологія або Начала" у 20  кн., яка, 
виходячи з христ. постулатів, послідовно 
тлумачила основоположні онтологічні питання і 
надовго стала найгрунтовнішим зведенням наук, 
мист-тв і практичних порад. Просвітительську 
ролю відігравала й тодішня історіографія, напр., 
написана вульгарною, а отже доступною широким 
верствам латиною "Історія франків" єпископа 
Григорія Турського (538-594) або "Церковна

- історія англів" останнього енциклопедиста "темних 
віків", автора численних підручників з орфографії, 
риторики, метрики, різногалузевих трактатів ("Про 
природу речей", "Про відлік часу"), коментарів до 
Ст. й Н ов. Завіту англосакса Бели Висо­
кошановного (6 7 3 -7 3 5 ) . П оезія цієї лоби 
представлена лише кількома іменами. Це Венанній 
Фортунат (бл. 5 3 0 -6 0 0 ) ,  який жив при 
меровінгському дворі і помер в сані єпископа в 
Пуатье, — автор кн. віршів "з нагоди": панегіриків, 
послань, елегій, вірш, написів, компліментарних 
віршів, шо відзначаються довершеністю форми, і, 
зокрема, "Гімнів хресту", які досі використовуються 
в кат. богослужінні, а деякі з пісень включаються в 
кат. молитовники (бревіарії), або ірл. монах, теолог 
і агіограф, знавець ант. авторів, засновник 
монастиря Боббіо у Верхній Італії (пізніше 
визначний наук, центр) Колубан із Бангора (543- 
615).

З утворенням у VIII ст. величезної 
централізованої держави франкського короля 
Карла Вел. його двір в Ахені стає не тільки сусп- 
політ., але й культ, центром Зх. Європи. З 
діяльністю цього правителя пов'язане духов.

* піднесення (т.зв. Яаролїмгсьже, або яерЛяіа/юле 
відродження)

Ще одне піднесення —  С ттонінсьяе від­
родження, Л.л. пережила у X ст. за правління 
імператорів Оттона І та Оттона II, при дворах яких 
знову виникли гуртки cep-віч. гуманістів, то 
культивували лат. вченість.

Перехід до нов. тисячоліття, шо знаменував 
початок зрілого етапу cep -віч. культури, 
характеризується суттєвими зрушеннями в ідейно- 
кониептуальній системі та формально-жанр. 
структурі Л.л. Значно розширюється її соц. база. 
Замкненість монастирських шкіл поступається 
місцем відносно секуляризованим соборним 
(єпископським) школам, в яких більшу ролю відіграє 
світський елемент, а починаючи з ХІП сг. — першим 
європ. ун-там, шо з часом цілком звільняються від 
церк. опіки. В  ХІ-ХД ст. христ.-аскетичний світогляд 
зазнач впливу куртуазних ідей, а культ, життя 
зосередж ується гол. чином у Франції, Д€ 
починається третій (після каролінгського та 
оттонського) овідіанський етап лат. Відродження. 
З'являються переклади з грец. та араб, мов, що 
дають нові імпульси розвиткові cep-віч. науки, В 
міру того, як все доступнішою стає спадщина 
Арістотеля і засвою ється його наук, метол, 
швидкими темпами розвивається філософія. У дат. 
трактатах Петра Даміані (1007-1072) та Ансельма 
Кентерберійського (1 0 3 3 -1 1 0 9 )  вона ше не 
виходить за рамки христ. догматики і реалізує себе 
як боротьба двох протилежних начал — аскетизму 
й гуманізму. Однак невпинно триває П внугр. 
еволюція, яка знаходить вияв у теор. протистоянні 
раціоналізму (П ер Абеляр, 1079 -1142 ) та 
містицизму (Бернар Клервоський, 1090-1153). В 
ХНІ ст. раціоналістичний напрям (схоластика) 
продовжують домініканські філософи Альберт Вед. 
(1193-1280) і особливо Тома Аквінський (біля

2 8 2



ЛАТИНСЬКА ЛІТЕРАТУРА

1 2 25 -1274 ), автор грандіозних узагальнюючих 
зведень "Сума теології' та "Сума філософії", шо 
стали пізніше офіційною філос. доктриною Кат. 
Церкви. Містична лінія втілюється передусім 
франц. філософами на чолі з Іоаном Філанца 
Боневантурою (1221-1274).

В клерикальній л-рі Зрілого сер-віччя 
продовжує розвиватися лат. гімнографія, 
передусім літургійна поезія: гімни й панегірики 
святим, м олм гям , повчання, п л а н і (плач 
Богоматері біля хреста, плач Давида, Рахілі). Деякі 
з гімнів залишили відчутний слід у світ, культурі і 
досі виконуються в кат. месах та літургіях, напр. 
славетний гімн "Dies ire, Dies і//д" італ. монаха 
Томи Челанського (ХМ ст.), покладений на музику 
Орландо Дассо, В.А.Моцартом, або "Stabat mater 
cfo/orosa" (XfV ст.), відомий в обробках Дж.П. де 
Палестріни, Перголезе, Г.Гайдна, Ф .Шуберта, 
Дж.Россіні, Дж.Верді, А.Дворжака. За вірш, 
формою тут розрізняють метри — гімни, написані 
клас, строфами (Альфан Салернський, помер 
1085); ритми —  гімни, написані силабо-тонікою 
(ямб, хорей), започатковані т е  Амвросієм і 
Августином; сек вен м іУ  — первинно проз, 
підтекстівки до складних колоратур (Ноткер Заїка), 
згодом короткі строфи з чітким силабо-тонічним 
ритмом (Адам Сєн-Вікторський, помер 1192); 
тропи — неканонічні вставки в канонічний текст 
літургії, найчастіше при її зачині з метою 
емоційного виділення. Троп, який, як правило, 
виконувався антифонно (двома напівхорами), став 
пізніше основою /тЬургйюої драми Ін. формою 
клерикальної лат. л-ри Зрілого сер-віччя була 
агіографія, яка розвивалася в таких жанрах, як 
ж и г 1с, легенда, видіння. Житія не тільки 
возвеличували святих, вони виконували й 
моралізаторську функцію, демонструючи високі 
взірці праведності. Починаючи з ХИ! ст. житія 
циклізуються, утворюючи гігантські зводи. 
Налзвичай популярним зразком житійної л-ри була 
кн. генуезького єпископа Якова Ворагінського 
(помер 1298) "Золота легенда", зб., що включала 
180 житій, перекладена згодом на всі живі мови, 
яка мала величезний вплив на рел. л-ру багатьох 
європ. народів і стала пізніше джерелом для 
численних переробок (Флобер "Легенда про 
Юліана Милостивця", А.Франс "Таїс"). Скромніше 
місце в агіографії Зрілого сер-віччя займало 
видіння, шо експлуатувало прийом "одкровення 
вві сні", хоча проз. "Видіння Тнуглала" (ХП ст.), як 
і вірш. "Видіння Фулберта" (ХШ ст.) збереглися в 
численних рукописах і перекладах, а заг. схема 
видіння стала моделлю для тв. л-ри пізнього Сер- 
віччя ("Роман про Троянду", "Видіння Петра 
Орача", "Божественна комедія" Данте).

Алегорична поезія виробила такі жанри, як 
поема, драм, екл ога  і дебат. Найвидатнішим 
зразком першого з них була філос.-алегорична 
поема Алана П ольського (біля 1 1 2 8 -1 2 0 2 )  
"Антиклавліан", де показано, як Бог і Природа 
створюють ідеальну людину, за яку вступають у 
боротьбу Чесноти і Пороки. Еклога розвивала в

алегоричній формі драм, елемент ант. буколіки 
вергіліанського типу, а дебат являє собою, як 
правило, суперечку антиномічних понять — життя 
і смерті, душі і тіла, янгола й диявола. Дидактика 
вдавалась гол. чином до двох жанрів: проповіді й 
діоптри (зерцало). Зерцалом називали спочатку 
короткий звід відомостей з якого-небуль питання, 
згодом — трактат з елементами сати р и  або 
дидактики в дусі христ. етики. До цього типу л- 
ри можна віднести творчість найкращого знавця 
Арістотеля у Xff ст. Джона Солсберійського, 
"Полікратикус" якого містив дотепну критику 
вищого сусп-ва, супроводжувану порадами 
королям, та Уолтера Мапа ( нар. 1140), шо також 
сатир, зображував звичаї сусп. верхів ("Придворні 
забави"). До традиції зерцал примикає і трактат 
Андрія Капеллана (ХИ ст.) "П ро кохання", 
найсистематизованіший виклад куртуазної етики 
кохання, створений за зразком "Мистецтва 
кохання" Овідія. Сатир, струмінь, незрідка 
спрямований проти духівництва або й лицарства, 
відчувається і в "Дзеркалі дурнів" Нігела Вірекера, 
яке знайшло продовжувачів у ренесансній л-рі 
("П охвала глупоті" Еразма з Роттердаму, 
"К орабель дурнів" Бранта). П роповіді, 
наймасовіший жанр ce p -віч. дидактики, 
незважаючи на специфічність свого призначення 
і змісту, часто-густо містили розважальні первні, 
напр., зб. проповідей "Повчальна книга клірика" 
іспанця П едро А льф онсінського (ХП ст ). 
Найбільшої популярності зажили "Римські 
діяння", зб. новел, казок, притч, чудесних історій, 
де кожна оповідка завершувалась моральним 
напучуванням. Сюжетний матеріал з цього тв. 
черпали пізніше Дж.Боккаччо, Чосер, В.Шекспір, 
він мав своїх читачів у всіх європ. країнах, а в 
XVH ст. в перекладі з поль. дійшов до Росії.

Паралельно з клерикальною розвивалась 
світська л-ра, передусім історіограф ія, яка 
освоювала жанри хроніки та лігопмсу (аннали). 
Хроніка успадковує від античності форму 
"всесвітньої історії", літопис реєструє день у день 
поточні події. До відомих хронік належать тв. 
француза Сігеберта із Жамблу (бл. 1030-1112), 
англогнормандия Ордеріка Віталіса (1075-після 
1142), валлійця Ґальфріда Монмутського (бл. 
1100-1155), німия Отгона Фрайзінгенського (бл. 
1114-1158), данця Саксона Граматика (бл. 1 ISO- 
12 20), чеха Козьми Празького (бл. 1045  -  бл. 
1125), поляка Галла Аноніма (кін. XJ-поч.ХП ст ), 
угорця Міклона (XI ст.), далматинця Томи 
Архідиякона (ХНІ ст ). Деякі з цих хронік дали 
сюжети багатьом тв. європ. л-ри, напр. "Історія 
королів Британії" Ґальфріда Монмутського стала 
джерелом для лимарських ром ан ів Круглого 
стола і всіх їх пізніших трансформацій, а "Діяння 
ланів" Саксона Граматика лягли в основу 
шекспірівського "Гамлета".

Дат. епіч. л-ра зверталася часом і до фольклор, 
сю ж етів, як в анонімній поемі "Руолліб" (1030- 
1050), що поєднувала дидактику, казку і ранню 
форму куртуазної л-ри і стала, по суті, першим в

2 8 3



ЛАТИНСЬКА ЛІТЕРАТУРА

Європі лицарським романом, або в поемі "Ізенгрім" 
(бл. 1148) Ніварда Ґентського, першій розробці 
тваринного епосу, на основі якої виріс згодом 
Роман про Ренара", з якого черпали сюжетний 

матеріал Й.В.Гьоте, і.Франко. Ще поширенішою 
була традиція використання ант. джерел, яка 
породила такі тв., як поема Йосифа Ексетерського 
(помер бл. 1210) "Про Троянську війну" (написана 
на основі іст. хроніки фрігійця Дарета), або 
"Александреїда" Вальтера Шатільонського (бл. 
1 1 3 5  -  після 1 2 0 0 ), яка в куртуазному дусі 
викладала історію Александра Македонського і 
породила безліч наслідувань в європ. л-рі, в т.ч. і у 
слов 'ямській культурно^тігературнін зоні (чес 
"Александреїда". болг. і серб, анонімні повісті 
Троянська притча"Александрія ' — XJV ст.).

У світській ліриці Зрілого сер-віччя панував 
культ Овідія, світовідчуття якого найадекватніше 
відбивало дух епохи. Овідіанська еротика знайшла 
продовжувачів серед поетів т.зв. ам'енської школи 
— в елегійній творчості Серлона Вільтонського (кін. 
Х!1 ст.) і в майстра жанру послання Бальдеріка 
Бургейльського (1 0 4 6 -1 1 3 0 ) , а дидактична 
традиція Овідієвих поем — у Марбода Рейнського 
(1035-1123, "Книга про каміння"). Синкретичним 
характером відзначався жанр т.зв. елегійної комедії 
XII ст. (новела у віршах, прообраз фабльо), шо 
черпала сюжети з переробок комедій Менандра, 
Плавта, або з нар. притч і анекдотів, але втілювала 
їх не в драм., а в епіч. формі (Віталій Блуаський, 
нар. 1 1 5 0 , Вільгельм Блуаський, Матвей 
Вандомський).

Останнім сплеском лат. л-ри Сер-віччя стала 
поезія вагантів (голіарлів) — мандрівних школярів 
і декласованих кліриків, які, примикаючи до 

овіліанського Відродження', оспівували в піснях 
любов, вино, земні втіхи, хоча їхня творчість 
нерідко була наснажена сатир.і спрямована проти 
ненависних їм продажних прелатів, ченців-неуків, 
бундючних і грубих лицарів.

Н ов. етап розвитку Л.л. пов'язаний з 
зародженням гуманістичних тенденцій епохи 
Відродження, осередками яких стають, починаючи 
з XiV ст., італ. міста-комуни. Щоправда, нар. 
словесність, яка почала формуватися в країнах Зх. 
Європи ше в минулі ст. (нар.-героїчний епос, 
куртуазна та міська л-ра), дедалі активніше 
завойовує ключові позиції, почасти відтісняючи 
Д.л. на периферію літ. процесу. Данте пише 
трактат "П ро народне красномовство" ше 
латиною, але відстоює в ньому вже права італ. 
мови. Однак бурхливий процес відродження клас, 
ст-давності, який ввібрав майже всі сфери сусп. 
буття і мислення, позначився не тільки на нов. най. 
л-рах. Більше того, для Д.л. він був навіть, сказати 
б, природнішим, органічнішим, бо продовжував 
лінію спадкоємності, утверджував традиції, які вже 
тривалий час культивувались у ній. Перший італ. 
гуманіст Ф .Петрарка створює по-італійськи лише 
сонети і каннони, більша частина його спадщини 
(іст. праці, морально-філос. трактати, поеми 
"Африка", "Тріумфи") — написана латиною. В

італ. містах виникають гуртки гуманістів, 
утверджується нов. тип письменника — ритора- 

* універсала, що блискуче володіє ст-давн. мовами і 
запозичує ідеї, форми та стильові зразки з ант. л- 
ри. Завдяки гуманістам продовжує розвиватися 
ред. гімнографія (Богуслав із Лобковиць, Урсін 
Велій), одична та елегійна поезія (Дж.Понтано,
А.Поліиіано, К.Пельтіс, П.Дотіхіус, !.Секунд, 
Я.Панноній), жанри буколіки (Батіста 
Мантуанський, Еврілій Корд, Йоахім Камерарій), 
еклоги, мм/тн (Петрарка, Боккаччо, П.Лотіхіус, 
Е.Гесс), епіграми (Е.Корд, Дж.Оуен, Я.Панноній). 
Порушуються най. й політ, теми (Г. Бебель, У. фон 
Гуттен), з'являється вірш, сатира (Філельфо, 
Г.Бебель, Я.Дохер, Г.Буше) і публіцистика (Корд). 
Популярні вірші "з нагоди" —  "на весілля", "на 
іменини", "на розлуку", вірші-панегірики, шо 
уславлюють меценатів, возвеличують особу, 
місцевість, тв. мист-ва і т.ін. (Петрарка, 
Я.Санналзаро). Сой. гостроти набуває дидактична 
поезія (!оанн Мурмелій, "Ґробіанус" Фр.Делекінла).

Дат. драма Відродження еволюціонує від таких 
форм, як "діалогічний шпіль" ("Хрісіда" 
Е.С.Пікколоміні) через гуманістичну шкільну 
комедію ("Стільфо" Я.Вімпфелінга, Генно" 
Й.Ройхліна) до жанру іст. та міфол. драми 
("Еиереніла" А.Муссато, "Трагедія Турсіли" і "Суд 
Паріса" Я.Дохера, Гра Марція" Г.Шотгенія, Гра 
Діани" К.Пельтіса"). Формується також неолат. 
бібл. драма, яка досягає апогею в добу Реформації 
в Німеччині і містить досить гострі випади проти 
папства ("Паммахій", "Гаман", "Єремія", "Іуда 
іскаріот" Т.Наогеорга, "Ревекка", "Сюзанна" 
Ф.Н.Фрішліна — т.зв. протестантська тенденційна 
драма). На противагу їй в XVII ст. виникає лат- 
мов. єзуїтська драма — як засіб пропаганди ідей 
Контрреформації. До латини вдаються і деякі 
поети бароко (А.Гріфіус, П.Флемінг, М.Опіц, 
Я.Бальде, Дж.Мільтон).

Неолат. проза успадкувала ант. традиції та 
зразки, орієнтуючись передусім на стилістику 
Піиерона (ціцероніанство XV-XVI ст ). Відродивши 
клас, латину в усьому її блискові, гуманісти 
протиставили її зіпсутій мові cep-віч. схоластики. 
У своїй невтомній діяльності вони оживили забуті 
жанри і виробили нові форми лат. прози: діалог 
(П.Бембо "Азоланські бесіди", Еразм з Роттердаму 
"Домашні бесіди"), сой. сатиру ("Похвала глупоті" 
Еразм з Роттердаму), політ, памфлет (М.Лютер, 
Мурнер, фон Гуттен), епістолярну л-ру 
(Е.С.Пікколоміні, Еразм з Роттердаму, анонімні 
"Дисти темних людей"), новелу (Павло Ніавіс), 
любовний роман ("Евріал і Дукреція" 
Е.С.Пікколоміні), сой.-політ, роман ("Утопія" 
Т.Мора, "Місто сонця" Т.Кампанелли), сатир, 
ф а ц е г м  (Браччоліні, Бебель), біографію 
(Петрарка, Боккаччо, Іоанн Буибах, іоанн 
Трітемій). Майже неоглядна величезна наук, л-ра 
лат. мовою, яка сягає часом аж до XVIH-XK сг.: 
філософія (Д.Валла, М .Фічіно, Ройхлін, 
Кампанедла, Ф .Бекон, Р.Декарт, Б.Спіноза, 
Т.В.Дяйбніц), теологія (Дютер, Ф.Меланхтон,

2 8 4



ЛАТИНСЬКА ЛПЕРАТУРА

Ж.Кальв!н. М.Сервет), історіографія (П.Бембо. 
Я.Вімпф лінг, Беат Ренан). педагогіка 
(Я.Вімпфелінг, Я.А.Коменський), філологія, 
поетика і риторика (/1.Валла. К.Иельтіс. Бебель. 
Ю.Скалігер). природничі науки (Н.Копернік, Тихо 
де Браге, Й .Кеплер, І.Ньютон, Парапельс,
В .Гарвей. К/Іінней. /І.Гальвані, К .Ф .Гаусс, 
М.Ломоносов). Однак звертання до латини за нов. 
часу має лише спорадичний характер, і 
практикується в л-рі хіба шо як оригінальне 
захоплення (Дж.Пасколі, Г. Веллер).

-В Україні 71. л. постала на грунті контактних 
зв язків з зх-європ. Відродженням в кін. XV ст.. коди 
чимало обдарованих укр. юнаків, прилучившись 
за час навчання в ун-тах Італії, Австрії. Німеччини, 
Польші до латини і ренесанс, культури, самі ставали 
носіями гуманістичних ідей і поширювали їх на укр. 
землях загальноприйнятою тоді в Європі мовою 
науки і міжнар. спілкування. Залишаючись 
патріотично настроєними русинами, вони прагнули 
повідати світові про свій народ, його історію, 
вірування, обряди і звичаї. Найкоротшим і 
найефективнішим шляхом до цієї мети була лат- 
мов. творчість. Отож кін. XV-XVI ст. 
характеризується в Україні служінням "лат. 
Парнасу". Укр. новолат. поети активно освоювали 
форми і жанри ант. та ренесансної, передусім італ. 
л-ри, наповнюючи їх реаліями укр. життя. Серед 
найвидатніших постатей укр. "ренесансного 
класицизм у" (Д. Наливайко) слід назвати Юрія 
Дрогобича, який навчався в Краківському і 
Болонському ун-тах, першим з українців одержав 
учений ступінь доктора вільних мистецтв і 
медицини, а 1481 обраний ректором Болонського 
ун ту. В його лат-мов. літ. доробку важливе місце 
займає "Прогностична оцінка поточного 1483  
року . в якій він, культивуючи строфіку ант. поетів, 
славить можливості людського розуму і 
друкованого слова. Поряд з ним стоїть Павло 
Русин з Кросна, за висловом Ґоленішева-Кутузова. 
перший гуманістичний поет України й Білорусі'. 

життя і діяльність якого пов'язані з 
Грайфсвальдським. Краківським та Віденським ун­
тами. До його учнів належали видатні слов'ян, лат. 
поети поляки Ян Дантишек та Ян з Вислиці. Він 
здійснив також видання тв. хорвато-угор. поета 
Яна Паннонія, трагедій Сенеки. У зб 'Пісні Павла 
Русина з Кросна", шо містила понад чотири тисячі 
вірш, рядків, написаних клас, строфами, поет 
утверджував гуманістичні цінності, славив 
працелюбних людей, радість і повноту життя. 
Відомим діячем ренесансного типу був Микола 
Гусовський (1480-1540), білор.-лит.-укр. поет, 
філософ, державний діяч, дипломат, автор 
описової лат-мов. поеми "Пісня про зубра (1523). 
в якій він натхненно оспівує красу і багатство 
слов ян. земель, відвагу і волелюбність народів, що 
їх населяють. Чи цс найзначнішою постаттю в лат- 
мов. л-рі укр. Ренесансу вважається "рутенський 
Демосфен" Станіслав Оріховський з Перемишля 
(1513-1566) — історик, оратор і публіцист, який 
здобув освіту в Віттенбергському. Болонському та

Падуанському ун-тах, автор трактатів, блискучих 
промов і памфлетів ("Зразковий підданий". На 
погребіння Сігізмунда 1 'Хрешення у русинів .
'Розрив з Римом"), в який він обстою вав 

самобутність правосд.-рус. церкви і культури, 
захишаючи їх від посягань католицизму, чим 
викликав ненависть як папської курії, так і поль 
духівництва. Його творчість справила помітний 
вплив на розвиток т.зв. полемічної літератури в 
Україні.

Серед ін. лат-мов. поетів України 
представники краківської школи Григорій Чуй 
Русин із Самбора (1523-1576), шо писав духов.- 
рел. поеми, панегірики і ввів у новолат. укр поезію 
жанр буколіки (еклоги). Георгій Тичинський. автор 
послань, епіграм і відомих з бібліографічних описів, 
але не віднайлених поем про найславнішу 
королеву Галичини Соломею" та св. Варвару. Іван 
Туробінський, поет і вчений-правознавець, автор 
"Підручника права папського і королівського 
(1537). Чільне місце серед лат-мов. поль -укр. 
поетів пізнього Ренесансу відводиться Севастяну 
Фабіану Кльоновичу, шо після закінчення 
Краківської академії служив у люблінській міській 
управі і навіть обирався бургомістром. Його поема

Роксоланія" (1584) — палке свідчення любові до 
У країни-Роксоланії.

Дешо осібно стоїть у цьому шерегу Симон 
Пекалід, який був придворним поетом правосл. 
кн. К.Острозького і на його замовлення написав 
іст. поему "Острозька війна . котра гідно вінчає 
собою укр. Ренесанс. На цьому лат-мов. творчість 
в Україні не припиняється, однак пізніше вона вже 
не має хулож.-естет цільності та стильової єдності 
"ренесансного класицизму ". В XVH-XVMI ст. лат. 
мова поступово починає відтіснятися на другий 
план, хоча вона ще досить широко 
використовується в діловодстві, дипломатичному 
листуванні (зокрема, Б.Хмельницьким), живе в 
стінах освітніх закладів (Києво-Могилянська 
академія, школа Львівського братства), нею 
викладаються курси піїтики і риторики 
(Ф .Прокопович, М.Довгалевський), пишуться 
полемічні праці (архієпископ Сильвестр Косів), 
поет, й філос. тв. (Г. Сковорода).

Виходячи з засади конфесіональності. деякі 
укр. та зх-європ. вчені намагалися применшити 
значення лат-мов. творчості укр. авторів, 
зараховуючи її до кат. цінностей або й взагалі до 
поль. л-ри. Однак лат-мов. писемність укр. 
Відродження об єктивнс розширювала 
інтелектуальні горизонти укр. л-ри. накопичувала 
її духов, потенціал, формувала середовише 
демократичної інтелігенції і сприяла розвиткові 
нац. укр. культури. Слід пам'ятати, шо неолат. л- 
ра виникла на межі сх-слов'ян. л-р з поль. і. на 
думку Л.Наливайка, "не проникла в глибинні 
пласти духовного життя "руських" народів, де тоді 
ше превалювали візант.-слов'ян  традиції і 
структури. Це аж ніяк не означає, шо новолат. 
освіченість і ренесансний класицизм були чимось 
стороннім і непотрібним для укр. та іи. слов'ян, л-

285



/1АПФА

р. Вони започаткували процес, який в ін. формах 
знайшов продовження в XVH-XVH! ст. і відіграв 
принципово важливу роль в утвердженні них л-р 
на нов. шляхах розвитку.

Петро Рихло

ЛАТЇФА (араб. —  жарт, дотеп) — поширений 
на Бл. й Сер. Сх. та в Сер. Азії фольклор.-літ. жанр, 
якому в європ. регіоні приблизно відповідає 
анекдот, тобто невел. оповідь з несподіваною 
дотепною кінцівкою. Як правило, /І. ігнорує 
позасюжетні елементи, не вдається до детальних 
пояснень та поглиблених характеристик героїв; уся 
увага зосереджена тут на ефектній (переважно 
мовленнєвій) розв'язці конфліктної ситуації. 
Висміюються в /1. як певні сой. типи (жорстокі 
правителі, неправедні судді, брехливі пророки та 
ін.). так і типові людські риси (тупість, скупість, 
подружня невірність та ін ). Коло персонажів /1. 
необмежене: від іст. достовірних шахів, султанів 
та їх блазнів до безіменних жартівників. Серед 
найпопулярніших героїв /1. Джуха, Ходжа 
Насреддін, Кеміне.

/1. може слугувати яскравим прикладом 
взаємозв'язку л-ри з фольклором. З од. боку, 
починаючи з X ст., /1. побутує не лише в усній, але 
й у письмовій формі (зб. Мохамеда Ауфі (ХШ ст ). 
Алі Сафі (XV! ст ). Ахмада Суруша (Х!Х ст.) та ін.): 
з ін. боку, чимало вставних новел з таких 
рамкових' тв., як Каліла і Дімна", "Марзбан- 

наме", "Синдбад-наме" та ін., у спрошеному вигляді 
продовжили своє існування в усній формі. Як 
вторинні джерела /1. можна розглядати деякі тв. 
Саалі, Румі, Аттара і, особливо, перс, сатирика X!V 
ст. Убайла Закані.

Слід зауважити, шо а араб, мові, поряд з 
назвою /1.". існують й ін.: заріфа, надіра. алжіба. 
між якими важко провести чіткі жанр. межі. Тому 
для перекладу кожної з них нерідко 
використовується слово анекдот".

Олександр Бойченко

/ІЕ — (?аі — слово кельт, походження) — поет, 
жанр cep-віч. л-ри. який розроблявся переважно 
в Бретані ХИ-ХНІ ст. і походив з муз форм кельт, 
пісні (Г. де Машо, Е.Дешан). Найчастіше /1. — 
спокійна лір. пісня про кохання, яку виконували 
піл акомпанемент муз. інструменту. С ю ж ети  
запозичувались з бретонських легенд, збігаючись 
з сюжетними мотивами оповідей про Короля 
Артура і лицарів Круглого столу. Відомі 12 /1., 
складених франц. поетесою Марією Французькою 
(Х!1 ст ). /1. складалися зі строф, в яких перша й 
остання мали ідентичну версифікаційну будову, ін. 
різнилися між собою типом вірша і відповідно 
мелодією.

Лив Аргуршна
/Тюдмм/іа Сердюк

ЛЕГЕНДА — від франц. /egende. дат. Agenda 
— дослівно: те. шо мас бути прочитано", текст 
рекомендовний для прочитання, розповідь. Термін

запозичено в фольклористиці з літ-знавства для 
позначення одного з переважно проз (іноді вірш.) 
жанрів усного нар. мист-ва звичайно невел. 
розмірів. Первісно — усні тв., шо пов'язані з христ 
писемністю та поширеними в європ. л-рі 
книжковими джерелами. Зміст христ Л. складали 
бібл. мотиви: про Всесвіт, про поч. і кін. світу 
(есхатологічні), Л. про ісуса Христа та його 
апостолів, про богородиию, Адама та Єву, Ноя, 
Соломона та ін. персонажів Ст. і Нов. Завіту, житія 
святих та розповіді про їх чудеса: розповіді про 
сатану та його боротьбу з Богом і святими. 
Паралельно побутували, апокрифічні Л., шо 
містили ін. (порівняно з канонічним бібл- 
євангельським), часом єретичні тлумачення рел. 
сюжетів в нар. середовиші (напр., про те як диявол 
править світом) На основі христ. Л. створювались 
окр. жанри cep-віч. театру, напр., м істерія, 
ш кільна драм а, які внесли до міжнар. фонду 
різного роду перекази і мотиви новелістичного 
характеру. Про популярність Л. в сер. віки свідчить 
те, шо вже в ХШ ст. була складена знаменита зб. 
"Legenda a urea" ('Золота легенда"), а в кінці того 
ж ст. — друга велика повчальна зб. Л ., оповідань 
та казок "Gesfa romanorum" (дослівно 'Про діяння 
романців"), шо відома переважно в ром. світі (Італія, 
Франція. Іспанія, Португалія). Пізніше була 
складена зб. "Specuium  m agnum " ( Велике 
дзеркало"). V XVH-XVn! ст. ці та ін. подібні зб. 
частково проникли у сх-слов ян середовище. 
Серед книжкових Л. пізнішого періоду поширення 
набули традиційні сюжети про Фауста, Лон Жуана, 
Агасфера.

В широкому розумінні фольклорна Л. — не 
проз, тв ., який фант, осмислює (на основі 
поширених у нар. середовищі міфол., рел.. етич., 
соц., утопічних, іст. та ін. поглядів) події, то 
стосуються явиш природи, стихій, фауни, флори, 
міфол. або іст.-героїчного минулого племен, 
народів, окр. осіб, котрі відігравали вирішальну 
ролю в становленні тієї чи ін. етнічної групи, 
надприродних явищ та істот (Бог. !сус Христос. 
Богородиця, святі, янголи, нечисті духи). На відміну 
віл казок Л. сприймалась в народі як достовірна 
розповідь. Гол. функції Л.: а) пояснювальна, 
етіологічна (розкриття причин та наслідків 
незвичайних явиш природи, іст. подій); б) 
повчальна. Етіологічні Л. близькі до міф ів. Але 
міф містить елемент ритуальності, а події 
відбуваються у лоіст. ("міфол.") часі. Л. незалежна 
від ритуалу й звернена до іст. минулого (лише іноді 
— до передіст., бібл. часу, зафіксованого в древніх 
писаннях). Проте легендарний час не обов'язково 
пов'язаний з минулим (як міфод. час); в 
есхатологічному та утопічному Л. дія може 
відбуватися в теперішню епоху або в далекому 
майбутньому, існує три основних типи* утопічних 
Л.: Про золотий вік ' (утопічні ідеали народу
проектуються в минуле і тісно переплітаються з 
міфол., сои. та поет, ідеалізацією його). "Про далекі 
землі" (нар. ідеали проектуються за географічні 
межі відомого світу); Л. про визволителів (соц -

286



ЛИЦАРСЬКА (КУРТУАЗНА) ЛІРИКА

утопічні ідеали ше не втілені в дійсність, проте сила, 
якій призначено їх втілити, тобто визвольник вже 
існує).

Л. знаходилась у постійній взаємодії з ін. 
фольклор, жанрами. Один із шляхів її виникнення 
— перетворення з переказ їв які (на відміну від 
/І.) розповідають лише про пам'ятне народові 
минуле, про реальні події або особи, (іноді 
переказом звуть оповідь, шо ввійшла в нар. 
традицію). Викладаючи факти, оповідач іноді 
доповнює їх своїм уявленням або поєднує з 
відомим йому легендарним мотивом. Тоді реальна 
основа відходить на задній план або й зовсім 
зникає. Отже тв. набуває характеру легендарного, 
незвичного (т.зв. легендарні перекази). З 
аналогічними видами переказів змикаються іст. /1. 
(про заселення та засвоєння краю), культурологічні. 
Л. — про походження досягнень людської 
культури, ремесел, господарських навичок; 
етногенетичні Л. — тобто про походження народів, 
топонім. Л . —  про походження географічних назв. 
За своєю формою Л. часто наближаються до 
побутових казок або казок про тварин Не 
дало деяким фольклористам підставу називати Л. 
"казками-Л.".

В укр. та ширше у слов'ян, фольклорі відомі 
численні ВИДИ Л.: космогонічні, етнологічні, 
топонімічні, зоогонічні, рел. (христ.), апокрифічні, 
іст., сон.-утопічні. Особливого розвитку в українців 
як у білорусів, росіян, румунів, чехів, словаків 
набуває іст. Л. В укр. фольклорі до давніших і 
оригінальних належать Л. "Про Михайдика і Золоті 
ворота', "Про шолудивого Буняку", в яких 
розповідається про відбиття навали Батия на Київ, 
про героїчний час становлення та зміцнення 
державності. Пізніше виникли Л. про запорожців, 
про Богдана Хмельницького, про боротьбу укр. 
народу за звільнення від іноземного іга, про 
опришків Головача. Олексу Довбуша, Семена 
Палія, Устима Кармелюка, а також — у XIX ст. 
про Лук'яна Кобилицю, в XX ст. про Миколу 
Шутая.

В писемній л-рі Л. часом називають невел. 
оповідання в прозі чи віршах, побудоване на 
матеріалі нар. Л. та переказів. Напр., Л. назвав 
Пушкін вірш, шо починається "Жив на світі лицар 
бідний". Т 'радицїйнї сю ж ети  Л. нерідко в 
переосмисленому вигляді використовувались в 
худож. л-рі різних часів. Напр., "Фауст" Й.В.Ґьоте. 
"Легенда про Юліана Милостивого" В.Гю ґо. 
"Спокуса св. Антонія" Г.Флобера, "Жонглер 
богородииі", "Святий фавн" А.Франса, "Йосипта 
його брати", "Доктор Фаустус" Т.Манна. "Майстер 
та Маргарита" М. Булгакова. Мотиви рел. та іст 
/І. своєрідно переплітаються в тв. Ю.Федьковича 
("Лук'ян Кобилиця"), Лесі Українки 
("Вавилонський полон").

Григорій Бостан

ЛЕЙТМОТИВ (від нім. /e/tmo^u — провідний 
мотив), муз. термін, запозичений літ.-знавством. 
Його ввів Р .Вагнер (1813-1833) у створеній і

розробленій ним музичній драмі. В кн. Музика 
і драма" (1851) він визначає Л. як наскрізну муз 
тему, фразу, мотив, які неодноразово 
повторюються протягом всього тв. Пояснюючи 
поет. Л., Вагнер писав: "В цих основних мотивах, 
які є не сентенціями, а пластичними моментами 
почуття, намір поета, здійснений тим. шо він 
сприйнятий чуттєво, стає найбільш зрозумілим" 
Пізніше значення Л. в л-рі розширилося. Його 
різномасштабні форми можуть виражати провідну 
думку, переважний настрій, гол. тему, лексичні і 
синтаксичні одиниці, шо повторюються, тропи. У 
ширшому плані Л. може характеризувати 
спрямованість творчості письменника і навіть цілої 
літ. течії. Найбільш поширений різновид Л. — 
конкретний, наполегливо повторюваний образ, 
виразна деталь чи т.зв. ключове слово. В процесі 
повторення Л. набуває різноманітних смислових 
відтінків і асоціацій, які сприяють поглибленій 
трактовиі явиша, шо визначається. Схильність до 
використання Л. в різноманітності його форм 
характерна для художників слова, котрі тяжіють 
до поет, музичності і застосування в прозі муз 
структур. Такими є деякі п'єси Б.Шоу, А.Чехова. 
Б .Брехта, романи Р.Роллана, Т.М анна, 
Е.Гемінгвея. За зізнанням Т.Манна, роман завжди 
був для нього симфонією, контрапунктичним тв.. 
переплетенням тем і мотивів. Різноманітні Л. в його 
романі "Чарівна гора". Персоніфіковані ідейні 
блукання європ. інтелігенції представлені в Л. 
"життя" і "смерті". Гемінгвей повторами деталей 
середовища, пейзажу, зовнішності персонажів 
досягає економії худож. засобів , високого 
емоційного насичення (напр.. Л. "дощу" в романі 
"Прощавай, зброє!"). Варте уваги судження 
К.Станісдавського про широкомасштабний Л. 
чеховських п 'єс: це мрія драматурга про 
необхідність змін у застійній і вульгарній рос. 
дійсності. Режисер вважав цей Л. провідним в 
"Чайці", "Ладі Вані", "Вишневому салі"

Поширення словесні, синтаксичні, тропічні Л. 
отримали в дорев. і рад. укр. поезії та прозі. Вірш 
П.Тичини, який тяжіє до музичності, містить часто 
вживані Л. "вітру", "6y!ji", "плуга", "літака", "білих 
островів". М.Рильський часто вживав як Л. образ 
"крил" Лосить виразний Л. "со б о р " в 
одноіменному романі О.Гончара, який став тепер 
разом з його синонімічним варіантом "храм" 
сим волом  високих духов, цінностей. Порівн. 
вивчення літ. Л. у практиці і теорії творчості 
необхідно для створення суч. капітальної іст. 
поетики.

Микола Нефьолов

ЛИЦАРСЬКА (КУРТУАЗНА) ЛІРИКА (від 
франц. c o u r t s  — ввічливий, чемний) — різновид 
(поряд з лимарським романом) куртуазної л-ри 
ХІГХІИ ст. Виникла в Провансі в період розквіту 
феодалізму в обстановці економічного і культ, 
піднесення кін. Xf ст. і досягла розквіту у 1-й пол. 
ХН ст. в середовищі Прованс, трубадурів.

2 8 7



ЛИЦАРСЬКА (КУРТУАЗНА) /ПРИКА

Трубадури (Прованс, frobar — знаходити), які 
свідомо відособились від професійних співців 
нижчого стану — ж онглерів — ' винаходили" свої 
пісні, оскільки Прованс, лірика була заснована на 
єдності поет, слова й пісенної мелодії. Центр, 
темою иієї лірики було реальне або фіктивне 
поклоніння високородній одруженій дамі, красу і 
чесноти якої трубадур славив у довершеній худож. 
формі, водночас запевняючи її у своїй лииарській 
відданості та готовності служити їй. Такий жанр 
Прованс лірики, як сирвента був спочатку саме 
службовою піснею і лише згодом набула сатир.- 
крит рис. Взаємовідносини трубадура і 
високородної дами багато в чому нагадували 
взаємовідносини васала і сеньйора, в яких був 
присутній увесь складний комплекс ієрархічних 
умовностей, притаманних даному союзові. І хоча 
шляхетна дама й зображ увалась як об 'єкт 
платонічного (а незрідка й цілком земного, 
жагучого кохання), вона неодмінно виступає як 
хранителька культури і вихователька лицарів Тому 
поезію трубадурів не слід розглядати як суто 
любовну лірику. Це була аристократична поезія 
сусп. звучання з еротичною домінантою, в якій 
знаходило відображення тодішнє реальне 
стан о ви те , котре займала аристократична 
володарка в феодальному сусп-ві Провансу, де чи 
не вперше було здійснено "розкріпачення" жінки 
з виших сусп. кіл. Так, у ХН ст. управління низкою 
вел. ф еодів — граф ством Каркасонським. 
герцогством Аквітанським. віконтствами 
Нарбонським. Німським та ін. — опинилось в руках 
жінок. Високоролні дами вперше дістали тоді право 
успадкування майна, право ленного володіння і 
т.д.. що майже повністю урівнювало їх в сой. 
відношенні з чоловіками. Попри все це кохання, 
яке оспівують трубадури — то. як правило, 

заборонене " кохання, сутність якого складала 
подружня невірність (адюльтер).

Основні форми Прованс, лірики —  а/тьба — 
пісня вранішньої зорі, серена — пісня* вечірньої 
роси, пасторела — пастуша пісня, сестина 
(секстина), балада — танцювальна пісня, тенсона 
— поет, диспут, але особливі канцона і сирвента. 
Дослідники нараховують п'ять поколінь Прованс, 
поетів. Найстаріший з відомих трубадурів — герцог 
Гільйом Аквітанський (помер 1127). від якого 
збереглися 11 пісень. До наступної генерації 
належать Джауф ре Рюдель. в піснях якого 
оспівувалась любов до далекої і неприступної 
графині Тріполійської (даний мотив втілили пізніше 
Л.Уланл. Г Гайне), і Маркабрю (бл. 1129-1150), 
автор понад 40  пісень, який був вихідцем з нижчих 
верств сусп-ва і виступав проти концепції 
' фальшивого кохання" аристократів (він створив 
першу Прованс, пасторелу). Найвищий злет поезії 
трубадурів припадає на сер. Хіі ст., з появою 
третього покоління. Не передусім Бернарт де 
Вентадорн (помер 1195) — найвидатніший з 
трубадурів і неперевершений майстер каниони, 
Раймбауг Оранжський (бл. 1140-1173). Арнаут 
Даніель (бл. 1150-п ісл я  1 2 1 0 ). Пейре

д'Альвернський (1138-1180). творчість якого дуже 
високо цінував Данте А ліг'єрі. знаменита 
трубалурка Беатріс де Діа. яка переадресовує 
мотиви і формули канцони представникам 
чоловічої статі. Четверте покоління складають 
Ґіраут де Борнель (помер після 1216). сирвенти 
якого сповнені бойових закликів і політ, випадів 
проти окр. володарів, за шо Данте помістив його 
у Пеклі" з відтятою головою (про його стосунки з 
Річардом Девине Серце оповідає балада Уланла). 
відомий своїм авантюрним життям Пейре Відаль 
(помер після 12 1 0 ). До останньої генерації 
належать Пейре Карденаль (бл. 1180-бл. 1278). 
якому приписують понад 100 пісень, чимало з них 
сатир, характеру, шо спрямовані проти посилення 
у Провансі франц. впливу, а також Гіраут Рік'є 
(бл. 1230-1292), який намагався захищати традиції 
трубадурів у той час, коли соц. база їхньої 
творчості вже була підірвана.

Поет, спадщина куртуазної Прованс, лірики 
налічує сьогодні біля 25 0 0  пісень (бл. 250  мелодій) 
понад 350  трубадурів, серед яких виділяють тв. 
представників т.зв. ясного стилю і поетів темного 
стилю. Останні схилялися до ускладенних поет, 
конструкцій, зашифрованої образності, вишуканих 
метр, форм, шо стало, зрештою, однією з причин 
занепаду Прованс, лірики. !н. причиною зникнення 
цієї квітучої поет, культури були альбігойські війни. 
П озаяк більшість трубадурів співчували 
альбігойцям (послідовники єретичного вчення в 
cep-віч. християнстві), то вони також зазнали 
переслідувань, коли під приводом викорінення 
єресі у Прованс увійшли пн-франц. війська. Однак 
це сприяло водночас поширенню Прованс поезії 
в пн-франц. землях. Видатну ролю в цьому процесі 
відіграла широко освічена Альєнора Аквітанська 
(1120-1204), дружина /Іюдовіка VI!, а пізніше англ, 
короля Генріха І! Плантагенета. Пн-франц. співці 
звалися труверами (ст-франц. truuer — знаходити) 
і продовжували куртуазні традиції трубадурів. При 
дворі дочки Альєнори А квітанської Марії 
Шампанської сформувались такі видатні трувери, 
як Кретьєн де Труа та Конон де Бетюн Вел. 
популярності набули також Гас Брюле (1160- 
1203). Блонлель де Нель (сер. ХН ст. — бл. 1210), 
Адам де ла Аль (1235-1288), Тібо де Шампань 
(1201-1253).

Близькою до куртуазної Прованс, лірики була 
каталанська вчена" поезія в Іспанії, яка до кін. 
ХН! ст. писалась Прованс, мовою. В ХН ст. виникла 
також куртуазно-лицарська "вчена" поезія на 
галісійсько-порт. діалекті, зразки якої збереглися 
в зб. XV ст.. шо називалися Кансьонєро" (напр. 
"Кансьонєро Баени", Кансьонєро Стуньїги).

Під впливом трубадурів та труверів виник 
м ін н езан г в Німеччині М їн н езін гер и  (нім. 
Minnesinger — співці кохання), вихідці з феод, 
класу (лицарі, міністеріали) також утверджували 
норми куртуазної етики і передусім служіння 
шляхетній дамі. Тут, як і в Прованс, поезії, пісня 
часто не стільки виражала безпосереднє любовне 
почуття, як втілювала зумовлену куртуазними

288



ЛИЦАРСЬКИЙ (КУРТУАЗНИЙ) РОМАН

законами "рольову" функцію, шо приписувала 
поетові страждати від нерозділеного кохання і 
благати даму свого серця "пощадити" його виявом 
своєї прихильності. Вже з сер. XII ст. перші зразки 
міннезангу з'являються у творчості Кюренбергера, 
Дітмара фон Айста (1139-1171), Фрідріха фон 
Гаузена (1 1 5 0 -1 1 9 0 ), а такі міннезінгери, як 
Гайнріх фон Морунген (1150-1222), Райнмар фон 
Гагенау (1 1 6 0 -1 2 1 0 ) , Вальтер фон дер 
Фогельвайде (1170-1230). Конрад фон Вюрцбург 
(1220-1287) надають йому тематичної визначеності 
і довершених форм. Особливо популярні серед 
міннезінгерів пісня (альба, пасторелла). куртуазний 
шпрух з любовними мотивами, зрідка зустрічається 
де. Розроблялася також рел. поезія (пісні про діву 
Марію, пісні хрестових походів). Після фон дер 
Фогельвайде міннезанг стає об'єктом епігонського 
наслідування (Ульріх фон Діхтенштайн, 1198-1246, 
Таннгойзер, 1205-1276, ШтайнмарфонКлінгнау, 
1251-1293), що засвідчує його кризу. В XIV ст. 
форми міннезангу дістали нове тематичне 
наповнення в творчості майстерзінгерів — 
представників міського цехового ремісництва.

V 1-й пол. ХШ ст. досягає розквіту куртуазна 
лірика на пд. Італії при дворі сицилійського короля 
Фрідріха П Гогенщтауфена (сицилійська поетична 
шкода). Біля її джерел стояли Прованс, трубадури, 
які потрапляли на Сииилію, рятуючись від 
альбігойських воєн. Вони немовби передали поет, 
естафету сииилійським лірикам П'єтро делла Вінья 
(1190-1249), Якопо да /Іентіні (помер в 1233) та 
ін., котрі в сонетах і канцонах оспівували куртуазне 
кохання до неприступної і невмолимої красуні. В 
сер. ХНІ ст. сицилійська куртуазна поезія знайшла 
послідовників і в Тоскані, але на той час там уже 
сформувалась міська л-ра, яка проповідувала 
зовсім ін. ідеї. Тому Л.л. дуже швидко почала 
вироджуватись в словесну розвагу. Однак 
сицилійська поет, школа відіграла згодом важливу 
ролю у формуванні італ. поезії "нов. солодкого 
стилю", шо оспівувала піднесене платонічне 
кохання до жінки (донни) виняткових моральних 
якостей і незрівнянної краси, образ якої в 
спіритуальному, майже містичному пориві незрідка 
зливався з образом Богоматері. Ланину цій філос. 
поезії екзальтованого почуття віддали такі поети, 
як Г.Гвініцеллі (1230-1276), Г.Кавальканті (1255- 
1300), молодий Ланте (1 2 6 5 -1 3 2 1 ), Чіно да 
Пістойя (1270-1336), Л.Фрескобальді (1271-1316), 
Дж.Лапо (1250-1328). При цьому варто зауважити, 
що поезія "нового солодкого стилю" не тільки 
продовжувала традиції Л.л., але й не меншою 
мірою заперечувала їх, оскільки концепція 
"трансцендентного" кохання і обожнювання 
донни, як вона втілена, скажімо, в "'Новому житті" 
Ланте. являла собою, по суті, аскетичну ідею і була 
породжена христ. пошуками духов, досконалості, 
а не лицарської чуттєвої насолоди. В цьому сенсі 
від куртуазної поезії відштовхувався й петраркізм 
На загал значення Л.л. полягає в її гуманістичних 
тенденціях, розкріпаченні людських почуттів, 
прагненні передати світ інтимних переживань,

виробленні способів психол. зображення і, не в 
останню чергу, в розвиткові версифікаційної 
майстерності, розробці нових метр, структур, 
жанр, збагаченні європ. лірики.

Л.л. має аналогії в л-рах ін. регіонів. На типол. 
підгрунті виникали й безпосередні або 
опосередковані (багатоступінчасті) взаємодії. 
Прованс. Л.л. постала під впливом араб, поезії VII- 
XIII ст., котра в свою чергу типол. (на думку акад. 
М. Конрада, певно й контактопогічно) споріднена 
з відповідними феноменами в д-рах країн далекосх. 
регіону: Китай, Японія.

П етро Рихло

ЛИЦАРСЬКИЙ (КУРТУАЗНИЙ) РОМАН
(фр. roman cheua/eresque, roman de cheualerie) — 
поряд з жанр, формами лимарсько! лірики один 
з основних жанрів cep-віч. куртуазної л-ри, який 
сформувався в сер. XII ст. на пн. Франції в 
феодальному середовищі в період розквіту 
лицарства. Генетично тісно пов'язаний з 
героїчним епосом, від якого успадкував ідеали 
честі, доблесті, геройства. Але якщо епос 
регламентується почуттям колективної свідомості 
і васального обов'язку (Роланд. Сіл), то в Л.р. 
домінує індивідуалізована особистість та її 
психологія. На відміну від епосу Л.р. орієнтований 
на зображення самодостатньої особистості, що вже 
не так органічно пов'язана з етнічним колективом, 
тобто особистості, якоюсь мірою емансипованої. 
Як справедливо вказував О.Веселовський, Л.р. 
"передбачає відособлення поета від нар. співця, 
послаблення інтересу до заг. епічного переказу, 
пошук нов. слова, нов. тем і форми вислову... 
Ланцелот, Ровен, Трістан та Ізольла та ін. стали... 
носіями особистого лицарського ідеалу" ( "Історія 
чи теорія роману?"). Притаманне героїчном у 
епосу почуття родової спільноти не відіграє в Л.р. 
майже ніякої ролі. Часто герой навіть не знає свого 
роду-племені (Трістан виховується в сім'ї васалу 
Парсеваль виростає в лісі, про Ланцелота дбає в 
дитинстві фея озера). Гол. інтерес Л.р. Полягає в 
особистій долі героя, в зображенні його внутр. 
переживань, що сприяє розвиткові психол. аналізу. 
Л .р. відрізняється від епосу також  своїм  
нарративним елементом — його с ю ж е т  
здебільшого вигаданий. Це тв. про пригоди і 
подвиги лицаря, шо належить перу індивідуального 
автора, який з гордістю стверджує свої права на 
власну творчу продукцію. Сюжетну основу Л.р. 
складають авантюрні та любовні мотиви, незрідка 
з фант, або Екзотичним забарвленням, й о були 
ідеалізованим відображенням придворно- 
лицарської культури. Ue споріднює Л.р. з казною, 
міфологічними переказами дохрист доби, але 
зображення духов, і внутр. конфліктів разом з тим 
і виводить його за її межі. Нім. дослідник Е.Ауербах 
("Мімесіс") вважає, шо Л.р. не охоплює реальної 
дійсності в усій повноті, а обмежує її становими 
рамками лицарства, темою подвигів і кохання, 
причому поет, ідеал нерідко заступає собою 
реальну сусп. функцію даного стану, шо зовні

2 8 9



виглядає як втеча в казку. Тяжіння ло казковості 
торкається не тільки суто зовн. сфери 
(неймовірність, фантастичність полій), важливішою 
є обставина, шо Л.р., як, зрештою, і вся сер-вічна 
л-ра, не підлягає, на думку Є.Мелетинського, 
арістотелівському постулату "наслідування 
природи", і якщо Л.р. 'реаліст. ", то передусім в 
дусі cep-віч. філос. реалізму, який приписував 
реальність заг. поняттям. Для Л.р. характерне 
введення в дію уособлень абстрактних понять, а 
обстановка, події, зовн. та внутр. властивості 
героїв часто дістають алегоричне тлумачення 
(алегоричні опис грота  ̂в якому ховаються Трістан 
та ізольла в романі Готфріда Страсбурзького).

Стихія казк. фантастики пронизує Л .р .: 
зачаровані замки й чудесні сади, оточені 
незримими стінами, таємничі острови, иілюші 
джерела, ф еї, карлики, велетні, перевертні- 
вовкулаки, люди-птахи — не його типові ознаки. 
Герої Л.р. визволяють міста й країни від ворожих 
сил, здобувають скарби й талісмани, захищають 
слабких, нещасних, несправедливо ображених, 
завойовують серия коханих красунь, виявляючи 
нелюдську стійкість, хоробрість, витривалість. "Ті 
казк. міфічні образи, які у попередньому фольклорі 
були об'єктом безпосередньої віри, виступаючи 
первинною формою усвідомлення природних і 
сусп. сил, в Л.р. набувають зовсім ін. смислу І ролі: 
вони слугують власне естет, цілям, створюючи 
чарівно-поет. атмосферу, героїзуючи образ 
всепереможних лицарів", — відзначає В.Кожинов.

Життя героїв Л.р. регламентується правилами 
придворного етикету і законами "честі", 
"врівноваженості" ("міра") і "служіння дамі". 
Ідилічні елементи часом домінують над героїчними, 
шо приводить до ідеалізації існуючих порядків, 
сусп. стосунків. V формальному відношенні це 
виявляється у вилученні грубих і коміч. рис, 
"гармонізації" й облагоролженню мови, стилю 
тощо. Аналіз переживань героїв спричиняє 
численні монологи й діалоги, автор, відступи, які 
вносять в куртуазний епос елемент дидактизму. V 
мові спостерігаються пурист, тенденції. Особливо 
наочно це виявляється, якшо порівняти близькі за 
своєю структурно-жанр. природою явища, як ле і 
фабльо. Шляхетна витонченість лексики і стилю 
ле вже далеко відійшла від заснованого на нар. 
сміхові й просторіччях грубого комізму фабліо. 
Поряд із "соціальним" вирівнюванням стилістики 
/І.р. відбувається й територіально-географічне 
вирівнювання, шо приводить в ряді країн до 
створення подоби уніфікованої куртуазної мови. 
Куртуазний світогляд вимагає для свого 
відображення певної стипізаціУ зображуваної 
дійсності. Так створюється своєрідна топіка — 
певний запас постійних епітетів, ситуацій, 
словесних формул. Перенесення конфлікту на 
переживання особистості дає змогу вводити в 
оповідь описи інтер'єрів, вбрання, звичаїв та 
обрядів, етикету придворного життя (урочисті учти, 
сиени полювання, турніри). Неприхована радість 
реабілітованої плоті звучить в описах любовних

ЛИЦАРСЬКИЙ (КУРТУАЗНИЙ) РОМАН___________

побачень, детально зображених в Л.р. Ріст 
самосвідомості особистості виявляється в еротичній 
інтерпретації культу дами і форм служіння їй, у 
свідомому уславленні подружньої невірності.

Композиційна структура Л.р. відзначається 
стрункістю і має, як правило, двочленну будову: у 
вступній частині, яка нагадує богатирську казку, 
герой проходить через численні випробування, які 
приводять його до досягнення власне казк. цілей 
(здобуття "принцеси", "королівства", утвердження 
своєї слави тощо), а в основній, власне романній 
частині, розкривається внутр. колізія, ядром якої 
є "інтроспективний" психол. аналіз душевних 
станів. Незважаючи на переобтяженість сюжету 
подіями (вел. кількість подвигів, пригод), 
композиція Л.р. легко проглядається, вона єдина 
й цілісна, і лише в епігонів перетворюється на 
хаотичне нанизування авантюр. Спочатку Л.р. 
виникають у вірш, формі, здебільшого це силабічні 
восьмискладові вірші з парним римуванням і чітко 
усталеною строфікою (в нім. куртуазних епопеях 
їм відповідає чотириакцентний вірш з обмеженим 
заповненням ненаголошеними складами), інколи 
використовувався 12-складовий вірш з цезурою 
після 6-го складу, який уперше зустрічається в 
"Романі про Александра" (Александрміський 
вірш). Ці метр, форми були так типовими, шо 
робилися спроби покласти їх в основу періодизації 
деяких cep-віч. л-р.

Тематика Л.р. також зумовлена його заг. казк- 
фант. тенденціями. В пошуках матеріалу, 
співзвучного нов. часові, Л.р. звертається до 
далекої античності, до багатого на екзотику Сх., 
що відкривався європ. лицарству піл час хрестових 
походів, до старовинних кельт, переказів і легенд. 
Визначаються три осн. цикли: ант. цикл, шо 
охоплює сюжетику Александры, Енеїди, 
Троянського й Ф іванського ареалу міфів і 
спирається на пізньолат. переробки невідомих 
Сер-віччю грец. авторів ("Роман про Александра", 
"Роман про Енея", "Роман про Трою , "Роман про 
Ф іви"): сх.-візант. цикл, куди відносяться сюжети 
орієнтального, переважно rpeu.-візант. та араб, 
походження ("Флуар і Бланшефлер", "Окассен і 
Н іколетт". "К ліж ес"); найхарактерніший 
бретонський цикл, шо розпадається, в свою чергу, 
на 4  групи-, бретонські ле (зб. англо-нормандської 
поетеси Марії Французької); романи про Трісгана 
та Ізольлу; романи артурівської групи — т.зв. 
романи "Круглого Стола" (див. Аргуріака); 
романи про святий Ґрааль.

Біля джерел Л.р. стоїть творчість франц. 
трувера Кретьєна де Труа (друга пол. XII ст.), 
більшість романів якого була заснована на 
артурівських легендах ("Ерек і Еніда", "Івейн", 
"Парсеваль". "Ланселот"). Як правило, всі вони 
порушують морально-етичну проблематику про 
сумісність лицарської честі і любовного почуття, 
доблесті і служіння дамі, психол. перипетій 
шлюбних відносин. Сюжет про Трістана та Ізольду 
також належав до репертуару Кретьєна де Труа, 
однак його версія до нас не дійшла. Лану легенду

2 9 0



ЛИЦАРСЬКИЙ (КУРТУАЗНИЙ) РОМАН

після нього розробляли франц. поет Беруль і 
нормандець Тома. На поч. XX ст. франц. вчений 
Ж.Бельє здійснив реконструкцію роману (укр. пер. 
М.Рильського). Родоначальником /І.р. в Німеччині 
вважається Г айнріх фон Фельдеке ("Ене'іда", 1189). 
На рубежі ХІІ-ХІІІ ст. з'являються нім. переробки 
романів Кретьєна. "Ерек" (1190) та "Івейн" (1200) 
Гартмана фон Ауе, "Ланцелот" (бл. 1194) Ульріха 
фон Иацікгофена, "Парціфаль" (біля 1204) 
Вольфрама фон Ешенбаха. Концепцію Тома 
розвиває Готфрід Страсбурзький ("Трістан та 
Ізольда", 1210). На франц. зразках заснований 
"Флуар і Бланшефлер" (ХШ ст.) Конрада Флека. 
Оригінальним взірцем ісп. Л.р. можна вважати 
анонімний тв. "Лицар Сіфар" (бл. 1300). В Англії 
найпопулярнішими були романи "Круглого Стола" 
("Артур", "Артур і Мерлін". "Ланселот Озерний", 
"Сер Гавейн і Зелений лицар" (XIV ст.). У XV ст. 
з'явився роман Томаса Мелорі "Смерть Артура", 
який заклав багату традицію переробок даного 
кола сюжетів.

Починаючи з XIV ст. сюжети Л.р. проникають 
й у слов'ян, країни. Вірш. "Александрия" відома в 
болг., серб., чес., давн-укр. л-рах. Популярні і 
поеми про Троянську війну (болг. "Троянська 
притча ". давн-укр. Троянські діяння" тошо), про 
Трістана та Ізольлу. В Познаньському зб. XVI ст. 
збереглася поль.-білор. "Повість про Тришана". 
опублікована 1888 О.Веселовським. В XVI ст. в 
поль. л-рі з'являються переклали Л.р. "Форгунат". 
"Магелона", "Мелюзина". "Імператор Отон" 
("Октавіан"), засновані назх.-європ (франц., нім., 
італ. зразках).

Майже синхронно з розвитком зх-європ. Л.р. і 
незалежно від нього аналогічні тв. виникають у сх. 
л-рах. Щ оправда, їх прийнято називати не 
романами, а романічними поемами, однак їх 
споріднюють з Л.р. якраз ті елементи, які складають 
сутність останнього: куртуазно-аристократичний 
характер, численні приголи-авантюри, казк.-фант. 
атмосфера, любовні переживання і тонкий 
психологізм у зображенні внутр. світу. Сюди 
належать передусім "Віс і Рамін" (бл. 1050) перс, 
поета Фахрілліна Гургані, груз, тв.: "Аміран 
Дареджаніяні" (кін. XI ст.) поета Мосе Хонелі, 
"Вісраміані" (XII ст. — проз иідьнин переклад 
"Віс і Раміні'). знаменитий "Вепхіс тхаосані" 
("Вї-ггязь у тигровій шкурі ') Шога Руставелі, япон. 
придворна повість "Генлзі-моногатарі" (ІХ-Х ст.) 
Сікібу Мурасакі, "П'ятериия" азерб. поета Нізамі 
Гянджеві (2-а пол. XII ст ), де для нас найцікавіші 
поеми "Хосров і Ширін", "Лейлі і Меджнун". 
"Іскандер-наме" (про їхню популярність у сх. світі 
свідчить хоча б той факт, шо після Нізамі було 
створено різними мовами бл. 40  наслідувань 
(назіре) його поем., в тому числі такими авторами, 
як Амір Х оср ов Д ехлеві, Алішер Н авої, 
Абдурахман Лжамі).

Вже в XIII ст. з'являються пародії на Л.р., а 
до кін. XV ст., разом із занепадом лицарства як 
сой. класу, він немовби втрачає свою життєву силу. 
Але очевидно, шо даний жанр міртив у собі ряд

елементів, суголосних не тільки добі розвинутого 
феодалізму, аде й нов. часові (авантюрний дух, 
розкріпачення людських пристрастей, психол. 
глибина в аналізі душевних станів). Початок європ 
Відродження, розвиток гуманістичних ідей, поява 
друкарського верстата створюють сприятливі 
умови і викликають до життя нов. тип Л.р., який 
Кожинов називає "ренесансним жанром". Він 
продовжує традиції сер .-віч. л-ри, але водночас 
звертається і до попередніх форм героїки, зокрема 
в ант. епосі та cep-віч. поемах clionsons de geste. 
Найбільшого розквіту цей жанр досягає в Іспанії 
та Італії, де він гармонує з героїкою далеких 
мандрів, навколосвітніх плавань, географічних 
відкриттів, з ідеями реабілітації людської плоті і 
гедоністичними мотивами насолоди життям. Перші 
зразки з'явились на рубежі XV-XVI ст. у творчості 
каталанських авторів Дж.Мартуреля та Дж. де 
Гальби ("Тірант Білий'*, 1490, ісп пер. 1511) та 
ісп. письменника Г.О. де Монтальво ("Амаліс 
Ґальський", 1508). Ні романи були вже написані 
прозою і мали величезний успіх у найширшої 
читацької публіки. Пізніше постала ціла серія 
продовжень і п е р е р о б о к , шо поступово 
вироджуються в епігонство (наочно це можна 
продемонструвати на прикладі "розбухання" 
"Амадіса Ґальського", первинний варіант якого 
складався спочатку з 4-х кн., потім був доведений 
до 12-ти, а у франц. та нім. перекладах і 
переробках сягав уже 24-х і навіть 30-ти кн ). Саме 
ці романи висміював у "Дон Кіхоті " М. де 
Сервантес. Однак вершиною розквіту 
ренесансного Л.р. стали італ. лицарські поеми — 
"Моргайте" (1480) Д.Пульчі, Закоханий Роланд" 
(1506) М.Боярдо, "Шалений Роланд" (1516) 
Д.Аріосто, "Рінальяо" Т.Тассо.

Третій етап Л.р. — галантно-героїчний. Він 
починається в XVII ст. у Франції і за декілька 
десятиліть повністю вичерпує себе, оскільки був 
тісно пов'язаний з придворно-аристократичним 
сереловишем епохи абсолютизму, коли франц. 
дворянство вже не відігравало самостійної сусп.- 
іст. ролі, зберігаючи лише зови, блиск та ілюзію 
колишньої могутності. Пригоди і подвиги героїв 
тут також ілюзорні: це світ галантно-любовних 
переживань і вишуканих манер з гіпертрофованим 
культом благородства і краси. Такий роман дістав 
згодом назву преш'озного, яка підкреслює його 
салонний дух та ідеалізований характер. Він 
представлений іменами Ґомбервіля 
("Полексанлр"), Ла Кальпренели ("Клеопатра"), М. 
де Скюяері ("Артамен. або Великий Кір") у 
Франції, Д.К.Лоенштайна ("Арміній"), Ф.фон 
Пезена, Г. А. П ітера в Німеччині.

Своєрідний відгомін Л.р. знайшов у XVIII-XIX 
ст. в т.зв. нар. л-рі. Популярні народні книги 
"Ґюон Бордоський", "Магелона", "Мелюзіна". 
"Трістан та Ізольда", "Флор і Бланшефлер", 
"Вігалоїс ", "Ланцелот" сягають своїм корінням Л.р. 
Як правило, вони трансформують вірш. Л.р. в проз 
форму, нерідко спрощуючи і їхній ідейний зміст, 
композицію, стилістику. Така форма рецепції Л.р.

291



/ПРИКА

мала місце і в Росії та Україні в л у боч н ій  
літературі. Кн. про Бову-кородевича була 
перекладена з серб, мови (через білор. 
посередництво) і переказувала італо-франц. Д.р., 
а 'Історія про лицаря Петра Золоті Ключі " є 
переробкою  франц. роману "ГГєр П ро­
вансальський і прекрасна Магелона або, 
вірогідніше, якогось нім. посередника, шо їх з 
захопленням читав ше в дитинстві Й.В.Гьоте. 
Існували в Росії й автор, лубочні переробки.

Сюжети й мотиви Д.р. знайшли відображення 
в л-рі. та мист-ві нов. часу, особливо продуктивним 
виявився бретонський цикл, проблематика якого 
містила своєрідні моделі соц. й моральної 
поведінки, філос. осмислення буття, потенційні 
можливості психол. аналізу. Тому дані сюжети й 
образи знову й знову оживають у творчості 
видатних митців ХІХ-ХХ ст., надто розробляється 
артуріана

Петро Рихло

ЛІРИКА (від греи. /уга — муз інструмент, під 
акомпанемент якого виконувалися вірші) — один 
з трьох основних літ. ролів поряд з епосом і 
драмою . Європ. традиція теор. визначення 
родової змістовності /1. бере поч. від Платона та 
Арістотеля, хоча сам термін 71." став уживаним 
пізніше.

Вияв специфічної суті Д. ускладнений тим, що 
обсяг її родової змістовності (як і епосу та драми) 
виявляється іст. рухомим, насамперед, через 
процес взаємного тяжіння і відштовхування літ. 
родів, видів, жанрів, який генетично зумовлений 
розподібненням первісного синкретичного мист- 
ва. Виникають такі міжродові утворення, як лір. 
епос, ліро-епіч. жанри (роман у віршах, поема, 
балада тошо), лірична проза, лірична драма 
та ін. Ця міжродова дифузія, шо здійснюється 
закономірно, періодично активізує концепцію, яка 
бере свій початок від Й.В^Ґьоте, про взаємодію в 
кожному тв. лір., епіч. і драм, елементів, отже й 
про неможливість чи даремність їх теор. 
відокремлення як самостійного роду (В.Бєлінський,
С.Штайгер, Б .Кроче, Ґ.Маркевич, Ю.Кляйнер,
В.Днєпров). Все ие зумовлює той факт, шо 
дескриптивні ознаки /1. та її атрибутивні якості 
важко піддаються структурній типологізації, 
зведенню до заг. дефінітивного знаменника. Звідси 
наявність багатьох визначень Д., кожне з яких, 
виходячи з власної методологічної настанови, 
висуває як аргумент, що обгрунтовує родову 
відмінність Д.. ті чи ін. метонімічно виділені її 
атрибути. Єдиним критерієм Д., котрий став трал, 
у всіх європ. поетиках, є характер суб'єкта, що 
висловлюється і зумовлює її змістовні і виражальні 
особливості, за словами Арістотеля, — виклад "від 
самого себе, не замінюючи себе іншим".

Суб'єктивний характер лір. змісту відстоювали 
і нім. теоретики А.В.Шлегель, Ф.В.Шеллінг. У своїй 
"Естетиці" Г.В .Ф .Гегель стверджував, шо змістом 
Д. є "все суб'єктивне, внутр. світ, душа, що 
розмірковує, відчуває, яка не переходить до дій, а

затримується в собі" Аналогічної думки 
дотримувалося й багато пізніших теоретиків, 
зокрема, Бєлінський та І.Франко.

Якщо відійти від псих, характеристик лір. 
особистості (чуттєва, пасивна, та. що вагається на 
відміну від несповненої почуттям, матеріалістичної 
— епіч. і активної — драм. — Е.Ерматінгер) і 
визначити диференційну ознаку висловлювання в 
Д., то нею є індивідуалізованість (Ю.Кляйнер) лір. 
суб'єкта на відміну від анонімності (Г.Гачев) 
суб'єкта висловлювання в епосі. Це зумовлено 
несхожістю лір., орієнтованої на відтворення 
структурної типології суб'єкта, свідомості і епіч. 
свідомості, яка орієнтована на відтворення 
структурної типології об'єкта.

Підставою для розрізнення Д. і епосу може 
бути часовий модус взаємозв'язку між суб'єктом і 
предметом висловлювання. Епік, об'єктивуючи 
предмет висловлювання, тим самим надає йому 
статусу події, яка звершується в умовному минулому 
стосовно свідомості суб'єкта висловлювання, а 
самому суб'єктові висловлювання надає статусу 
дистантного оповідача. Дірик намагається 
назавжди зберегти предмет висловлювання 
суб'єктивованим, розчинити його в свідомості 
суб'єкта висловлювання, отже законсервувати в 
перманентному теперішньому. Тому багато вчених 
(Жан Поль, Р.Якобсон, Гачев та ін.) співвідносять 
епос з минулим, а Д. з теперішнім часом.

Родовим критерієм може бути й засіб, за 
допомогою якого досягається цілісне уявлення про 
світ. V цьому розумінні Д. є імагінативною, тобто 
зв'язаною з уявою, на відміну від орієнтованого 
на пам'ять мнемонічного епосу та драми, яка 
містить у собі настанову на дію.

Думка Гьоте, шо Д. зв'язана з переживанням 
події, епос з оповіддю про неї. а драма з 
зображенням події, може служити поясненням 
родових відмінностей. Наочною моделлю 
відмінностей лір., драм, і епіч. зацікавленості 
об'єктом у відповідності з судженням Гьоте може 
стати феномен "театру маріонеток". Драм, 
висловлювання в даному випадкові співвідноситься 
з тим умовним життям персонажів, яке, 
розвиваючись на очах глядача ніби за своїми 
законами (сюжетом), не знас про автора, про 
актора, який смикає за ниточки. Дір. ж рефлексія 
(висловлювання*про життя), навпаки, висвітлює 
саме автора — актора, його ігрову поведінку і 
супутнє хвилювання, але "затемнює", не враховує 
сценічного життя лялькових персонажів. Розповідь 
же про те, шо відбувається на сцені (і про актора, 
і про "ляльок") у виконанні третього, напр., 
глядача, є епіч. формою висловлювання. Такі осн. 
змістовні характеристики лір. роду. Шо ж до 
виразних ознак Д ., то вони визначаються 
специфікою зв'язку її родової суті зі словом в його 
мовленнєвому існуванні. Щодо змісту лір. слово 
завжди має реляційне значення, теор. усвідомлення 
якого знайшло відображення в багатьох не лише 
європ. поетиках. Так, араби розрізняють "лафз" 
(словесний або звуковий вираз) і "ма на" (значення,

292



ЛИРИЧНА ДРАМА

мотив, ідея). Багатошаровість Л. утверджується у 
всіх інд. трактатах (а/танкара — прикраса і раса
— емоція, переживання). Про емоційний зміст 
("кокоро") і його вираження йдеться в япон. 
поетиці X ст. (Пураюки) тощо.

і для епосу, і для драми слово теж є 
"м атеріалом ", який використовується для 
здійснення автор, наміру, впливає на реципієнта. 
Але в епосі в такій ролі виступає сюжет, в драмі — 
діалог, а в Л. —  "голос автора", автор, інтонація, 
що викликає емоційне збудження слухача. Тому 
епос активізує в слові його здатність до 
найменування реалій, драма — його 
комунікаційний потенціал, а Л. — ритмо-мелодійні 
можливості слова, шо зумовлено тяжінням Л. до 
чистої музики з її насамперед винятковою 
можливістю сугестивного впливу на аудиторію 
("стань музикою, слово!" — М.Заболоцький). З 
музикою Л. пов'язана не тільки генетично, але й 
іст., про шо свідчить хоча б практика, распсодів, 
скальдів, трубадурів менестрелів, майстер 
зінгерів, ском орохів кобзарів, акинів 
шансоньє, суч. бардів і т.д., а також такі лірико- 
муз. жанри як пісня, билина, дума, коломийка, 
балада, каниона, альба, кантилена, романс 
тощо.

Звичайно, родова функціональність слова — 
характеристика явно абстрактна, оскільки навряд 
чи може бути реалізована в худож. практиці в 
чистому вигляді, але саме з нею співвідносна 
родова ідея Л., епосу і драми.

Лір. ангажування слова необхідно відрізняти 
від образного мислення у слові, яке є атрибуцією 
поезії, шо певною мірою усвідомлювалося 
Д.Овсянико-Куликовським, який стверджував 
безобразність чистої Л.. Якщо Л. виявляє себе і в 
інтонаційній конфігурації ритмо-мелодійного руху 
худож. цілого, то поетичне насамперед в метафорі, 
яка ґрунтується на асоціативному ("ігровому ") 
зв'язку між словесним знаком і тим, шо 
визначається (хоча метафора є засобом худож. 
мислення і в ін. видах мистецтва). Тому Л. і поезія
— поняття співвідносні, але не ідентичні, шо 
усвідомлювалося в XIX ст., а у XX ст. набуло 
особливої ваги у зв'язку з заг. лерегламентаиією 
літ. родів і жанрів.

Довгий час поняття "ліричне' пов'язувалось із 
жанр, пафосом тв., тобто змістовність цього 
поняття характеризувалася комунікативною 
стійкістю. Лише орієнтація романтизму на "еманси­
пацію принципу суб єктивності" (С.Аверіниев) 
поклала початок руйнації жанрової матрнні 
назагал і ж анрової системи як такої. Така 
орієнтація сприяла тому, що родовий потенціал Л .. 
обходячи цехову традицію жанру, стає засобом 
вираження індивідуально-автор. рефлексії на 
реалії свого досвіду. Невипадково саме на поч. XIX 
ст. Д. звертається до музики з її безпосереднім 
худож. відтворенням внутр. реальності суб'єкта. 
Проте і Л. постромант. періодів, яка вихована 
переважно не на імітації взірців, а на "сваволі 
поета" (Ф.Шлегель), не завжди відмовляється від

ж анрової пам'яті, передусім тому, що саме 
структура жанру сприяє збереженню  нац. 
своєрідності Л.

Жанр, параметр Л. дозволяє провести її 
видову диференціацію. Так, тимол, подібні за 
жанр, пафосом ода, дифірамб, гімн, сканд. 
др аап а, араб. мадх. сх. хаси д а тошо 
об єднуються в панегіричний вид, або метажанр. 
Проте існують ін. видові класифікації Л., які не 
пов'язані з її жанротвірним тяжінням. Поль, 
дослідниця С.Скварчиньська розрізняє 
особисті сну, тобто ту, яка звертається до іншої 
особи (мадригал, дружнє послання і т.п.), і 
ситуативну Л. (застільна пісня —  "с к о л ія у г о р . 
літературознавець Я .Барта веде мову про Л. 
настрою, риторичну, метафоричну і описову; ПОЛЬ, 
вчений Г.Маркевич виділяє Л. безпосередню, 
закличну, зображальну, а нім. теоретик В .Шерер 
— автор. Л., Л. "маски" і Л. "ролі" тошо. В нар. Л. 
осн. критерієм видового розмежування її є 
побутова функціональність (календарна, весільна 
тошо). Існує і "шкільна". тематична класифікація; 
пейзажна, філос., громадянська Л. тошо

Плюралізм класифікаційних підходів до Л. 
може бути подоланим таким інтеграційним 
поняттям, як ліричний герой

Борис Івамюк

ЛІРИЧНА ДРАМА — міжродове утворення, 
яке є наслідком процесу ліризаиії драми — 
проникнення лір. первня в драм, текст. Лір. начало 
в Л.д. націлене на перетворення об єктивного 
змісту у виключно суб єктивних формах, а суттю 
драми стає зображення внутр. світу людини. 
Потрапляючи в драматургійний контекст, лір. 
первень починає виконувати драм, функцію, тобто 
виконує завдання худож. перетворення 
об'єктивного світу. Засадничою відміною Л.д. від 
арістотелівської трад. драм атургії є те. шо 
функція лір. первня полягає перш за все в 
емоційній, відверто суб'єктивованій оцінці 
зображуваного. Тв. О.Грибоедова. О.Пушкіна. 
М.Куліша — лише підтвердження цієї тези.

Підсилення процесу ліризаиії драми пов'язане 
не лише із намаганням автора (чи персонажа) 
гранично суб'єктивізувати передачу власних 
почуттів та подій. В Л.д. роля лір. первня є аж так 
вагомою, що він немов би "роз'їдає" власне драм, 
структуру, суттєво деформує її. Лія, як правило, 
відбувається не в зови., об'єктивно сушому 
середовищі, а є продовженням внутр.. суб'єк­
тивного світу; посилюється умовність, пору­
шуються просторові та часові виміри (подекуди 
вони виступають навіть як самоиінне і самодостатнє 
начала, які швидше нагадують плин свідомості 
героя чи автора, ніж логізоване вибудовування 
зображуваного). Не спричиняє ускладнення 
композиції Л.д. порівняно з трад. драмою: немовби 
долається трад. тривимірність зображуваного, а 
перевага надається творенню світу пам'яті, в якому 
реальність трансформується у світ асоціацій, 
почуттів, вкрай суб'єктивованих думок. Л.д. часто

293



/ПРИЧНА ДРАМА

складається з епізодів-видінь, марень, сновидінь, 
які виникають перед внутр. зором автора чи 
ліричного героя. Тому змінюється характер 
с ю ж е т у , для якого визначальним уже є не 
послідовний, відповідно до логіки фізичного часу 
розвиток подій, а асоціативність, алюзійність, 
багатоплановість. Змішюється центр ваги з ідейно- 
тематичного спрямування драм. тв. на систему 
лейтмотивів, які провокують, в свою чергу, 
суб'єктивне сприйняття і потрактування 
зображуваного глядачем (читачем). Система тому 
і дає можливість для багатоваріативного, 
суб'єктивного і суб'єктивованого потрактування 
зображуваного, шо ця вона, як похідне від 
'свавілля пам'яті" (/1.Фейхтвангер) драматурга чи 

героя, є історією їх почуттів і думок, їх поривань і 
страждань, виявлення їх особистісного "Я". Решта 
дійових осіб — то є висліл сприймання гол. героєм. 
V такій Л.д. здебільшого присутній "двійник" 
автора, або сам автор постає як дійова особа 
(В.Маяковський в лір. грагелН* "Володимир 
Маяковський").

Синтетичним є і конфлікт. Зови, суперечності 
об'єктивного світу стають джерелами внутр. 
протиріч особистості, а тому особистість і світ 
являють собою єдине суб'єктивно організоване 
ціле, нерозривне в своїй цілісності ("Вишневий сад" 
А. Чехова).

Примат лір. героя, шо навколо нього 
групуються всі ін. персонажі, визначає й 
особливості творення характерів. Найопукліше 
виписується лір. герой: адже його очима 
сприймається світ. І не лише сприймається, але й 
стає часткою емоційного досвіду глядача. 
Характери ін. персонажів розкриваються лише тою 
мірою, якою того вимагає розкриття суттєвого в 
лір. герої. Так виникає домінуючий характер (лір. 
герой) і характери периферійні, які виконують 
допоміжну ролю. Така "нерівноправність" 
характерів не лише виправдана , але й необхідна-, 
оточення, як твердить відома театр, мудрість, грає 
короля. V Л.д. все підпорядковане розкриттю лір. 
героя та його суб'єктивного "Я".

Змінюється і характер функціонування слова: 
як і в трал.. так і в епічній драмі, слово лишається 
в основі своїй  конкретним, але не завжди 
однозначним. Воно часто отримує контекстуальне 
смислове наповнення, яке виходить далеко за межі 
усталеної смислової конкретики: все залежить від 
того, яку саме смислову конкретику вкладає в 
певне слово лір. герой. Тобто відбувається процес 
суб'єктивації сенсового наповнення слова, 
розширення трал, меж його змістовного 
застосування. Тому слово сягас подекуди мета­
форичності, перетворюється певною мірою на 
символ понять явиш, а не є точним дагеротипним 
відтворенням певних і явищ. Мова Л.д. більш поет., 
ніж мова трал, драми та нетрал. (епічної). 
Важливим є не форма висловлювання думок і 
почуттів героя за допомогою проз чи вірш, мови, 
а здатність словесно розкрити світ і світовідчуття 
лір. героя, наситити мову такими притаманними

йому асоціаціями, шо мовлене перетворюється на 
оповідь героя про себе і про час, який 
сприймається цим героєм також суб'єктивно.

Розквіт Л.д. припадає на XX ст. Вона —  один 
із різновидів неарістотелівської неосинкретичної 
драматургії ("Над Дніпром" О.Олеся. "Патетична 
сонатою " М.Куліша, "Варш авська мелодія" 
Д .Зорина, "Десантом" Я.Стельмаха, "Перла­
мутрова Зинаїла" М.Рощина, "Наш Декамерон" 
Е.Радзинського). Пе не значить, що в попередні 
іст-культ. епохи не чинилися спроби ліризаиії 
драми. М.Старицький ("Чарівний сон"), Леся 
Українка ("Одержима") шукали такі шляхи. Але 
найактивнішого розвитку Л.д. досягає у XX ст.: 
"столітті безкінечних воєн і революцій" (Т.Манн), 
яке часто нехтувало людиною, породило мист-во 
Л.д., гол. сенсом якої стало розкриття самоиінносгі 
людини, неповторності її особистості, 
непересічності й унікальності її світу — світу лір. 
героя Л.д.

Зазнав зміни і к а т а р с и с . Не жах і 
співстраждання стають рушійними силами, а етико- 
моральне співпереживання героєві навіть 
співжиття. В основі катарсису лежить не трагедійне 
потрясіння людського єства, а розуміння та відчуття 
співзвучності пережитого лір. героєм та людиною, 
шо сприймає акт мист-ва на ймення Л.д. Емоції 
стають не різнонаправденими, а такими, що 
розвиваються рівнобіжно, в одній етич. і естет, 
площині. Чи не тому Л.д. вимагає певної системи 
театр, пошуків, які засновані на єднанні актора та 
глядача в єдиному емоційному пориванні.

До жанр, системи належать Л.д.: власне Л.д. 
("Патетична соната" Куліша), лір. трагедія 
("Одержима" Лесі Українки), лір. к о м е д ія  
("Перламутрова Зинаїда" М.Рошина). і лір. діалоги 
("Вічний бунт" М.Куліша), і лір. сповідь ("Стара 
актриса на ролю дружини Достоєвського" 
Радзинського). Система жанрів Л.д. ше перебуває 
у процесі становлення. Якщо Л.д. заперечує будь- 
який побутовізм, то мають виникнути і жанри, які 
б відповідали її покликанню. Більше того — має 
виникнути специфічний театр, який відповідатиме 
цим засадам Л.д. Атмосферою такого театру і такої 
драми, має бути, можливо, те, про шо афористично 
говорив Радзинський: "Атмосфера вистави: 
Спокуса театру, фата моргана Театру, театр, 
сновиди..."

Л.д. зосереджує увагу на зображенні внутр. 
світу особистості —  героя чи автора. "Дія 
відбувається не в зовн., об'єктивному середовищі, 
а є продовженням внутр. суб'єктивного світу" 
(С.Дивнич). В Л.д., як правило, спостерігається 
розмитість просторово-часових вимірів, значно 
ускладнюється розмитість просторово-часових 
вимірів, марень, сновидінь, які виражають стан 
підсвідомої діяльності героя, його ірраціональні 
почуття, неконтрольовані розумом вчинки. 
Збільшується вага асоціацій, які складають основу 
сюжету, лейтмотивів, які становлять собою історію 
почуттів і думок одного героя. Внаслідок логічного 
розвитку двох зустрічних процесів — драматизації

2 9 4



ЛІРИЧНА ПРОЗА

лірики і ліризації драми — в рамках /І.д. 
сформувались як певна худож.-естет, данність два 
напрями: відповідно — ліро-драма і /І.д..

Олександр Чирков

ЛІРИЧНА ПРОЗА — стильова течія сповідної 
л-ри. Стильові ознаки /І.п. визначаються ліро-епіч. 
змістовністю оповідача як ключового персонажа 
тв. Його характерною властивістю є 
рефлективність, суть якої полягає в тому, шо всі 
зображувальні (фабульні) події насичуються 
суб'єктивною свідомістю оповідача і навіть 
розчиняються в її просторово-часовому 
континуумі, шо і стає основним змістом тв.

Це відрізняє /І.п. від власне епіч. роду. Якшо в 
епіч. тв. можлива рефлексія героя, оповідача або 
навіть автора є факультативним коментарем і 
сприймається вона як позафабульний відступ, то в 
/І.п. рефлексія відіграє сюжетотвірну роль, позаяк 
зумовлює композиційний динамізм тв. Крім того, в 
порівнянні з об єктивованим епіч. сюжетом, який 
викликає уяву про його незалежне, так би мовити, 

позаавторське" існування (Епос), сюжет /І.п. 
просякнутий персоніфікованістю оповідача, яка 
проявляється, перш за все, в його імпровізаційній 
ініціативі шодо вибору, компонування та осмислення 
фабульного матеріалу. Це пояснює тяжіння /І.п. до 
щ оденника, автобіографії, дорожніх записок, 
епістолярних та ін. жанрів сповідальної орієнтації. 
Провідна роля оповідача, з од. боку, знижує ефект 
присутності читача в умовно-вірогідному 
( 'тримірному") сюжетному хронотопі, але, з ін. боку, 
наближає реальність оповідача до реальності читача, 
робить дистанцію між ними якомога меншою для 
того, шоб створити ситуацію особливої інтимної 
довіри між двома партнерами діалогу, насамперед, 
викликати в читача співчуття до внутр. переживань 
оповідача, а загалом — до змісту автор, світообразу.

Функціональна первинність рефлексії в /І.п 
дає підставу зближувати її з лірикою . Але на 
відміну від останньої з її настановою на 
безфабульний сюжет. /І.п. не уникає фабули, хоча 
вона й має, так би мовити, контурне значення в 
структурі тв. як худож. цілого, зокрема в структурі 
сюжету з характерною для нього фрагментарністю. 
При інтегративному погляді на тв. розрізнені 
зображувані події складаються у фабульний 
стрижень з певною циклічною завершеністю, шо 
назагал нагадує реконструкцію сюжетного мотиву 
при сприйнятті імпресіоністичної картини.

Власне ж лір. проза стає завдяки емоційному 
настроєві, який пронизує весь імаґінативно- 
мнемонічний матеріал тв., його сюжетну фактуру. 
Цей настрій є домінуючою ознакою /І.п., шо 
дозволяє, з од. боку, відокремити її від ін. жанр - 
стильових течій оповідної л-ри, таких, як 
ораторська, філос., психол., документальна. 
Історична проза, хоча суцільних кордонів між 
ними немає, а з ін. боку, об'єднати в одне поняття 
її жанр, різновиди (лір. роман, лір. повість, лір. 
оповідання тощо).

Зумовлений емоційним настроєм ліризм є 
параметром, який дає змогу розрізняти лір. та поет, 
прозу з характерною для останньої образністю 
думки, що є факультативним для лір. рефлексії та 
обов'язковим для поет., так само, як ліризм є 
можливою ознакою поет, прози, а поетичність — 
ліричної. Аргументом спорідненості цих видів 
прози є властива їм настанова на маніпулювання 
формами нараиії" (Р.Фрілман), тобто на 
композиційну імпульсивність, шо дає підставу 
багатьом фахівцям їх ототожнювати (напр.. 

Словник літературних термінів'. Белград. 1985).
Слід відрізняти лір. рефлексію у прозі віл 

мовленнєвої з її навмисною увагою до 
ф ігуративної виразності мови, напр.. в 
"орнаментальній прозі". І для цього знову таки 
власне емоційний настрій є диферениійною 
ознакою /І.п., хоча вона може і не нехтувати етил, 
забарвленням.

Назагал, розмитість понятійних критеріїв /І.п., 
шо зумовлено перш за все її синтетичним 
характером та жанр.-стильовим розмаїттям, не 
дозволяє уникнути приблизності в ідентифікації літ. 
явиш шодо їх приналежності до цього виду прози.

В іст. плані поява та періодична актуалізація 
/І.п. пов'язана з "емансипацією принципу 
суб'єктивності" (С.Аверінцев), який шоразу 
набуває особливого змісту. Виняткове значення 
шодо цього мали сен ти м еягад ізм  з його 
чуттєвою рефлексією на навколишній світ, яка не 
вимірювалася жанр.-родовою нормативністю 
раціоналістичного за своїм  характером 
класицизму, а також романтизм, який узаконив 
принцип відносності у худож. мисленні, чим 
започаткував руйнацію жанрових матриць і 
трал, жанрово У системи, зокрема, спричинив 
вільне схрешування різних родів та жанрів 
("Сентиментальна подорож" /І.Стерна, 'Листи 
російськогомандрівника" М.Карамзіна. Дорожні 
картини" Г.Гайне та ін ).

Широке проникнення ліризму в прозу 
відбувається в кін. XIX, надто ж в XX ст., а саме в 
періоди літ. процесу, які характеризуються 
свідомою настановою на деепізаиію оповідальних 
жанрів. Чинником такої настанови є, насамперед, 
визнання і культивування особистісної домінанти 
в людині, яка визначає її існування, 
світосприймання та долю, а також здатність до 
рефлексії та саморефлексії (включаючи і лір ), які 
не можуть бути притаманними колективній 
людині, "людині без властивостей" (Р.Музіль).

/Іір. стихію в оповідальній л-рі двох останніх 
століть можна знайти в багатьох тв. І.Тургенева, 
І.Буніна, К.П аустовського (Росія). М.Коцю­
бинського. Ю.Яновського, О.Гончара (Україна), 
А.Гуляшки (Болгарія), С.Дигата (Польша). Ф .Саган 
(Франція), Т. Вулфа (США). Г.д'Аннунціо (Італія). 
Я .Бриля (Білорусь) та ін. Але з більшою 
імовірністю до власне /І.п. належать Минуле і 
думи" О.Гериена, "Поема про море" О.Довженка. 
"/Іьолова книга" Ю.Смуула, Країна снігу 
Я.Кавабати, Вечірнє світло" С.Гермліна, Крапля

2 9 5



ЛІРИЧНИЙ ГЕРОЙ

роси" В .С олоухін а, повісті В./Іихоносова, 
"Читаючи Фолкнера" і.Померанцева та ін.

Борне Азанюк

Л!РИЧНИЙ ГЕРОЙ — друге лір "Я". аііег 
ego поета, форма відображення його духов, світу. 
Категорія Л.г. стала худож. реалією в добу 
романтизму, але, отримавши термінологічне ім'я 
в XX ст. (Ю .Тинянов), Л.г. набуває 
функціонального значення внугр. двійника поета, 
являючи собою персоніфікований зміст лір. 
рефлексії автора, худож. надбудову (конструкцію 
другого ступеня над дійсною життєвою ситуацією). 
Так, можна говорити про /І.г. Дж.Г.Н.Байрона.
A. Міикевича, М.Емінеску, Г.Гайне, Ш.Пьотефі, 
Ф.Гарсія Лорки, О.Туманяна, В.Жуковського, 
М .Лєрмонтова, О .Блока, Лесі Українки.
B. Сосюри, Я.Коласа та ін. Часто реципієнти наївно 
ототожнюють Л.г. з автором-, відшукують в окр. 
поезіях пряме віддзеркалення дійсних подій та 
фактів з біографії письменника, інтимну лірику 
вважають за ліричний щ оденник (напр., при 
сприйнятті "Перських листів" С.Єсєніна). Ло того 
ж Л.г. може бути цілком фіктивною постаттю На 
неслушність однобічного ідентифікування 
читачами Л.г. з автором указував ще О.Потебня. 
Л.г. втілює не тільки індивідуально-автор., але й 
груповий (най., соц. тошо) світообраз. Будучи іст. 
відносним за змістом, він виражає o/ter ego 
загальнолюдської особистості.

В зх. поетиці Л.г. часом ототожнюють із значно 
ширшим поняттям герой ліричного твору.

Анатолій Волков, 
Борне Іванюк

Л ЇР И Ч Н И Й  РІД у фольклорі. Ло Л.р. 
зараховують обрядові та необрядові пісні, а 
також деякі малі жанри частушка, коломийка
типол. споріднені з коломийкою — словац. 
каламайка, карічка. чес. до колечка тошо.

Поняття Л.р. перенесено до фольклористики з 
теорії л-ри. Проте існують значні відмінності між Л.р. 
у л-рі й фольклорі. На відміну від лірики як літ. 
ролу, що відображає внутр. світ однієї людини, 
індивідуальні відчуття автора, в фольклор, ліриці, 
за формулюванням Г.В .Ф .Гегеля, "пізнається не 
окр. індивід зі своєю суб'єктивною своєрідністю 
худож. зображення, а заг-нар. почуття, що повністю, 
цілковито поглинає індивіда". Друга відмінність — 
в органічному зв'язку з музикою: нар. ліриці 
притаманна споконвічна єдність слова та наспіву.

Л.р. у фольклорі має прадавню розроблену 
худож.-поет., композиційну та мелодійну систему. 
Вона є спільною для всієї фольклор, лірики, але 
варіюється залежно від жанру.

Залічення ло Л.р. обрядових пісень дешо 
умовне, бо в них людські почуття та їх словесно- 
наспівне відображення підпорядковані ритуалові. 
Тому коло лір. тв. у фольклорі часом обмежують 
необряловими піснями, вживаючи терміни лір. й 
необрядові як тотожні.

Анатолій Волков

ЛІТЕРАТУ РА  — дат. / ifterfura, тобто 
"написане", "писемність" —  буквально означає 
суму текстів найрізноманітнішого змісту й форми 
("сільськогосподарська Л.", "технічна Л." і т.л.). 
Виникає на грунті усної словесності найперше з 
утилітарних потреб запису господарських, рел., іст. 
відомостей і, як правило, не має в цей період 
спрямування до художності: худож.-образні 
моменти виникають спонтанно й 
неиідеспрямовано. Позаяк найлавн. Л. постають 
у лоні вел. цивілізацій Середземномор'я та Сх., які 
були просякнені рел. символізмом, то й найперші 
літ. здобутки людства набирають форми священних 
кн. ("Веди", "Авеста", "Біблія" тошо). Потребою в 
збереженні й передачі прийдешнім поколінням цих 
текстів спричинюється до становлення філології в 
різних її аспектах (граматика, поетика, 
текстологія); кн. ще є рукописом, річчю рідкісною, 
дорогою, навіть сакральною. Л. Лавн. Світу й 
складаються переважно як коментар, алюзія чи 
ремінісценція до сакрального тексту (так, жанр.- 
стильове й духов, багатство інд. Л. наскрізь 
визначено переживанням сюжетів та образів 
"Вед"). Все це не лише постає з фольклор.-міфол. 
стихії, але й знаходиться з нею в постійній 
взаємодії.

Феномен красного письменства — худож. /І. 
— вперше виникає в Лавн. Греції, де аморфність 
релігії спричинилася до ранньої емансипації науки, 
філософії та мист-ва від жрецьких доктрин-, саме 
в Греції формується вільна словесність, про богів 
розповідають поети і складається поетика як теорія 
красного слова (поруч з риторикою —  мист-вом 
утилітарного красномовства). Але вже в добу 
геллеижзму це поглинено азійським виливом, 
зокрема впливом Бібдіі, що за Сер-віччя стає 
звичайною нормою для Європи. Тут "слово" лолає 
ант. орієнтацію на "зображення" ("На початку було 
Слово"). Типол. близькі Л. ісламського Сх., шо 
грунтуються на істинах Кораиу, та будд. Сх., які є 
розгорненням будд, канону. Протягом тисячоліть, 
людство не особливо потребує суто худож. /І. 
Греко-рим. літ. спадщина практично знехтувана й 
розчинена в Л. "не-хулож. " — рел. трактат, 
проповідь, Л І Т О П И С ,  Ж И Т І Є :  чи не єдине 
"порушення" — "Слово о полку Ігоревім"). Лише 
на зламі Сер-віччя паралельно з розповсюдженням 
книгодрукування й вільнодумства, авторитет 
дидактичних та риторичних літ. традицій починає 
хитатися. У річищі загального процесу 
розкріпачення людського "я ", емансипуються, 
поряд з вільною наукою та філософією, вільні мист- 
ва, а Л. теж починає поступово розумітися як мист- 
во, в дусі греків та римлян. Це спробував 
зафіксувати у своїй доктрині класицизм. В цю 
пору втрачають авторитет і космополітичні культ, 
мови минулих епох (латина, грецька, иерк-словян.) 
живі нац. мови стають духов, самовиразом нов., 
нац. держав, які виникають на руїнах старих 
цивілізацій. Змінюється жанр, склад Л.; класицисти 
заклопотані чергу тим, аби розкласти літ. творчість 
по поличках епіч., лір. та драм, жанрів, які

2 9 6



ЛІТЕРАТУРА ТА ІНШІ ВИЛИ МИСТЕЦТВА

протистоять ' утилітарним" жанрам попереднього 
періоду. Сам термін /1. набуває змісту "красне 
письменство": вона починає усвідомлюватися саме 
як "мист-во слова" (Г.Е./Іессінг та ін.). і підлягає 
законам естет, судження. Щоправда, зокрема у сх- 
словян. світі, погляд на Л. як перш за все дидактику 
тримається ледь не дотепер — дається взнаки, шо 
тут вона започаткувалася як иерк., а не "худож.". 
Отож, "вітійство", риторичність, позахудож. 
"понадзадачі" є тут певною нормою. Хоча, 
починаючи з XIX ст. тенденції до емансипації естет, 
природи /1. постійно дають себе знати й тут. 
Поступовий занепад нормативності — чи то в 
ідеологічній сфері, чи то, як у кдасицистів Зх., в 
естет, варіанті, стає панівною тенденцією в Європі 
та загалом на Зх. на поч. XX ст. Емансипація 
особистого «я» митця відбиває широкі процеси соц.- 
духов. розкріпачення особистості в європ. сусп-ві, 
починаючи з Ренесансу. Пей процес 
супроводжується деформацією клас, жанр.- 
формальних засад /1.. починають домінувати вел. 
за обсягом проз-романні форми, шо все більш 
тяжіють до естет, організації, а трал. поет, мова — 
вірші — поступово втрачають штучну 
структурність та симетрію, граючи "пошма­
тованими" ритмами, аж до верлібру включно. 
Арістотелева ідея трьох родів (епос, лірика, 
драма) знаходить некдас., синкретичні реалізації: 
ліро-епос, лір. проза. Натомість у /І. Сх. панує 
рутина й традиціоналізм, які поступаються 
наслідуванню зх. зразків лише в XX ст.

ХІХ-ХХ ст. — епоха складної взаємодії двох 
протилежних тенденцій: з од. боку технологічно- 
інженерна цивілізація створює грунт для 
«об'єднання світу", й /1. різних народів та регіонів 
все більш зближуються, наслідують одне одного. 
Пе було проникливо визначено Й .В.Ґьоте як 
постання світ. /7., і згодом, без посилань, 
підхоплено як космополіт, орієнтир у 
"Комуністичному Маніфесті" К.М аркса та 
Ф.Енгельса. Але спроби творення якоїсь єдиної 
світ. Л. занепали, як і ідеї, скажімо, есперанто, шо 
наочно показує руйнація т.зв. сой. реалізму у XX 
ст. Хоча, безперечно, в ХІХ-ХХ ст. Л. вже не може 
бути лише регіональною (так. байроиж зм 
запліднює буквально всі яскраві літ. пошуки поч. 
XIX ст., не включаючи А.Міцкевича. О.Пушкіна, 
Т.Шевченко, стати "інтернац." вона теж не може, 
не втративши власної мов. та ментальної природи. 
Як реакція на космополітизуючі тенденції 
підіймається могутня хвиля най. самосвідомості у 
всьому світі, і наприкінці XX ст. остаточно ясною 
стає картина світ. /1. саме як строкатого килима, 
вишитого різноманітними візерунками. 
Неочікувано зростає роля фольклор, засновків, 
здавалося б, назавжди відкинутих (пор. етапи: 
критика казок Ш.Перро Н.Буало за "народність" 
— піднесення ідеї народності в нім. та ін. 
романтизмах —  інтенсивна розробка нац.-нар. 
джерел в світ. /1. XX ст.).

Сам рух Л., починаючи від XVII ст. вельми 
інтенсифікувався. Якщо, cep-віч. Л. тримаються на

непорушних канонах, то протягом XVILXX ст. 
спостерігається бурхлива зміна літ.-худож. 
програм, шкіл та маніфестів, шо супроводжується 
енергійним формуванням журналістики та літ. 
критики (бароко класицизм, романтизм, 
реалізм , модернізм та постм одернізм  у 
різноманітних варіантах). Молоді нац. Л., шо були 
в полоні cep -віч. норм, завдяки широкій 
інформованості (журналістика, радіо, кіно, 
телебачення) проходять шлях до осучаснення в 
прискореному темпі (Г.Гачев).

З кін. XVIII по XX ст. Л., відіграє чільну ролю в 
процесі оновлення світу, їй наслідують ін. мист-ва 
(напр., муз-театр, й навіть малярство). У XX ст. Л. 
поступається музиці, радіо та телебаченню, але й 
тут текст чи спеиаріи є фактично основою всього.

Маючи, на противагу ін. мист-вам. символічно- 
знакову природу (пор. з наочним" образом в ін. 
мист-вах), Л. виступає як найповніша реалізація 
людського в людині. Активно використовуючи не 
лише образно-емоційні начала, але й 
інтелектуалізм, Л. виступає часом чимось близьким 
до книжної науки в сфері вивчення, прогнозування 
й формування самого життя з більшою енергією, 
ніж ін. мист-ва. Від різьблених на камені ієрогліфів 
до суч. друкованих чи мікрофільмованих сторінок 
Л. завжди є одним з найвитонченіших та 
найшляхетніших способів самоусвідомлення 
людиною самої себе та свого місця в світі.

Семен Абрамович

ЛІТЕРАТУРА ТА ІНШІ ВИЛИ МИСТЕЦТВА
— стабільна модель порівняння, визначена 
образно-худож. природою л-ри, шо свідчить про 
універсальність та місткість компаративістських 
моделей, котрі "працюють" в цьому випадку поза 
межами власне літ-знавства. Скажімо, ситуація 
образно? аналоги — запозичення л рою образу 
чи сюжетного мотиву з малярського тв. Lie 
аналогічно впливові різних шкіл або твор. 
індивідуальностей одна на одну, інтерпретація 
малярського образу Богоматері в поезії 
Т.Шевченка або О.Пушкіна. Терміни літ-знавства 
або мист-вознавспва вільно переходять кордони 
власної сфери — лейтмотив, аксесуар в літ- 
знавстві. сюжет в мист-вознавстві. Структури мист. 
й літ.-худ. тв. подібні в основних параметрах. Не 
було доведено обґрунтуванням принципів 
формального аналізу, які працюють бездоганно як 
у мист-вознавчій. так і в літ-знавчій сфері. Проте з 
часів Г.Е.Лессінга прийнято наголошувати на 
різниці між л-рою та ін. видами мист-ва, на 
особливих можливостях л-ри. Так, вона, на відміну 
від музики, творить більш "конкретні" й пластичні 
образи, здатна на малювання словом. Водночас 
вона відрізняється від пластичних мист-в. котрі 
фіксують "одномоментність", тяжіння до 
символічної "розкутості" образу. Йдеться про різні 
типи інформаційного сигналу: мовлення й образи, 
створені словом, належать до сфери особливого, 
"символізуючого" типу. Природа л-ри як красного 
письменства споріднена з виникненням ін. мист-в.

2 9 7



ЛІТЕРАТУРА ТА ІНШІ ВИДИ МИСТЕЦТВА

якими не були б різноманітними теорії походження 
мист-ва (теорія гри як високого пізнання, висунута 
Ф.Шіллером. магічна теорія, трудова теорія 
Г.Бюхера, теорія гри як біологічної енергії, котру 
обгрунтував Е .Спенсер, теорія сублімації
З.Фройда). Хоча всі пі теорії здатні пояснити лише 
якийсь один рівень проблеми, в сукупності вони 
досить повно змальовують феномен мист-ва. й 
красне письменство цілком вкладається в заг. 
картину, хоча воно не завжди буває достатньо 
худож. (але й малярство чи скульптура не завжди 
вільні від ідеологічної тенденційності). Гол. види 
мист-ва в їхній іст. мінливості мали різну структуру 
й характер взаємодії, котра часом оберталася 
домінаиією одного виду мист-ва над ін. Кожний з 
цих видів, шо об'єднані спільними функціями 
пізнання, комунікації, твор. самовиразу й 
переосмислення дійсності, емоиійно-естет. 
насолоди, має при цьому власну функціональну 
домінанту. В архітектурі, театрі або прикладному 
мист-ві домінує функція креаційна, а в л-рі — 
пізнавальна. В іст. розвиткові мист-в відбувається 
змішення функціональної домінанти, зміна 
кордонів між мист-вами та ідеологічними, 
економічними, рел., й сой.-політ. явищами 
(' немист-вом"). Архітектура завжди тісно пов язана 
з розвитком будівельної техніки, економікою, 
утилітарними потребами. Всі види образотвор. та 
видовищного (напр., театр) мист-ва тісно пов'язані 
з худож ., наук., ф ілософ ., крит. л-рою. 
Самовизначення л-ри та її виділення з ряду ін. мист- 
в — процес поступовий. Первісним був фольклор, 
синкретизм: виголошення словесного було такою 
саме частиною єдиного цілого, ритуальним 
втіленням м іф а як і танок, маска, костюм, 
орнамент та ін. Найперші прояви мист-ва 
сприймалися як діяльність, трудові або ж магічні 
акти, коли почуття й думки, рух та мова, орнамент 
та предмет поєднувалися й ритмізувалися в 
єдиному образі. В первісному сусп-ві склалася 
установка на тісний зв 'язок виражально- 
зображальних можливостей різних мист-в. На більш 
високому етапі словесне мист-во відокремлюється 
в міфах, леген д ах, п ер ек азах , казк ах  
Поступово життя народу починає розглядатися як 
історія у героїчно-міфол. епосі, хоча й епос ще 
зрощений з музикою. Спілкування ж слова з 
.зображенням еволюціонувало. Спочатку малюнки 
та скульптури пов'язувалися з ритуальними діями, 
потім виникло ідеографічне та піктографічне 
письмо — новий вузол зв'язку слова та зображення. 
В найдавн. цивілізаціях (напр., у Єгипті) писемність 
довго була невід'ємною від малюнка. Аналогічні 
явища спостерігаються й у сфері спілкування мист- 
тв. У давн. гебр еїв  культ слова органічно 
переростає в спів (Псалом), в Лавн. Індії пісня не 
існує без танку або пантоміми. В буддійському мист- 
ві слово надихає різьбяра й маляра, музиканта й 
ювеліра. Синкретичність повинна відбити 
космічний лад речей, впорядкованість ритмів 
космосу на противагу хаосові. Так тривало доти, 
доки окр. мист-ва набували зрілості, починали

самостійно шукати власної картини світу, власної 
гармонії.

Чи не вперше розгалуження мист-ва та набуття 
словом рангу мист-ва спостерігаються в Лавн. 
Греції. Формування красного письменства як 
такого відбувається паралельно з формуванням 
пластичних мист-в. музики, театру тощо. В клас. 
Греції вже склалася розгалужена система видів 
мист-ва, котра була теор. осмислена Арістотелем 
за способом та предметом мімезмсу (наслідування 
природи). В худож. культурі античності панували 
мист-ва пластичні, архітектура та малярство тяжіли 
до скульптурності. За законами пластики значною 
мірою створюється й грец. л-ра. Не випадково 
Арістотель ставив трагедію вище епосу саме за її 
зображальність. Хоча за традицією міфологія ше 
була джерелом, котре об'єднувало л-ру та 
образотвор. мист-ва, однак ілюстрації до словесних 
тв. виникають лише у книжних мініатюрах рим. 
античності.

Розрізнення мист-ва слова й ін. мист-в 
неможливе без виникнення естет, погляду, в той 
час, як пригнічення ін. мист-в звичайно рівнобіжне 
занепадові красного письменства, як це було у 
Візантії, де поновлюється тяжіння до синтезу мист- 
в. Синтез мист-в у літургії (при чільній ролі слова) 
був начебто поверненням до старовинних 
синкретично-космічних моделей. Типол. близькі 
цьому явищу ін. cep-віч. спроби літургійного 
синтезу (напр., служіння в буддизмі Магаяни). Сер. 
віки великою мірою підкорили мист-во рел., практ. 
та побут, функціям, воднораз розвиваючи 
розгалужені зв язки риторичного та худож. слова 
з ін. мист-вами. Якщо навіть не брати до уваги 
сакрального, синтезуючого мист-ва літургії, то 
собори з їхніми розписами (на Зх. також з 
скульптурами та вітражами) стали "кам'яними кн.", 
"бібліями для неписьменних ". В свою чергу сер- 
віч. л-рі властива оповідальність, "історизм", 
визначені опорою на бібл. сюжет. Як не 
парадоксально, саме у Візантії, де адсорбовано 
було аз. концепцію Слова як богооб'явлення, 
завдяки чому воно надзвичайно піднеслося як нал 
ін. мист-вами, так і старим красним письменством, 
л-ра стає панівним видом творчості, хоча це 
переваж но не худож. л-ра. а необразна 
словесніть (Риторика). V країнах візантійсько- 
православного культурного регіону погляд на л- 
ру як на "учительство ' тримається й до наших 
днів. Не визначається інерцією церк. погляду на 
Слово як на істину, старовинною недовірою 
свідомості, шо побудована на Біблії, до худож. 
сф ери, зокрема пластичних мист-в. Ніяка 
секуляризація не була в силі зрушити цієї культ, 
моделі.

Відповідно на Зх. л-ра панувала з часів Сер- 
віччя (пор. звинувачення Бернарда Клервоського 
на адресу тих, хто прикрашав церкви, з позицією 
Аввакума). Навіть у ренесансні часи гуманізм 
живився перш за все літ. думкою, котра лише 
підкріплювалася реставрацією ант. "пластичності" 
образу. В добу Вілролжеиия переорієнтація на

2 9 8



ЛІТЕРАТУРНА БІОГРАФІЯ

пластичність образу в греи, дусі, щоправда , 
зумовила ту обставину, т о  розвиток, напр., 
малярства випереджує розвиток красного 
письменства (пор. психологізовані портрети у 
Леонардо, Раф аеля, Тиціана, А .Лю рера. 
Г.Ґольбайна та ін. з апсихологічністю 
Лж.Боккаччо). Але цей психологізм виникає не 
стільки завдяки ант. традиції, скільки завдяки 
спіритуалізованому мист-ву Сер-віччя, й тут Ланте 
Аліг'єрі або Ф .Петрарка ніяк не поступаються 
пізнішим досягненням малярів-психологів. Проте 
Ренесанс акцентує пріоритет пластичного образу: 
в очах Леонардо слабкість поезії порівняно з 
малярством у тому, шо вона не може так повно 
відбити гармонію заг. й особистого: Леонардо 
цитує приказку: краще один раз побачити, ніж 
кілька разів почути. Але все ж л-ра трал, домінує й 
в добу маньєризму, контрреформаиійного 
бароко й класицизму при всьому тому, що 
образотвор. мист-во. покинувши сер-віч. 
оповідальність, цілком опанувало сферу й соц. 
моделей і світ внутр. "я" (П.П.Рубенс, Рембрандт, 
Ф .ґальс, Л .В ел аскес та ін.). Але поруч з 
В.Ш експіром, Л .Гонгорою . Ж .Ґрасіаном -і- 
Моралесом та ін. поетами бароко навіть 
найблискучіше малярство виявляє свою 
споконвічну обмеженість у розгортанні соц.- 
психол. колізій. В л-рі на перше місце висувається 
в ці часи драматургія (Б.Лжонсон, Шекспір. 
П.Кальдерон де ля Барка, П. ле Корнель, 
Ж.Б.Мольєр. Ж.Расін). Певна спрямованість на 
' корекцію" літ. розмаїття прийомів за допомогою 
арсеналу пластичних мист-в спостерігається в 
класицизмі, котрий прагнув канонізувати авторитет 
ренесансно-ант. засад, шо були розхитані за часів 
маньєризму та бароко. Закони образотвор. мист- 
ва почасти переносяться на словесне (вимога трьох 
єдностей, теорія характеру"). Проте л-ра вже не 
втрачає домінуючого положення серед ін. мист-тв, 
йдоба Просвітництва устами Л.Лілро й Лессінга 
канонізує ию ситуацію. Теор. це відбивається в кн. 
Лессінга Лаокоон, або Про межі малярства та 
поезії '(1766), в котрій образність словесного мист- 
ва визначена вже як засіб універсального худож. 
пізнання. Доцільно навести слова В.Гюго: "Книга 
вбила архітектуру" В сх-слов'ян. світі, де поводі 
розгорталися аналогічні процеси, В.Бєлінський 
зазначає: "Поезія є вищий вид мист-ва... Поезія 
виражається у вільному людському слові, котре є 
й звук, й картина, й визначене, ясно виказане 
уявлення. Отож поезія містить в собі елейбйги ін. 
мист-в"

Незважаючи на спроби поновлення 
синкретизму, л-ра навіть в сер. віки (й то завдяки 
саме Біблй) вже посіла чільне місце в системі мист- 
в. Нов. час, при всій інтенсивності спроб відновити 
суто "пластичну , "худож.' словесність, надати 
ширших прав усім мист-вам, ию концепцію переваг 
п ри розвиває. Він канонізує її домінуючу над ін. 
мист-вами ролю — й це попри найактивнішу 
секуляризацію — з часів Н.Буало й до днів франц. 
революції. Очевидно, що тут відбивається

закономірність, визначена внутр. можливостями 
словесності, яка може бути худож. чи не худож. 
(або почасти хулож ), але найбільш адекватно 
виражати погляд особи, сусп-ва й епохи на 
дійсність, в той час, як ін. мист-ва начебто обмежені 
в своїй худож. мові (чи самою худож. мовою як 
такою). Безперечно панівна роля слова в сх. 
культурі (напр., в Індії), доводить, шо це явище має 
планетарний масштаб.

Можна зазначити "пульсацію" в сфері тяжіння 
л-ри до художності: вона то відкидає фідос., 
теологічні чи політ, орієнтири, то навпаки, тяжіє 
до них, часом доступаючись самою художністю як 
такою (Л.Толстой. Ф .Л остоєвський. П .Гра- 
бовський, ПОЛЬ. 7Т О З Н Т И Я < З М  після 1 8 6 3 , 
ангажована л-ра XX ст.). В  епохи ж панування 
естетизму, спостерігається тенденція до 
поновлення архаїчного синтезу мист-ва (ант. 
каліграми, фігурні вірші розвиненого бароко, 
"музика слова" у символістів, тв. А.Чюрльоніса або 
"коліромузика ' А.Скрябіна, каліграми сюрреаліста 
Г.Аполлінера). Епохи тяжіння до істини, всупереч 
епохам тяжіння до "насолоди к р асо ю ', 
культивують іст. прозу, теолог, трактат, філос. 
жанритошо, котрі побудовані на оповіді. Воднораз 
описова поезія властива естетським течіям 
(александрійська поезія, парнасці, В .Брюсов, укр. 
неокласики). В цих ситуаціях л-ра як красне 
письменство шукає підтримки в сфері ін. мист-в. в 
досвіді спорідненої творчості — звідси явиша нов. 
синтезу. Відповідно коливається й ступінь 
близькості л-ри до пластичних мист-в. Гомер 
описував блиск мідних шоломів, сценки на щиті 
Ахілла, зовнішність Терсіта й ін. речі як маляр, у 
той час як у Ланте зовнішність Беатриче є чимось 
абсолютно другорядним стосовно духов, суті 
ситуації "Нов. життя".

Справді "нова ера" у взаємовідносинах л-ри з 
ін. видами мист-ва починається в XX ст., з 
винаходом кіно, телебачення та вілеотехніки. Це, 
безперечно, ломінація "видовищ а", зорово- 
пластична образність стоїть тут на першому місці. 
Але вкрай рідко в цій сфері спостерігається 
безсюжетність, спрЬба вирішити завдання суто 
пластичними ^ ^ ^ бам и  (напр.. кіно 
A.TapKOBCbKcyfot. Кінематограф чи автор 
телепрограми не можуть обійтися без літ. сценарію, 
б^ґіевної сюжетики, через шо л-ра й тут відіграє 
все ж таки чільну, хоча й дешо приховану ролю.

Лив : /м герсем іотм ка, М алярство і 
література, Музика і література.

Микола Нефьолов, 
Семен Абрамович

ЛІТЕРАТУРНА БІОГРАФІЯ (від грец /яд 
життя і — писати) — літ. жанр, в основі
якого лежить опис життя конкретної людини. На 
відміну від наук, та популярної біографії Л.б. 
створюється за законами худож. словесної 
творчості, які зумовлені іст.-літ. добою, естет, 
уподобаннями автора та вимогами часу.

2 9 9



Л!ТЕРАТУРНА БЮГРАФМ

Л. б. має самостійну поетологічну форму, яка 
не розчиняється ні в історіографії, ні в романній 
творчості. Не жанр, то  існує як своєрідний вид 
літ. діяльності, як повноправний учасник літ. 
процесу. З філос. т.з. "автономний тип 
гуманітарного знання" (М.Бахтін), "особливий 
прошарок у структурі духу, абсолютно специфічна 
творчість"(Г.Винокур). Як і в ін. літ. жанрах 
систематизуючим предикатом, шо визначає тут всі 

процеси жанротворення" (Є.Бурліна), є концепція 
особистості. Починаючи з Плутарха, біограф 
захоплюється не описом подій, а зображенням 
характеру людини. Реконструюючи чуже життя, 
відновлюючи його прикмети, шо потьмяніли від 
часу, біограф при всій прив'язаності до документу, 
факту, як і романіст, звертається за допомогою до 
ниммс/ту допускає умовність, яка не залишається 
непоміченою читачем, але приймається ним як 
притаманні тільки цьому роду л-ри "правила гри". 
Проте різниця у співвідношенні вигаданого і 
фактичного у романі та біографії суттєва.

Локумент виявляється чинником, котрий 
стримує і регулює фантазію, уяву біографа. Він 
має свободу у твор. імпровізаціях лише до певних 
меж, вихід за які загрожує жанру втратою сутності 
та переходом в ін. якість. На відміну від біографа 
романіст, який в свою чергу відштовхується від 
реального факту, може імпровізувати безкінечно, 
не боячись порушити закони жанру. Локумент у 
біографії більше ніж доказ, його перша функція 
— керувати уявою. Проте ретроспективне 
оповідання, характерне для біографії, зумовлює 
відносність точності, з якою автор намагається 
навести реальний факт, події минулого. Відтак — 
часте усвідомлення дослідниками жанру тотожності 
понять біографічна правда та біографічний 
вимисел.

Особлива естетика жанру диктує свої естет, 
закони у жанрі Л.б. У різні періоди його історії 
були проміжні форми, в яких відбувався процес 
переробки, засвоєння попереднього худож. 
досвіду, який досягав на якомусь етапі 
кульмінаційного вибуху, сприяв переходові цих 
форм в ін. якість.

Композиційні, структурні зрушення протягом 
століть спонукав чинник, зумовлений видозміною 
концепції людини та її впливу на автор, ставлення до 
героя оповіді та на ставлення автора до самого себе.

Як і ін. форми літ. творчості, Л.б. ставала 
засобом пізнання людиною перш за все самої себе 
через життя ін., через події, шо відбувалися з 
людьми минулого. Це було захоплення могутністю 
Генія, його розумом, цікавість до виявів темних 
боків його природи, жадоба побачити в герої 
символ ст. або бажання розгадати психол. коріння 
його непередбачуваних вчинків у повсякденному 
житті. Зміна концепції людини змінювала принципи 
зображення. Тому жанр /1.6. у кожній добі ін.. 
кожного разу його треба впізнавати знову.

Сказане пояснює складність у вивченні цієї літ. 
форми. Визнаючи самостійну значущість, цінність 
жанру /1.6. в історії л-ри (хоча це визнання далось

нелегко, з різною мірою ентузіазму в різних країнах 
і на різних етапах розвитку літ-знавчої науки), вчені 
намагаються виявити параметри жанру, шо 
"ви сли зає", важко піддається точному 
академічному визначенню.

Нов. етапом можна вважати останні 
десятиліття XX ст., коли в трад. методики літ- 
знавчого аналізу вносяться суттєві корективи. V 
суч. роботах з історії та теорії жанру відчувається 
вплив соиіокульт. підходу, прагнення вивести 
закономірності розвитку, змін у л-рі відповідно до 
процесів у соц. та культ, житті.

Успішно розвивається психоаналітичний 
напрямок, пов'язаний з іменами Дж.Стрейча та 
/І.Еделя. Лекція останнього "Біограф ія та 
психоаналіз", шо була прочитана в 60-ті рр. перед 
членами Бостонського товариства психоаналітиків, 
вважається класикою, еталоном. На думку Еделя, 
"нова біографія" (так він називає біографію XX 
ст.) повинна звернутися до психоаналізу.

Все інтенсивніше досліджується конкретний 
матеріал, який допомагає відчути логіку розвитку 
жанру, його взаємовідношення з ін. літ. формами, 
основні прикмети парадигматичних зрушень 
біографічного мислення. Серед вел. кількості 
жанр, підвидів біографії — від мемуарного роману 
до літ. портрету — виділяється письменницька 
біографія, яка видається квінтесенцією жанру, 
найяскравішим проявом його худож. та естет, 
параметрів. Письменницька біографія до того ж 
найвідоміша форма жанру назагал, яку знаменитий 
англ, біограф XVIII ст. Лж.Босуелл визначив як 
"філологію та життєпис водночас"

Письменницька біографія — це біографія 
одного письменника, написана ін.. У цьому 
випадкові відбувається сплав літературності 
(філологічності у суч. розумінні) та художності. У 
поєднанні "письменник-автор — письменник- 
герой" виникає сполука психології обох і як висліл 
— внугр-жанр. конфлікт, який і робить біографію 
тв. літ. (філол.) творчості, а точніше — 
співтворчості. Справа не лише в тому, шо сама 
творчість стає інколи гол. дійовою особою, айви 
інтерпретапн, шо сама по собі наближається до 
мист-ва філол. аналізу. Важливо, шо життя 
письменника — героя біографії сприймається 
через і у зв'язку з його творчістю. Літературність 
сюжету життя реальної людини виявляється 
природною у твор. осмисленні письменника- 
автора. Звідси органічність естет, побудови тексіу. 
Ці особливості визначають основні напрямки 
парадигматичних зрушень у жанрі.

У кожний період вони відбувалися по-своєму, 
в своєрідній комбінації тих худож. прийомів і 
засобів, що характеризували час. літ. напрями, 
естет, позицію письменника. Видається 
помилковим твердження деяких суч. дослідників 
жанру біографії (напр., П.Хоунана). шо біографи 
можуть використовувати дуже малу кількість етил, 
прийомів, бо вони замало про них думають.

Історія будь-якого най. різновиду жанру 
біографії впродовж віків пов'язана перш за все зі

300



ЛІТЕРАТУРНА КАЗКА

змінами у формах оповіді: на зміну стилю 
агіогр аф Н . ознакам еп ітаф п  суворому 
композиційному розподілу за рубрикамЙ прийшла 
форма синтетичної оповіді, що містить 
різноманітність прийомів і засобів розповіді — 
/налог, лір. сповідь, певну "драматургію" і 
"постановку" сиен та епізодів, поєднання різних 
часових планів. Пі прикмети романної, 
белетризованої оповіді часом з'являлися в 
біографії (перш за все в письменницькій) раніше, 
ніж у власне романі, прокладаючи шлях для нов. 
без ризику саморуйнування. За словами 
Л.Затонського, такі жанри ' більш особисті і вільні . .. 
меншою мірою орієнтовані на вигодувані 
традицією канони, часто випереджали еволюцію 
роману... і тим самим чинили вплив на останній". 
У цьому вбачається одна із гол. ролей, яку 
письменницька біографія відіграла в історії л-ри, 
зокрема, роману. Тому проблема співвідношення 
біограф ії та роману постійно виникає у 
дослідженнях тих. хто звертався до цього жанру 
(Ю.Тинянова, Б.Ейхенбаума, Б.Томашевського, 
Л .Ґінзбург, Бахтіна). У .суч. укр. філології 
співвідношення біографія-роман розглядається у 
зв'язку з вивченням роману виховання.

Все частіше знаходимо підтвердження думки 
відомого дослідника біографії Л .Стауффера, шо 
вплив біографії на процес переходу romance у 
noael був надзвичайно вел. Є.Мелетинський 
називає "л-ру шоденниково-дослідницьких жанрів" 
одним із гол. витоків роману взагалі.

Ловга плідна історія Л .6. у різних най. варіантах 
спростовує твердження про невизначене 
майбутнє біографії", шо з'являються у деяких наук, 
роботах. Навпаки, зростання популярності жанру 
біографії підтверджується все нов. і нов. виданням 
і перевиданням кн. багатьох відомих авторів — від 
Плутарха та Светонія до А.Моруа. І.Стоуна та 
П.Акройда. — та появою суч. розвідок у царині 
жанру.

Тетяна Погн Імена

ЛІТЕРАТУРНА КАЗКА
1. Тв ., який має свого автора — професійного 

письменника, успадковує стиль, композицію нар. 
казни, тобто створюється за законами фольклор, 
казки. Л.к. спрямована перш за все на фантастику 
та вигадку.

2. Оригінальний тв., шо поєднує елементи 
дійсності, вигадки та фантастики, але майже нічого 
спільного з нар. казкою не має.

За висловом М.Горького, "казками та темами 
казок здавна користувалися літератори всіх країн 
і всіх епох". Становлення "чистого жанру Л.к. 
започалося у Франції XVH-XVHicT. Чимало авторів 
(здебільшого жінок) створювали вишуканим стилем 
фант, казки для вихованого шляхетського читача. 
Марі Катрін Лонуа. Фенелон. А.Гамільтон. Луїза 
Левек. Маргарита де Любер, Ані Клод Філіпп де 
Керюс. Один з найвідоміших тв. — "Казки матінки 
моєї Гуски, або історії й казки минулих часів з 
повчаннями" франц. казкаря Ш. Перро (1679), шо

був призначений як для читача дорослого, так і 
для дитячого й створювався віршами й прозою. 
Перро вплинув на багатьох письменників-казкарів. 
Ж. де Лафонтен пишё "Казки і оповідання у 
віршах".

У Росії М.Чулков переробив нар. казки в Л.к. 
"Пересмішник, або Словенські казки" в 5 ч. (1766- 
89). Катерина 11 користувалася-нар. казками, 
створюючи казк. сюжети та сценічні тексти для 
придворного театру. Писав Л.к. І.Хемніцер; 
і.Крилов — автор драм. Л.к. "Ілля-богатир". Й.- 
В.Ґьоте переробляє cep-віч. тваринний епос на 
казк.-сатир, поему "Райнеке-лис" (1793) У стилі 
венеційських комедій масок складає низку ф 'яб 
(казк. п'єс) К.Ґоииі.

З розвитком преромантизму та романтизму
привернули увагу письменників нар. казки. У 
Німеччині К.М.Віланл створює фант, вірш казку 
"Оберон" (1774), шо через багатство образів і 
вишуканість барокового мов. стилю набула 
величезної популярності в усій Європі (укр. 
переклад Т.Франка та Ю.Лісняка — 1975). Нім. 
романтик Л.Тік — автор кілька казок-комедій — "Кіт 
у чоботях", "Світ навиворіт". "Принц Цербино, або 
Мандрівка в пошуках гарного смаку", та новели-К. 
"Білявий Екберт". Виходять друком Литячі та 
родинні казки" (1812-14) бр. Ґрімм. які дехто 
помилково вважає Л.к.: бр. Ґрімм друкували нар. 
тексти, не редагуючи й не обробляючи їх. і досі 
привертають увагу оригінальні Л.к. Е.Т.А.Гофмана 
"Лускунчик і Мишачий король", "Чуже дитя" та 
казка для дорослих "Королівська наречена", 
створені у 20-і рр. XIX ст. В ці роки Л.к. звалися 
фант, оповідання, новели й різні історії, шо 
виникали на нар. ґрунті.

Перемагає Л.к., шо базується на фантастиці. 
Саме таку Л.к. високо цінує нім. казкар В.Гауф. 
який наголошував на різниці між казкою і 
новелою. Гауф створює казки "Карлик Н іс '. 
"Халіф Лелека", "Холодне серце". "Шейх та його 
невільники". Писали казки також  франц. 
романтики, напр.. О Л ю м а-б атько . 
В.Жуковський, шо вважав Л.к. тв. для "приємного 
непорочного заняття фантазії", мовою віршів 
переробляє рос. нар. казки "Сіра вутонька", 
"Казка про Івана Царевича, Олену Прекрасну та 
сірого вовка" та ін., а також переказує віршами 
зх. казки, зокрема П ерро, Й .П .Гебеля 
("Карбункул", у перекладі "Червоний карбункул "). 
Л.к. О.Пушкіна, орієнтовані як на дорослого 
читача, так і на дитячу аудиторію: "Казка про царя 
Салтана...", "Казка про попа і наймита його 
Балду "; онапіональнення казок бр. Ґрімм 
"Казка про рибалку і рибку", "Казка про мертву 
царівну та про сімох богатирів', В.Ірвінга — 
"Казка про золотого півника" Під впливом 
Пушкіна написана за нар. мотивами Л.к. 
П.Єршова "Горбоконик". Кн. В.Одоєвський 
оповідає казки під псевдонімом дідуся Іренея — 
відома його Л.к. "Містечко в табакерці"

В Україні за мотивами нар. побутових казок 
І.Котляревський створює "Епеїлу". "Москаля-

301



ЛІТЕРАТУРНА КАЗКА

чарівника", Г.Квітка-Основ'янснко — "Пархімовс 
снідання", "Купований розум", Т.Шевченко — 
"Наймичку", В.Забіла — "Багатого і бідного', 
О.Волинський — зб. "Наські українські казки". В 
багатьох випадках тут поєднані елементи 
побутових оповідань з ін. літ. жанрами. Але 
письменники, напр., Квітка-О снов'яненко, 
називають їх казками, хоча ознак казки такі тв. не 
мали.

З часом у свідомості і казкарів, і читачів 
створюється уява про Д.к. як про фант. тв. Саме 
такі казки належать дан. казкареві Ґ.Х .Андерсену. 
Він писав Л.к. і казк. оповіді, романт. поезію в 
прозі, які називав історіями. Але все, що виходило 
з-під пера майстра, мало фант, характер. Андерсен 
постійно підкреслював роль фантастики у 
створенні Л.к. Такими є його "Дикі лебеді".

К ресало", "Снігова королева", "Стійкий 
олов'яний солдатик", Тилке каченя", "Оле 
Лукойє" та ін. Андерсенівські казки мали вплив на 
світ. л-ру. Його послідовниками були в Фінляндії 
Ц.Топеліус, який написав швед, мовою чотири Д.к. 
для дітей: у Швеції С.Лareрльоф —  автор Л.к. 
"Чудова мандрівка Нільса Хольгерссона по 
Швеції". В Англії В.Теккерей видає іронічну Л.к. 
Кільце і троянда" (1855); пише для дітей Л.к.

Ч.Діккенс: ' Цвіркун на грубці" (1846), "Чарівна 
кістка" (1868 ). У світ, класиці користуються 
тривалою популярністю дві Л .к .-гротески  
Л.Керролла: "Аліса в Країні чудес" та "Аліса в 
задзеркаллі" (1872). Вони відрізняються складністю 
й можуть вважатися казками для дорослих. (До 
речі, за тв. Керролла 1982 на Київ, кіностудії знято 
багатосерійний мультфільм). О.Вайлдом створено 
дві зб. К., що значною мірою наслідують традиції 
Андерсена. В 90-х рр. XIX ст. з'явилися числений 
Л к. для дітей Дж.Р.Кіплінга: "Казки просто так" 
(в укр. перекладі — "Як і чому"), "Книгу Джунглів" 
та "Другу книгу Джунглів" (в укр. та рос. 
перекладах окр. Л .к. — "М ауглі"). Чес. 
письменниця Б .Немцова створює "Срібну книгу 
казок" і "Золоту книгу казок". У Польщі побудовані 
на трад. мотивах К. для дітей писали 
Ю .І.Краш евський. А .Діґасіньський.
К.Мапушиньський. Популярністю користувалась 
зб. "Польський казкар" (1853) А.Ґлиньського, до 
складу якого входили, зокрема, переробки К. 
Пушкіна. Жуковського, Єршова, В.Даля. Поль, 
письменниця М.Конопницька є автором Л.к. "Про 
гномів-краснолюдків та сирітку Марисю". Серед 
болг. казкарів Елін Пелін, А .Карайлічев, 
Г.Караславов. С.Мінков, А.Расцвєтніков. Л.к. 
І.Крянге основним джерелом мають рум. нар. 
творчість: "Фет-Фрумос, син кобили", Казка про 
Білого Арапа", "Казка про ледаря" та ін. 2-га пол. 
XIX ст. в Росії характерна зверненням до жанру 
Л .к. багатьох авторів, що створювали вірш, та проз 
тв. для дітей та сатир. Л .к. для дорослих: 
О.Жемчужніков "Казка про дурного біса та 
мудрого патріота", М.Салтиков-Шедрін "Помішик- 
дикун". Премудрий пічкур" та ін. Для дітей пишуть
С.Аксаков ("Червоненька квітка"). В .Гаршин

("Жабка-мандрівниця"), Даль обробляє рос. нар. 
казки, напр., "Гуси-лебеді" та ін., Л.Толстой — 
"Три ведмеді". Д.Мамін-Сибіряк є автором зб. 
"Оленчині казки", С.Налсон — вірш. "Старої 
казки" та "Весняної казки".

Одним з фундаторів укр. Л.к. можна вважати 
Марка Вовчка. Письменниця створює дитячі казки 
"Дев'ять братів і десята сестриця Галя" 
Невіпьничка", "Ведмідь" Панас Мирний пише 

"Казку про Правду та Кривду" (1 8 8 9 );
С.Руданський —  "Цар-Соловей", "Вовк, Собака і 
Кіт", Ю.Федькович "Голодний чорт, або Дорога 
до пекла", "Бідний Михась" та ін. Вел. значення 
мають погляди І.Франка на Л.к. Він обстоював її 
демократичне спрямування, водночас 
підкреслюючи її вільну фантазію. Ним створені такі 
Л.к.: зб. "Коли ше звірі говорили". К.-поеми "Лис 
Микита", "Абу-Касимові капці", "Коваль Бассім". 
Писала Л.к. Леся Українка: "Метелик", "Лелія". 
"Біда навчить". Шедеврами в жанрі Л.к. стали 
драм атична п оем а "Осіння казка , феєрія  
"Лісова пісня". М.Коиюбинський залишив чималу 
кількість Л.к.: "Х о", "Про двох цапків", "Дві 
кізочки". Т.Осьмачка пише тв. Казка".

Багаті традиції, шо їх накопичувала світ. Л.к., 
приводять до розквіту жанру в XX ст. 
Створюються, як і в нар. казках, сюжети про 
людей, тварин, рослин, предмети, що оточують 
людину. Чимдалі Л.к. стає казкою міською і набуває 
більш фант, напрямку. Щоправда, міську Л.к. 
започаткували ше Гофман ("Лускунчик") та 
Андерсен ("Снігова королева") та ін. Італ. казкар 
К.Коллоді продовжує традиції в Л.к.. але вже ін. 
типу "Пригоди Піноккіо", шо в переробці 
О.Толстого відома як Золотий ключик, або 
Пригоди Буратіно". П'єса-К. "Дракон" (1919) була 
написана ірл. письменницею І.А.Грегорі. Не без 
Гофманівського впливу складав у 1930-х рр. дитячі 
казки та казк. повісті ("Страшні гості" та ін.) нім. 
письменник Г.Фаллада. На поч. XX ст. чуваський 
письменник К.Іванов створює вірш. Л.к. Дві 
дочки". Розквітає чес. Л.к. У 20-х рр. створює 
дитячі казки К.Чапек, героями яких стають поряд 
з тваринами та фант, істотами п&яьежники. 
міліціанти. лікарі, нишпорки. Впродовж 1936-58
0 .  Секора видає серію казок для дітей "Ферла 
Муравлик" з власними малюнками та Й.Лада теж 
з власними малюнками зб. Бубачек і Водяник". 
Переробкою фольклор, матеріалу були "Чеські 
казки" Я.Дрди, який є також автором двох бахороя 
(нац. своєрідних драм, казок) Тра з чортом" та 
"Дальскабати, грішне село, або Забутий чорт".
1. Горак обробив для дітей К. про улюбленого чес. 
фольклор, героя "Чеський гонза". В 30-і рр. 
виходять зб. серб. Л.к. Р.Стієнського в двох 
частинах під назвою "Чорногорські казки". Далі 
з'являються Л.к. англ, письменника А.Мілна про 
Війні Пуха. В Італії Г.Парка та М.Арджілі — 
"Пригоди Цвяшка". Дж.Родарі пише "Пригоди 
Цибуліно", "Небесний торт" Швед, письменниця 
А.Лінлгрен — трилогію про "Малого Карлсона", 
"Пеппі Довгапанчоха Відома дитячому читачеві

302



ЛІТЕРАТУРНА КАЗКА

й кн. П.Л.Траверс "Мері Поппінс", яка з'явилася 
в ці ж часи. В 50-70 рр. в Швеції виходять численні 
казки письменниці Т.М.Янсон, генетично пов'язані 
з казками Андерсена, а з ін. боку, з казками 
Траверс та Ліндгрен. Суч. груз, казкар 
Г.Петріашвілі відомий багатьма міськими Л.к. Ітад. 
письменник А.Моравіа 1982  видає кн. Л.к. під 
назвою "історії часів доісторичних", а Л.Крюс — 
'Втрачений сміх".

Рос. л-ра в кін. XIX — XX ст. приділяє Л.к. 
вед. увагу. О.Романова за традиціями нар. казок 
видає "Сватання Мороза" та "Зимову казку". 
О.Блок став автором тв. для дітей ("Казка про 
півника та стару "). А.Ахматова написала вірш. 
"Казку про чорне кільце". Вел. внесок у розвиток 
Л.к. у 20 -30  рр. XX ст. зробили письменники 
колишнього СССР. Серед них за популярністю чи 
не найперше місце належить С.Маршаку, серед 
його казок К.-п'єси "Лиха боятися — щастя не 
знати", "Дванадцять місяців", "От який 
неуважний", "Про пусте мишеня". '"Кииин дім". 
Вірш, та проз, казки К.Чуковського, до нашого часу 
залишаютьсяулюбленимитв. малюків: "Крокодил". 
"Тараканише", "Мийдодір", "Муха-цокотуха". 
"Бармалей". "Пригоди Айболитя". З 20-30 рр. і 

майже до 2-ої пол. 80-х рр. точилися дискусії, чи 
варто писати Л.к., чи не мають вони згубного 
впливу на дітей. Саме таку думку беззастережно 
обстоювали педологи. У дискусіях взяла участь вел. 
кількість письменників та науковців: від 
М.Горького, Чуковского, Маршака, А.Макаренка 
до В.Затонського, О.Бідецького, Л.Успенського та 
ін. Про Л.к. було сказано чимало слушного. Л.к. 
це жанр, який виховує дитину, як і нар. К. вчить її 
добру, гарному смакові. В передвоєнні і 
післявоєнні роки жанр набуває бурхливого 
розвитку. Ю.Олеша створює роман-казку "Три 
товстуни", В.Маяковський — "Казку про Петю 
товсту дитину і про тоненького Симу", С.Михалков 
— "Веселих зайців" та К .-п 'єсу "Зайчик- 
Задавайчик", В .Катаев — "Чарівну квіточку", 
В.Каверін — "Про Митька і Машу", Л.Лагін — 
"Старика Хоттабича" (переробка повісті англ, 
письменника Ф.Енсті "Мідний глек"). Популярні 
рос. казкарі: О.Волков "Чарівник Смарагдового 
міста" (переробка К. амер. письменника Ф .Баума) 
та серія продовжень пригод героїв цієї казки 
"Урфін Джюс та його дерев'яні солдати". "Сім 
підземних королів": М.Носов ('"Незнайко та його 
друзі"), Е.Успенський, т о  його Л.к. "П ро 
Чебурашку й Крокодила Гену ' та ін. пригоди 
користуються любов'ю в дорослого й дитячого 
читача. Розвивають андерсенівську традицію драм. 
Л.к. Є.Шварца. Рос. поети створювали і вірш. Л.к.-. 
Б.Пастернак ("Казка"): П.Антокольський ("Казка 
Кавказу', "Ковзанки"); Арс.Тарковський (цикли 
Лві місячні казки". "Лві японські казки", Лві 

німецькі казки");. "Музика Є.Євтушенко ("Казка 
про російську іграшку" та "Казка про ріпку"), 

іуліна. Ю.Моріц, Л. Самойлов, Б.Слуцький.. 
jO-i рр. калмицький поет Л.Кугультінов ство­

рює най. філос. Л.К.: Дорівняні до сонця", "Пісня

чудового птаха". Ґамзат Паласа — автор перших 
Л.к. у аварців: "Казка про голубку з блакитною 
шийкою та гаву, шо заприятелювала з мишкою", 
"Казка про Зайця і Л ева".,А . абу Бакар — у 
даргінців. Модл. письменник О.Буков пише казк. 
поему "Андрієш".

В укр. л-рі XX ст. в жанрі Л.к. письменник з 
діаспори В.Король-Старий — автор зб. Нечиста 
сила". Активно працювала О іваненко: 
"Сандалики, повна скорість! Великі очі". 
"Джмелик", Едельвейс", "Про веселу Аль". Про 
її кн. "Лісові казки" Чуковський говорив, що 
письменниця "уподобала жанр напівчарівної К. з 
пізнавальним, природним ухилом* В жанрі Л.к. 
активно працювали Н.Забіла — "Хатинка на 
ялинці", "Про ліниву дівчинку", "Пригода з 
автобусом"; М.Трублаїні —  "Мандри Закомарика". 
"Про дівчинку Наталочку і сріблясту рибку"; 
М.Стельмах — "В їжаковім вітряку"; П.Воронько
— "Чотири вітри", "Казка про Чугайстра"; 
Г.Тютюнник— "Степова казка"; М.Магера "Казка 
про хоробрих і найхоробріших, Л.Конлрашенко
— "Аф рика-Ж ираф рика" (у стилі казок 
Чуковського); В.Симоненко — "Пар Плаксій та 
Лоскотун", "П одорож  у країну Н авпаки"; 
В.Близнеиь — "Земля Світлячків" Суч. Л.к. 
створюють Ю.Збанацький, В.Нестайко, Ю.Ярмиш. 
Л.Павличко, В .Малик, Т.Коломієць. Я.Стельмах. 
В.Шевчук, Ю.Набока. Нестайка Міжнар. рала 
дитячої та юнацької л-ри внесла до Особливого 
Почесного списку Андерсена. Основу укр. театр, 
репертуару складають казк. п'єси Летючий 
корабель". "Котигорошко" А.Шияна, "Кривенька 
качечка" М.Пригари, "Троянові літи ' Н.Забіли, 
"Дюймовочка повертається в країну радості" 
Г.Усача.

В л-рах Азії з давніх давен існувала тралимtn 
поєднання різних Л.к. у формі обрамленої 
повчально-казк. кн. До найстарших пам 'яток такого 
типу належать інд. "Тантракг'яіка" (IV ст.), більше 
знана під пізнішою санскритською назвою 

ГУанчатаитра ("П'ять кошиків житейської 
мудрості"). Зб. було перекладено більш як 200  разів 
на 60  аз та європ мов. Ін. приклад— інд. обрамлена 
повість "Шукасаптаті " ("Сімдесят оповідань папуги 
її було перероблено 1330 Зияуддином Нахшабі 
перс, мовою піл назвою "Тугі-Наме" ("Книга папу­
ги"). Цей текст в свою чергу було перекладено та 
перероблено різними аз та європ мовами. І Іе мен­
шою популярністю користувалася "Синдбад-Наме", 
найдавніша редакція якої склалася в II ст. до н е. -  II 
ст. н.е. У VIII ст. був зроблений її араб, переклад. 
Історії пригод Синдбада увійшли до 1001 ночі". З 
араб. "Синдбад-Наме" була перекладена ше на 20 
різних мов.

Д.к. можна визначити як метажамр В ньому 
можна зустріти К.-повість: "Пригоди Пибуліно", "В 
країні сонячних зайчиків" В.Нестайка: драм. К. — 
ф 'яби  Гоцці, "Затоплений дзвін" Г.Гауптмана. 
"Снігуронька" О.Островського. "Лісова пісня' Лесі 
Українки. "Аріана і синя борода" М.Метерлінка,- 
К поему Руслан і Людмила" Пушкіна. Витязь

303



ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО ТА ІНІШ НАУКИ

Янош" Ш.Петьофі; К.-роман — "Три товстуни" 
Олеші; К.-угоп!ю — "Король Матіуш Перший" 
поль. письменника Я.Корчака; К.-п'єси для театру 
маріонеток чес. казкаря Каміла Беднарша. До Л.к. 
як метажанру можна зарахувати нов. популярний 
вид літ. творчості — фенгезг

Л.к. ілюстрували Г.Доре, І.Репін, В.Конашевич, 
В .Васнецов, І.Білібін, К.Петров-Водкін. Й.Лада, 
Ї.Трнка. Н .Рем ізов-Васильєв, Н .Є вреїнов, 
М.Добужинський. О.Кульчицька. Ю. Васнецов, 
Пивоварова. Лебідь.

На сюжети Л.к. створено багато опер. Серед 
них "Вільний стрілець" і '"Оберон" 
К.М. фон В ебера, "Турандот" Дж.Пуччіні, 
"Руслан і Людмила" М.Глінки, "Казка про царя 
Салтана" і 'Золотий півник" М.Римського- 
Корсакова. "Казки Гофмана" Ж .Оффенбаха, 
"Замок герцога Синьої Бороди" Б .Бартока. За 
мотивами Андерсена написані "С оловей" 
І.Стравінського, та "Король Помада" (за "Новим 
вбранням короля") угор. композитора Льордя 
Рапкі. Створено чимало балетів: ут.ч. "Лускунчик", 
"Спляча красуня" П.Чайковського, "Золота рибка" 

Л.Мінкуса, "Горбоконик" Ц.Пуні, "Горбоконик" 
Р.Щедріна. Укр.-амер. хореограф Р.Прийма-Бо- 
гачевська поставила у Нью-Йорку дитячі бадети- 
казки "Попелюшка" (1967) та "Квіт папороті" 
(1971).

Людмила Волкова

ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО ТА ІНШІ НАУКИ
мають тривалу продуктивну історію 
взаємостосунків, генетично пов'язану з міфологією, 
яка була, по суті, першою, синкретичною за своїм 
характером, системою знань, шо задовольняла 
основні потреби людини в евристичній орієнтації 
в світі. Не можна у зв'язку з цим не наголосити, 
шо ця історія була переважно "персоніфікованою' 
і втілювалась в діяльності "енциклопедистів" усіх 
часів і народів (Арістотель, Боецій, Авіиена (!бн 
Сіна), Вольтер, М.Ломоносов та ін). Але поч. 
усвідомлених, так би мовити, вторинних контактів 
Л. з ін. науками можна вважати XVI! -  XVHI ст.. 
коли воно остаточно відокремлюється від 
споріднених йому естетики, лінгвістики, філософії 
мист-ва, мист-вознавства і займає визначне місце 
у тогочасній класифікації наук відповідно зі змістом 
свого об'єкту дослідження. Наявність останнього 
стає в подальшому основним мірилом відносної 
самостійності Л., яке завжди чутливо реагує на 
вплив ін. наук, насамперед, гуманітарного циклу, 
з їх непідробним інтересом до діт-знавчого об'єкту.

Найбільш усталеними є взаємозв'язки Л. з 
лінгвістикою, з якою вона об'єднується в філологію, 
шо вивчає словесну діяльність людини. Але в історії 
цих взаєм озв язків на тлі заг. тенденції 
диференціації наук, знань можна розрізнити 
періоди їх відштовхування, зумовлені 
ідеологізацією Л.. насамперед, з боку історії та 
соціології, хоча деякі вчені зберігали заг-філол. 
настанову (О.Потебня, Р.Якобсон, В .Виноградов 
та ін.). Заг-філол. предметом є худож. мова у всіх

системних проявах її синхронічного та 
діахронічного існування (тв., творчість письменника, 
літ. напрям тошо). Основоположною проблемою, 
на якій перетинається інтерес Л. та лінгвістики, 
треба вважати проблему мови худож. тв., яка 
вирішується багатьма наук, дисциплінами, зокрема, 
лінгв. та літ-знавчими поетиками, шо вивчають 
відповідно вербальну структуру худож. тексту та 
систему засобів вираження худож. змісту тв.

Похідною від цієї проблеми є проблема стилю 
— худож. тв., автора, літ. напряму, епохи, хоча 
підхід до неї неоднаковий у лінгвіста та діт-знавия. 
Під стилем худож. тв. лінгвіст розуміє систему 
засобів індивідуального використання нац. літ. мови, 
інакше кажучи, для лінгвіста стиль — це 
іномовлення, по суті аномальне відхилення від мов. 
нормативності (інд. вакрокгі —  "гнута мова"). Лля 
літ-знавця, на противагу від лінгвіста стиль є 
поняттям, що визначає специфічну, зумовлену 
автор, ментальністю, єдність елементів не тільки 
зовн., але й внутр. форми, до того ж функціонально 
спрямовану на реалізацію змісту. Але, незважаючи 
на розбіжності між ними, зрозуміло, шо виявлення 
худож., зокрема, стильових та жанр, особливостей 
літ. тв. потребує співзусиль літ-знавчої та лінгв. 
поетики і стилістики. В цьому плані найбільш 
корисною була теор. обґрунтована ідея акад. 
В.Виноградова про створення окр. лінгво-літ- 
знавчої стилістики, ідея, яка одержала підтримку 
на кількох славістичних з'їздах, але, на жаль, 
залишилась невтіленою. До фактів взаємотяжіння 
Л. та лінгвістики можна залічити також і утворення 
таких словосполучень, як "граматика поет, думки' 
(Г.Шпет), "морфологічний метод" літ-знавства 
(термінологічний синонім "формального методу", 
запропонований Б.Ейхенбаумом). "граматика поезії 
та поезія граматики" (Р.Якобсон) та ін.

Не менш натуральною за своїм характером є 
співдружність Л. з фольклористикою. Це 
пояснюється, перш за все тим. шо л-ра генетично 
пов'язана з усною нар. творчістю Тому в звичне 
коло спільних для них проблем входять 
походження літ. форм (жанрів, тропів, строф та 
ін.), стійких сюжетних мотивів та архетипних 
образів-персонажів, стильових формул, міфопоет. 
моделей світу і най. образів природи та ін. 
Звертання до фольклористики є необхідним і при 
виявленні нар. витоків таких тв., як "Гаргантюа і 
Пантагрюель" Ф .Рабле, "Дон Кіхот"
М. де Сервантеса, "Фауст" Й.В.Гьоте, "Казки" 
О.Пушкіна, "Вечори на хуторі поблизу Диканьки ' 
М.Гоголя, "Пісня про Гайавату" Г.Лонгфелло та 
ін., не кажучи вже про лослідження тв. 
письменників, творчість яких характеризується 
виразною орієнтацією на фольклор (Р.Бьорнс, 
Ж .П .Беранж е, Т.Ш евченко, О.Кольцов,
М. Н екрасов, П.Мельников-Печерський, 
В.Стефаник та ін.).- Особливої фольклористичної 
ваги в цьому плані потребує вивчення 
літературної казки (напр:, "Народні витоки 
казок О.С.Пушкіна" укр. вченого Р .Волкова), 
літературної пісні банки тощо

304



ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО ТА ІНШІ НАУКИ

Чи ненайваждивішим у взаємостосунках між /1., 
лінгвістикою та фольклористикою є екстраполяція 
наук, метолів та ілей. Н апр., порівняльне 
м овознавство підштовхнуло ло виникнення 
порівняльної фольклористики піл впливом 
якої почало розвиватися порівняльне 
л ітературознавство

Іст. трал, є і співіснування Л. з мист-вознавством. 
Достатньо нагадати про спільність їхніх основних 
категорій та понять, т о  відбивають онтологічні 
властивості тв. як худож. цілого, його генезу, 
гносеологічні можливості, функціональну 
спрямованість, рецептивне існування, аксіологічні 
орієнтири тощо. Не. насамперед, хулож. образ, 
форма і зміст, жанр, стиль, структура, система 
та ін.. хоча змістовність кожного з них у різних мист- 
вознавчих дисциплінах не є абсолютно тотожною і 
потребує певної уніфікації. Спорідненість Л. і мист- 
вознавства пояснюється тим. шо д-ра генетично 
(через фольклор) пов'язана з синкретизмом 
первісного мист-ва, який зумовлює іст. постійне 
тяжіння її ло ін. видів мист-ва, шо містить в собі 
настанову на синтетизм. До найважливіших 
проблем, які вирішуються тільки резонансними 
зусиллями Д. та мист-вознавства належить проблема 
порівн.-типол. зіставлення тв. різних видів мист-ва, 
включаючи і словесний, проблема перекладу з мови 
будь-якого мист-ва на мову л-ри і навпаки 
(ілюстрація, лібрето, радммт'еси та ін.), проблема 
співвідносності д-ри і видів мист-ва на різних етапах 
їх іст. спілкування тошо (Малярство І література, 
Музика І література)

До другого, менш спорідненого Л. кола 
гуманітарних наук, належать філософія, 
психологія, соціологія та історія з притаманним їм. 
як і л-рі, інтересом до екзистенпійних проблем 
людини. Безперечним є вплив фідос. ідей та самої 
структури фідос. рефлексії на літ. напрями (напр., 
картезіанства на класицизм, позитивізму на 
натуралізм, ніцшеанства на весь "срібний вік" рос. 
поезії тошо). а також на творчість багатьох 
письменників або окр. літ. тв. (масонства на 
'Російські ночі" В.Олоєвського, А.Бергсона на В 
пошуках втраченого часу" М.Пруста, лзен- 
буддизму — на Дж.Д.Селінджера, інд. філос. 
традиції на Г .Г е ссе  і т.л.), нарешті, на 
світосприймання літ. героїв (напр., кн. М.Штірнера 
Єдиний та його власність" на Раскольнікова з 

роману Ф .Д остоєвського "Злочин і кара"). 
Органічна єдність л-ри та філософії властива таким 
письменникам, як Вольтер, Ж .-Ж .Руссо, 
Г.Сковорода, Достоєвський, Л.Толстой та ін., деякі 
з них поєднували заняття л-рою з професійною 
діяльністю філософа (Ж.П.Сартр. А.Мердок). Все 
це свідчить про те. що без постійних контактів з 
філософією вирішення багатьох літ-знавчих 
проблем гносеологічного, методологічного, 
світоглядного, аксіологічного характеру 
залишається проблематичним, а деколи — 
неможливим, якщо мати на увазі існування таких 
явиш, як ф ілос. проза, поезія, повість, 
екзистенціалістський роман тощо.

Історія психологізації Л. почалася з 
арістотелівського вчення про катарсис, але лише 
в останній третині XIX ст. виникає психологічна 
школа, яка спрямовує свої корпоративні зусилля 
на дослідження, перш за все, психологізму в л-рі. 
Найоригінальнішим вторгненням у літ-знавчу 
сферу відзначався п си хоан ал із, шо був 
започаткований З.Фройдом та розвинутий його 
послідовниками. Активне втручання психології у 
справи Л. не обмежується впровадженням її 
методів, а й збагачує термінологію Напр.. 
поняття хронотопу, яке ввів у Л. М.Бахтін. 
запозичене ним у психолога О.Ухтомського. 
"Присутність" психології у літ-знавчій свідомості 
підтверджується і низкою таких жанр.-стильових 
понять, як психол. проза, психол. драма, 
психологія героя та ін. Найлоказовішим фактом 
співдружності Л. та психології є наявність таких 
"стикових" проблем, які не можуть бути успішно 
вирішеними виключно літ-знавчим до них підходом, 
а саме — проблема психології творчості та 
психології сприйняття літ. тв. Зокрема, потребують 
вивчення: зміст психоф ізіологічної реакції 
реципієнта на худож. форму (перш за все на її ритм, 
організацію, зв'язок між вербальним подразником 
та слуховими, візуальними, мнемонічними та ін. 
асоціаціями, виникнення в худож. свідомості 
синкретичних образів (напр., т.зв. синкретичного 
епітету як прояву синестезії), перевага певного 
кольору в "палітрі" письменника тошо. Не менш 
значною є проблема "акнентуйованої особистості" 
(К.Леонгард) в л-рі ("Макбет" В.Шекспіра, "Лон 
Кіхот" С ервантеса. Пригоди барона 
Мюнхгаузена" Р .Е .Р асп е, "Мертві душі" та 
"Записки божевільного" Гоголя, "Село 
Степанчиково та його мешканці" Лостоєвського, 
"Тартарен зТараскону" АЛоле, "Захист Лужина" 
та "Л оліта" В .Н абокова. "К олекціонер" 
Лж.Фаулза, "Осліплення" Е.Канетті, "Парфюмер" 
П.Зюскінда та ін.).

Щодо застосування соціологічного методу в 
Л., то його активна історія почалась в сер. XIX 
ст (Культурно-Історична школа) хоча про 
соц. функцію мист-ва роздумував ще Платон 
("Лержава ). Незважаючи на драм, періоди цієї 
історії, принаймні у вітчизняній (і не тільки) науці 
про л-ру ("вульгарний соціологізм"), все ж 
констатувати повну девальвацію соціологічного 
методу не є коректним, позаяк завжди важлива 
для Л. проблема соціології худож. форми 
потребує для свого вирішення залучення саме 
його. Так, при створенні іст. поетики будь-якого 
жанру треба врахувати не тільки його власну 
еволюцію чи зміни, шо відбуваються у жанр, 
системі в цілому, але й комплекс позахудож. 
факторів, серел яких соц. посідає не останнє 
місце. Залишаються актуальними і таки вузлові 
проблеми вивчення л-ри. як соц. гєнеза та 
функиіювання тв.. проблема соц. контексту 
творчості письменника або літ. напряму, 
проблема соц. змісту образу автора, оповідача, 
персонажа, читача та ін.

305



ЛІТОПИС

Усталеним с зв'язок між /І. та історією, про шо 
свідчить введене в сер. XVI! ст. Ламбеком поняття 
"історія л-ри", хоча першою спробою співвіднести 
ці науки була 'Всесвітня хроніка" сер.-віч. ченця 
Гелінанда. Усвідомлене впровадження принципу 
історизму у літ-знавчі дослідження спричинило 
появу в сер XIX ст кудьтурно-історичиоУ 
шкоди, шо сприяло розумінню детерміністської 
функції змісту дійсності щодо л-ри, тим самим — 
ігноруванню відносної самодостатності літ. 
пам'ятки як худож. цілого, 'персоніфікованості" 
творчості мития та власної історії л-ри. Поступова 
вульгаризація принципу історизму не є доказом 
його методологічної неспроможності, шо й 
доведено порівн.-іст. літ-знавством, а також суч. 
історією л-ри як наук, дисципліни. До гол. проблем, 
що лежать на перетині Л. та історії, треба віднести 
перш за все проблему впливу літ. тв. на його 
синхронічного та діахронічного читача- 
інтерпретатора. шо дає змогу створити іст.- 
функціональну біографію тв. Залишається постійно 
актуальною проблема співвідносності літ. та іст. 
реальності, напр., при коментуванні худож. тв., при 
аналізі исторично У прози тошо

До третього кола наук, з якими спілкується Л ., 
належать математичні. Зокрема, статистика, 
методи якої застосовувалися ше у XIX ст. 
(М.Чернишевський), переважно в області 
ритмології. Щодо суч., тим більше поріяиядьиого 
вірш ознавства, то воно не може уникнути 
статистичних метолів у виведенні будь-якої 
квантитативної закономірності синхронічного або 
діахронічного існування вірш, форм (А.Бєлий, 
Ґ.Ш енгелі, К .Тарановські, А .Колмогоров, 
М.Гаспаров, М.Сулима та ін.). Продуктивним є 
використання статистичних методів у створенні 
частотних словників мови письменників (напр., 
норв. вчений Г.Хетсо зробив порівн. частотний 
словник лексики рос. поетів-романтиків). Широке 
визнання набули метод моделювання, теорія ігор, 
теорія ймовірності та ін. у вивченні конфліктів та 
сюжетної поведінки літ. героїв ("Ігри і рішення" 
Р.Льюїса та X .Райфа), інформаційний метод 
вивчення естет, діяльності людини ("Теорія 
інформації та естетичне сприйняття" А.Моля). Як 
специфічне моделювання розглядають худож. 
творчість у цілому, шо особливо стосується 
наукової фантастики, а також тв з явною 
настановою на пересторогу (напр., романи 
Достоєвського, романи антиутопи та ін.). Цікаві 
спостереження щодо аналогії між худож. та 
математичним мисленням висловлені в кн. амер. 
вченого С.Бахенена "Поезія та математика ". Не 
виключає Д. і досвіду логіки, напр., індуктивної, 
при реконструкції особливостей архаїчного мисг- 
ва, зокрема, письмового. Винятково важливим став 
для розвитку Л . XX ст. вплив на нього 
метадисииплінарних семіотики, структуралізму, 
герменевтики та неоригорики

Загалом історія взаємовідносин Л. з ін. науками 
не тільки мала продуктивне значення для його 
розвитку, але й сприяла реалізації давн. ідеї про

синтез наук, принаймні гуманітарних, який стає 
найпотрібнішою тенденцією сучасності.

Борис Івамюя

ЛІТОПИС —  синтетичний, об'єднуючий' 
(Д.Лихачов) жанр в л-рі Київ. Русі і згодом України, 
Росії та Білорусі, шо сформувався на основі записів 
іст. подій за часів князювання Ярослава Мудрого 
(1019 — 1054) і проіснував аж до поч. XVIII ст. 
Розповідь про події кожного року в Л . починалася 
словами. "В літо ...", звідки й походить назва. На 
відміну від дат-мов. зх.європ. хронік, які загалом 
перебували на периферії cep-віч. літ. процесу, в 
Київ. Русі Л., шо писався спільною для сх. слов'ян 
давн-рус. мовою, був одним із провідних жанрів 
(поряд з житіем та проповіддю) Популярність Л. 
пояснювалась і мов. чинником, і його багатожанр. 
та багатостильовою структурою, в межах якої 
знаходили собі місце ін. літ. та фольклор, жанри 
(від прислів'їв до ораторських промов), і — 
найголовніше — тими ідеологічними завданнями, 
які виконував Л. в процесі створення христ. Київ, 
держави. За словами Д.Ліхачова, літописці — "не 
зодчі окремих споруд. Не — містобудівничі. Вони 
працювали над одним, заг. грандіозним 
ансамблем". (Ло речі, своєрідним "Л. в камені' 
можна назвати собор Софії Київської, що втілював 
ті ж державотворчі ідеї і був збудований знову ж 
таки за часів Ярослава Мудрого).

Зразковим Л. стала "Повість временних літ", 
написана Нестором (бл. 1113), який взяв за основу 
т. зв. Початкове зведення (1097), шо, в свою чергу, 
базувалося на Найдавнішому (1037 ), Києво- 
Печерському (1073) та Новгородському (1079) 
зведеннях.

"Повість ..." демонструє розуміння автором 
відповідальності за вирішення тих питань, шо 
виникали в процесі формування державної 
самосвідомості, перш за все —  "откуда єсть пошла 
Руская земля". Нестор створює т. зв. балканську 
теорію слов'ян, етногенези (починаючи з сина Ноя 
Иафета), висвітлює утвердження християнства на 
Русі, історію князівської влади і т. ін. Окрім 
пізнавальної та виховної функції, Л. — за 
відсутністю таких белетристичних жанрів, як 
лицарський роман, фабльо вчена поезія та ін 
— виконував і власне літ. функції, формував естет, 
смаки. Через багатожанровість Л. охоплював усі 
можливі худож. засоби давн-рус. писемності. Так. 
"Повість ..."  увібрала в себе дружинно-епіч. 
перекази, записи усних оповідань та легенд, казк. 
оповіді прислів'я і приказки, військові повісті, 
бібл. вирази, промови філософа і князів, записи 
державних угод та політ, заповітів і т. ін. (Очевидно, 
традицією багатофункціональності. закладеною 
Л., не в останню чергу пояснюється специфічний 
характер рос.та укр. клас, л-ри XIX ст ).

В період феодальної роздробленості ХІІ-ХШ ст. 
процес літописання децентралізувався. Л. 
складаються в центрах самостійних князівств. За 
винятком Києва, де ше утримувалися ідеали єдиної

306



ЛГГОТА

могугньої Русі, ін. Л.. хоч і починалися, як правило. 
"Повістю врєменних літ", вже втрачали заг.- 
державний характер. З іст. погляду найціннішими 
є Галииько-Волинський, Володимиро-Суздальський 
та Новгородський Д.

Галицько-Волинський Л. складався з двох 
частин. В 1-й в центрі уваги літописця найважливіші 
події Галицької (1201-61), а в 2-й — Волинської 
(1262-91) земель, боротьба з татаро-монголами, нім. 
лицарями, лит. і поль. загарбниками. Пропагуючи 
ідею сильної князівської влади. Л. поступово 
перетворювався на життєписи князів, у похвалах 
яким особливо зростала літ. майстерність авторів. 
Галицько-Волинський Л. знайшов відбиток і за 
межами сх-сдов. писемності: ним, напр., користу­
вався поль. історіограф XV ст. Ян Длуґош.

Н овгородські Л ., навпаки. мають 
республіканський ' характер. .Документально- 

діловим стилем в них повідомляється про зіткнення 
віча з князями, про ціни на хліб, про скотарство, 
про стихійні лиха і т. ін. Знаходять відображення і 
зв'язки самостійного Новгорода з європ. містами 
та Візантією, чим і пояснюється поява в Л. "Повісті 
про взяття Парьграду хрестоносцями 1204 р " .

Нарешті, Вололимиро-Суздальський Л.. шо 
набуває риторичного церк.-кн. забарвлення і 
містить в собі багато бібл. цитат, повчань та 
елементів агіогр аф ії стає провідником ідеї 
нового державотворення, яке згодом і відбувається 
навколо Московських земель. Відповідно в XIV-XVI 
сг. заг.-рос. характер мають московський Л. (перше 
заг.рос. зведення — Троїцький Л ) , в яких 
відтворюється процес єднання Росії під владою вел. 
московського князя та визволення від татаро-монг. 
іга, а також Л. Восиресенський і Никонівський. На 
основі останнього створюється найбільша за 
обсягом літописна пам'ятка сх. слов'ян — Лииеве 
зведення в 10 т. (1568-76).

Починаючи з XIV ст. специфічних нац. рис 
набувають білор. (або білор-лит.) та укр. Л., хоча є 
й спільні — і за мовою, і за відображеними іст. 
подіями — зведення (Супрасльський список, 
Л Биховця та ін.). Крім вказаних, білорус. Л . дійшли 
до нас у коротких (Авраамки. Уваровеький та ін. 
Л. XIV-XV ст.) та поширених зведеннях XVI ст. 
(Євреїновський, Красинського, Рачинського і 
Румянцевський списки).

Цікаве літописання існувало в XV ст. на 
Закарпатті, де використовувались перекладені іст. 
матеріали з утор, та поль. хронік. 1458  р. датовані 
Мукачівський Л. та "Лєтословіє" монастиря св. 
Василя Великого.

Пізніше історіографія України представлена як 
короткими нотатками, пов'язаними з окр. містами 
чи монастирями (Київський, Острозький. 
Львівський. Чернігівський, Міжгїрський, Лобро- 
мильський та ін. Л.), так і детальними оповідями, 
що охоплювали вел. проміжки часу чи іст. значуші 
епохи і з жанр, погляду коливалися від хронік 
("Хроніка" Феодосія Софоновича) до синтетичних 
історіографічних форм, серед яких — відомі 
"Густинський Л." та "Синопсис" Інокентія Гізеля.

"Густинський Л." містить в собі викладення 
подій всесвітньої історії, перекази історії Київ, та 
Лит. Русі з використанням "Повісті врєменних літ" 
та ін. Л., поль. хронік, лит. документів та ін.: тут є 
і відомості про зародження укр. козацтва, про 
селянське повстання 1490, про Брестську церк. 
унію 1596 і т. ін. "Синопсис' особливо цікавий 
тим, шо являє собою  поєднання лавн-рус. 
літописних традицій з бароковю манерою розповіді 
про іст. події. Він був одною з найбільш читаних 
іст. кн. XVH ст., про шо свідчить вел. кількість 
перевидань, переклади грец. та пат. мовами, 
активне використання укр., р ос., болг. 
історіографами; крім того, він давав матеріал для 
літ. тв., нар. казок та лубочних картинок.

Наприкінці укр. літописання (XVH-XVIII ст.) 
з'являється нов. жанр історіографнчноь л-ри — 
т. зв. козацькі літописи Самовидця, Г.Грабянки та
С. Beличка.

В л-рі пд. слов'ян Л. існував поряд з такими 
жанрами, як хронограф, хроніка родослов. 
Перша історіографічна пам'ятка болг. л-ри була 
складена, очевидно, ше Костянтином 
Пресдавським (ЇХ ст.). В часи другого розквіту болг. 
культури (XIV ст.) виникає літописне зведення, 
варіанти якого зберігаються в Москві та Римі. 
Одна з найповніших балк. хронік дійшла до нас у 
списках XVI ст. (період османської навали).

Вел. інтерес представляє спільна сербо-хорв. 
пам'ятка — "Л. попа Луклянина" (ХН ст ), за жанр, 
особливостями близький до Л. Київ. Русі. Під 
впливом цього тв. написано лат-мов. хорв. 
"Хроніки" Фоми Сплітського та Івана 
Архидиякона. В XV-XVIII ст. ведуться такі серб. 
Л ., як Копоринський. Верхобрезничський. 
Студенииький та ін. Своєрідним синтезом Л. та 
родослова стала знаменита "Слов'яно-сербська 
хроніка" в 5-ти т. Г.Бранковича (поч. XVIH ст.),шо 
охоплює час від бібл. створення світу до 1705.

Крім слов, л-р, історіографічні тв. під назвою 
"Л." зустрічаються також в Грузії. Молдавії і навіть 
на Тибеті.

Олександр Бойченко

/НТОТА або /ИТОТЕС (грец. іі/єНуз — 
простота, зменшення).

1. Троп, різновид метонімії, протилежність 
гіперболи: поменшення ознак чи якостей 
предметів або явищ.

Трад. риторики розглядали Л. як вид 
гіперболи й. відповідно, поділяли гіперболу на 
auxesis — збільшення та topirtosis або meiosis 
— зменшення. Л. поширена у розмов, мові "з'їв 
крихту хл іба", "за хвильку повернуся ; в 
ілеоматиці ф ольклор, генези : з макове
зернятко". Словесно Л. може бути порівнянням: 
"сам а така, як вузлик" (Марко Вовчок), 
м етаф о р о ю .- "хата на курячих ніж ках", 
епітетом: "хлопчик-мізинчик". Принцип Л. 
втілюється також на сюжетно-образних рівнях 
фольклор, чи умовно-фант. типу: карлики, 
гноми, Гулліверові ліліпути.

307



ЛГГУРПЙНА ДРАМА

2. Стил, фігура означення, що антонімом, 
запереченням протилежного підкреслює вартість 
чогось: "працьовитий" — "неледачий". У цьому 
розумінні /1. споріднена з евфемізмом, бо не 
змінює зміст висловлювання, але його лексичне 
оформлення.

Анатолій Волхов

ЛІТУРГІЙНА ДРАМА — перший 
оформлений драм, жанр cep-віч. рел. театру, дія 
якого відбувалася виключно у стінах катол. Храму 
і являла собою  інсценівку окр. епізодів з 
Євангелія, які входили у склад пасхального чи 
різдвяного богослужіння (літургії), і мала 
підкреслено дидактичний чи алегоричний 
характер.

Витоками її були такі явища в клерикальній 
драмі IX ст., як антифони чи респонсорії (обмін 
репліками з Нов. Завіту між хором та священиком 
чи між двома півхорами), тропи (діалогізований 
парафраз новозавітного тексту) та пантомімічні 
сиенки з певними декораціями й бутафорією 
(напр., колиска, ясла). Перші /І.д. (X—XI ст.) були 
написані лат. мовою, базувалися на канонічних 
Євангеліях (лише з невел. додатками і 
переробками), цілком були покладені на музику і 
виконувалися біля вівтаря лише духов, особами. 
До XI ст. в Д.д. утворилися два тематичні цикли: 
пасхальний ("Плач Трьох Марій") та різдвяний 
("Різдвяне дійство"). В Німеччині особливо 
виділяється "Гра про антихриста" (XII ст.) з досить 
сильною політ, тенденцією. Д.д. були, як правило, 
небагатослівні, невел. за об'ємом і мали ритуально- 
алегоричний характер. Однак, починаючи з XII ст., 
у зв'язку з розвитком міської л-ри, Д.д. зазнала 
значних змін. В драму проникає най. мова 
("Наречений, чи Діви мудрі і немудрі", XI—XII ст.), 
посилюються реаліст, побутові елементи ("Гра про 
Адама" та "Гра про св. Воскресіння", XII ст.), в 
діалогах з'являються фарсові первні, розширюється 
коло сюжетів (включаються сюжети із Ст. Завіту, 
апокрифи та легенди про святих та мучеників), 
посилюється видовишність, з'являю ться 
різноманітні технічні пристосування (блоки для 
"вознесіння", люки, небо, що рухається тощо). Це 
привело до втрати Д.д. сво єї ритуальної 
спрямованості. 1210  р. папа рим. Інокентій III 
заборонив вистави в храмах і заборонив духов, 
особам у майбутньому брати в них участь. Д.д. 
почала розігруватися городянами на паперті перед 
храмом (напівлітургійна драма), на майданах і стала 
основою для створення нов. драм, жанрів (ауто, 
мірак/ть, містерія), сприяла поширенню сатир, 
жанрів, (соті, фарс). В Німеччині Д.д. нім. мовою 
проіснувала до XVI ст., в Іспанії — до XIII ст.. в 
Англії —  до XIV—XV ст. В Україні вона, як жанр 
шкільноі*драми, збереглася в репертуарі до XVIII 
ст.: драми різдвяного і пасхального циклу — 
'Комедія на день Рож дества Хрістова" 

Д .Р остовського , "ДИйствіє на Рож дество 
Христово" М .Д овгалевського, "Торж ество 
Естества Человіїческаго" С.Дяскоронського,

"Образь страстей міра сего образомь страждушаго 
Христа исправися" та ін.

Андрій Близнюк

/НЧИ/ІКА — жанр дитячого фольклору. Д. 
має прикладне значення. Вона виконує функцію 
упорядкування, вибору та визначення дій учасника 
гри. При цьому перераховуються всі, хто бере 
участь у грі. Найчастіше Д. бувають римованими з 
гумор, змістом, а саме перерахування може бути 
завуальованим: "Еиики-беиики їли вареники...". 
Назва терміну походить від самої функції 
перерахування учасників гри та наявності в текстах 
числівників: "Раз, два, 7 р и , чотири, п'ять — я іду 
шукать", або "Раз, два, три —  коника бери!" Це 
притаманно Д. усіх слов'ян, народів, напр., біл. Д.:

Раз, два — булава.
7рі, чо гір і — почаділі.
Пять, шесть — мегді сесть.
Сом. восем — се но косім,
Девять, десять — сено несіть.
або НІМ. Д..:
Eirts. дмеі. drei, uier,
Ли/ dem Mauier 
Sieht ein Gias Bier,
Steht ein G/as Wein,
Denn du soNst es sein.
Цікавим прикладом міжетнічних контактів є Д. 

у гуцулів Буковини з очевидними нім. елементами:
Кайлу, кайлу. каилул;
Десь тут бути зозулі.
Попіл тори літали 
Шугку-лугку збирали.
Айнс, ивай. лрай 
Л ти, Галю, шутку лай'
(Каиду —  шканлу — від кандибати, 

шкандибати. Щугка-лугка —  лико з ліщини, з якого 
кошики плетуть).

Д. може співатися, входячи складовою 
частиною в гру хороводного характеру. 
Прикладом може слугувати гра, в якій діти, 
рухаючись колом навкруг одного, котрий стоїть в 
центрі, співають:

Ой, встань, встань, подоляночко.
Вимий личко, як те склянечко,
Візьмися за боки 
7ай за своі скоки.
Пілскочи ло раю.
Бери лівча з краю.
Також загальновідома пісенна за формою 

виконання Д. "Коровай, коровай, кого хочеш 
вибирай" V наведених прикладах не 
перераховуються всі учасники забави, шо є 
обов'язковою, як вважається, ознакою Д. Однак 
їх слід віднести до цього жанру, бо в них 
зберігається функція вибору. Д. як і багато ін. 
жанрів дитячого фольклору, походить від 
ритуально-побутової практики лорослих. Вона 
пов'язана з давн. віруваннями, зокрема з магією 
лічби. В основі цього зв'язку лежить імітація та 
наслідування. Напр., до наших днів у Голландії 
ситуація купівлі та продажу вел. партій сиру дуже

308



МАГІЧНИЙ РЕАЛІЗМ

схожа як за змістом, так і за жестикуляцією (в основі 
лежить рахування) на дитячу /І.

Прийоми /1. використовують в л-рі, напр.:
Раз, два — дерева,
7ри, чотири — вийшли звір),
П'ять, шість — пала лист.
Ом. вісім — птахи в лісі.
Лев ять. десять — не сунички
Підвели червоні личка.

(Н.Забіла)
За функцією до П. близькі словесні 

жеребкування, коли треба учасників забави 
поділити на дві партії. Обирають двох ватажків, 
ін. учасники підходять до них і запитують:

Что тебе надо — сено косить или дрова рубить?
Коня вороного или седла золотого?
На печке заблудился или в ложке утонул?
/7ес ломать или деньги воровать?
Залежно від вибору ватажка, ті, шо грають, 

відходять у той чи ін. бік.
Людмила Волкова, 

Ігор Зварич

ЛУБОЧНА ЛІТЕРАТУРА — в Росії та Україні 
ХУШ-ХІХ сг. дешеві масові, невел. за обсягом видання 
для народу (окр. аркуші або кн.), де текст 
супроводжувався малюнками. Поряд з рел.- 
легендарними тв. (житія святих, сказання про 
монастирі, місця паломництва і т.п.). Л.л. зверталась і 
до світських сюжетів Почасти це були переклади 
лимарських та пригодницьких романів й повістей 
які в Зх. Європі ввійшли до розряду народних книг. 
Поширення набула повість "Про Петра Золоті ключі" 
— перекладна переробка роману про прекрасну 
Магелону. Повість про Октавіана. перекладена 1677 
з поль. мови під заголовком "Повість про римського 
кесаря Оттона", стала популярною в Росії XIX ст. під 
назвою "Історія про левицю, шо виховала царського 
сина". Незрідка Л.л. вдавалася до переробок казок, 
билин, ісг. переказів. Відомою стала казка про Бову- 
Королевича. шо була перекладом з серб, мови італ.- 
франц. лицарського роману, й потрапила до Росії 
через білор. посередництво, або героїчна казка сх. 
походження про Єруслана Лазаревича. Л .л.. можливо, 
частіше, ніж нар. книги на Зх. вдавалася до засобів 
нар. сатири (казки про Йоржа. Шемякін суд та ін.) і 
до мал. жанрів "низової" л-ри (пісенники, оракули, 
сонники тощо). У скороченому примітивному вигляді 
друкувалися своєрідні дайджести— переробки тв. 
О.Карамзіна, О.Пушкіна, М.ґоголя, М.Лермонтова 
без прізвища автора. Як і зх-європ. нар. книги, Л.л. 
переважно анонімна, однак вона висунула і своїх 
"класиків". серед яких варто згадати Матвія Комарова: 
"Опис життя славного шахрая і злодія Ваньки-Каїна і 
французького шахрая Картуша" (1779), "Повість про 
пригоди англійського мілорда Георга і 
бранденбурзької марк-графині Фрідеріки-Луїзи" 
(1782) та Андрія Філіпова: "Вісті про хороброго 
рицаря Францила Венціана і про прекрасну королеву 
Ренцівену" (1787).

Лив Інгерсемюгмка
Петро Рихло

МАГІЧНИЙ РЕАЛІЗМ (міфологічний 
реалізм, символічний реалізм, чудова реальність, 
реальність дива) —  не зовсім усталений термін для 
позначення специфічних особливостей лат.-амер. 
роману 2-ої пол. XX ст. Слід чітко відрізняти 
конкретно-іст. худож. явише від більш широких 
теор. узагальнень, як. напр.. використання терміну 
М.р. для характеристики давн-rpeu. л-ри.

Сутність М.р. полягає в органічному поєднанні 
натуралістичного точного показу дійсності та 
фант.-чудесної стихії, побутових деталей та 
символіко-міфол. елементів, зовн. примітивізму та 
потаємних глибин свідомості, передчуттів, інтуїції. 
Подібний синтез не є нов., поєднання реального 
та фант.-містичного використовується ше з ант. 
часів ("Золотий віслюк" Апулея тошо), особливого 
значення цей синтез набуває в добу романтизму 
(Е.Т А.Гофман. Е.А.По, М.Гоголь, якого навіть 
звуть батьком М.р. — "Ніс", "Шинель"), а також в 
сатир, тв. (Ф .Рабле, Дж.Свіфт, М Салтиков- 
ІЛедрін. М.Булгаков). Однак в європ. л-рі це явище 
сприймається гол. чином як літ. засіб, своєрідна 
гра автора з читачем, спосіб протиставлення 
низької дійсності та високої романт. фантазії за 
допомогою гротеску, гЬіербояи, алегорй, симвсму 
Пешо ін. ролю відіграє синтез реального та фант, 
у Ф .Кафки, де це поєднання не є простим 
порівнянням метафорою, а виступає як цілком 
відчутна реальність, яка є абсурдною, але 
надзвичайно місткою, явною, такою, шо відбиває 
цілком певний аспект людського буття (низка 
дослідників позначає твор. манеру Кафки тим же 
терміном М.р.). Такий підхід найближчий до 
розуміння М.р. в датюю^мериканськй літературі, 
де він є засобом відтворення специфічного 
сприйняття життя цілісною, міфол. свідомістю 
латиноамериканця. М.р. в л-рі чимось близький 
карнавалові як невід'ємній частині буття Пат. 
Америки з його сплетінням чуттєвості та 
духовності, розкріпачення та ритуалу. Постійна 
напруга між сферами фізичного та духов., між 
варварством та цивілізацією, певна незавершеність 
формування лат.-амер. свідомості, злиття європ., 
афр. та інліан. первнів культури, католицтва та 
поганства спричиняє певну надмірність в л-рі, яку 
численні лат.-амер. письменники зв язують з 
традиціями європ. бароко. Тобто саме барочна 
естетика лягла в основу М.р. М.р. має на увазі 
особливе бачення світу, яке містить в собі сплав 
міфології та зовн. реальності, раціонального та 
ірраціонального, свідомого й підсвідомого, первнів 
індіан. фольклору, традицій ісп. лицарського 
роману, афр. вірувань та звичаїв. Усе це зливається 
в иілокупність за допомогою витонченої техніки 
суч. роману — часовими зміщеннями, 
поліфонічністю, потоком свідомості, апеляціями 
до досягнень психології, етнографії та філософії 
XX ст., своєрідним лат.-амер. тумором.

Біля витоків М.р. стоять А.Карпентьєр та 
М.Астуріас, найяскравіше він виявився в творчості 
Ґ .Ґар сіа  Маркеса, який сформулював один 
з основоположних принципів М.р. — прийом

309



МАДРИГАЛ

олиннення "вивернути дійсність навиворіт, щоби 
розглянути, яка вона зі зворотного боку" 
Письменник примушує своїх героїв пережити 
досвід людства, примхливо вплітаючи бібл., ант., 
літ.-фольклор фант, мотиви та а/тюзп до їх 
повсякденного життя. Так. одна з героїнь роману 
"Сто років сам отності", яка вирішила не 
розлучатися зі своєю незайманістю, підноситься як 
Діва Марія на небеса, але автор вводить побутову 
подробицю, яка надає всій сцені дешо іронічного і 
водночас естет, оновленого характеру: героїня 
підноситься на небеса не як-небудь, а на 
перкалевих простирадлах. Побутова конкретика 
надає елементу достовірності оповіді і в той же 
час "вивертає дійсність навиворіт", шо примушує 
читача сприйняти епізод не як тривіальну бібл. 
алюзію, а як цілком можливу, "віртуальну" з т.з 
латиноамериканця, ситуацію.

Таким же чином Гарсіа Маркес, Борхес, 
Варгас Д ьоса, Кортасар та ін. лат.-амер. 
письменники обігрують та оновлюють давно відомі 
в л-рї традиційні сю ж ети та мотиви 
(інцестуальний зв'язок, едіпів комплекс, потоп, 
ритуальне вбивство та кровну помсту, любовний 
трикутник, втрату пам'яті, міфи про Сізіфа та 
Прометея, лицарський роман, легенди про 
Фауста та Дон Жуана, одіссею та робінзонаду, 
налвойовничістьта надчуттєвістьтощо), яким вони 
надають суч. звучання та побутової достовірності. 
V такий спосіб фант., чарівне, дивне, містичне, 
немовби розмішується в центрі буденного, 
домашнього, побутового і надає всьому тв. 
раціональної та емоційної повноцінності та естет, 
новизни.

М.р. змикається певною мірою з явищами по­
стмодернізму та є однією з найважливіших течій 
у світ, л-рі 2-ої пол. XX ст., про шо свідчить чима­
ла кількість худож. тв. та наук, розвідок, присвяче­
них '"реальності дива" (Ч.Айтматов, А. і Б.Стру- 
гаиькі. В .Орлов. С.Кінг тошо). В укр. л-рі явище, 
споріднене М.р., отримало назву химерний роман 
(О.Ільченко, В.Земляк. В.Шевчук).

Юрій Попов

МАДРИҐА/Ї —  італ. madnga/e від пізньолат. 
mafricale — "пісня на рідній, материнській мові" 
— лір. жанр, вірш-комплімент. У вузькому значенні 
під М. розуміють "вірш на випадок" — 
імпровізаційну посвяту жінці, яка записується в її 
альбом. М. є опозиційною парою епіграмі: їх 
зближує переважно невел. обсяг та афористична 
кінцівка, відрізняє характер жанр, пафосу.

Своє походження М. веде від італ. та Прованс, 
лю бовної буколічні пісеньки, переваж но 
жартівливого чи фривольного змісту (Прованс, 
madre — пастух) XIV-XV ст. Як жанр М. склався 
в італ. ліриці Відродження (XVi ст.) і став 
особливо популярним у салонній поезії Європи 
XVH-XVIII ст. Довгий час М. зберігає зв'язок з 
музикою.

М. представлений іменами Ф .Петрарки, 
Лж.Боккаччо, Д.Аріосто (Італія. XV-XVI ст.),

Дж.Маріно (Італія, XVII ст., цикл "Мадригали та 
канцони"), англ, поетів XVH ст. Д.Донна, 
Ґ .Герберта, А.Міикевича та Ю .Словацького 
(Польша, XIX ст ), О.Пушкіна, М.Лєрмонтова, 
А.Ахматової, О.Мандельштама (Росія, ХГХ-ХХ ст.),
С.Квазімодо (Італія, XX ст.), Н.Гільєна (Куба, XX ст ).

П оступово тематичний діапазон М. 
розширюється, окрім любовно-еротичного мотиву 
розробляю ться й ін., що пов'язано з 
дерегламентаиією жанру взагалі та М. зокрема 
("Мадригал місту Сантьяго" Ф.Г.Дорки, "Мадригал 
трамвайному квитку", "Мадригал загубленому 
гребінцеві" Р.Альберті — ісп. поетів XX ст.). Не 
настільки нормативним стає жанр, стиль М. 
("Мадригал полковій дамі" М.Ґумільова, рос. поета 
XX ст ., є по суті жанр, протилежністю М. — 
епіграмою).

В Україні М. укорінюється наприкін. XVII — 
на поч. XVIII ст. в поетів-спудеїв та випускників 
Києво-Могилянської академії, як от М.Зиновієва 
Климентія "О мати, діво красная" та ін. В альбомах 
лаврської малярської майстерні т.зв. кунштбухах 
було записано М. Галина Алімнія (кін. XVIII ст ). 
Впродовж XIX ст. М. не був популярним. До нього 
знову звертаються наприкін. ХІХ-на поч. XX ст. 
поети, які орієнтувалися на заг-європ. вірш, 
традицію: В.Самійлено, М.Вороний, О.Олесь: 
багато М. у Б.Пачовського, О.Ольжича (цикл "З 
альбомних поезій).

Борис ^анюк

МАДХ — самостійний араб, жанр 
доісламської поезії, своєрідний панегірик, в якому 
перераховуються і прославляються діяння героя 
та його племені. Серед найвідоміших 
репрезентантів цього жанру —  поети VI-VII ст. аль- 
Мусаккаб аль-Абді, аль-Аша, ан-Набіга аз-Зуб'яні 
та ін. Згодом М. стає обов'язковою частиною 
насиди

Олександр Бойченко

М АЙСТЕРЗАНҐ (нім. M eistersang  — 
майстерний спів) — форма cep -віч. поезії, 
продовження міннезангу Починає виникати з кін. 
XIV ст. в середовищі бюргерських цехових 
корпорацій, ремісничих мануфактур як спосіб 
духов, сам ореалізації. Перші школи М. 
засновуються при парафіяльних церквах у вигляді 
церк. співочих братств. Одним з ранніх 
представників М. вважають видатного епігона 
куртуазної класики згасаючого лицарства Конрада 
фон Вюрцбурга (ХНІ ст ), чия поема "Цісар Оттон 
з бородою "перекладена І.Ф ранком. Його 
причисляють до легендарних 12 майстрів, які 
буцімто заклали основи М. Перша школа М., за 
легендою, була заснована в м.Майниі поетом 
Фрауенлобом. З поч. XVcT.виникають цехові 
ремісничі братства, які культивують поет.вправи і 
на основі досвіду церк. шкіл розвивають власні, 
зумовлені цеховими інтересами, форми. 
Найбільшого поширення вони набувають у Пд. 
Німеччині (близ. 1 5 0 0  в Нюрнберзі водночас

310



МАКАРОНІЧНА МОВА

живуть 250  майстрів, серед них — такі відомі, як 
Ганс Фольц, Ганс Сакс. Ганс Розенпдют та ін ). 
Австрії, Богемії, Моравії. Саксонії (ткач Дінгарт 
Нунненпек), Ельзасі (Йорг Вікрам) тошо. Останні 
відгомони поезії М. сягають 2-ої пол. XIX ст. (школа 
М. в Меммінгені існувала до 1875 р.).

За еволюцією поет, форм і засобів М. являв 
собою перехід від вишуканої індивідуалізованої 
техніки міннезангу до масового школярського 
вправляння у мист-ві співу на тому іст. етапі, коли 
лицарські ідеали куртуазії уступають місце 
прагматичним бюргерським поглядам, і на 
природу мист-ва поезії, яке мислилося відтоді як 
просте оволодіння необхідною сумою ремісничих 
навиків" і "правил" В М. відбувається ідейна 

переорієнтація на вузький практицизм, 
"ужитковість", дидактичні цілі. Задля цього 
існували строгі приписи віршування 
(габулатури). Найчастіше пісня складалася з трьох 
майстерзангових строф. Такі строфи звалися 
Бог. коли до них додавалася мелодія, то їх 
іменували Топ. Сама мелодія мала назву Weise. 
Вона починалася із заспіву (Au/gesong) і 
завершувалася своєрідною кодою (Abgesang). Ній 
строгій реглам ентації пісенних елементів 
відповідала не менш строга "цехова" ієрархія 
самих творців: рядовий член братства іменувався 
"учнем", згодом, після засвоєння "правил", — 
другом", виконавець чужих пісень — "співцем", 

автор нов. пісні на існуючу мелодію — "поетом", 
творець нової мелодії, "майстром". Зміст М. 
зводився переваж но до параф раз бібл.. 
євангельських сен тенц ій , дидактично- 
моралізаторських напучувань. Однак з часом М. 
дедалі, більше десакралізується і набуває 
світського характеру. Під час нар. свят, масових 
гулянь м айстерзінгери виконували також 
шванки, ш прухи, виступали як автори 
фасгнахгшпілін тошо. Звичайно, мист-во М. 
було надто приземлене, незрідка утилітарне, 
йому бракувало справжнього поет, натхнення, 
але його простодушне, бюргерсько-педантичне 
віршування, спрям оване передусім на 
дотримання технічних прийомів, стало важливим 
етапом у залученні широких верств населення 
до літ. творчості і, т.ч.. певним етапом у процесі 
демократизації мист-ва. Стихію творчості 
майстерзінгерів та образ найвидатнішого з них 
— Ганса С акса — відтворив в опері 
Нюрнберзькі майстерзінгери" нім. композитор 

Р.Вагнер. Вибрані твори Г.Сакса видав у своєму 
перекладі укр. мовою П.Тимочко (1997).

Петро Рмх/то

МАЙСТЕРЗІНГЕРИ (нім. Meistersinger — 
співець). Cep-вічні поети-співиі, які належали до 
ремісничих цехових корпорацій і створювали свої 
пісні за строгими правилами, розглядаючи поет, 
творчість як форму ремесла. їхня творчість знайшла 
найповніше втілення в майстерзангу.

Петро Рихло

МАКАМА (араб, «зібрання", «збори") — жанр 
cep-вічної шахрайської поведи в арабомов. пєрс - 
тадж-мов. та гебр. (на івриті) л-рах. Обов'язковою 
ознакою М. є наявність оповідача — 
безпосереднього свідка витівок гол. героя. Образ 
оповідача стає основною підставою для циклізації 
М. (макамат) на відміну від образу героя як 
факультативного параметру циклотворення. 
Типовим стилем М. є салж, ритмізована проза, 
оздоблена римою; широке використання діалогу, 
а також прислівТв, примівок тошо підкреслює 
настанову на усну оповідь, а назагал — фольклор, 
походження жанру. Нормативною кількістю новел, 
що входять в макамат, вважається 5 0 . хоча, 
звичайно, незрідка цей канон порушується. Так. 
перший перс-мов. цикл М. «Макамат-і Хамілі" (XII 
ст.) Хамідіддіна з Балхі (Півн. Афганістан) 
складається з 24  новел. Крім власне М.. в нього 
включено кілька муназар (араб, «суперечкам), тобто 
тв. сх. поет, жанру, який заснований" на ліалозі- 
диспуті і який нагадує Прованс, генсону. Поет, 
особливості М. Хаміді успадкував від араб, 
письменника ХІ-ХІІ ст. аль-Харірі, який в свою чергу 
створив свій макамат не без впливу першого клас, 
зразку такого жанр, циклу на араб, мові — 
макамата Балі аз-Замана аль Хамалані (X XI ст ).

Розповсюдження М. в Європі пов язане з іст. 
подіями, насамперед, завоюванням арабами 
Піренеїв в У ГУ II ст. Відомий гебр. письменник XII- 
XIII ст. Ієгуда аль-Харізі написав насичений 
цитатами з Тори макамат на івриті. М. брала участь 
у становленні європ. шахрайського роману, 
зокрема такої його ранньої пам'ятки, як «Життя 
/Іасарільо з Тормеса" (XVI ст.). Зараз М. як жанр 
не існує, хоча поодинокі стилізовані спроби його 
реанімування відомі л-рі XX ст., перш за все. араб. 
(1906), в якій він свого часу почав формуватися: 
«Оповідь їси, Ібн Хішама» (1906) Мухаммали аль- 
Мувайміхі.

Борис Іванкж

МАКАРОНІЧНА МОВА —  текст  де  
складники д во х  мов —  рідної та чужої —  
виступають більш-менш нарівні. Існують два  
різновиди М.М.:

1) Поєднання різномов. уривків, напр.. у 
діалозі-.

ШО КОМУ ГОЛИТЬСЯ
' И Т, с / і& у н е . / e g o  /?0/Л7
О//і у есе н / ̂
u/и /тг/н /ego /не ея/он о/,
Zeb їм о/; /т

Уиг (!й'Я! ґо/он'не.'"
М у ж и к  ЗІИТЬСЯ. 3/7МГЫГЯ.

"Та так. — каже. — ясний пане. 
Шо кому голиться

(С.Руланський)
У водевілі І.К отляревського "Москаль- 

чарівник" дійові особи говорять різними мовами: 
Михайло та Тетяна — укр., солдат Лихой — рос.. 
Фінтик — якимось рос.-слов'ян, покручем.

2) Граматичне оформлення слів рідної мови 
на чужомов. кшталт. Первісно — з Сер-віччя до 
XVIII ст., на дат. кшталт: Альберт Великий (Albert
von BoIIstadt) —> Albertus Magnus Рене Декарт 
(Decartes) Renatus Cartesius. Пізніше явише М.м.

311



МАКАРОНІЧНА ПОЕЗЖЯ

було пов'язано з схилянням перед чужою країною 
(га/тломанмт, англоманія, в укр. умовах — по­
лонізація, згодом зросійщення).

М.м. слід відрізняти від варваризмів — вкра­
плень окр чужомов. слів.

Лив Макаронічна поезія, Мовний меланж.
Анатолій Волков

МАКАРОНІЧНА ПОЕЗІЯ, або макаронічні 
вірші (ітад. poesta maccheronica від maccheroni — 
макарона) — літ. текст, переважно гумор.- 
жартівливий або сатир., у якому поєднується 
лексичні первні двох (зрідка — кількох) мов у більш- 
менш однаковому співвідношенні (на відміну від 
варваризмів —  включення окремих чужомов. слів 
чи виразів). Комізм М.п. ґрунтується на навмисному 
поєднанні непоєднуваних лексичних первнів — 
різномов. слів і фраз у цілісному тексті. М.п. 
виступає в двох різновидах: 1) змішування 
різномов. фрагментів (у письмовому тексті —  ав­
тентичною графікою); 2) граматичне оформлення 
даного тексту на взір ін. мови. М.п. виникла в 
античності. Спочатку являла собою лат. вірші з 
інкрустацією чужих, переважно гр. слів. М.п відома 
з !V ст. до н.е. (поет Авзоній). Фривольні вірші, де 
чергувалися нім. і дат. рядки з уявно евфімістичною 
метою, зустрічалися в поезії вагантів (Х1-ХІ1 ст ):

Я сярсммой леаушкой бьма
Mrgo dum //oberam
лежма. приветлива, мила.
Omnibus p/acebam.
Термін М.н. походить від назви тричастин- 

ного поет, зводу коміч. поем "Макаронів' ("Le 
M accheronee") італ. поета Т.Ф оленго (1491 - 
1544). ' Макаронія" написана мовним мелан­
ж ем — сумішем італ. літ. мови, різних діалектів, 
"кухон н ої" латини, класичної латини. Ці 
строкаті первні було граматично оформлено 
саме за законами клас, латини. Зі слов'ян, л-р 
М.п. найміцніше вкорінилася в Польщі. Вже з 
XV! ст. була літ. розвагою доби Відродження, 
як. Carm en Macaronicum Я .К охановського. 
Найбільшого поширення в Польщі досягає в 
XVH-XV1H ст. Напр.. "Juvenatis redivivus to jest 
Satyry ..." К.Оргаліньського (1 609 -55 ). V c x -  
слов'ян. л-рах М.п. поширюється з XVHI ст. 
Часто це були тв.. у яких висміювалась мода 
сусп. еліти на пріоритет чужоземних мов та 
сприйняття в ід п овідн и х чужих культур 
(зфранцуження, знімеччення та ін.). Щодо 
цього яскравіш ою є рос. поема І.М ятлєва 

Сенсации и замечания госпожи Курдюковой 
за границею —  дан л 'этранж е" (1 8 4 0 -4 4 ) . 
В ідом і макаронічні вірші В .М аяковського  
"Блек енд уайт" "А мериканські росіяни" 

тошо.
Досить часто М.п. використовується як скла­

дова частина певної жанр, форми (поеми, балади 
т.д.) в якійсь сюжетно-композиційної ситуації. 
Н апр., ! .Котляревський у поемі "Енеїла" 
використовує макаронічний вірш у епізоді прибуття 
троянців до царя Латина:

Енеус постер магнус ламус 
J славний Трсянорум князь,
Шмигляв ло морю, як лиганус.
Ал те. о реке/ Прислав нунк нас ..
Рогамус. ломіне Латине,
Нехай наш калуг не загине 
Пермігте жить в землі своей.
Хоть за пекуніГ, хоть гратіс.
Миляхувати будем салс 
Бенефіленин твоей.

М.п. має і фольклор. Побутування-, це 
своєрідне пародіювання нар. пісень. Наведемо 
показові два словац. та один укр. приклади:

— Смг яяіяге р/о/ю, /не ;ийе serdec^o?
Сиг, <?!ля, дмаге, ??:о/я /дл/гл кгАо?
— D/сегм/м см/, дмлге. Fopm sc vc/де,
gt/od гне ze л:нс иялссАяґс

Pored /л/, /н л лі do,
№&r Aor
ZC /O лелюіел) .spoz 
die ИЛс/iZr

/x бін тебе мекала,
Варум ти не прийшов?
Чи фатер не лускали.
Чи вассер з неба йшов?.

Анатолій Волков, 
Юрій Грвтанюк

МАКСИМА (лат. maxima regu?a — виший 
принцип) — один з афористичних жанрів, 
лаконічний вислів моралістичного характеру. М. є 
найбільш вишуканим різновидом сентенції 
Афористичність М. досягається за допомогою 
таких функціонально містких етил, та риторичних 
фігур, як антитеза, паралелізм та ін. Особливо 
раціоналістичної витонченості М. набула в добу 
класипизму та Прося ітииптва ( Роздуми, або 
Моральні вислови та максими" Ф. де Ларошфуко, 
1656). До відомих творців М. належать, крім того, 
Ф.Вовенарґ ("Максими", 1746) — у Франції та Й.- 
В.Ґьоте ("Максими і рефлексії") — у Німеччині.

Борис іваяюк

МАЛІ ЖАНРИ В ФОЛЬКЛОРІ. Цей термін 
у фольклористиці об'єднує за ознакою мал. розміру 
різноманітні жанри: п ар ем ії (прислів'я, 
приказки), загадки , заклички, зичення, 
прикмети, примівки, прокляття, скоромовки; 
окрім цього до М.ж. зараховують однострофові 
пісенні тв.: коломийки, частушки і т.п.

Анатолій Волков

МАЛЯРСТВО І ЛІТЕРАТУРА мають тривалу 
історію взаємовідносин, яка починається з 
протописемності, з таких її варіантів, як піктографія 
аборигенів Америки, Австралії, деяких народів 
Сибіру, шумерська ідеографія тошо, які по суті були 
малюнковою оповіддю про тогочасні події та 
засобом спілкування. Пізніше з появою власне 
писемної культури її зв'язок з зображенням як таким 
набуває прикладного значення, про що свідчить сх. 
ієрогліфіка, каліграфія, графічна поезія, а з 
винайденням !.Гутенбергом друкарського верстата

312



МАЛЯРСТВО) ЛГГЕРАТУРА

— книжкова ілюстрація, екслібріс, поліграфічні 
прикраси (книга, афіша) тощо.

Але більш суттєвим лля усвідомлення літ - 
малярських контактів треба вважати первісний 
синкретизм архаїчного мист-ва, розподібнення 
якого привело ло появи як власної історії малярства 
і л-ри, так і історії їх співіснування, яка розвивається 
в контексті двох визначальних тенденцій — христ. 
духовності, шо структурується в книзі книг — Біблії, 
та чуттєвої свідомості гелленізму з його настановою 
на тілесну виразність світосприймання.

Чи не найпершим в європ. традиції, принаймні, 
зафіксованим (Плутархом) фактом співвідносності 
л-ри і малярства є судження давнгрец. поета 
Симоніла (V!-V ст. до н е.) про те, шо малярство — 
це німа поезія, а поезія — це мовлене малярство. 
Воно було підкореговано Леонардо да Вінчі (XV- 
XVI ст ). який назвав малярство — німою поезією, 
а поезію — сліпим малярством, а його 
співвітчизник Д.Дульче (XV! ст.) заявляв, шо 
хороший поет мусить бути і добрим маляром. 
Значення подібних поглядів, незважаючи на їх 
конкретний зміст, полягає в тому, шо вони, 
спираючись на худож. практику, стверджували 
живописність л-ри та літературність малярства). В 
останньому це проявлялось перш за все в розробці 
літ. (ширше —  словесних) сюжетів, які вимагали 
від митця та глядача певної літ. освіченості. Пя 
традиція набула особливої ваги в іконографії, яка 
активно почала розвиватися в Н-Ш ст. з 
поширенням христ-ва, а також в творчості 
Рембрандта. П.Брейгеля-старшого, Е. Делакруа. 
М Врубеля. Ї.Шемякіна та ін. При такій залежності 
малярства від л-ри з'явилась проблема перекладу 
з мови одного виду мист-ва на мову ін., зокрема, 
виникла потреба трансформації часового, тобто 
оповідного за характером літ. сюжету в 
просторовий живописний. Напр., в 
Радзівілівському, або Кенігсберзькому літописі 
(XV! ст.) ия проблема вирішувалась за допомогою 
умовно-емблематичного прийому монтажу в 
одній книжковій мініатюрі кількох пов'язаних між 
собою єдиним сюжетним мотивом епізодів 
євангельської історії (цей прийом в 
молифікаційному вигляді проіснував до XX ст., 
напр., у Дж. Балда. П .П ікассо). Неабияке 
полегшення при створенні малярського 
еквіваленту літ. образу пов'язане з іст. тривалою 
алегоричністю мист-ва (Алегорія), а саме з 
раціоналіст, характером відношення між 
абстрактним, а тому заг-вживаним значенням та 
його конкретно-чуттєвим знаком.

Виняткове значення мало і має сполучення 
візуального образу картини з її словесною назвою 
(як зх.. так і сх. традиція від сер-віччя до XX ст.). 
сполучення, яке не тільки корегує рецептивну 
настанову глядача і тим самим сприяє акту 
комунікації, але й створює семантичну напругу між 
словесним та малярськими рядами.

Що ж до л-ри, то її живописність проявляється, 
насамперед, у фактурному зображенні людини 
(портрет), природи (пейзаж), побутового начиння, в

гастрономічному натюрморті, баталістичних, 
мариністичних та ін. образах, шо надає літ. тв. 
статичного характеру і сприяє створенню 
натуралістичного ефекту (Гомер. М.Гоголь. Е.Золя. 
Д.Толстой, ГФлобер, Г. Сенкевич, В.Стефаниктаін).

Саме проти такої живописності в суч. 
ГЕ . Дессінгові описовій та дидактичній л-рі, а також 
її теоретиків, перш за все Й .Брайтінгера 
("Критичне мистецтво поезії . 1741) був полемічно 
спрямований його трактат "Даокоон. або про межі 
малярства та поезії" (1 7 6 6 ). Але попри всі 
аргументи нім просвітителя шодо розмежування 
л-ри та малярства, спроба їх розлучити виявилася 
безперспективною (незважаючи на появу у XX ст. 
безпредметної поезії і безпредметного живопису), 
хоча ця праця мала велике значення, тому шо вона 
об єктивно містила нов. погляд на можливості 
самостійного розвитку л-ри, яка після розквіту 
архітектури в Дав. Єгипті, скульптури в Давній 
Греції, малярства в епоху Відродження стала 
домінуючим видом мист-ва Н ов. часу Ні 
можливості реалізувалися, насамперед, у 
психологізації л-ри (Психологізм), яка набула 
звичного характеру вже в сучасному Дессінгові літ. 
напрямові — сентименталізмі.

! все ж, віддаючи данину Дессінгові, критики 
його концепції усвідомлювали натуральність 
взаємотяжіння л-ри і малярства, яке не є простим 

, наслідуванням одне одного і яке не заперечує 
' ймовірність ускладнення взаємостосунків між ними 

в їх іст. розвитку, особливо у зв язку зі зближенням 
Д з ін. видами мист-в Вже романт. естетика, 
відмовившись від класифікаційної визначеності 
кожного з видів мист-ва. до якої прагнули їх 
раціоналізовані попередники, відповідно зі своїм 
неоміфолог. світоглядом орієнтувалась на синтез 
мис-в. Пізніше живописний принцип відстоювали 
в поезії парнасці, а один з їх теоретиків Ремі де 
Гурмон вважав, шо око є домінуючим органом, що 
постачає худож. мисленню матеріал. До пластично- 
живописної мови удавалися, крім романтиків 
(В .Ґю го . Е .Т .А.Гоф ман, М .Дермонтов. 
Т.Шевченко та ін ), і реалістично орієнтовані 
письменники, насамперед. Х!Х ст. (Ч.Діккенс, О. 
де Бальзак, Гоголь, Д .Толстой. І.Нечуй-Девицький. 
М.Коиюбинський та ін ). Невипадково В.Ван-Гог 
порівнював А .Доле з О .Д ом 'с, Е .Золя з
З.Ф.Гальсом. Діккенса з Ж.Ф.Міллє, знаходив у 
тв. Діккенса живописну перспективу, кольорові 
контрасти в романі Золя "Мрія", рембранлтівські 
барви у В.Шекспіра тощо. Активно впроваджували 
принцип малярського мислення у своїх пошуках 
нов. образу та його словесної виразності рос. 
футуристи, які в маніфесті прямо проголошували: 
'Ми хочемо, шоб слово сміливо пішло за 
малярством" Так, образність В.Хлсбнікова 
створювалась не без впливу !.Босха, П.Брейгеля- 
старшого. Ф .Гойі. а також його сучасників 
П .Ф ілонова. А .Дентулова. Н .Гончаровой 
Д.Бурдюка та ін.. його тв. написані в лубочному, 
анімалістичному, плакатному та ін. жанрах, у його 
віршах часто зустрічаються імена художників

313



МАНАСЧ!

(Хокусаї, Ф.Мадявін. К.Коровій та ін.). До цього 
можна додати факти "персоніфікованої" єдності 
л-ри та малярства. Так, . водночас художниками 
та письменниками були Ван Вей, Мікельанджело, 
В .Блейк/Д .Росетті, А.Штіфтер, Лєрмонтов, 
Шевченко, Д.Григорович, Д.Якшич, Т.Готьє, 
Хлебников, В.М аяковський, Г .Ґр ас , Г. фон 
Peuuopi, К. і Й. Чапеки та ін.

Все це свідчить про продуктивність 
взаємонаснаження Л. і М., які збагачують одне 
одного сюжетно-темат. мотивами, жанр, баченням 
дійсності, композиційними фігурами організації 
матеріалу тошо, шо має певне значення для 
комплексного дослідження як окр. літ. тв., так і 
творчості письменника і літ. пронесу взагалі.

Компаративіст, літ-знавство виявляє інтерес 
до типол. зіставлення словесних та малярських явищ 
або течій, напр.. "Гаргантюа і Пантагрюеля" 
Ф. Рабле і нідерл. живопису XV-XVI ст.. нідерл. 
майстрів бароко —  драматурга і поета Й. ван дер 
Вондела й маляра Рубенса (XVI! ст ), роману Д.Дефо 

Моль Флендерс" і графіч. серії У.Хоггарта 
"Кар єра повії", сентименталістської міщанської 
драми і картин Ж .Б.Ґрьоза, "Жана Крістофа" 
Р.Роллана і митців барбізонсько: школи (Т.Руссо, 
Ж.Ф.Міль та ін.), "В  пошуках втраченого часу" 
М.Пруста, новелістики А.Чехова. Коцюбинського і 
імпресіонізму, поезії Ґ.Аполлінера і кубизму, тв. 
Кафки і експресіонізму тощо. Такі зіставлення дають 
змогу вирішити низку питань, шо пов'язані з 
міграцією традиційних сюжетів та образів, зі 
знаходженням (через посередництво малярства) 
опосередкованої подібності літ. тв., різних за 
жанром, родовою змістовністю, часовим виміром, 
най. традиціями тошо.

Див їнгерсеміотика, Музика і література, 
Кіно і література

Борис іванкж

МАНАСЧ! — виконавець славетного 
героїчного епосу —  нар. скарбу киргизів — 

Манаса" (з сер. XIX ст., починаючи з перших 
записів казах, вченого-просвітителя Чокана 
Валіханова та рос. тюрколога акад. В.Раллова. 
письмово зафіксовано 48  варіантів). Протягом 
віків (шодо часу постання "Манаса" не існує 
узгодженого погляду) цей епос був синтезом 
кирг. культури. Містив у собі й жанр, включення: 
прислів'я і приповідки, крилаті слова, пісні, 
надто об р яд ово-весільн і; визначається 
багатюш ою образн істю , різноманітною 
стилістикою.

М. виступають на різних урочистостях, 
виконують частини "Манаса" речитативом без муз 
супроводу, вносячи у виконання елементи театр, 
мист-ва (як казах, жірші та акини). Існують місцеві 
школи М. Краші М. тримали в пам'яті від 250000  
до 5 0 0 0 0 0  вірш, рядків. З М. новішого часу 
найвідоміші Сагимбай О рзбаков, Саякбай 
Каралаєв.

Див Джірщі, Жомончі
Анатолій Волков

МАНЬЄРИЗМ — (іт. monierismo, тдгнега — 
засіб, манера) —  течія європ. мист-ва XVI-XVII ст. 
(малярство, скульптура, архітектура, музика, л-ра), 
який знаменує собою відхід від світоглядної та 
естет, цілісності Високого Відродження і 
характерізується стильовою надмірністю 
(плеоназм). М. виникає в 20-ті рр. XVI ст. у 
Флоренції та домінує в мист-ві Зх. Європи до 50-х 
рр. XVII ст. Перш за все М. проявився в пластичних 
мист-вах. Його риси відчуваються в пізній творчості 
Рафаеля Санті та Мікеланджело Буонаротті, їх 
учнів Я.К. де Понтормо та Б.Банлінеллі. а також у 
Д.Бронзіно, Ф.Парміджаніно, М.Караваджо. 
Ф.Приматгіччо, Нікодо дель Аббате. П.Тібальлі, 
Ель Греко та ін., у скульптурі — Б.Амманаті, 
Б.Челліні, в архітектурі — Буонтоленті, Дж.Вазарі, 
який ввів в обіг термін М.

У М. на перший план висувається індивідуальна 
манера митця, його власне бачення людини та 
світу, в якому сполучається конвульсивна краса, 
примхлива елегантність, потяг до дисгармонії та 
деформації, хворобливої фантастики та абсурду, 
вигадливий еротизм. Для малярства характерні 
колористичні та світлотіньові дисонанси, експре­
сивність, половженість пропорцій фігур, віртуозний 
малюнок. Інакше кажучи, митець прагне 
емансипуватися від природи, від життєподібності, 
хоче проникнути в глибинний, символічний зміст 
явиш. Відроджується інтерес до ідеалістичних та 
містичних учень минулого —  платонізму, 
неопіфаґорейства, кабали, сакральних чисел, 
емблематики. В образному ряді М. часто 
зустрічаються міфол. фігури Дели, Нарциса. 
Гермафродита, характерним є символ-мотив 
лабіринту, який втілює невизначеність, хисткість, 
багатозначність людської долі.

У л-рі М. домінує духов, напруга, пошук "внуїр. 
ідеї", "самовіддана несамовитість" (Дж.Бруно). 
Відповідно стиль М. відрізняє гранична 
метафорична насиченість часто в поєднанні з 
навмисно зниженою мовою, словесна екві­
лібристика, плеоназм, наявність оксюморону та 
антитези, гіперболи та гротеску складна 
композиція тв., фрагментарність. М. Перегріні у 
програмному маньєристичному трактаті "Про 
засоби проникнення" (1639) називає сім джерел 
"істинно п о е т " : неймовірне, двозначне,
суперечливе, "темна" метафора, перебільшення, 
дотепність, софізм. Б.Грасіан-і-Морадес відзначає 
в трактаті "Дотепність та мистецтво витонченого 
розуму" (1642) такі риси М.: протиставлення та 
дисонанс, езотерична метафора — "королева 
словесних фігур"; ключовим поняттям М. є. за 
Ґрасіаном. внутр. словесний образ — "акт 
розуміння, який пояснює зв'язок між предметами". 
Прагнення до різнобічного "хулож. зображення 
ідеї" (М.Бахтін) привело до підсилення 
амбівалентного начала в тв., що сприяло появі нов. 
жанрів та жанр, зрощень. Маньєристи 
започаткували пасторальний роман, 
трагжомелно; історія опери починається з тв. італ. 
маньєристів —  "Еврідіка" (1 6 0 0 ) Я.Пері та

314



МАСОВА Л!ТЕРАТУРА (ТРИВІАЛЬНА ЛІТЕРАТУРА)

'Орфей" (1607) К.Монтеверді. М. проявився в 
творчості Т .Тассо. М. де Сервантеса, П.Каль­
дерона, де да Барка, К.Марло, В.Шекспіра, Орано 
де Бержерака. Центр, фігура в поезії М. — Дж. 
Маріно (звідси назва італ. варіанту М. — марінізм). 
В Англії М. пронизує творчість "поетів- 
метафізиків" — Дж.Донна, Д ж .Герберта, 
Р.Крешо, А.Марвела, які значною мірою заклали 
традиції англ, лірики. У Франції риси М. наявні в 
творчості драматурга Р.Ґарн'є. поетів М.Сева, Ж. 
де Спонда. Ж.Пелет є пю Манса, автора однієї з 
перших маньеристичних поетик — "Поетичне 
мистецтво" (1 5 5 5 ). Найвилатніші франц. 
маньєристи XVII ст. — Т. де Віо, /1. де Нефжермен. 
В Іспанії видатним представником М. був 
ДҐонґора-і-Арготе. Від його прізвища утворилася 
назва ісп. варіанту М. — гонгоризм. В  Німеччині 
значного впливу М. зазнали Гофман фон 
Гофмансвальдау, Д .К . фон Доенштайн, 
Ґ .Ф .Гарсдьорф ер — автор "Поетичного 
самовчителя". М.Гуковський виділяє період М. в 
рос. мист-ві XVI ст. (храм Василія Блаженного. 
1561 — архітектори Барма та Постник, листування 
Івана Грозного з кн. А.Курбським).

Однією з центр, проблем літ-знавчих дискусій XX 
ст. є розмежування понять М. та бароко — явиш 
багато в чому подібних, шо викликає труднощі в їх 
диференціації. Деякі дослідники обмежують М. лише 
сферою образотворчих мист-в. т о  видається 
неправомірним. Ін. — гостро відокремлюють М. від 
бароко, мотивуючи різною світоглядною 
спрямованістю ЦИХ ЯВИШ: М. просякнутий духом COU. 
та рел. нонконформізму (невипадково Трилентський 
Собор засудив цей стиль), в той час як бароко 
надихалося кат. ідеєю та стало естет, інгредієнтом 
Контрреформації. Найбільш прийнятним є погляд, 
згідно з яким М. є сполучною ланкою між мист-вом 
Відролжетш та мист-вом XVH ст., тобто він є ранньою 
стадією бароко. Так, В.Сіфер розглядає розвиток 
мист-ва з 1400 до 1700 як єдиний процес, виділяючи 
в ньому 4  стадії: Ренесанс, маньєризм, бароко, 
класицизм. Е.Курціус визначає М. як "форму класики, 
то виродилася", як "доповнююче явише" до 
"класики всіх епох", тобто збірне поняття для всіх 
напрямів, протилежних класиці. Р.Хоке ше більше 
розширює межі М.. знаходячи його риси в мист-ві 
гелленізму, в пізн. Сер-віччі, в рококо, аж до європ. 
декадансу та авангарду кін. XIX — поч. XX сг. Він 
знаходить паралелі в поезії /І.Гонгори та Ф. Гарсія 
Лорки, Дж.Маріно та Дж.Унґарегп. Т. л'Обіньє та 
А.Рембо. Слід, мабуть, визнати, шо в мист-ві постійно 
присутній маятниковий рух від інтеграції до 
дезінтеграції, і кожний вел. стиль епохи завершується 
тенденцією до розпалу (Ренесанс — маньєризм, 
бароко — рококо, романтизм — символізм та 
естетизм, модернізм — постмодернізм)

Безперечна заслуга митців М. полягає в тому, 
шо вони першими в Європі ввели поняття власного 
оригінального стилю, відвоювали право на 
особливе, індивідуальне бачення світу — саме те.

 ̂ шо домінує в мист-ві XX ст.
Юрій Попон

МА(Е)СНА(Е)В! (араб, "подвійне") — жанр сх. 
поезії, епіч. поема. Поширений в арабомов , пере­
мов., тюркомов., а також мусульман, л-рі Індії 
(урду). Як і ін. жанри епіч. поезії. М. писався 
суміжноримованим двовіршем (бейтом), який також 
має термінологічну назву месневі.

За тематичними ознаками розрізняю ть 
дидактичні М. (<<Сінлбал-наме'> персько-тадж. 
поета ІХ-Х ст. Рудакі), романізовані М. («Варга і 
Польша" азерб. поета ХІ-ХИ ст. Месіхі). М.-утопії 
(«Книга мудрості Іскандара" фарсімов. поета XV 
Лжамі) тошо.

Подідінгвізм нац. літ-p Сх., шо зумовлював 
постійні взаємозапозичення, спричинив жанр, 
збагачення М. («Історія царювання Іскандара" урлу- 
поета Нусраті (XVII ст.) створена під впливом 
героїчних пісень Пн. Індії (віргаткі). Зокрема, 
розповсюдженню М. як жанру сприяло свідоме 
наслідування епопеї перс-тадж. поета X XI ст. 
Фірлоусі <<Шах-наме".

Борис іванкж

МАСОВА ЛГГЕРАТУРА (ТРИВІАЛЬНА 
ЛІТЕРАТУРА) — віл дат. friuiu'H роздоріжжя, 
вуличне перехрестя) —  багатотиражна 
розважальна та лилакт белетристика, позбавлена 
естет, вартості, розрахована на масове споживання 
її як продукту "індустрії культури". Розвивається і 
функціонує на основі популярних жанрів (комікс, 
вестерн, тріллер, дайджест, гіньоль та ін ).

Поняття "тривіальна л-ра ' з'явилось в 20-ті 
роки в нім. літ-знавстві (Маріанна Тальман, 1923). 
термін "масова л-ра" належить амер. вченому 
Д.Макдональду (1944). До того часу мала багато 
красномов. визначень — таких, як бульварна , 
"лубочна", "низова", "комерційна" л-ра та ін., або 
й просто "макулатура", "мотлох", "літ. ширпотреб", 

банальна белетристика" тошо.
Однак, як підкреслює нім. літ-знавець Фрілріх, 

такі поняття мають надто сильний емоційний заряд, 
шоб бути наук, термінами. Сьогодні в наук, л-рі 
зустрічаються йін. синоніми, "парал-расубл-ра", 
"кітчлітература". До М.л. належать франц. "чорні 
романи", амер. сексуальні романи та романи жахів, 
нім. "солдатські романи" і т.п. В ієрархічній тріаді: 
висока л-ра —  розважальна л-ра — тривіальна л- 
ра — вона займає третю, найнижчу сходинку. 
Аксіологічно. а також за методами створення й 
поширення та читацьким колом М.л. суттєво 
відрізняється від двох вищих ступенів. Але якщо 
межа між високою й розважальною л-рою все-таки 
окреслена, то водорозділ між розважальною й 
тривіальною л-рою досить умовний. "Розважальна 
л-ра може бути тривіальною, але тривіальна 
література є завжди розважальною" (Фрілріх). До 
М.л. примикають наук.-популярні видання 
сенсаційного та пропагандистського характеру, 
супроводжувана прозовими та вірш, текстами 
реклама та ін.

М.л. — складний феномен, який важко 
визначити за допомогою якогось одного критерію 
чи однієї формули. Однак можна виділити певну

315



МАСОВА ЛІТЕРАТУРА (ТРИВІАЛЬНА ЛІТЕРАТУРА)

систему ознак і принципів, які враховують й 
характер виробництва, й характер споживання, 
хулож. рівень, ілейні та естет, функції М.л. З т. а 
виробництва М.л. — це серійне, поточне, 
конвейєрне продукування естет, вартостей як 
звичайного ринкового товару. З т а споживання 
М.л. орієнтується на масового споживача, багато­
мільйонну читацьку аудиторію, переважно дешевих 
кишенькових видань. М.л. має певні психол. 
функції — вона орієнтується на споживацьку 
психологію, створюючи особливий тип пасивного, 
некрит. сприйняття. В М.л. специфічні, засоби 
вираження: вона оперує не реаліст, образами, а 
використовує як образотвор. засоби іміджі, кліше, 
стереотипи, штампи, які шасливо "кочують* з од. 
тв. в ін.

Явиша, шо звістували М.л. з її прагненням 
долучитись до суч. культури в її адаптивному, 
полегшеному варіанті, де замість справжнього 
естет, задоволення наявний його сурогат, 
проглядаються вже в численних переспівах 
л и м а р сь к и х  р о м а н ів  Сер-віччя ("Гюон 
Боролський", "Роберт-диявол". ХНІ ст., 
"Мелюзина". XIV ст.. "Амаліс Гальський". XV ст.). 
Змістом були любовні перипетії, нечувані пригоди 
гер оїв, підступи злих королів, чари фей, 
викрадення й погоні, довголітня розлука й шасливі 
зустрічі, які увінчувались, як правило, законним 
шлюбом. Лана тенденція була продовжена у 
XVIH ст.. скажімо. С.Річардсоном або Ретіфом де 
ля Бретоном (останнього сучасники прозвали 
"Руссо зі смітника" або "Вольтер для покоївок"). 
Однак справжнє становлення М.л. відбувається в 
XIX ст. Її відправним пунктом послугувала 
вульгаризована естетика романтизму. Напр., 
після виходу в світ роману В.Ґюго "Людина, яка 
сміється", з'явилась величезна кількість образів 
спокусниць, шо дуже нагадували леді Лжозіану.

Клас, прикладом "бульварного" романтизму 
став роман Е.Сю "Паризькі таємниці" (1842). 
Надавши життю суч. йому Парижа містичного 
колориту, автор тлумачить його як нагромадження 
загадкових таємниць, котрі прагне розгадати 
благородний" аристократ Рудольф. "Паризькі 

таємниці" зажили нечуваної популярності. Роман 
став зразком для наслідування. Після "Паризьких 
таємниць" потік бульварної л-ри вже неможливо 
було зупинити. ("Вічний жид" Е.Сю, багатотомова 
серія "Рокамболь" П.дю Террайля, кн. Е.Габоріо 
— одного з хрещених батьків поліцейського 
роману, де діє невтомний детектив Лекок, "Арсен 
Дюпен" М.Леблана, в якому створено образ 
"злодія-джентельмена". "Фантомас" П.Сувестрата 
М.Аллена та ін.). Такі тв. не потрібно було 
переписувати по декілька разів, а часто їх взагалі 
не писали: текст наговорювався на.диктофон, а 
потім лише вивірявся — як це робили автори 
"Фантомаса", які встигли "відштампувати" 597 назв 
своєї серії.

'Кожен, хто спроможний написати поштову 
листівку, може написати і роман" — ось один із 
наріжних каменів М.л. В діяльності її авторів та

видавництв відсутній навіть далекий натяк на 
визнання твор. природи літ. продукції. Все 
поставлено на виробничу основу, організовано за 
принципом конвейєра. Видавництво випускає 
щомісяця певну кількість романів кишенькового 
формату. Воно утримує на договірних умовах 
авторів, які регулярно і в заздалегідь сплановані 
терміни постачають видавництву свою "про­
дукцію". Переважно такі кн. видаються піл 
псевдонімами, причому вони повинні бути 
гучними, легко запам'ятовуватись, викликати в 
обивателя асоціації з іст. особами, популярними 
політ, діячами або "зірками" естради, кіно і т.п. 
Видавництво має право, не узгоджуючи з автором, 
виправляти і переробляти такі тв. на свій смак, шо 
диктується виключно кон'юнктурними 
міркуваннями. Найплоловитіші автори встигають 
писати по 15-20 романів за рік. Імена персонажів 
вони почерпують з телефонних довідників, а якшо 
роман з "аристократичного" життя, то для 
генеалогії героїв цілком підходять родоводи 
породистих собак. Т. ч.. ключова характеристика 
М.л. — її товарність, прагнення догодити 
споживачеві, підлаштуватись під його смак. Ця 
д-ра —  сурогат естет, задоволення: поезія стає тут 
псевдопоетичністю, пафос — патетичною мело­
декламацією, кохання —  сексуальним потягом і т.л. 
М.л. безнац., космополіт., легко піддається пе­
рекладові і розходиться багатомільйонними 
тиражами на багатьох мовах майже одночасно. 
Кліше образів, ситуацій, розстановка сил, стосунки 
персонажів настільки стандартні, що. прочитавши 
декілька перших сторінок і познайомившись з 
героями і суттю конфлікту, можна з певністю 
сказати, чим все закінчиться. Бути оригінальним, 
мати власний голос і погляд на світ в М.л 
непотрібно. "Автор, який прагне досягти успіху, 
може дозволити собі не більше 10% новизни своєї 
кн.". — гласить один із рецептів при створенні М.л. 
Однак вона й застаріває неймовірно швидко.

Т. ч., прямого відношення до історії справжньої 
л-ри М.л. не має: її розвиток здійснюється як 
кон'юнктурний відбір найбільш "ходового" літ. 
товару і серійне виготовлення продукції за його 
зразком. Рецепти М.л.. як правило, складаються 
на основі спрощеного "популяризаторського" 
сприйняття тв. справжнього словесного мист-ва. 
"Моделями" М.л. слугували, тв. Е.По, К.Мея, 
А.Конан-Дойла, Ч.Діккенса, О. де Бальзака, 
Ф .Купера, В .Скотта, О.Дюма. П.Меріме. 
ФДостоєвського. В .Фолкнера та ін.

Найбільшого поширення набула М.л. у жанрі 
роману. Розрізняють любовний роман, 
кримінальний роман, шпигунський роман, 
ковбойський роман (вестерн), пригодницький 
роман, фант, роман, солдатський роман, 
еротичний роман, чорний роман і т.л. Основним 
методом М.л. є іллюзіонізм, оскільки вона не 
відтворює реальної дійсності, а лише створює 
ілюзорний рожевий світ, в яому живуть такі ж 
ілюзорні псевлогерої зі своїми псевдопроблемами, 
далекими від реального життя. Але успіх М.л. вел.

316



МЕДИТАТИВНА /ИРИКА

мірою спричинений духов, вакуумом споживача, 
його намаганням досягти морального й психол. 
комфорту в умовах дискомфортного світу шляхом 
ототожнення себе з героями М.л., які втілюють всі 
ті риси, котрих йому самому не вистачає. М.л. 
розвивається сьогодні в декількох основних 
напрямках, активно експлуатуючи потребу в 

героїзмі', інстинкти жорстокості і насильства, 
синдром страху, сексуальне почуття і т.п. 
"Героїчну" лінію репрезентують, скажімо, відома 
серія романів англ, письменника Я.Флемінґа про 
"агента 007" Джеймса Бонда (його попередником 
у 20-30-ті рр. був Тарзан Е.Берроуза), яка завдяки 
технічно досконалим екранізаціям буквально 
заполонила собою  книжковий та кінема­
тографічний ринок. Серед романів жаху, біля 
витоків якого стоїть "готичний роман" (Г.Волпол,
А.Ралкліф, Ч.Р.Метьюрін та ін.), варто назвати 
передусім серію романів та фільмів про 
Франкенштайна, моделлю яких став роман 
М.Шеллі "Франкенштайн, або Сучасний 
Прометей". В  20-30-ті рр. з'являється ще декілька 
фільмів, а після 2-ї світ, війни починається 
справжня повінь: "Переслідування Франкен­
штайна", "Помста Франкенштайна", "Франкен- 
штайн і пекельне чудовисько" Т .Ф іш ера, 

Повернення Франкенш тайна", "Сліди 
Франкенштайна" Ф.Френсіса, добра дюжина 
подібних "шедеврів " ін. авторів. Таку ж неймовірну 
плодючість продемонстрували і кн. Брема 
Стоукера, в першу чергу роман "Дракула". 1922 
нім. режисером Фр.Мурнау був створений фільм 
"Вампір Носферату ", поставлений за мотивами 
роману Стоукера, який мав шалений успіх. Після 
нього з'явилось біля ста повнометражних картин, 
героєм яких є загадковий і страхітливий граф 
Дракула ("Жах Дракули", "Наречені Дракули", 

Велике кохання графа Дракули", "Літургія для 
Дракули" та ін ). Експлуатація теми страху займає 
провідне місце в романах і фільмах багатьох ін. 
зх. представників масової культури: Альфреда 
Хічкока, Романа Поланського, Стівена Спілберга 
("Щелепи"), Джона Гіллерміна ("Кінг-Конг") та ін. 
А нестриманий потік порнографічної продукції, 
смакування найінтимніших сцен, розраховане на 
збудження фізіологічних інстинктів, не піддається 
ніякому облікові.

М.л. позбавлена нац. своєрідності, вона 
стандартизує й уніфікує місце дії, обставини, 
людський характер. Нац. реалії в М.л. завжди є 
умовними. Однак в кожній нац. л-рі існують, 
звичайно, "предтечі" М.л. і її "класики", 
переважають ті чи ін. форми і жанри. Так, напр., 
в М.л. США утвердився в першу чергу кримінально- 
політ. детектив за участю супермена-слідчого 
(М.Спіллейн), військово-пригодницький роман з 
обов'язковими еротичними елементами (Р.Мур), 
виробничий роман з претензією на викривальність 
(А.Хейлі), авантюрний роман, стилізований під 
історію фірми, клану, сім'ї (М.П'юзо, Г.Роббінс); 
англ, автори більше схильні до клас, детективу 
(А.Крісті), псевдоіст. колоніального роману

(Дж.Фарелл) або бойовика, стилізованого під 
документальний роман, іст. хроніку, утопію 
(К.Фітцгіббон). У Франції дуже популярний 
псевдоіст. авантюрний роман з любовними 
пригодами, нерідко порнографічного характеру 
(подружжя Ґолон) або поліцейський роман з 
елементами сой.-політ, критики (М.Дебланк, 
Ж.Сіменон, Буало-Насержак). Нім. автори надають 
перевагу жіночим романам-ме/юярамам (Г.Куртс- 
Мадер, М.Д.Фішер, Ута Даніеда), солдатським 
романам, в яких жорстокі сиени війни цинічно 
зображені як веселі пригоди безстрашних сміливців 
(Е.Керн, Г.Г.Конзалік, Р.Газеманн), романам кар'єри 
й політ, детективам з меланхолійними любовними 
історіями "під Ремарка" (І.М.Зіммель) і т.п.

М.л., як правило, виникає й розвивається в суч. 
світі при наявності певних сой.-економічних умов, 
рівня технічної оснащеності сусп-тва тощо. При 
відсутності книжкового й кіноринку, низькому рівні 
поліграфічних можливостей, а також моно­
польному контролеві держави й ідеологічному 
пресові, вона не мала сприятливих умов для свого 
розвитку в СССР, де до її заг-прийнягих стандартів 
наближалися хіба шо іст. романи В.Пікуля, політ, 
романи Ю.Семьонова, або детективні історії братів 
Вайнерів. Зате сьогодні цей вакуум надмірно 
компенсується цілою повінню низькопробної 
продукції.

В цілому М.л. як соц. та естет, (вірніше 
антиестет.) феномен досліджена ще недостатньо, 
шо зумовлено, серед ін. чинників, і її неосяжністю.

Петро Рихло

МЕДИТАТИВНА /ИРИКА поет медитація 
Власне медитація (лат. medftatio від m editor — 
роздумую, обмірковую) — розумова дія, 
спрямована на приведення психіки людини до 
стану поглибленої зосередженості, передбачає 
розумову і псих, врівноваж еність, певну 
відстороненість. Здавна застосовується в 
культових, рел.-ф ілос., психотерапевтичних 
практиках, дістаючи відповідно конкр. напрям 
розвитку, змістове наповнення, техн. прийоми.

Медитативність є найхарактернішою рисою 
певних містичних формул, котрим надається 
властивість впливу на перебіг подій (напр., мантра 
"АУМ" та ін.) у ведичній л-рі, апеляція до імені 
Ісусового в христ. аскетичній практиці.

У суч. л-рі — вірш-розлум, який характе­
ризується поглибленою зосередженістю лір. 
суб'єкта, поет, реф лексія, шо передбачає 
значущість предмету роздумів. Таке застосування 
медитативність знаходила в л-рі, зосібна в поезії 
віддавна: вірш медитації є у візант. (Григорій 
Богослов), зх.-європ сер.-віч. л-рах, у ісп. поезії XVI 
ст. (Х.І. де ла Крус), у лат-мов. поезії бароко XVII 
ст. (Гріфіус), укр. бароко XVII-XVHI ст.: вони 
торкалися здебільшого рел. теми. Поч. розквіту 
медитації яи поет, жанру датують появою 
широковідомих поем англ, поетів Е.Юнга ("Скарга, 
або Нічні роздуми про життя, смерть та безсмертя", 
1745), та Т.Ґрея ("Елегія, написана на сільському

317



МЕЛОДИКА

цвинтарі". 1751), на ию останню як на взірець 
орієнтовані меланхолійні медитативні, е л е г й англ, 
поетів XVin ст. (У.Шенстон, Р.Блер та ін). У XIX 
ст.. особливо впоетів-романтиків, М.Л. 
розвивається у формах не лише елегії, а й 
послання, еп ^ гаф ії, сприяючи утвердженню 
особистісного начала в п оезії: ("Поетичні 
медитації", 1 8 2 0 , "Нові поетичні медитації", 
(1 8 2 3 ), Ламартіна, окр. поезії Батюш кова, 
Є .Барати н ського, О.Пушкіна, Ф .Тю тчева. 
Натурфілос. етич., соц. конкретизація самого 
предмету М.л. поступово розмиває її жанр, 
визначеність, і вона стає радше домінуючою 
стильовою барвою, поет, тональністю. У суч. поезії 
можна говорити про деякі типол. структурні ознаки 
М.л.: тяжіння до жанрів елегії, станеш, мініатюри 
тошо, "класичність" метрики та строфіки, 
інтонаційну та композиційну відповідність білого 
вірша або п оезіГ в п р озі самій природі 
інтенціонального поет, роздуму).

У суч. літ. теорії спостерігається недостатнє 
розрізнення медитативної і філос. лірики: молд. 
дослідниця Е.Ботезату говорить про медитатвно- 
філос. поезію, хоч таке визначення лешо вразливе 
через свою еклектичність. В.Дауйотіте-Пакерене, 
досліджуючи лит. філос. лірику, відмежовує її від 
М.л. на підставі різноспрямованості: перша містить 
рух від окр., індивідуального до глибинних проблем 
буття, друга заснована на постулюванні поетом 
власної індивідуальності. В.Мовчанюк вважає 
поняття М.л. ширшим, оскільки воно є визначенням 
жанр.-стильовим, а не жанр.-тематичним, як 
філос., лірика, і стосується самого характеру, 

способу" лір. переживання поета. Такої 
диференціації особливо потребує суч. поезія, де 
відбувається стрімка ф ілософ ізаиія поет, 
свідомості, внаслідок чого жанр, визначеність 
філос. лірики стає більш проблематичною, тим 
часом як стильова визначеність М.л. залишається 
досить стійкою.

М.л. у цьому розумінні характерна для таких 
укр. поетів як В.Самійленко, М.Вороний, для 
неокласиків. а також В. Мисика, 
/І.П ервомайського, М .Баж ана, П .М овчана, 
О.Забужко. Довершені взірці М.Л. подає поезія 
В.Свідзинського ("Червоний, жовтий і зелений 
блиск...", "Хто мені повість, у які безодні..." та ін.).

Елеонора Соловей^ончария

МЕЛОДИКА — естет, категорія, яка являє 
собою сукупність звук, співвідношень у музиці та 
худож. л-рі. зокрема, поезії. Широке розуміння М. 
об'єднує багато понять: мелодія, мотив, поліфонія, 
гармонія, евфонія, ономатопея, гучність та ін. 
Елементи М. у музиці та худож. л-рі існують в естет, 
взаємодії з ритмікою. Найголовнішим поняттям 
М. є мелодія.

Мелодія (грец. melodia — співання пісні, від 
melos — пісня і ode — спів) — послідовність звуків 
музики або худож. мовлення, організована за 
законами співвіднош ень висоти і гучності. 
Синоніми —  наспів, мелодійний зворот. Б.Асаф'єв

використовує термін "інтонування" для означення 
реального худож. буття ритм, та мелодич. 
інтонаційних. Складові частини мелодії, найменші 
мелодичні побудови називаються мотивами. Деякі 
вчені (напр., О.Должанський) вважають мотив 
аналогічним стопі у поезії. Правильніше —  мотив 
збігається з тоноструктурою окр. слова, а стопа 
може збігатися з певною ритмоструктурою в межах 
такту. Мотив утворюється підвищеннями або 
зниженнями тону (вимірюється у Ги) і гучності 
(вимірюється у Дб), які улягають об'єктивним 
закономірностям. Чи є вони ідентичними у мист-ві 
слова (і, зокрема, поезії) та музиці — це питання у 
суч. мист-твознавстві залишається відкритим.

Проблемам М. приділяється уваги ше менше, 
ніж проблемам ритміки. За даними С.Ґінліна 
(1978), у колишньому Рад.Союзі з 1958 до 1974 
видано приблизно 3 0 0  праць з поет, ритміки і 
тільки бл. ЗО з М. вірша. Такі авторитетні вчені, як 
Б.Ейхенбаум, В.Жирмунський, Б.Томашевський, 
В.Холшевніков, розробляючи теор. проблеми М. 
вірша, не наводять конкретних даних, уникають 
прямих аналогій з музикою, використовують термін 
"М. вірша " дешо умовно. Тактометр, теорія
A . Квятковського встановлю є певні ритміч. 
відповідності у поезії та музиці (напр., поняття 
ізометризму —Рйтміка),але недостатньо уваги 
приділяє саме М. Проте, Д.Златоустова, В .Панов, 
Н.Ішенко, О.Бичкова, Є.Сафронова доводять та 
експериментально підтверджують суттєві факти

.ідентичності М. у поезії і музиці. Значним внеском 
у рішення проблем М. вірша у порівнянні з муз 
законами лало-гармонійних тяжінь є монографія
B . Васіної-Гросман (1978), але й в ній багато питань 
залишено без відповідей.

М. худож.л-ри складається в першу чергу з мов. 
інтонацій, які виступають у мист-ві слова як естет, 
елементи. До складу останніх треба додати також 
специфічно худож. інтонаційно-мелодійні фігури
— напр.,пов'язані з різними типами вірша — 
наспівним, ораторським, розмовним, багатьма 
різновидами виконання тошо.

Мов. інтонації можуть органічно переходити в 
муз і навіть частково збігатися з ними. Це широко 
використовується у тв. різних муз жанрів, які 
поєднують музику і слово (Музика 1 література)
— від стародавн. часів до сучасності. Напр., рос. 
поет І.Сельвінський в авторському виконанні цікаво 
поєднував мовні, поет, та муз інтонації.

Взаємозв'язок М. муз та літ. ілюструють також 
різні типи суч. мелодекламації. Серед них є й такий, 
де квадратні мелод. структури повністю збігаються, 
напр., з ритмоструктурами чотиристопового ямба 
або хорея.

V ст-дав. часи виконання багатьох муз-поег. 
тв., ймовірно, нагадувало суч. оперні речитативи 
або виголошення молитов у церквах.

Важко зараз твердити, щ о  укр. думи в XVII ст. 
саме декламувалися речитативом, як традиційно 
вважається, а не співалися. Можливо, супровід 
бандури чи кобзи спонукав виконавців 
урізноманітнювати М. — і речитатив ставав іноді

318



МЕЛОДРАМА

піснею у нашому розумінні слова, з М. близькою 
ло нар. пісні.

Можна також із вел. лолею впевненості 
припустити, шо сер .-аз. акини не просто 
декламували свої тв., а саме співали: сх. М. має 
специфічні лало-гармонійні особливості, які 
відрізняють звучання не тільки за тонами та 
напівтонами (як у переважної більшості європ. 
народів), але й за чвертями тону, шо наближає муз. 
інтонування до мов.

М. пісень скальдів V!! — X  ст., можливо, була 
більш примітивною, але ближчою до мов. інтонацій 
порівняно з нім. міннезангамм XII —  X IV  ст.

Приклади можна продовжувати, але висновок 
один: мов., поет, і муз інтонування тісно поєднані 
спільними законами М., а факти відмінностей 
пов'язані з природою звук, матеріалу музики та 
мист-ва слова. Діапазон звуків у музиці ширший 
від таких у худож. л-рі. Остання має справу з мов. 
діапазоном, який найчастіше вкладається в одну 
октаву, хоча коливання діапазону чол. та жін. 
голосів сягає 300  Ги — від 60 до 360. Все ж таки 
неповний збіг частот музики та літ. тв. в їхньому 
виконанні не свідчить про відмінність законів М. у 
музиці та худож. л-рі.

Музика і мист-во слова відрізняються також 
роллю елементів тону і шуму. Музика використовує 
переважно такі звуки, кожний з яких має певний 
тон, висоту звучання (тобто періодичну частоту), і 
порівняно рідко худож. ефект досягається 
використанням шуму (тобто звуків неперіодичної 
частоти).

У тональних мовах (в'єтнамська використовує 
приблизно 7 тонів, кит. — 4) худож. л-ра має значно 
ширші мелодійні можливості,ніж у акцентних 
мовах. В останніх висота звуку менше вико­
ристовується як худож. засіб. Тональномов. поезія 
поступається музиці в різноманітності варіантів 
мотивів. М. вірша не використовує висоту тону та 
інтервали так свідомо і широко, як муз М. У М. 
вірша не регламентується, на відміну від М. муз 
тв., висота тону та точність інтервалів. Однак це 
не заперечує факту, шо самі інтервали існують у 
мові або поезії. Є .Сафронова (1978) доводить 
існування "різної величини інтервалу тону між 
сусідніми голосними" залежно від типу вірша 
(наспівного, ораторського, розмовного), наявність 
монотонії "при використанні різних типів 
мелодійних контурів у віршах" ("монотонні ділянки" 
складають приблизно ЗО відсотків від заг. числа 
голосних у поет. тв.).

На відміну від музики, шум у худож. л-рі має 
більше виразних можливостей. Матеріал л-ри — 
слово — містить багато приголосних, частота 
вживання яких в усякій мові світу перебільшує в 
цілому частоту використання елементів шуму в 
музиці. Хоча з цього правила є чимало винятків. 
Достатньо послухати запис нар. музики Кеніі, де 
використано іноді кілька десятків ударних 
інструментів з різними за тембрами звучаннями. У 
суч. музиці роль шуму значно підвищується: 
звертають до себе увагу самостійні партіі ударних

у І.Стравинського, соло ударних у численних 
концертних виступах рок-груп, джазові композииіі. 
еко-джаз, "конкретна музика" та її елементи у тв. 
англ, групи "Пінк Флойд" та ін. Т.зв. "атональна 
музика" наближає муз. мову до шуму, до розмовної 
мови. Шумові елементи мовлення сміливо 
використовує К. Пендереиький. Яскравим 
прикладом є використання комп'ютерних ефектів 
у поп-музиці останніх років, синтезованих шумів та 
звуків у "Катарсисі" Ч. Йемена і т.д. Отже, тон, 
інтервал, шум, хоча й відрізняються своєю роллю у 
музиці та л-рі. є за суттю спільними для цих мист-в.

Не викликає сумнівів повний збіг естет, ролі 
багатьох ін.елементів М. вірша (і л-ри в цілому) та 
музики, таких, як гучність, звуконаслідування та ін.

Ці факти дають можливість уважати, шо муз і 
літ. М. в основі є єдиною, спільною, ідентичною у 
двох мист-вах.

Валерій Юрушкевмч

МЕЛОДРАМА (від грец. melos — пісня та 
drama —дія).

1. Первісне значення (XVII —  XVIII ст.) —  одна 
з назв опери (в Італії в цьому значенні часом 
вживається й дотепер).

2. Муз-драм. тв. переважно на традиційні 
античні сюжети, у яких монологи та діалоги 
виконуються під муз. акомпанемент. V цьому 
значенні слово М. вперше вжив Ж .Ж .Руссо, теор. 
обґрунтувавши поєднання слова й 
інструментальної музики ("Лист панові Бернею про 
музику...") і створивши зразок такої М. 
("Пігмаліон", 1762). Дійові особи в М. говорять 
(декламують) під муз. супровід. З текстом 
чергуються муз. "репліки". Часом виконуються 
вокальні (переважно хорові) номери, пантоміми 
(теж з муз супроводом). Мета використання музики 
— надання емоційності та виразності окр. 
реченням і сцен, дії назагал. Першим 
композитором класиком М. є чех І.А.Бенда — 
автор траг. дуодрам (п'єс, де лише дві дійові особи): 
"Аріадна на Наксосі" (1774), "Медея" (1775), 
"Пігмаліон" (за Руссо). V Росії приклад М. — 
"Орфей" Є.Фоміна на текст Я.Княжніна (1792), 
"Кавказький бранець" та "Безумна" О.Аляб'єва 
(20-ті рр. XIX ст.). У XIX ст. інтерес до цього жанру 
зменшується. Натомість розвивається 
мелодекламація — концертна декламація під 
фортепіано (балади Р .Шумана, Ф.Діста, рос. 
композитора А.Аренського). У Чехії з 2-ої чверті 
XIX ст. цей жанр активно функціонує в обох 
варіантах: концертна М. (мелодекламації 
композиторів З.Фібіха, Л.Челенського. 1 933 ; 
концертна М. "Той, шо конає" В.Неєдлого) і сцен. 
М. (трилогія Фібіха на текст Я.Врхліиького 
"Іпподамія", 1890).

3 .  М. — жанр драм. тв. з гострою фабулою, 
підвищеною емоційністю, морально-повчальною 
тенденцією. Зацікавленість зосереджується на 
гострому конфлікті й сюжеті. Конфлікт у М. зови., 
напружений, з багатьма ускладненнями драм, 
вузла. Часто дія побудована на винятковій ситуації:

319



МЕЛОДРАМА

вбивства, отруєння, пожежа і т.ін. Герой М. 
найчастіше позитив., але не глибокий. Він — 
втілення доброчесності, сміливості. Як правило, 
герой рятується, але його нещастя і порятунок — 
наслідки низки випадковостей. М. викликає 
співчуття до страждань персонажів, доля яких різко 
змінюється від щастя до нещастя. Дія тут 
напружена, багато перипетій. Фінал М. часто 
щасливий. але несподіваний. Психол. 
характеристики персонажів нерозвинуті, дрібні та 
схематичні. Дійові особи поділені- за принципом 
контрасту на шляхетних героїв й авантурників або 
безпомічних цнотливих та злодіїв. Побут чи історія 
не розроблені, а залишаються ледве окресленими; 
Остаточно оформилась у Франції наприкін. XVIII 
ст. Засновником та теоретиком жанру М. вважають 
Ж. де Піксерекура (1773-1844). автора більше 100 
М.. деякі з них витримали до 1000 вистав. Він 
широко запозичував м о ти в и  та прийоми 
сю жетоскладання го ти ч н о го  р о м ан у . 
Надзвичайна популярність Піксерекура серед 
демократичної публіки здобула йому прізвисько 
'король бульварів" V роки буржуазної революції 

кін. XVIII ст. М були спрямовані проти тиранії і рел. 
фанатизму: "Монастирські жертви" Ж.Монвеля
(1791) , "Робср. ватажок розбійників" Ламартельєра
(1792) . "Віктор, або Дитина лісу" (1797), "Селіна. 
або Дитина таємниці" (1800 ) Піксерекура,
' Фальшивомонетник, або Помста" (1797) Кювельє 
де Трі. де панували ідеї соц. справедливості, 
боротьби проти тиранії.

Згодом М. втрачає революційну забарвленість, 
стає жанром "низького театру, який полюбляє 
демократичний глядач. Вона поєднує співчуття до 
простого люду із симпатіями до ідеальних героїв, 
шо захищають слабких, знедолених. М. насичується 
фатальними загадками, таємницями: вел. фабульної 
ваги набуває випадок, що визначає подальший 
розвиток дії. Така М. мала вплив на П.О. де 
Бомарше, який створює п'єсу "Злочинна мати, або 
Другий Тартюф" (1792). Цю п'єсу визначають як 
сентиментальну драму. На франп. театрі йдуть 
також М. Л.Ш.Кеньє — Сорока-злодійка. або 
Служниця з Палезо" (разом з д'Обіньї, 1815).

М. порушувала систему вимог до драм. тв. 
класицизму і підготувала появу ром антично: 
драми. V Франції це М. В.Дюканжа "Тридцять 
років, або Життя гравця" (1827), "Даммермурська 
наречена" (1828): Дюверьє "Інженер, або Вугільні 
копальні" (1836): Сувестра "Багатий та бідний' 
(1836); Ж.Бошарді Рибалка Ґаспардо" (1837), 
"Пастух Лазар " (1840): М .Ф.Судье "Робітник" 
(1840); Ф.Піа "Два слюсарі" (1841). "Паризький 
ганчірник" (1847). Під впливом М. в романтичній 
драмі В .Гю го та О.Дюма-батька (1 8 3 0  рр.) 
з'являється дуже вагомий мелодрам, первень; 
"Ричард Дарлінгтон". "Антоні", "Нельська вежа", 
"Кін, або Безпутність та геній" та ін. Деякі літ-знавці 
(В.Волькенштейн) через це вважають М. тв. Гюго 
та Дюма-батька. Пізніше часто виставлялася М. 
"Дві сирітки" д'Єннері й Кормона (1874). Характер 
М. носили деякі п'єси О.Е.Скріба.

У XVIJ] — поч. Х]Х ст. М. формується в Англії, 
сюжети для якої автори брали переважно з 
готичних романів, "романів жаху й таємниць": 
М.Г.Льюіс — "Привид в замку" (1797); Т.Холкрофт 
— Глухий та німий" (1801), "Оповідання про 
таємницю" (1804). Д.У.Джеролл — "Чорноока 
Сьюзан" (1829); Е.Дж.Булвер-Літгон "Герцогиня 
де Лавальєр" (1836), ""Ліонська красуня" (1838). 
О.Анісе-Буржуа "Кривава черниця" (1935), 
"Господиня Сен-Тропеза" (1844).

Елементи М. мали місце і в першій нім. 
м іланській  драмі "Міс Сара Сампсон" (1755) 
Ґ .Е .Л ессін га , а також у міщанській драмі 
"Дітовбивство" (1776) Г.Вагнера. В Німеччині на 
поч. 80-х рр. XV1H ст. створилася своя, відмінна 
від франи.. М., що її протиставили п'єсам, 
породженим буржуазною революцією у Франції. 
Навіть драми Дідро "Батько родини" та "Побічний 
син", шо не утримались на франц. сиені, 
користувалися популярністю у глядача. 
О.Геммінген створив "під Дідро" п'єсу "Німецький 
батько родини". Увага випадає на долю
A . В.Іффланда та, особливо, барона А. фон 
Копебу, шо поєднали сентиментальну п'єсу з 
повчальним елементом. З часом М. Коиебу широко 
гралися на рос. сцені: "Ненависть до людей і 
каяття" (1786), "Син любові' (1790), "Бідність й 
великодушність" (1794), "Наклепник" (1795), 
"іспанці в Перу". Найчастіше М. розповідали про 
нещасливу любов, в якій бідна дівчина зраджена й 
покинута своїм коханцем, лишається з дитиною, 
яку втрачає чи гине сама. Конфлікт будується на 
зіткненні багатого й бідної, навіть зміст цих слів 
змінювався на "злий" та "добрий" під впливом 
ненависті молодої буржуазії до ст.. але ще сильного 
панства. Тисячі тв. побудовані на цьому конфлікті, 
він лежить і в основі шляхетної М. Ф.Шіллера 
"Підступність та кохання" (1784).

В Італії дуже популярною була М. 
П.Джакометті "Громадська смерть" (1868).

У Росії в 1820-40 рр. М. як перекладна, так і 
оригінальна, мала величезний успіх, надто коли у 
ролях гол. героїв виступали корифеї сцени 
Г І. Мочалов (1800-48), В.Каратигін (1802-53). М. з 
дидактично-консервативними тенденціями 
створював Н. Кукольник. "Рука Всевишнього 
врятувала батьківщину" (1834), "Князь Михайло 
Васильович Снопін-Шуйський" (1835), "Роксолана" 
(1 8 3 5 ), Іван Рябов — рибалка 
архангелогородський" (1839), " Князь Ланіїл 
Холмський" (1841). Р. Зотов переклав та створив 
більше 100 М.. які користувалися успіхом, але 
згодом були забуті. Романт. драму з елементами 
М. створює юнак М. Лєрмонтов; Іспанці" (1830). 
Проти М. на рос. сиені активно виступали
B . Бєлінський, М.Гоголь, протиставляючи їй реал, 
драму. Проте навіть у п'єсах О.Островського 
можна знайти елементи М.: "Бідність не порок" 
(1854). "Ліс" (1870), "Пізня любов" (1873), "Без 
вини винні" (1883).

В Україні М. створював М.Кропивнииький: 
"Лай серцю волю, заведе в неволю" (1863), "Локи

320



МЕНЕСТРЕЛЬСЬЮ ВИСТАВИ, ТЕАТР МЕНЕСТРЕЛЮ

сонне зійде —  роса очі виїсть" (1882); І.Гушалевич: 
"П ідгоряни" (1 8 6 9 ) ; С Воробкевич: "Гнат 
Приблуда" (1875); М Старицький "Циганка Аза", 

Ой, не ходи Грицю" (1 8 9 0  р .р ); Л.Манько 
"Нещасне кохання" (1 8 9 0  рр ); І.Тогобочний 
"Кохайтеся, чорнобриві..."  — за мотивами поеми 
Т Шевченка "Катерина" (1897); О.Сухояояьський 
"Помста, або Заголена доля" (1930 рр ). Разом з 
тим проти примітивності стандартних тодішніх М. 
виступали ( Франко, Кропивнмцький, І.Карпенко- 
Карий, П Саксаганський

Згодом піл назвою М. виступає п'єса, в якій 
стерті ті риси, т о  відокремлювали М., міщанську 
драму, "слізну драму", ромаятячнудраму М. стала 
ширшою за ознаками, наблизилася до життєвих 
страждать людти. Широко роздаючи М., Р.Роллан 
в кн "Наротий театр" пристав до неї "Царя Едіпа" 
Софокла, багато п'єс В.Шекспіра: "Макбет", "Тагмет", 
"Король Дір" Подібну позицію займав
А.Дуначарськии, підкреслюючи, ню М. —  любимий 
глядачами жанр КСтаїдславський у репертуар МХАТ 
долучав М., вважаючи, що вони дають вихід почуттям 
глядача. Він заперечував несправжній пафос та 
ефектність поганої М., але побутову М. вважав естет. 
М Через т о  відкидав драм, спадщину Гюго, за 
винятком "Марії Тюдор . З цього погляду естет, 
вважається М. "Засіб Макропулоса' (1922) К.Чапека

"Революційні" М. було широко репрезентовано 
в репертуарі совєтського театру 20-30-х  рр.: 
Червоне орленятко" Слав янського, "Фатальна 

зустріч" Фіногенова, "Підпалювачі", "Отрута", 
"Ведмеже весілля" А /Іуначарського. В  творчості 
О Арбузова з'явились М. "іркутська історія" (1959), 
"Втрачений син" (1961), "Жорстокі ігри" (1978) та 
ін.. в яких теж наявний мелодрам, переены "Таня", 
"Старомодна комедія" В укр. рад. драматургії М. 
створював ГРачада: "Полинь — гірка трава".

Суч. М. привертає до себе увагу глядача як на 
сцені театру, так і в кінсь та телемист-ві ("мильна 
опера"). Вона поєднує різні явища, які несуть 
мелодрам. світосприйняття: детек ти в,
біографічний фільм, к о м ед ію , вестерн, соц. 
драму, мюзпмг. М. є одним з найпоширеніших і 
найпопулярніших видів кінематографії з 1900-х рр. 
аж дотепер. Серед постановників кіномеяолрам 
такі відомі режисери як Дж. фон Штернберг, 
Я В Гріф ф іт, А .Корда, Р .Капур. К.Лелуш. 
Дж Евілндсен, Є Гоф ман. V їх  фільмах 
мелодраматичні жіночі ролі виконували такі 
кінозірки, як Ф.Бертіні, А.Нільсен, В.Холодна, 
Ґ  Гарбо, М^Яітріх. В Лі.

/Ьаджда Нояжмжжа

М ЕН ЕС ТРЕД ЬС ЬК ї ВИ С ТА ВИ . Т ЕА ТР 
МЕНЕСТРЕ/ПВ (Mincfre/ shoLus) — своєрідний 
театр драматургічний жанр США, особливо 
поширений у другій под. XIX ст. Унікальність М.в. 
полягає в тому, шо біді виконавці виступали в них 
у гримі умовтттротескових "негрів". Виникнення 
жанру (друга третина XIX ст.) пов'язане з

прагненням білих гнлприоязі&тпвнічан використати 
у комерційних цілях багатий муз., пісенно- 
танцювальний та гумор, фольклор півд. 
афроамериканців рабів. Ражвіт жанру починається 
з 1843 (діяльність групи "Вінгірські менестрелі" під 
провюоммузжантатакомгюзмюраДеніелаЕммегта) 
Протягом наступних чотирьох десятиліть М.в. стають 
першою демократичною формою театр, мист-ва в 
США інайгюпупярнігщмеєтрадм*! жанром серед ydx 
суаі верств. Найвищого піку їхня популярність досягає 
у 1850 -1870  рр. (діяльність труп "Менестрелі і 
Кентуккі", "Мелодисти з Конго", "Справжні 
менестрелі Кркті'.колекгжпід керівництвом Філдса, 
Мак-Ьпайра та Хпа, Геверлі та Брайанта). До 1860-х 
р до увсті у М.в. не допускали чорних американців, 
а проптом всю історії жанру— жінок. На зламі століть 
М.в. були витіснені на периферію розважальної 
індустрії муз комедію, але остаточно приптипи своє 
існувати лмпе у 1940^х р.. хоч окр. преаставтки 
жанру (Е.Кантор, ЕЛжонсон, Ф.Тінні, Д.Годьц) 
виступали в ньому і пізніше, в тому числі, у 
кінематографічному та ралю-варіангах.

Ранні зразки М.в. являли собою набір муачумор. 
номерів, шо виконувалися у довільному порядку 
Поступово вони набули чіткої сценічної форми, 
усталився також склад виконавців, до якого 
обов'язково нхссили ведучий (inteWocutor) та основні 
коміки (endmen) або Тамбо і Боунз (прізвиська, шо 
походили від назви муа інструментів —  тамбурина 
та кастаньєт). Трупа включала також співаків, 
танцюристів, акторів, які розігрували сиенки "з негр, 
життя" та пародії на відомі п єси. Вистава починалася 
з виходу на сцену всіх учасників (у роки розквіту 
жанру їхня кількість сягала кількох десятків), які на 
запрошення ведучого розсаджувалися напівкслом 
Обмін дотепами та жартами між ведучими та 
коміками переривався виконанням гумор та дір. 
пісень. На закінчення першого відділення всі 
учасники йшли в спільний танок (цдзМс̂ а round). Друга 
частина —  "оліо" — нагадувала естрадний 
дивертисмент, шо включав вокально-інстр^ентальні 
і т.зв. спеціальні номери — акробатичні етюди, 
фокуси, скетчі та інтермедії коміч. монологи 
Наприкін. виконувалася коротка п єска (afterpiece) 
— нею могла бути бурлескна версія популярного тв 
будь-кого жанру (надто часто об'єктом народи 
ставали тв. В  Шекспіра) або саморобна сценка.

Надзвичайна популярність жанру пояснювалася, 
насамперед, естет, чинниками, такими як легкість та 
мелодійнісіь музики, невимушеність гумору, свобода 
від обмежень сценічного реалізму, імпровізаційність. 
Водночас М.в. виконували важливу сусп. психол 
ролю, лікую, як клапан, шо давав вихід негативним 
емоціям у прийнятній естет, переживати. Расова 
травестія підсилювала "терапевтичний ефект М.в 
бо окарикатурювати негра сприяло подоланню як 
страху білих американців перед ним —  ворожим 
"Іншим", так і почуття колективної провини сусп-ва 
перед своїми чорними пасербами. З ін. боку, уявне 
існування "чорних" вумовномураю, де небупо місця 
виснажливій праці та суворим заповідям 
пуританської моралі, втілювало на масовому рівні

3 2 1



МЕШППЕЯ

просвітницьку утопію Нового Едему" — одну з 
чільних міфологем амер. ментальності. Основним 
джерелом комізму у М.в. при цьому залишався 
спотворений образ негра.

Позаяк саме в М.в. склався стереотип афро­
американця як "безтурботної істоти, що широко 
посміхається, гучно регоче, грає на банджо, 
танцює..." (Дж. V.Джонсон), ставлення чорних митців 
та діячів культури до цього жанру довго було різко 
негативним, хоч об'єктивно він сприяв виходу негра 
на най. сцену як одного з провідних учасників шоу- 
бізнесу. Аж донедавна домінувала "північна" теорія 
походження та природи М.в., за якою вони лише 
наслідували англо-амер мист. форми у "чорному " 
варіанті. Проте, останнім часом з'явилися 
переконливі розвідки щодо наявності в них значного 
афро-амер. і навіть афр. культ-фольклор. первня. 
Сьогодні М.в. розглядаються найчастіше як худ. 
феномен, що первинно спирався на нар.-негр, 
підгрунтя, і лише пізніше був пристосований до зах. 
моделей. Т.ч., попри свою багато в чому негативну 
ролю в становленні культури чорношкірих, вони були 
ранньою видовищною формою в США, в якій 
відбувся синтез європ., заг-амер. та афро-негр. естет, 
складників і яка, бодай частково, донесла до наших 
часів автентичний дух афро-амер. фольклору.

Виходячи з цього, суч. афро-амер. драматурги 
(О.Девіс, Л.Т.Уорл, А.Барака, Н.Шанге, Лж.Вулф 
та ін.) радо звертаються до засобів та прийомів 
М.в., переосмислюючи їх згідно зі своїм розумінням 
природи та завдань негр, мист-ва.

Лив Н егритян ське відродж енн я, 
Cnipi4ye7T3L

Наталя Висомька

МЕНІППЕЯ —  узагальнюючий термін, вперше 
вжитий М.Бахтіним для позначення певного типу 
тв.. шо належать до т. зв. області серйозно^сміхо- 
вого в л-рі і за принципами композиційного 
розташування матеріалу та власне жанр, 
особливостями виявляються генетично 
спорідненими з Менйтповою сатирою  Сам 
Бахтін використовував терміни "Меніппова 
сатира" і "М." як синонімічні, але. очевидно, є 
необхідність їх розрізняти, розуміючи під першим 
літ. жанр, чиє існування обмежене конкретно-іст. 
епохою, а під другим —  універсальний жанр, тип, 
що —  з тими чи ін. змінами — може актуалізуватися 
в різні часи.

Започаткований ше сократичним діалогом
розпад клас, трагедійної та епіч. цілісності людини 
й світу знаходить вираження в М. на всіх рівнях. М. 
— наскрізь діалогічна: в її межах протиставляються 
та взаємодіють різні філос. ідеї, типи мовлення, 
жанр, форми, стилі і т. ін. та формується образ 
діалогічного героя, тобто М. (ше на стадії Меніппової 
сатири) демонструє нове ставлення до самого слова 
як матеріалу л-ри, характерне надалі для всієї 
діалогічної лінії розвитку худож. прози.

Незважаючи на досить часте звертання до 
трад. образів іст. чи бібл. походження, сюжет М. 
може бути насичений, на перший погляд,

волюнтаристсько-фант. елементами, але насправді 
вони зумовлюються основною метою — створення 
виняткових ситуацій для перевірки істинності тих 
чи ін. ідей, життєвих позицій, рел. догм та ін.

М. тяжіє до часово-просторового та морально- 
психол. експериментування. Особливо цікавим є 
дослідження незвичайних внутр. станів героя, коли 
його "я" не збігається з самим собою: через 
роздвоєння, манії, суїцидні потяги і т. ін. М. 
відкриває прірву між сутністю та існуванням, якої 
не знали давньогрец. архаїка та висока класика і 
яка стала чи не найважливішою проблемою в л-рі 
та філософії нов. часів.

В М. часто зустрічаються такі прийоми, як 
очуднення, трансцендентні стрибки в ін. виміри, 
гра контрастів, оксюморонні поєднання та ін.; 
особливою  популярністю користуються 
"недоречні" слова і вчинки, котрі — знову ж таки 
з метою випробування ідей —  здатні руйнувати 
звичну картину світу.

Будучи, за словами Бахтіна, жанром "кінцевих 
питань". М. разом з тим відзначається злободенністю, 
публіцистичністю, в ній завжди можна знайти 
відгоміни ідеологічної полеміки, адюзп або й прямі 
виступи як проти тих чи ін. концепцій, систем, так і 
проти окр. особистостей. Іноді М. не задовольняється 
лише критикою існуючого стану речей, але й 
пропонує альтернативні соц. утопії (як правило, вони 
подаються через сновидіння, мрії чи подорожі до ін. 
країн). Універсальна символіка, містико-рел. мотиви 
в М. можуть поєднуватися (особливо на анг. етапі 
розвитку) з відвертим натуралізмом, позаяк 
передбачається, шо ідея не повинна боятися нічого, 
зокрема й життєвого бруду.

Сформована в епоху раннього еллінізму, М. 
виявляється — через свою жанр, універсальність 
та прагнення до всебічного охоплення буття — 
надзвичайно життєздатною в наступні часи. Ті чи 
ін. "меніппейні" ознаки можна знайти в т. зв. 
"діалогах на п ор озі" та "розмовах мертвих" 
(популярних аж до XVIII ст.), новелах 
Відродження, "Меніпповій сатирі" періоду рел. 
воєн у Ф ранції (XVI ст ), ф ілос. повістях 

.просвітителів (показовий приклад — 
"Мікромеґас " Вольтера), і навіть "Фаусті" Й.В. 

Гьоте. Особливо тісним є взаємозв'язок М. з 
романом: від ант. через шахрайський та романи 
Ф. Рабле й Дж. Свіфта — до Е.Т. Гофмана, М. 
Гоголя, Ф. Достоєвського. У XX ст. М. продовжує 
бути одним з чинників заг. розвитку л-ри: її жанр, 
природа властива пізнім романам Т. Манна, 
"М айстрові й М аргариті" М. Булгакова, 
численним постмодерністським творам, пд.-амер. 
"магічному реалізмові", "поемі" Вен. Єрофєєва 
"М осква-Пєтушки" та ін. Найяскравішим 

прикладом суч. Меніппеї в укр. л-рі є "Рекреації ", 
"Московіала" та "Перверзія" Ю. Андруховича.

Олександр Бойченко

МЕНЇППОВА САТИРА — один з провідних 
т. зв. карнавалізованих жанрів ант. л-ри, головною 
диферениійною ознакою якого є суміш віршів і

322



МЕТАЖАНР

прози, серйозного й смішного, високого й 
низького, натуралістичного і фант, і т. ін. Разом з 
тим, така на перший погляд строката картина 
відкриває нов. для античності тип худож. цілісності: 
тв. будується як низка випробувань тих чи ін. філос. 
ідей, але не "академічного"(як це було в 
с о к р а т и ч н и х  д и а л о г а х  Платона), а обов язково 
екзистенційного характеру. Фант, пригоди героїв 
на Олімпі, на землі та в підземному царстві в М.с. 
важливі виключно як етапи такого випробування; 
при цьому особистісні характеристики носіїв ідей 
по суті не мають жодного значення.

Безперечним є генетичний зв'язок М.с. з 
карнавальним фольклором, в якому 'верх" і "низ" 
часто міняються місцями, серйозне і смішне легко 
переходять у свої протилежності, завдяки чому, 
власне, й створюється амбівалентний образ світу. 
Значний вплив на М.с. здійснив і сократичний 
діалог; перш за все це виявляється на прикладі 
прийому синкризи, тобто навмисного зіштовху­
вання різних поглядів, ідей, світоглядних 
концепцій. Нарешті, сам принцип поєднання віршів 
і прози, якого клас. грец. л-ра не знала, очевидно, 
запозичений зі Сх.

На стадії зародження М.с. досить важко 
розрізнити з-поміж ін. споріднених жанрів 
(діатриба та солілоквіум, майстрами яких були 
Антісфен, Біон Борисфеніт та ін. кініки IV — III ст. 
до н. е.: логісторикус, створений, якщо вірити 
Ціцеронові, Гераклідом Понтіком у IV ст. до н. е., 
симпозіон та ін.). Про М.с. у чистому вигляді можна 
говорити, починаючи з кінічного письменника й 
філософа НІ ст. до н. е. Меніппа з Гадари, від імені 
якого жанр і отримав свою назву. Щоправда, його 
тв. до нас не дійшли, але відомо, шо за ант. часів 
вони користувалися вел. популярністю 
(Показовими є вже самі їхні назви: "Викликання 
мертвих", Листи від імені богів", "Народження 
Епікура" та ін. —  всього 13). Наступним 
представником цього жанру слід вважати рим. 
енциклопедиста Варрона (II — І ст. до н. е.), від тв. 
якого залишилось близько 600  фрагментів; саме 
Варрон вперше вжив назву "М .с." З певним 
застереженням можна зарахувати до М.с. і 
"Огарбузення" Сенеки (І ст. до н. є ), де наявні і 
чергування типів мовлення, і розмови з померлими 
та богами, і стильове пародіювання, але на суд 
виносяться не філос. ідеї, а вчинки особистого 
ворога Сенеки — імператора Кдавдія. Приклади 
М.с. можна знайти у Лукіана ("М еніпп", 
"Ікароменіпп", "Розмови в царстві мертвих" — П 
ст. н. е.), окремі тв. якого, на думку вчених, були 
прямими переробкам и сатир Меніппа (взагалі рим. 
переробки грец. тв., як відомо, зустрічаються дуже 
часто). На відміну від попередніх тв. цього жанру, 
діалоги Лукіана добре збереглися до наших лнв, але 
й вони не дають змоги повністю реконструювати 
клас, варіант М.с., оскільки сам Лукіан свідомо 
намагався пристосувати виклад "меніппівського" 
матеріалу до смаків рим. читача II ст.

М.с. — жанр певною мірою симптоматичний: 
він є чи не найадекватнішим відображенням тих

процесів, шо мали місце в ант. культурі та сусп. 
житті, починаючи з Сократа і аж до остаточного 
встановлення християнства. Шлях віл Меніппа до 
Лукіана — це шлях від сумнівів ант. культури в своїх 
силах до її повного самозаперечення (не випадково 
всі представники М.с. світоглядно близькі до 
кінічної філософії або до пізнього стоїцизму). М.с. 
формується в епоху руйнування наївно-міфол. най. 
свідомості та клас, етико-естет. ідеалів, коли гострі 
суперечки між численними рел. та філос. школами 
з найважливіших питань буття стали повсякденним 
явищем, шо зрештою призвело, з одного боку, до 
повного знецінення величезної кількості 
"об'єктивних" ідей та зовн. станів життя, а з ін. — 
до відкриття "внутр. людини", тобто ідеалу 
наступних епох.

Можна назвати ще чимало явиш ант. л-ри, шо 
зазнали впливу М.с.: це, окрім вже вказаних
ф ілос.-популярних, і аретологічні (Лив. 
Аретолог^я) жанри, і сатура (хоч Квінтіліан і 
вважав її цілком рим. набутком), і т. зв. "грец. 
роман" та ін. М. С., "розгорнутою до розмірів 
роману", називає М.Бахтін "Сатирикон" Петронія 
та "Метаморфози" Апулея; відголоски М.с. помітні 
в рим., сатирі (Гораиій, Ювенал), "гіппократовому 
романі" і навіть у "Розраді філософією" Боеиія.

Трансформуючись у взаємодії з ін. жанрами, 
М.с. продовжила свій розвиток в усі наступні епохи 
і, по суті, її історія триває й нині. Стосовно тв., 
жанр, ознаки яких тією чи ін. мірою генетично 
пов'язані з М.с.. останім часом вживається заг. 
назва — меніппея

Олександр Бойченко

МЕТАЖАНР — поза родова жанр, ознака, яка 
зумовлює типол. подібність різних жанр. форм.

Спираючись на широко визнане судження 
М.Бахтіна про жанр як модус бачення та розуміння 
дійсності, Р.Співак визначає М. як "структурно 
виражений, нейтральний шодо літ. роду, усталений 
інваріант багатьох іст. конкретних засобів худож. 
моделювання світу, шо об'єдную ться заг. 
предметом худож. зображення'.

Ло М. відносяться притча, пастораль, милю, 
бурлеск, художня утопія, аитиутопія тошо. 
Напр., пастораль як М. обіймає пасторальний 
роман ("Аркалія" Я.Саннадзаро), пасторальну 
повість ("Естелда" К.Флоріана), пасторальну драму 
("Амі^гта" Т .Т ассо), пасторальну поему 
("Ф'єзоланські німфи" Лж.Боккаччо) та ін. По 
відношенню до літ. жанрів значення М. набуває 
фольклор, казка, позаяк вона об'єднує такі жанр, 
утворення, як повість-казка ("Три товстуни 
Ю.Олеші), драма-казка ("Аріана та Синя Борода, 
або Марне порятування" М.Метерлінка), вірш, 
казка ("Пар Плаксій та Лоскотун" В.Симоненка).

Треба відрізняти М. від, з од. боку, жанрів, шо 
утворилися на перетині різних літ. родів (байка, 
лір. драма, романт. поема тошо). а з ін. боку, 
жанрів, шо належать до різних нац. жанр, систем, 
але типол. подібних за своїм жанр, пафосом (європ. 
ода, інл. гімн, сх. касида та ін. з їх панегіричним

3 2 3



МЕТАЛОПЯ

ствердженням високих" життєвих реалій, подій, 
іст. та трансцендентних персонажів томю).

Поняття М. ше не набуло стійкої змістовності і 
потребує подальшого професійного осмислення, 
а тому можливі розбіжності у його визначенні і 
тлумаченні. Так, не без підстав деякі літ-знавиі 
розуміють під М. видову узагальненість низки 
жанрів, тобто типом, подібність жанрів в межах їх 
видової спрямованості (ф ілос., детективні, 
афористичні жанри, наук, фантастика тощо), ін. 
—  по суті надають М. значення жанр, методу, або 
гносеологічної настанови на об 'єкт жанр, 
рефлексії автора, яка втілюється в системі тмпол. 
подібних жанрів.

Загалом, поява нього поняття в контексті 
чергової актуалізації проблеми жанру як такого 
свідчить про пошук жанрояогіоф  продуктивних 
параметрів, спроможних прояснити зміст структу­
рних стосунків в системі жанрів (Пив.: Жанрова 
система) і тим самим надати останній більшої 
доцентрової усталеності. Зокрема, поняття М. 
орієнтоване на подолання застарілої, сформованої 
ше в раціоналістичному XV!!! ст , уяви про 
класифікаційну підпорядкованість жанрів літ. 
родам, що не узгоджується з реальною генезою 
жанру як такого і конкретних жанр. форм.

Борне Люикж

МЕТА/ЮПЯ (грец. т е іа —  через + /ogos — 
слово) — вживання слів у переносному значенні. 
М еталогічна мова обіймає такі явища, як 
порівняння, епітет, м етаф о р а, си м вол, 
метоп в* ія синекдоха, гіпербола, літота та їх 
численні різновиди. Протилежне явище — 
автологія

Анатолій Волков

М ЕТАТЕКСТ — термін, шо означає 
онтологічну єдність всіх худож. проявів л-ри та 
культури. За словами Р. Барта, будь-який текст є 
М. щодо якогось ін тексту. Не не означає, що у 
будь якого текста є певне, чітко виявлене 
походження: на думку франц. постструктураліста, 
текст утворюється з анонімних, невловимих, разом 

з тим. вже десь читаних цитат ? цитат без лапок". 
М. ? текст, який примушує усвідомити природу і 
значення самого створення тексту" (Борхес 
Хатлен). Позаяк саморефлексивність робить 
проблематичною реальність текста, автора і 
читача. М. уволить їх у тканину тексту як героїв 
худож. тв., не дозволяючи їм залишатись пасивними 
спостерігачами метатекстуальних худож. уявлею*.

М. можна називати і своєрідний літ. тв., який 
складається з  текстів різних авторів, об'єднаний 
спільним сю жетом і внутр. драматургією. 
Створення єдиного М. (подібного БймЙ) часто стає 
своєрідним підсумком творчості багатьох 
письменників. Як правило, єдиний цілісний М 
формують всі тексти автора (напр., романи 
В.Набокова). ЛжЛжойс є рідкісним виключенням 
прозаїка, М. якого цілком втілився в межах одного 
роману "Улісс"

Композиційними принципами, що об'єднують 
різнородні тексти у єдиний М., є ілюзія хаотичності, 
перерваності, нерегулярності. Поряд з наведеними 
тв. можна згадати й ті, шо мають ознаки 
композиційної метатекстуальності: Москва-
Пєтушю" В.Єрофєєва, "Школа для дурнів ' та Між 
собакою і вовком" Саші Соколова.

Наталя Люммжанояа

МЕТАФОРА (від грец. рєтсмрора —  пере 
несення) —  троп, заснований на перенесенні за 
подібністю ознак і властивостей одного предмета, 
явища (не названого, але вгадуваного у М.) на ін. 
Місце М. серед тропів дещо особливе: на 
переносному значенні засновані також жтюяя#ют, 
персоніфікація, аяегорйт тощо, різновидами або 
модифікаціями М. є низка тропів (оксюморон, 
катахреза та ін.) !єрархічна перевага М 
підтверджується і активним використанням у мові 
як засобі спілкування т зв. (побутову, заяложену") 
розмов. М (наближається весна, гребінь гори чи 
хвилі, зуби борони чи гребеня) як важливого 
засобу "вторинної номінації". В  основі М. — 
здатність слова, при активізації різних граней його 
семантики, розширювати, примножувати свою 
номінативну функцію, яка переростає у функцію 
образну. Напр.: Гашу над столом моїм Полум'я 
зблідлий листок... " (В.Свіязинський).

Особливу ролю відіграє М. в таких структурах 
як пряс/тж в  та ін. малі жанри фсмьклору Яким 
основний елемент прислівної моделі —  абстракція 
сукупності часткових випадків, то для виразного й 
дохідливого втілення в слові оптимальною є М 
Позаяк така М. вже відносно незалежна і може в 
різних ситуаціях (контекстах) слугувати для 
вираження різних, навіть протилежних ідей, то, 
вживаючи прислів'я, ми інтерпретуємо М. щодо 
даної ситуації.

Побутує тлумачення М. як скороченого 
порівняння (листок полум 'я —  полум 'я, як листок), 
проте смислова структура в М твориться деыю 
відмінним чжюм: обидва плани виступаютьу злипі, 
а не в тій якісній окремішності, що нею 
характеризується порівняння (на цій принциповій 
різниці наголошував ще Митрофан Ловгалевський). 
Загалом давні укр. поетики толком успадкували 
нормативний підхід до М ., шо бере поч. в 
античності і дістає нові стимули в естетиці 
класицизму "Треба, щоб М. була приємною, 
помірною, гарною, відповідною..." (Ловгалевський. 
"Сад поетичний").

Серед багатьох аспектів М. (предметний, 
логічний, психол., лінгвістичний) —  літ-знавмий 
найбільше виявляє у М. як поет засобі її досить 
універсальний характер. Ньому не суперечать 
існуючі детермінанти М.: тип твор. індивідуальності 
(поезії, л^ри і всієї нац. культури), худож. метем, 
напрям, стиль —  митця і доби.

Лінгвістичні аспекти М. розроблені повніше, 
бо мов. М. більше надаються до систематизації; 
засновані на заг зрозумілих асоціаціях, вони 
підвладні очевидним закономірностям. М. поет

324



МГРАШЙНА ШКОДА

(вживана і в проз, тв.) несе вел. заряд суб'єктивного 
сприйняття, індивідуального світовідчуття, 
особистої системи цінностей митця. Своєрідність 
поет, світу письменника вел. мірою зумовлена його 
метафорикою.

М. відображає особливості відповідної 
регіональної та зональної культурно-літературної 
системи, а також най. менталітету, світобачення, 
традицій, т о  властиво всім тропам, але в М. 
виявляється найповніше. Це спричиняє проблему 
в худож ньому п ерекладі: складність
перекладення, часом неперекладність М. Попри 
таку детермінованість М. яскраво відбиває твор. 
хист автора.

Для укр. поет, традиції (надто в Т.Шевченка 
та його послідовників) характерна досить усталена 
система М., заснована на порівняній стриманості 
й ощадливості тропів, укоріненості їх у фольклорі 
та нар. символіці, на функціональності образів та 
реаліст, основі асоціацій. Ue не виключає 
яскравих, пілвишено-експресивних "спалахів" 
інакомовлення (Шевченко: «ї хліб насущний 
замісить Кровавим потом і сльозами*). Романт. і 
надто символістська поетика, навпаки, тяжіли до 
підвищеної метафоричності. На противагу їм 
народницька поезія культивувала автологію  
(П.Грабовський). У XX ст. яскравою і щоразу 
своєрідною метафорикою позначені творчість 
раннього П.Тичини, Б-І.Антонича, М.Бажана,
В.Мисика, Л.Первомайського. Д.Павличка, і надто 
поетів-'шістдесятників" І. Драча,
М.Вінграновського, Ліни Костенко, Б.Нечерди. 
Витонченість метафоричного письма засвідчують 
у своїх та. В .Герасим'юк, І.Римарчук, Ю.Буряк, 
Ю.Анлрухович.

Метафоричність є істотною ознакою суч. худ 
мислення (М. кінематографічні, малярські тощо). 
Вивчення М. вийшло за межі стилістики та поетики: 
стало предметом пильної уваги в семіологп, логіці 
й методології науки, в теорії пізнання.

Елеонора Соловей^омчарнк

МЕТОД 1 . Худож. — сума твори, засад худож. 
самовираження та зображення життя, зумовлена, 
в першу чергу, світоглядом мнтия. М.х. визначає 
обрання митцем певного кола худож. засобів, що 
утворюють відносно гармонійну індивідуальну 
стильову систему. Подібність чи близькість 
світогляду та індивідуального стилю у різних митців 
спричиняються до виникнення худож. напрямів, 
течій та груп. Таким чином, можна говорити, напр., 
про класицизм сентименталізм, романтизм і 
т.л. і як про певний худож. метод, і про напрям 
(течію), і про стиль, але це є три іпостасі єдиного 
цілого. Щ оправда, в межах одного твор. 
об'єднання існує величезний простір для 
індивідуальних проявів —  так, в романтизмі 
спостерігається справжня градація відтінків позиції 
митця — від змалювання суб'єктивно-психолог. 
рефлексії до створення широких сои.-утопіч. 
панорам, але й те й ін. зумовлене відразою до 
існуючої реальності. З ін. боку, існують в рамках

одного напряму й окр. значні течії, котрим 
притаманний власний метод: так в  модернізмі 
виразно виділяється символізм як чітко окреслена 
ідейно-стильова єдність. Поняття М.х. формується 
на межі ХІХ-ХХ ст. й канонізується у формалістів, 
згодом, в радянському лгг-знавстві воно набуває 
ідеологізованого насичення (зведення методу 
художника дише до відбиття його класово-політ. 
позиції).

2. Діт-знавчий, який об'єднує вчених у межах 
тієї чи ін. методології, наук, школи (міфол., 
біографічний, культурно-іст., порівняльно-іст. та ін. 
методи вивчення л-ри).

Семен Абрамович

МЕТОНІМІЯ (грец. m etonym ia — 
перейменування) —  троп, індивідуалізоване 
позначення цілого явища його характерною 
ознакою. Може розглядатися і як риторична 
фігура. М. близька до перифразу, але на відміну 
від нього зв'язок між "предметом" і "предикатом" 
має не асоціативний, а логічний характер. 
Метонімізація об'єкту є однією з властивостей 
худож. мислення, особливо реалістичної орієнтації. 
До окр. видів М. належать антономаксія. інколи 
видом М. називають також синекдоху.

Борис Лванюж

МЕТР — ритм, визначене чергування сильних 
і слабких складів у вірш, рядку. Значення М. 
полягає в тому, шо, будучи ідеальною мірою вірша, 
його нормою. М. дозволяє виявити відхилення в 
ритм, структурі, ритм, перебої, і в цьому розумінні 
вірш, ритм можна визначити як "наслідок взаємодії 
метр, завдання з природними якостями мов. 
матеріалу " (В.Жирмунський). М. не виявляє себе 
при звичайному читанні поет, тв., а лише при 
скандуванні, тобто штучному відтворенні ритм, 
закономірності рядка. Графічний запис, що 
відповідає метр, виконанню, зветься метрич. 
схемою, а графічний запис, шо відповідає ритм, 
виконанню -— ритм, рисунком:

Вечірнє сонне, дякую за день?
Вечірнє сонне, дякую за втому
За тих дісів просвітлений Едем
f за волошку в житі золотому.

(Д. Костенко)
Метрична-схема: Ритмічний рисунок:
и -и -и -и -и -  
и-и  и -и -и -  
и -и -и -и -и -  
и и -и -и -и -

и и -и -и и и -
и -и -и -и и и -и
и -и -и -и и и -
UUU-UvUUU-U

Поняття М. використовується в метричному 
віршуванні та силабо тоиіпі, у тоніиі воно
стосуєтьсядольмнна.

Борис 7нанмж

МІҐРАШЙНА ШКОДА або ШКОДА ЗАПО­
ЗИЧЕННЯ —  напрям у європ. фольклористиці, 
який виник у 3-ій чверті XIX ст.

Ней був час, коли в гуманітарних науках замість 
романтичного ідеалізму воиарювався позитивізм

3 2 5



МІГРАЦІЙНА ШКОЛА

Його вихідним постулатом було: єдиним джерелом 
позитивного (достеменного) знання є вивчення 
конкретних фактів, а не будь-яка теорія. Наука 
повинна безсторонньо відповідати на запитання 
як?", але аж ніяк, не "чому?". Виходячи з такої 

світоглядно-наукознавчої позиції, М.ш. 
заперечувала основні положення панівної до того 
часу в науці про словесний фольклор 
міфологічно У школи: віднаходження прадавн. 
інд.-європ. джерел і пояснення цими джерелами 
будь-якого образу або сюжету. Заслугою міфол. 
школи була постановка другого корінного питання 
— про причини подібності тв. різних народів 
(передусім казок). Проте однозначне пояснення 
спільністю походження (генегичннн чинник) 
руйнувалося введенням в коло європ. наук, 
матеріалів творчості мовно неспоріднених народів.

М.ш. всупереч міфологам рішуче й однозначно 
твердила: подібності в худож. творчості народів 
пояснюється не їх спорідненістю, не спільністю 
походження, а міжнац. культ-іст. контактами — 
запозиченнями, міграціями сюжетного матеріалу. 
Не явише дістало назву мандрівних сюжетів. 
Питання про те, шо лежало в основі фант, образів 
і сюжетів , рівно ж чому сюжети переходили і 
сприймалися, М.ш. відповідно до позитивістських 
настанов не розглядала.

Як досить часто має місце в історії науки, двоє 
вчених практично синхронно й взаємонезадежно 
дійшли тих висновків, що згодом дістали назву 
теорії запозичень. 1859  рос. літ-знавець О. Пипін 
оприлюднив "Нарис історії старовинних повістей 
і казок рос.", де дослідив зв'язки древньої рос. л- 
ри як із Зх., так і зі Сх, і дійшов висновку про 
вирішальне значення кон такгол огічн ого  
чинника —  впливів і запозичень Для формування 
сюжетного репертуару не лише давн-рос., але 
кожної най. л-ри.

Проте засновником М.ш. став не Пипін, а 
Т. Бенфей, який видав 1859  свій нім. переклад 
санскритської зб. Паичатаитри" В розгорнутій 
передмові до зб. він звертав увагу на величезну 
подібність казк. репертуару різних аз та європ. 
народів до давн-інл казок. Основним 
постачальником репертуару європ. казок, 
переказів, новел. За Бенфеєм, був Сх., передовсім 
Індія. Отож його теорія отримала назву східно: або 
орієнтадістсько:, поряд з поширеним пізніше 
терміном теорія запозичення. Бенфей визначив час 
надто активних запозичень зі сх. культур: 1) доба 
завою вань О лександра М акедонського та 
геллсиїзму (кін. IV -  И ст. до н.е.); 2) доба араб, 
завоювань та хрестових походів (X -  Хі ст. н.е ). 
Орієнтальний вплив здійснювався кількома 
шляхами: 1) Сер. і Мала Азія > Балк. п-ів, зокрема 
Візант. імперія; 2) Бл. Сх. > грец. архіпелаг > 
Сицилія та Італія; 3) Деванг > Магриб (Атлас) > 
Піренейський п-ів, де впродовж Viii-XicT. ст. 
існувала мавританська арабо-гебр. культура. 
Переконливим доказом тверджень Бенфея були 
ретельно ним досліджені іст. маршрути рецепції 
"Панчатантри".

Теорія Бенфея поширювалася в європ. науці. 
Те шо засновником М.ш. став саме Бенфей а не 
Пипін пояснюється, по-перше, вед. мірою тим, шо 
в XIX ст. нім. мов. наука передувала в гуманітарних 
дослідженнях, нім. мова була міжнар. наук, мовою. 
По-друге, Пипін оперував матеріалом писемності, 
а Бенфей насамперед фольклор, матеріалом, а 
компаративістика того часу розвивалася 
переважно в межах фольклористики. Саме тому 
праця Бенфея дістала заг-європ відгомін. Чи не 
найбільше досліджувано фольклор.-літ. контакти 
в жанрах казки та новели: праці австрійця 
М./їандау "Д жерела "Декамерона" (1869), 
французів Ґ.Паріса ' Сх. казки і л-рі Сер-віччя " 
(1875, скорочений рос. переклад надруковано в 
Одесі 1886), Е.Коскена "Нар. казки Лорені" (1887. 
вступну статтю в рос. перекладі видано в Києві 
1907), англійця А.Кловстона (1887, укр. переклад 
"Нар. казки та вигадки, їх вандрівки та переміни" 
оприлюднено у Львові 1896).

М.ш. (бенфеїзм) довела неспроможність міфол. 
школи. Це визнав, напр., один з її репрезентантів 
нім.-англ, фольклорист М.Мюллер, розвинувши 
дослідження Бенфея у статті "Мандрування 
переказів".

Надзвичай активно постулати М.ш. було 
розвинуто в рос. науці, де ґрунт був до цього 
підготовлений "Нарисом" Пипіна та величезними 
публікаціями а кал А.Шіфнера — монг. фольклор 
(1866), акад. В.Радлова —  творчість пд-сибірських 
тюрк, народів (1866-1904). В  дусі М.ш. працювали 
В.Стасов ( "Походження рос. билін", 1868); акал. 
Ф.Буслаєв ("Мандрівні повісті та оповідання", 
18 7 4 ); акад. О .Веселовський ("З  історії літ. 
спілкування Сх. і Зх. Слов'ян оповіді про Соломона 
і Китовраса та зх. легенди про Морольфа і 
Мерліна", 1872); акал. В.Міллер ( "Погляд на 
"Слово о полку Ігоревім", 1 8 7 7 , "Екскурси в 
область рос. нар. епоса", 1892).

В укр .науці М.ш. репрезентована насамперед 
працями М.Драгоманова ("Байки Лафонтена та сх. 
оповідання", 1884 , "Тур. анекдоти в укр. нар. 
словесності", 1 8 8 6 , "Ц ерк.-слов'ян . історія 
кровосумішника Ю ди", 1 8 .. ,  "Слов'янські 
перерібки Едіпової історії", 1892 тошо). Фольклор 
Драгоманов поділяв на дві частини: 1) тв., які 
відображають нац. нар. життя, побут, історію: 
переважно пісенні жанри; 2) тв. з мандрівними 
сюжетами: казки, притчі, байки, легенди, балади. 
Поглядів М.ш. дотримувалися акад. М.Сумиов 
("Дума про Олексія Поповича", 1894, "Відгомони 
христ. переказів у монг. казках", 1899 та ін ); акад.
А.Добода ("Білор. нар. поезія і рос. билинний 
епос", 1895).

М.ш. самообмеж увалася проблемою 
запозичень і разом з тим дуже часто не була в змозі 
остаточно вирішити хто власне в кого запозичував. 
Це викликало криг, ставлення до неї. В  Англії в 
1870 х виникла антропологмиа школа В Росії 
від М.ш. відійшов В.Міллер, який став засновником 
Історичн о! школи у фольклористиці. 
Веселовський, не відкидаючи цілком теорію

3 2 6



МННЕЗАНҐ

запозичення, створив кониепиію, яка виходила 
далеко за межі М.ш., охоплювала не лише науку 
про ф ольклор, але й літ-знавство і стала 
підвалиною напряму в літ-знавчій 
ком иарагивістииі отримала назву школи 
Б^соловського

Лив Фінська школа
Анатолій Волков

МІМ (лат. mimus від гр. mlmos — актор, 
лицедій; наслідування) — 1 .Карнавалізований жанр 
(див. Карнавалізанія) мало? коміч. драми в ант. 
л-рі, одна з форм нар. імпровізаційного театру, 
заснований на наслідуванні певної особи або 
ситуації в коротких реаліст., нерідко грубувато- 
непристойних сиенах для розваги масового 
глядача, переважно побутового характеру. М. не 
можна розглядати як попередника ант. театру, 
оскільки він існував поряд з виставами трагедій і 
комедій, пов'язаний з культовими святами бога 
Ліоніса, і зберігся аж до кін. античності як нар. 
розважальна гра світського типу. М. ставилися під 
час нар. свят, переважно на майданах або в 
приватних палацах і будинках, де його сприймали 
як невибагливу масову розвагу — поряд з мист- 
вом акробатів, мандрівних співців, танцюристів 
тошо. Об'єктом зображення в М. майже завжди 
були нижчі сфери сус-тва. Основні типи — 
parasitus (паразит, нахлібник), siupidus (дурень), 
мзппЮ (той, хто корчить гримаси) та ін. Ліалоги 
часто декламувалися на місцевому діалекті. Голов, 
інтерес викликала не змістовна сторона вистави, 
а самі актори: мімус (чоловіча роль) і міма (жіноча 
роль). Сцена і трад. для ант. драми хор в М. відсутні, 
костюми прості й невибагливі: чоловіки носили 
т.зв. сел fu пси/us (куртка з ганчір'я), жінки — 
псіліит (коротка накидка). На свята плолоролдя 
Ludi Fioraies жінки, на вимогу розбещеної публіки, 
виходили голими. Керував постановкою М. т.зв. 
архімім. Замість масок актори користувалися 
косметикою, яку накладали у вел. кількостях на 
обличчя, шоб увиразнювати міміку. Батьківщиною 
М. вважають Сицилію, перші мімічні вистави 
зафіксовано вже в V! ст. до н е. Згодом М. 
поширився в багатьох полісах Давн. Греції, а 
пізніше і в Стародавн. Римі. До V ст. до н.е. 
відносяться спроби замінити імпровізацію 
фіксованим літ. текстом. Софрон із Сіракуз (сер. 
V ст. до н.е.) розрізняє чоловічі та жіночі М. — 
діалогізовані характерні сценки з нар. життя, з 
живою нар. мовою, насиченою прислів'ями, 
приказками, образними висловами. Мета М. — 
розсмішити публіку засобами ситуативного комізму 
(сцени подружньої невірності, обжерства тошо). 
Написані прозою і призначені для декламації М. 
цінувалися Платоном. Авторами М. були також 
Феокріт (1П ст до н.е., 'Свято Діоніса" та ін.) та 
Герод (біля 250  р. до н.е ). Герод використовував 
т.зв. 'кульгаві" ямби (міміямби). З приходом у 
давньогреи. комедію Менандра, який писав тв. на 
побутовому матеріалі, і з появою професійного 
актора М. відтісняються на другий план, однак

після занепаду "нов." аттичної комедії знову 
оживають в гелленістичну добу. Найвишого 
розквіту М. досягає в імператорському Римі — 
спершу як муз -танцювальне питермедшо (емболій) 
або ексод трагедійної вистави. Згодом витісняє 
ателлану і стає улюбленою формою театр, 
вистави. Відомим рим. автором М. був Децим 
Лаберій (106-43 рр. до н.е.), у М. якого вперше 
з'явилися актуально-політ. мотиви (напр., випади 
проти Цезаря), а також Публій Сірус, сентеиип й 
афоризми з М. якого ввійшли в підручники 
імператорської доби в Римі і були поширені також 
в cep-віч. Європі. На жаль, від М. збереглися лише 
окр. назви і фрагменти, хоча елементи М. (ситуації 
й типи) наявні у всіх різновидах європ. 
імпровізаційної л-ри (ф арси , ш ванки. 
фастиахтшпілі, пантоміма, ляльковий театр і 
театр тіней, нар. вистави тошо), а часом проникали 
навіть у форми серйозної драми.

2. Бродячий професійний комедіант у європ 
Сер-віччі, здебільшого ром. походження, шо 
виступав при королівських та князівських дворах 
та на міських майданах з веселими історіями 
скабрезного характеру або легковажною лірикою 
пустотливо-коміч. та бурлескного типу. Часом — 
за дорученням церкви — М. включали до свого 
репертуару і житійні легенди.

Петро Рихло

М1ННЕЗАНГ (нім. Minnesang — любовна 
пісня) — форма cep-віч. придворної нім. поезії 
ХІІ-ХШ ст., яка поряд з нар. піснею та поезією 
вагантів входила до основного складу сер-віч. 
світської лірики. Змістовно М. розпадається на 
пісні хрестових походів, танцювальні пісні 
(балада), пісні вранішньої зорі (альба), шпрухову 
поезію (шируж) і власне любовну пісню. За 
формою М. розділяється на лейх (ле) і 
майстерзангову строфу з викінченим римуванням, 
довершеною архітектонікою вірша. М. зако- 
рінений в європ. феодальній культурі і має чимало 
паралелей в багатьох, особливо ром., л-рах. 
Походження М. дослідники виводять з різних 
витоків — араб, любовної лірики, культу діви Марії, 
ант. та сер.-віч. нар. поезії. Основним джерелом, 
одначе, вважають Прованс, куртуазну поезію поч. 
ХП ст. (див. лимарська лірика). Звідси через Пн. 
Францію, завдяки трубадурам та труверам, вона 
потрапляла в Німеччину.

М. втілював основні постулати феодального 
етич. кодексу, зокрема служіння благородній дамі, 
Богові і сюзеренові. Найтиповішою ситуацією М. 
було неподілене кохання —  пристрасне любовне 
прагнення чоловіка й недосяжність або відмова 
жінки. М. не стільки виражав індивідуальні почуття, 
як радше втілював рольову функцію. Найбільш 
ранні зразки т. зв. нар. М. виникають в сер. ХП ст 
в придунайських землях (Кюренберг, Дітмар фон 
Айст). Наприкін. ХП ст. М. проникає в рейнські 
області і Тюрінгію, запозичуючи ром. мотиви, 
строфи і мелодії (т. зв. куртуазний М. — Фрідріх 
фон Гаузен та ін.), а також в Австрію (Рейнмар

3 2 7



МННЕЗШГЕРИ

фон Гагенау) та Швейцарію (Рудольф фон Феніс). 
Клас, довершеності М. надали передусім Генріх 
фон Морунген та Вальтер фон дер Фоґельвайде. 
В XII! ст. виникли два напрямки — трад. (Буркгард 
фон Гогенф ельз, Ґотф рід фон Нейфен) та 
пародійний (Нейдгардт, Тангейзер, Штейнмар) з 
елементами побутового натуралізму, які різко 
знижували високий пафос лицарського кохання, 
переносячи його колізії, скажімо, в атмосферу 
сільського життя, де протагоністами виступали не 
шляхетні лицарі й дами, а пастухи, служниці тошо. 
Останній злет М. знаменувала творчість Конрада 
фон Вюрцбурга. Основними жанрами М. спочатку 
були однострофова пісня та співаний шпрух з 
любовною тематикою, пізніше пісні мали дві або 
декілька строф. М. складав, т.ч., єдність слова й 
мелодії, поезії і музики. Мист-во поета полягало 
передусім у віртуозних варіаціях арсеналу існуючих 
форм і мотивів, т о  згодом призвело до посилення 
стилізаторських та епігонських тенденцій. Більшість 
поетів не знали грамоти, вони диктували свої пісні 
школярам. Однак мист-во М. було складовою 
частиною виховання молодого лицаря. В XV! ст. 
на зміну М. приходить бюргерський маисгерэанг

Збирання та вивчення М. починається вже в 
епоху Відродження, а у XVIU-XiX ст. з'являються 
антологічні видання М. (Й .Я.Бодмер "Взірці 
старовинної швабської поезії", 1748: Л.Тік "Пісні 
кохання зі швабських часів", 1803 тошо). В СРСР 
М. найтиповіше було представлено в окр. томі серії 
"Библиотека всемирной литературы" — "Поэзия 
трубадуров. Поэзия миннезингеров. Поэзия 
вагантов" (1974).

Петро Рйхло

МЇННЕЗЇНГЕРИ (нім. Minnesinger — співці 
кохання) —  нім. придворні поети-співціХН-ХПІ ст., 
творчість яких формувалася під впливом Прованс, 
трубадурів. Основною поет, формою вважається 
лір міннезанг

Петро Авмо

МЇРАКПЬ —  один із ранніх жанрів сер.-віч. 
рел. драми, дуже близький до м істер і?. 
Виділившись з літургійно? драми на самому поч. 
XI! ст. у Франції, М. був поширений у Зх. Європі. 
На відміну від містерії, основою якої було канон. 
Св. письмо, сюжети М. є переробкою оповідей 
про Діву Марію і апокрифів та легенд про діяння, 
житія та чудеса святих, які відрізнялися один від 
одного у певних місцевостях та нац. релігіях і 
культурах.

Подібні жанри виникали в різних нац. л-рах 
(ауто сакраменталь в Іспанії, юанська драма 
цзаизюй XIH XIV ст. у Китаї та ін.) приблизно в той 
самий час і мали низку близьких, типол. рис: 1) 
орієнтація на широкі верстви глядачів; 2) звертання 
до сюжетів про життя та Д ІЯ Н Н Я  С В Я Т И Х ;  3) 
утвердження рел. ідеології; 4) актуальність 
проблематики (злидні, проблеми індульгенцій, 
культу святих, ходіння на прошу, віротерпимість, 
приречення долі людини та ін. в ауто); 5) наявність

обов'язкових чудес, які творилися святими або 
силами добра; 6) поступове посилення реаліст., 
нар.-побут, рис, елементів кометі?, ф арсу та ін.; 
7) наявність умовних, алегоричних елементів, які 
поширюють сферу зображення Д ІЙ СН О СТІ; 8) 
чисельність персонажів — від побутово-реальних 
осіб (іноді іст.-конкретних) до алегоричних образів; 
9) специфічна лігг. форма; 10) відсутність єдності 
дії; 11) особливе місце і час виконання (М. і ауто); 
12) певна структура (нестабільна —  від 1 до 4-5 і 
більше актів в ауто, в М. відносно постійна — 3-5 
актів, між якими або спочатку містились 
інтермеді?, а дія оформлювалась розкішною 
бутафорією і костюмами, і мала в юанській драмі 
— 4-5 актів, у кожному акті —  цикл арій однієї 
тональності і на одну і ту ж риму для одного 
персонажа, між актами або спочатку 1-2 сеизи 
(інтермедії).

М. ніс в собі тенденції, які ставали заг. для всієї 
.міської л-ри (зокрема, для драми) розвинутого і 
пізнього Сер-віччя, У ньому чулися різкі 
викривальні нотки, які відображали настрої 
городян, виявлялися реаліст, риси, які входили в 
драму разом з деталізованим і конкретизованим 
зображенням побуту. Це давало простір для 
введення у п'єсу світського начала, побутових або 
авантюрно-романт. елементів. Лана тенденція 
інтенсивно використовувалася саме у ХН ст., а з  
X!V ст. (за винятком Італії) в жанрі М. стала 
домінуючою ін. тенденція — абстрактно- 
моралістична. Посилилось рел-дидактичне начало, 
яке виявлялося через алегорії, умовність, символи. 
Найдавн. з М., які дійшли до нас, — Тра про св. 
Миколу" Жана Боделя (1200, Франція). В ньому 
оповідається про хрестовий похід, чудеса св. 
Миколи. Звільнення від канон, тексту дало авторові 
більшої свободи, бо дозволило вплітати в рел. текст 
побутові, життєві характери, сцени і стосунки.

Поступово побутовий первень витісняв рел. 
п'єса перетворювалась на драму про життя простої 
людини. Ця тенденція проявилася уже в "Міраклі 
про св. Теофіла" Рютбефа (1261 Франція), який 
мав вихідним пунктом сх. сказання і був першою 

.літ. переробкою легенди про продаж людиною 
душі дияволові і яка згодом отримала широкий 
розвиток у тв. про доктора Фауста. Подібний 
сюжет розроблено і в М. "Марікен з Неймегена' 
(1500, Нідерланди), де трад. фінал з врятуванням 
героя і покаранням зла за допомогою чуда — ие 
все, шо залишилося від жанру М.

У XJV-XV ст. в низці М. розроблялися сімейно- 
побутові теми ("Міракль про Гібур", Франція), 
мотиви сой. критики: свавілля лицарства, порочні 
звичаї феодалів ("Міракль про Роберта Диявола" 
з франи. зб. "Сорок міраклів діви Марії") і кат. 
духівництво ("Врятована абатиса"), приділялась 
увага розробці психол. характерів та конфліктів 
("Вистава про Стеллу " і "Вистава про св. Уліве", 
Італія). Відбувався процес витіснення 
божественних персонажів, перетворення М. на 
побутову повчальну драму при збереженні засад 
христ. моралізування ("Міракль про Ґрізельду ").

328



МСТЕРЮ

У драматуртм Сер^мчя М став домінуючим 
жанром з тих чи ін. прмтин в Іспамї (ХУ ХУШ ст.) і 
Франції та одним з другорядних в Італії, 
Нідерландах, а у Великобританії термін М. 
застосовувався й до жанру M crepiTBXV Icr. (в  
Італії —  в XIV ст.. у Велюобрмтанн — в XV ст., в 
Іспанії — уХМЩМ. поступово відмирає, лаючи 
поштовх розвиткові таких жанрів, як морадЬе, 
побутова драма, комедія В ХУП̂ ХУШ ст М. існ^ав 
у деяких країнах (Франція. Україна, Хорватія. 
Словенія) в рамках шкільнім В ХІХХХ
ст. жанр М спорадично зустрнасться в єврон л̂  
рах(ММетершнк. ПКлодель), зате є одним з трад. 
жанрів у драматургії Лат. Америки: Аріако 
Суассуно Дійство про Жалісливу" (Бразилія). 
Спробою вщхмвтти М. на олені була вистава нм 
режисера М.Раймюяьда "Міракль" — пантомма 
за "Сестрою Беатріче" Метеряітжа

МЖСТЕРМ — одинзнайпоширенппихжанрЬ 
сер віч. др ам атурги  М прийшла на зміну 
л ж т у р г ж т  драмж ж  зламі ХП та ХШ ст і ста^в 
етапому промесі сеауяжрждапиярамагтургн, тому 
пю М. синтетична за своєю природою і поєднує 
різні жанри — рел. дійство, нар ааеямют. ф арс 
та ін . вперше використала живописні дект^ації 
(з умовним, але ретельним зображенням пекла 
та раю), поєднала драм дійство зі співом і 
танцями й була розрахована на широкі нар. маси 
М домінувала впродовж XIV XV I ст. у 
драматургії Італії, Іспанії. Англії. Швайцарії. 
Нідерландів, але особливо розвинулася у 
Франції Вистави відбувалися в громадських 
місцях, на вулицях і майданах міст і вед селищ 
піл час церк. свят, ярмарків —  виконувалися 
майже цілком нац мовою, а не латиною. М. 
організовувалися міською владою 
(муніципалітетом) та ремісничими цехами, які 
були спільними постановниками, цензорами та 
виконавцями дійства Не зумовило внесення в 
бібл канон, текст життєвого реалізму, "грубу 
відвертість нар. пристрастей", "ві/Аностт суджень 
майдану" (О.Пушкін), введення коміч. нар. 
персонажів у комешй^побутові пттжрмжедн які 
входили до складу М.

Постійних театр будівель для виставляти 
п єси ж  було, в місті споруджувалися тимчасові 
рухомі й нерухомі майданчики ("альтанки", 
кількість яких доходила до 20), використовутжся 
умовні симупьтантв декорації, різноманітні сцен 
ефекти — "вознесіння" святих, "катування" 
мучеників, "пожежі* та ін (зображення сервжч. М. 
та убрань П учасників зустрічаємо в романі 
Ф Рабле, гарганпоа і Пантагрюель" (кн4, тл. ХШ)).

З кін. XIV ст. постали напівпрофесійні 
"братства", які виставляли М. Вирізнялося 
"Братство страствйГостютіх",якеіснуваяоз70^ 
хрр XIV ст і 1402 мало монопольне право на 
постановку М у Парижі, а 1548 обладнало для 
цієї мети одну з перших театр, будівель —  
Бургундський готель.

Тематика М була трад. для клерікальноТдрат 
—  інгпемзаиія та драматизація рел сюжетів Цим 
вона ґвметтно близька М. Ісіяи та Осіріса (Єгипет). 
Таммуза (Вавілон), Вакха та Аттіса (Рим), 
єлевсинським, орфічнимїсамофракійськимМ 
(Третяк, конфуціаянській. будлюській та коранкмй 
вузькоклерикальній л рі, літургійній драмі, 
мфаждш, комедіас де сантос і ауто саяраменталь 
(Іспанп4, візант. церк./тжам,юаньськійлрамХІІГ 
XiV ст. (Китай), флорентійській священній виставі 
(Італія), фастжажтжшгіяжо (Швайиарія. Пме^тина) 
та ін -

Перпй М буж обробками оповідей про життя 
ісуса Христа ("Воскресіння" ХП ст Англія) Пізніше 
вони ввібрали й ін. бібл тематику й розділилися 
на три основні групи (віштовідно до структури Св 
письма): найпоширеніша — новозавітна, менш 
поширені —  ст завітна і апостольська. Найчастіше 
М створювалося безм шппжят автор колективами 
чи шляхом пристосування ст п'єс до потреб і 
можтвостей міста, чи шляхом складання нов . 
оригінальних у "циклічній* мегери, які з'явилися з 
1450 LB п'єси виставлялися г̂ ротятом кільках днів, 
а іноді тижнів, мали величезні ражрм ("Містерія 
Старого Завіту" складалася з 4 0  п'єс. 4 9  200  
віршів, 250 акторів, йшла кілька тижнів)

/Імпе деякі М мали одного автора Одним із 
найталановмтіших творців М. був Арнуль Гребай 
(Франція, "Містерія страстей Госпошпх". 1450 —  
34.574  віршів, 393  актори, йшла 4  дні; "Містерія 
діянь апостолів", П под XV ст — 62  0 00  віршів. 
494  актори, шила 9 /мів) Крім т о го  були відомі 
ЖанМнивльтаП'єрГренгор (Франція),Кр Гансен 
(Данія), динар Хіллан (№лперштаят), Хіль Вісенте 
(Португалія).

М відрізнялася не стільки використаним 
матеріалом, авторами, постановками у різних 
містах, скільки тими чи ін. акцентами й нюансами, 
важпивмж для автора. Так. для швайц М. була 
характерна широчінь охоплених полій, 
екстенсивність дії, натяки та висловлювання з 
ахтуапьтх питань релігії та політики, а не глибина 
внутр. мотивувати. В М. Ґребана, на відміну від 
ін було мало т е г о  бутафорських місць. Ангор 
приділяє увагу розкриттю характерів (особливо 
вдалі образи Христа, діви Марії, царя Ірода), 
душевним пережтюатям героїв (пережжаннн Іуди 
після зради, причому розлад в його душі 
зображений як діалог з Розпукою). Мішель 
захоплювався побутовими сценами, не 
позбавленими гумору (епізод спокуси !суса Христа 
Марією Мапвлиною).

Відмінність франц. від ін нац драм полягала 
в тому, пю в ній у сер. XV сг. з'явилися М нов 
характеру — світські, в яких оброблялися ант 
єдажети(Ж.Міле "Містерія про зруйнування Трої". 
1452) або події нац. історії ("Містерія про святого 
Людояжа*, 1470; "Містерія про облогу Орлеану". 
1483. пю була поставлена невдовзі після перемоги 
під Орлеаном (1429) і в якій була виведено Ж ату  
л Арк). У Велмой Британії подібні М з'явилися 
значно пізніше

329



МКТИФЖКАМЯ

В XVI ст. М. була заборонена в деяких європ 
країнах за профанацію Св. письма. Але не не 
кінець М.. в ньому причини занепаду містеріа/піного 
жанру.

Розвиток у М. світського начала, посилення 
реаліст, та комедійних первнів, поява сатир, 
замальовок та образів спричинило те, ню в XVI 
XVIIcT.M . майже зникла, але дала поштовх до 
розвитку ін. жанрів cep-віч. театру — ф арсу, сотт 
(Франція, Португалія), клухта (Нідерланди), 
м ор ал іте (Англія, Франція), ш кільноГ драм и 
(Швеція, слов'ян країни), вер теп у  (Україна), 
пюпки (Польша), батлейки (Білорусь).

У XVH ст. М. продовжує існувати в деяких 
слов'ян, країнах чи то в рамках шкільної драми 
(Словенія, Польша, Україна, Білорусь, Росія), чи 
то як один із самостійних жанрів (Польша — 
совіжаяьська /гра та /гра риба/птв). А в Болгарії 
М. тісно переплелася з ламагкннамн

У XIX XX ст. у різних країнах Європи з тієї чи 
ін. нагоди виставляли М. ("Містерія страстей 
Господніх" в Обераммергау у Німеччині і 
періодично перед собором Нотр-Дам в Парижі, 
"Містерія тіла Господнього" у Єлльчі в Іспанії, 
йоркський і честерський цикли М. у Великій 
Британії). У пол. XX сг. М. і місгеріальні вистави 
в деяких країнах почади наповнюватися рел. 
фанатизмом і проходили з добровільними 
"христовими муками" аж до розп'яття (Філіппіни).

У XIX XX ст. спорадично в тих чи ін. наи. п- 
рах з'являються тв., які використовують форму сер  ̂
віч жанру або його назву з тією чи ін. метою 
(В.Кюхельбекер "Іжорський", Е.Золя 'Віолєн". 
Панас Мирний Спокуса" (1901), П .Клодель 
"Обмін", В.Маяковеький "Містерія-буф", поль. 
драматург Е.Зеґдалович "Ніч святого Іоана 
Євангеліста". Т.Шевченко назвав М. свою поему 
"Великий льох". К.Гамсун — психол. р ом ан  
Містерії" (1892)). Франи. поет Ш.Пегі написав 

поеми "Містерія про милосердя Жанни д'Арк"
(1910) і "Вступ до містерії про другу чесноту"
(1911) . Містеріальний характер мали новації рос. 
театру 1920-х рр.

Андрій Б/жжжжж

МІСТИФІКАЦІЯ (від гр. mystes — той, хто 
знає таємницю, втаємничений + /асеге — робити) 
— умисне введення в оману. Літ. М. — написання 
тв., який приписувано ін авторові. М. є поліжанр. 
феноменом: існують М . чи не всіх літ. і паралгт. 
жанрів: поезії, поем и, драми, романи, мемуари, 
листування, іст. документи, псевдоиереклади й 
фольклор, тексти. М. часто мають політ- 
культурологічне підгрунтя (зосібно важать 
патріотичні міркування авторів), можуть бути 
засобом літ. боротьби, розіграшами, вправлянням 
у чужому стилі або й просто жартом.

Класифікацію таких підробок найдоцільніше 
чинити не за жанрами, а залежно від того, кому 
приписувано даний текст: нар. творчості або 
індивідуальному авторові. Цей другий різновид 
розподіляється на три групи: тв., приписувані

письменникам, які справді існували ("История 
русов или Малой России" псевдо — Г.Конисыюго), 
іст. особам — не письменникам (тритомові мемуари 
д'Артаньяна, справжнім автором яких був Сандра 
де Куртіяь, 1801), вигаданим особам, шо ніколи 
не існували (Самійло Зорка — козацький писар сер. 
XVBcr., автор діаріуша, тобто щ одентж а, на який 
багаторазово покликується в своєму "Літописі" 
Самійло Величко, — на думку більшості 
дослідників, є вигаданою особою ).

У всіх випадках містифікатор прагне ввести в 
оману читача щодо справжнього автора. Твор. 
процес містифікатора має особливості. При 
звичайному твор. процесі письменник відображає 
об'єктивну дійсність, виходячи з суб'єктивного 
сприйняття та розуміння світу й особистого досвіду, 
втілює свої думки та почуття. Твор. процес 
містифікатора двоетапний: спочатку — побудова 
с^'єкта — вигаданого автора. Відтак — вивчення 
відповідної іст дійсності, побуту, біографічних 
подробиць. Це стає засновком для відображення 
дійсності з погляду уявного автора. Основним 
засобом М. є яастіаую дю я, сгжм&аяш цілої 
худож. системи, імітація автентичної оригінальності 
тексту.

М. мають місце як у внугр. літ. процесі, так і в 
міжнац. літ. взаєминах. У різні літ. епохи, в різних 
регіонах і зонах М. спричинені неоднаковими 
чинниками й мають неоднакову міру 
розповсюдження. За ант. часів та за Сер. віччя М. 
чинилася для надання текстові вагомості — їх 
приписувано найавторитетнішим авторам.

Бл^х. культ, літ. зоні притаманна задавнена 
традиція побутування серед реципієнтів тв. 
індивідуального походження шляхом перепи­
сування з рукопису до рукопису (особливість 
спільна з європ. Сер-віччям). Надто поширене 
побутування таких тв. усним шляхом. Відтак постає 
вел. кількість текстів, що їх суч. філол. наука визнає 
за підроблені. Так, видатний єгип. філолог Таха 
Хусейн у праці "Про лоісламську поезію" (1927), 
використавши європ. методи визначення 
автентичності тексту, дійшов висновку, мовляв, уся 
давня пд. араб. бедуїнська поезія не збереглася до 
нашого часу: тексти, які до неї зараховують, 
являють суцільні М. Пізніші дослідники (рос. акад. 
І.Крачковський, Ханна аль-Фахурі) вважають це 
твердження перебільшенням, зокрема наго­
лошують, шо вже давні араб, філологи дбали про 
збереження чистоти бедуїнських текстів і в той 
спосіб забезпечували їх автентичність, проте 
визнають М вел. частини цих текстів. Подібна 
ситуація й у фарсімов. л-рах. Напр., традиція 
приписує Омару Хайяму чи то 400  чи то 1300 
бейтів. Питання про М. серед текстів, шо їх 
традиція вважала за приналежні Омару Хайяму, 
вперше висвітлив рос. акая. В О .Жуковський у 
монографії "Омар Хайям і "мандрівні" 
чотиривірші" (1897). Далі цим питанням заткалися
А.Крістенсен (Данія), Форугі, Нафісі (Іран) та 
багато ін. сх-знавиів. На думку суч. учених, 
безсумнівне авторство Омара Хайяма лише пюдо

3 3 0



МКГГИФЖАШЯ

264 бейтів (66 руба?) Походження геть усіх ін 
рубаїв є непевним. Невел. обсяг чотиривіршів не 
лає змоги застосувати статистичні метоли, аби 
остаточно з'ясувати справу.

У європ літ. процесі М. найбільше важили за 
часів прержиианттому та раннього романтизму 
— в 2 й пол ХУШ — 1^  пол. ХіХ ст. Саме толі 
було створено найславетніші М. 1759  шотл. 
учитель Дж. Макферсон сповістив, шо посілає 
рукописи текстів епіч пісень гелів (гели. — 
кельтське плем'я, одвічні заселенні Шотландії). 
1760-63 Макферсон такі тексти видавав. Lie були 
начебто фольклор тв . записані ним у гірській 
Шотландії та перекладені англ, мовою — героїчні 
епіч. поеми, які склав у ПТ ст. бард (нар. співець) 
Оссіан "Пісні барда Оссіана" мали величезний 
міжнаи. відгомін, під їх впливом у багатьох європ. 
/трах виник такий феномен як оссіан ізм . 1814- 
15 славетний серб, будительфольклорисг Вук 
Караджич видав свої записи справжніх серб. епіч. 
пісень, які громадськість слов'янства та Зх. Європи 
зустріла із захопленням. А П.Меріме (який 1820 
переклав разом із Ж Ампером "Поеми Оссіана") 
1827 надрукував "Ґузлу". тобто "Гуслі" — зб. пд - 
слов'ян. пісень, шо їх він начебто почув від 
іллірійського (хорв.) нар співця І.Маглановича, 
записав і переклав франц. мовою "Ґузлу" схвально 
оцінили два найбільші поети слов'янства
А.Міикевич і О Пушкін. Вони перекладали з 
"Гузли", вважаючи, шо це справжній фольклор. 
"Гузла" мала відгомін й в Україні Так, 
Я Драгоманов зробив з цієї зб. вільний рос. 
переклад (1836) — "Морлах у Венеції (Думка з 
сербської казки)", знайшовши там близькі собі 
мотиви туги за батьківщиною. 1817-23 кустош 
(хоронитель) Чес. най. музею В.Ганка оприлюднив 
кілька героїко^патріотичних за духом рукописів: 
"Крадедворський рукопис" (1817) оспівував 
збройну боротьбу чехів проти нім феодальної 
експансії, "Зеленогорський рукопис, або Суд 
ЛюбьяпҐ (1818) розповідав про передісторію чес. 
народу. За твердженням Ганки. "Крадедворський 
рукопис" було віднайдено в підвалі церк. вежі, 
"Зеленогорський рукопис" — на горищі давн. 
кяяштора. "Ст-чес. рукописи" мали величезний 
відгомін у най. мист-ві: л-рі. малярстві, музиці, стали 
важливим чинником міжслов'ян. літ. взаємин, 
перекладалися різними слов'ян, та неслов'ян. 
мовами. В Україні "сгчес. рукописи" перекладали 
М.Костомаров, М.Шашкевич. І.Вагилевич, 
Ї.Срезневський, М. Онуфрієвич, С Руданський, 
І.Франко, Ї.Верхратський та ін.

Згодом з'ясувалося, пю в усіх трьох випадках 
дали місце типол. подібні М. Автентичність 
оссіанівської поезії було поставлено під сумнів англ, 
критиком і лексикографом гр. С Джонсоном 
(1709-84) незабаром після гп/злікації Макферсона. 
Полеміка в справі справжності чи підробленості 
тривала бл. ста років, аж містифікаторський 
характер поем Оссіана було остаточно доведено 
Bow містять дише кілька фрагментів фольклор 
гмьських текстів. Подібно до Оссіана "ст^ес.

рукописи" спричинили наук, дискусію, шо в ній 
першими взяли участь чес будителі 
Й.Добровський уважав "Суд Дюбуші" за підробку, 
а втім не заперечував справжності "Кра 
ледворськогю рукопису". Й.Юнгман і П.Шафарик 
були переконані, шо обидва тексти — дійсно 
пам'ятки чес. писемності. Допіру в 1880-х рр було 
доведено, шо це М.: тексти створив сам Ганка за 
участю чес. лінгвіста Й.Лінди, певного мірою під 
впливом Оссіанових пісень, пісень із записів 
Караджича та рос. бн/жня а відтак переписав на 
старовинний пергамент Містифікаиійність 
п^лікаиії П.Меріме помітив чи не один Й. В Ґьоте 
в статті "Гузла" (1828). Пізніше ие підтвердив сам 
Меріме. Після переспіву Пушкіним одинадцяти 
пісень з "Гузли" ("Пісні західних слов'ян". 1835) 
Меріме в листі до приятеля Пушкіна —
С.Соболевського. а відтак у передмові до другого 
видання засвідчив своє авторство (1842).

Отже недарма кін. XVIII — сер. XIX ст звуть 
добою. Крім вищезгаданих, це приписана 
В Шекспірові трагедія У.Г.Айрленда "Воргінгерн 
і Ровена" (1795), виданий як тв ВСкотта роман
В.Герінга "Уалладмор" (1823) та багато ін. Повідь 
М. і доведеність у багатьох випадках їх 
сфальшованості спричинили Крит, ставлення до ін 
текстів, насамперед, фольклор, або сер^віч. стилю. 
Так, у Росії т.зв. скептична школа поставила під 
сумнів автетичність "Слова о полку Ігоревім", 
позаяк воно було надруковано в "добу 
містифікацій" (1800), а єдиний рукописний 
примірник згорів під час пожежі Москви 1812 І в 
подальшому походження "Слова" неодноразово 
бралося піл сумнів (франц. А.Мазон, поль 
Ю Кшижановський, рос. дослідник А.Зимін) У 
зв'зку з тим особлива заслуга дослідження 
Д .Дихачова, який поклав край сумнівам. Скептики 
висловлювали сумнів й на адресу першого 
друкованого зб. билин — "Древних российских 
стихотворений, собранных казаком Киршею 
Даниловым" (1804,1818). Проте, оскільки ввесь 
час з'являлися нові записи билинних текстів, цей 
скепсис очевидно виявився безпідставним.

Протягом 1833-38 Ї.Срезневський видав у 
Харкові 6 чисел фольклор-іст. зб. "Запорожская 
старина", який посеред ін. матеріалів з історії 
козацтва містив думи. Справжність текстів зразу̂  
таки викликала сумніви. Вже В.Антонович і 
М .Драгоманов у коментарях до зб. "Історичні пісні 
малоруського народу" (1 8 7 4 -7 5 ) вказали на 
сфальпюваність низки дум, що були надруковані 
Срезневським. Щодо цього зб. в науці досі немає 
одностайності. Згідно з одним, найпоширенішим 
поглядом, Срезневський не лишень редагував і 
контамінував фольклор, тексти ("Втеча трьох 
братів із города Азова", "Подвиги Сави Чалого". 
"Мазепа" тощо), він, подібно до Макферсона та 
Ганки, вдавався до М. Безперечно підроблено 
частину дум та іст. пісень ("Дари Баггорія", "Смерть 
Богданка", "Битва Полтавська", "Палій", 
"Таборський похід Серпяги" та ін ). На ін думку, 
М. створював не лише Срезневський, а й поети

331



харківського гуртка романтиків Тільки деякі 
фольклористи (О.С.Романець) обстоюють 
спранжнютьокр. вижанихзаМ. лумзиїєізб. Отож, 

Запорожская старина* аж ніяк не вважається 
вірогідним фольклорист джерелом. Натомість 
вона відіграла позитивну ропю в популяризації 
козагкжого мтупого, вплинула на теьвгтику й стиль 
укр. романт поезії 1830 -40  рр . а згодом на 
Т.Шегменка ̂ ст. поезії). ПТ^утша (поема "Чертям 
Мар'яна"). О Стороженка ("Марко Проклятий", 
"Маруся Богуславка").

Дискусії навколо М сприяли розвиткові 
фольклористики, мовознавства, естетики, 
виробленню філолог наук, методологи, зокрема, 
методжи дослідження яавн. рукописів, критики 
тексту (або текстології) та герменевтжи Проте, є 
досить багато випажн. копи на питання чи не є  
даний текст М відповісти не легко й при 
застосуванні суч наук, методик. Так, пастіш 
Путана "Осганнм зі свояків іоанни л'Арк" (1837) 
було визнано М дише нагщяжяжд ХЇХ ст Дотепер 
не розв язано питання про автентичність 
оприлюднених 1803 віршів трувереси XV ст. 
Клотільт де СюрВІЛЬи

Гфижюю№встифяоматя№юже бути боротьба 
з цензурою Так, П.Кулжп у другому томі "Записок 
проГБвдеттуРусь"(185^жтв невідомого автора 
видрукував "Наймичку" —  поему Т.Шевченка, пю 
в той час перебував на засланні 1934 в Варшаві 
з явилася книжка "У службі пруських юнкерів. 
Переживання вихованців офіцерської школи в 
Ерлау Авторизований переклад з нім. рукопису" 
Насправді ж автор — Кароль Замойський —  
розповів про свої враження від перебування в 
поль. офіцерському училищі в Ново граді 
Волинському Як засіб містифікування цензури 
використовується також алонм

Різновидом М є псевдопереклад У ньому 
випадкові автор загчммжж або підзаголовок 
виконує функцію відсилання до неіст^дочого, тобто 
містифікованого джерела: "До Діцінія. З 
латинської" (1815) О Пушкіна; псеааопереклашт 
М Некрасова з Дж Байрона та А .Б арб'е. 
Псввдопереклади переважно застосовуютьжзаоб 
ошукати державну вдалу та цензуру.

Отож, у білмиості випадків М. епрт м ю йлуже 
поважними ліг. і позадіт обставинами Адже "Пісні 
барда О ссіана", "старочеські рукописи", 
"Запорожская старина" спричинені пммесенням 
гвц. гідності, зростанням гвц. самоусжйаомлення 
кращих синів своїх народів —  шотландців, чехів, 
українців— народів, пю в час створення М. були 
обездержавлен.. Відтак —  бажання спонукати 
збудження патріотизму в співвітчизників, 
зображаючи величну героїчну жнушвму.

Але М може бути й своєрідною  
письменницькою грою. Відомим прикладом є 
"Театр Клари Газуяь" (1825) —  це ючебто п єси 
істт ярмаркової актриси Автором гвспрааді був 
П Мермв. пю навіть долав до втвння цих п'єс свій 
портрет в жіночому одязі- На поч. XX ст. подібне 
явите надибуємо в Росії, де з являються майже

водночас триМ. зб. віршів поетокіГерубініле 
Ґабріак (1909), якоїсь Недді (1913) й Анжеліки 
їполітівни Сафьянової (1 9 1 3 ). Справжніми 
авторами цих М. були відповідно М.ОДолошин 
разомзО.їДтттржввою, В.Я.Брюсов, Д В. Нікупін.

М. бувають не /жяпе літ., а й паралп.: рел. — 
апокрифічні тв ст завітного та євангельського 
змісту; ту к ., напр., надруковане 1867 листування 
Б.Паскадя, шо торкалося справи пріоритету в 
науці; поліг.— їх використовувано як брудтй 
засіб у полігНдвопогтядй боротьбі. Так. 1927 28 
у часописі "Минувшие тжти" з'явилася публйбшю 
"Фрейліна її величності Інтимний щоденник і 
спогад А А тубою ї". Цей пасжиюь, пю суцільно 
мстив найбрушшш інсинуації з досить високою 
професійною майстерністю було сконструйовано 
істориком П Є Шогодевим і письменником 
О М.Толстим m  замовлення советської влади для 
дискрежтагді остатпх Романсвих. М. — настіями 
поширене й вагоме явище в історії, що часом 
кажуть, буцімто сама історія є суцільною М

Від власне М треба відрізняти 
гкзеняомістифікацію

Анятюмтйж Вомжож

М!Ф(від треи. — оповідь, баняка) — творам, 
в якому у вигляді конкретно чуттєвих 
персоніфікацій і одухотворених істот постає 
узагальнено відображена первісною свідомістю 
дійсність. М. иитиають як резужтаг колективних 
твор. зусиж загажюнар. фантазії. М містить в 
собі об'єм людських знань про світ. Хоча М 
буквально означає розповідь. М. не є жанр 
формою словесного мистчва, бо його синкретична 
свідомість містить не лише слово, але й дао (обряд, 
ритуал), шо завжди супроводжується танцем, 
гвснею, музикою ношо Така форма побутувати 
М. вимагає визначення його як певного комплексу 
уявлень, у термінах і категоріях якого спртмається 
пописується модель космосу.

Всі форми сусп свідомості, шо відмежувалися 
від міфодопї()мп^^о, наука./ьра, релігія тощо) 
містять п^жд та ьюдешМ, які переосжслюклься, 
адаптуючись в нов. структурах відповідно до 
специфіки сазюсттйного.віїкяд)емленого від заг 
міфол контексту, статусу їх побутуваття. Т ч , М. 
продовжують своє життя, утримуючись в тй чи ін. 
формі сусп свідомості. Особливе заиікавлетя 
міфологія викликає в зв'язку з генетично 
спорілнеттми з нею фольклором і лрою(МЙфня 
лйюратурй

Помилковою з методологічного погляду є 
усталена думка про те, пю міф це вигажа, фанг, 
вимисел, фікція тощо. Дійсно, М. виступав 
вигадкою і вимислом, якшо його розглядати з 
позицій раціоналістичної науки. Правильне 
розуміння міфології полягає в тому, щоб М. 
аналізувався і сприймався з погляду самого М., а 
не з т. а наук., худож.. рел.. сусп. і т т̂. сапогпяду 
М. є те, чим він є сам для себе. Його змістовність в 
ньому самому й тільки шва пояснюється. Лише за 
таких умов аналізу М. постає таким, якж він є

332



М!Ф

Тобто, для міфол. свідомості міфічна реальність у 
жодному разі не може бути названа фікцією, фант, 
вимислом або вигадкою. Ритуальні дійства багатьох 
народів в епоху поганства вимагали від їх учасників 
дій, т о  часом були причиною їх смерті: принесення 
людських офір міфічним божествам у пд.-амер. 
древніх культурах або вбивство челяді та її 
поховання при померлому в Єгипті, Китаї, у давн. 
слов'ян тощо. Ні приклади переконують, шо в 
міфічній свідомості М. є максимально напруженою 
та згущеною реальністю. Ue не вигадка і гра 
фантазії, а об'єктивна реальність, в межах і за 
законами якої регламентується життя суб'єкта. Ця 
реальність є категорією мислення та буття, в якому 
все закономірне, логічне та необхідне, позбавлене 
свавільної випадковості.

ін. усталеною помилкою є твердження, що М. 
це наук, або примітивно-наук. форма пізнання 
дійсності. Цей погляд започатковано О.Контом, 
Г.Спенсером. Е .Б .Тейлором. Він існує й у суч. 
науці. Наук, мислення за своєю природою є 
абстрактно-логічним, ідеально-числовим. Його 
завдання полягає в побудові закономірності, якій 
підпорядковується хаотичний плин життя. Тому 
наука є строго логічною ідеальною системою. На 
цій підставі можна стверджувати, шо М. і первісна 
наука не можуть ототожнюватись, бо міф ніколи 
не зводить життя до абстрактних схем і формул. 
М. описує його за участю живих особистостей, в 
емоційній та інтимно-відчутній формі вирішує долі 
особистостей. Наука в своєму об'єктивізмі прагне 
досягти збігу її абстрактного закону чи формули з 
плином процесів буття, виключаючи при цьому 
емоційність, художність тощо. Міфічна свідомість 
загальнозрозуміла, наївна і безпосередня. Наук. — 
вимагає абстрактних навичок та досвіду в своїй 
логічно-послідовній закономірності зв'язків між 
операиіональними елементами. Ін. справа, шо 
наука може бути міфол., якщо при цьому мати на 
увазі ступінь об'єктивізму первісної науки в 
описанні навколишнього світу./В кінцевому 
визначенні міфол. свідомість можн̂ Г сприймати як 
прагнення людини вписати в космос себе, а науку 
— як прагнення описати космос навколо себе. 
Треба визнати, шо ці дві форми свідомості завжди 
існували паралельно, і міфологія не відноситься до 
науки як стадія попередня до наступної. Наука не 
перемагає міфологію, але вона завжди є міфол. 
0 /Іосєв наводить приклад геометрії Евкліда, шо 
сама по собі не є міфологічною за змістом, але її 
міфологічність полягає в переконанні, шо крім 
простору Евклідової геометрії не існує ін. 
просторів. Такою ж міфологічністю характе­
ризується механіка Ньютона, шо базується на 
гіпотезі однорідного та безконечного простору, 
або вчення про безконечність прогресу сусп-тва і 
культури, в якому кожна з епох не має самостійного 
сенсу, а виступає тільки як грунт для майбутнього 
і т.д. Отже, наука міфол., але міфологія не є 
наукою./

Свйомість М. не базується на наук, досвіді, 
тому вона не може заперечуватися або

стверджуватися з наук, погляду. Наука може лише 
усвідомлювати міф на його логічному, числовому і 
т.п. рівнях.

 ̂ "На особливу увагу заслуговує проблема 
співвідношення релігії і міфу. Трад. і усталеною є 
думка про те, шо М. — це релігія. На позірний 
погляд може здатися, шо це дійсно так. Він 
неможливий без релігії, але М. не є спеціальним 
рел. творінням. Міфологія діалектично пов'язана 
з релігією тим, шо в ній відбувається відображення 
чистого почуття і об'єктивація останнього в формі 
худож. образу в сфері релігії. Поза межами релігії 
і питань субстанційного самоутвердження 
особистості в вічності (хоча б і частково 
субстанційного і в частковій вічності) міфологія 
неможлива (/Іосєв). Релігія створює форми, в яких 
фактично відбувається таке самоутвердження. В 
цих формах полягає сама суть релігії. А цією суттю 
є таїнства, які, в свою чергу, є формами 
субстанційного утвердження особистості в вічності. 
Таїнство в християнстві існує завдяки Церкві, шо 
є Тілом Христовим. Христос же —  Боголюдина, 
тобто одна і єдина субстанція Бога як субстанції і 
людини як субстанції. Відтак стає зрозумілим 
таїнство як вселенська еманація боголюдства — 
основа і безперервна можливість субстанційного 
утвердження людства в вічності. Враховуючи цю 
основну рису релігії, слід зауважити, шо міфологія 
стоїть ближче до поезії, ніж релігія. Міфологія в 
зв'язку з цим сама по собі не є релігією, тобто вона 
не є спеціальним рел. творінням, як і релігія не є 
просто міфологією.

Т .ч ., відсутність у М. субстанційного і 
абсолютного самоутвердження особистості від­
різняє міфологію від релігії. В  міфології субстан- 
иійне самоутвердження присутнє як діалектично і 
логічно необхідний момент, але воно не подається 
очевидно і безпосередньо. Інакше кажучи, 
самоутвердження особистості завжди мається на 
увазі, але воно в М. виступає тільки своїм смислом, 
своєю ідеєю, своїм зображенням, а не самим 
собою. М. по відношенню до субстанційного 
самоутвердження особистості виступає як картина, 
зображення останнього, а не як вирішення 
проблем і відтворення субстанційного буття 
особистості. В остаточному формулюванні 
співвідношення М. і релігії /Іосєв визначає 
богослів'я як рел. науку, обряд як рел. поведінку, 
а міфологію як рел. поезію та мист-в<^

За тематикою, структурою, проблематикою М. 
поділяються на космогонічні, антропологічні, 
етіологічні та есхатологічні.

Крсмогонічні М. посідають особливе місце, бо 
описують просторово-часові параметри Всесвіту, 
тобто умови, в яких проминає життя людини і 
розмішується все, шо стає об'єктом міфоутвірного 
процесу. О собливої уваги приділяється 
описуванню актуального стану Всесвіту, його 
структури: первням і частинам, з яких він 
складається, взаємодії між ними, а також їх 
кількісним властивостям. Таке описування Всесвіту 
відповідає синхронічному аспектові його

333



МІФ

осмислення. В діахронічному аспекті пояснюється 
виникнення Всесвіту. Ці два аспекти взаємозв'язані 
як два прояви однієї суті: все, з чого складається 
космос, є наслідком його творіння і розвитку. Т.ч. 
діахронічний аспект стосовно синхронічного 
виступає як причина до наслідку.

Міфол. свідомість в космогонічному М. 
охоплює дуже широку сферу осмислення та 
пояснення космосу, бо ототожнює або однозначно 
п ов'язує природу (макрокосм) та людину 
(мікрокосм). Цей процес реалізується як створення 
людини з первнів Всесвіту або створення Всесвіту 
із тіла першолюдини. Людина подібна до Всесвіту 
і є елементом космогонічної схеми. Профанічний 
рівень життя людини не входить до системи виших 
цінностей міфопоет. свідомості. Життя соціуму, 
його структура і діяльність ("м езокосм ") 
пояснюється міфопоет. свідомістю за принципами 
та аналогіями космологічних знань та уявлень. 
Основною ідеєю є перехід від неорганізованого 
хаосу до упорядкованого космосу. Це стосується 
не тільки М., де йдеться про організацію всього 
космосу, шо є характерним для розвинених 
міфологій, але й найархаїчніших М. про 
походження тих чи ін. тварин, явиш природи, 
звичаїв, ритуалів тошо.

Операційні прийоми та уявлення 
космологічного світогляду впливали на форму­
вання власне неміфол. матеріалу, виступаючи щодо 
нього як взірець. Під впливом космогонічних М. 
та уявлень формувалася структура ін. міфів, які 
пояснюють походження, причинність і т.п. 
(етіологічні міфи), а також багатьох фольклор, 
жанрів (л еґен да, с а ґ а , п ер ек аз та ін.). 
Космогонічні М. та уявлення притаманні більшості 
міфологій світу. Найхарактерніше вони представ­
лені в сканд.. ведійській, шумерській, аккадській, 
юдаїстській, грец, сибірській, полінезійській, ін. 
міфологіях.

Антропологічні М. оповідають про походже­
ння, а також створення людини. Вони є складовою 
частиною космогонічних М. Описується 
походження людини, першої людської пари, в 
деяких випадках сотворіння людини різниться від 
сотворіння її душі, шо існує як окрема її частина 
або частини. До антропологічних М. належать і ті, 
в яких іде мова про походження окр. людських 
органів (очей, серця тощо). При цьому момент 
творення органів і самі органи для міфол. 
свідомості є важливішими, ніж момент виділення 
людей, напр., з тваринного світу, істот, предметів 
та явиш. Антропоморфність Всесвіту в усіх його 
складових частинах та властивостях є основною 
ознакою багатьох М.: людина, всі ін. істоти та 
природні явища і всі предмети походять (створені) 
з різних частин тіла "першолюдини".

Людина створюється богами, деміургами та 
культ, героями з різноманітних матеріалів: із 
кістяків птахів, тварин та риб (М. пн.-амер. індіанців 
алгонкінської мов. сім'ї), горіхів (меланезій. М.), 
дерева (М. зх.-сибірських кетів, деяких народів 
Океанії та пн.-амер. племен); землі і глини (міф

ірокезів, один із варіантів шумерського М., в якому 
Енкі і Нінмах ліплять із глини людей, в аккадському 
варіанті антропологічного М. Мардук разом з 

.богом Ейя робить людей з глини, перемішуючи її з 
кров'ю вбитого ним чудовиська Кінгу. Бог Хнум в 
єгип. міфології робить людей на гончарному крузі, 
Прометей в грец. М. ліпить їх з глини, як і Ульчень 
в алтайському М. Епітет "'земна людина" має пряме 
відношення до створення із землі людського 
племені згідно з індоєвроп. та семітськими 
міфологіями).

М., в яких іде мова не про створення людей, а 
про те, як їм вдалося вийти на землю, в земний 
світ (без пояснення їх появи до цього моменту) 
складають особливий тип. Перші дві жінки в М. 
племені акома (Пн. Америка) у снах дізнаються, 
шо люди живуть під землею. Вони викопують яму, 
випускаючи людей на поверхню. В М. немає 
пояснення ні появи рятувальнииь людського роду, 
ні його виникнення. Бог Енкі в шумерському М. 
теж робить дірку в землі і випускає людей на землю, 
бо до цього вони, як трава, росли під землею.

Окр. групу складають М. тотеміч. характеру, 
згідно з якими людина походить від тварин і свого 
часу не відрізнялася від них. Напр., селькупи (Зх. 
Сибір) мають М., в якому перша людина покрита 
шерстю. В тібетському М. й у племені хадзапі (Пд. 

-Африка) людина походить від мавпи. Протилежне 
трактування походження людей і тварин 
знаходимо у бушменів. Вони оповідають про те, 
шо міфол. Цагн за вбивство свого сина перетворює 
винуватців у мавп (бабуїнів). Про те. що шимпанзе 
є давн. народом, який пішов у ліси, шоб уникнути 
постійних утисків та обманів з боку пігмеїв, 
розповідається в міфі афр. народів бамбуті й ефе.

Етіологічні М. пояснюють в уособленій формі 
причини виникнення явиш природи або сон. 
життя. Так чи інакше в широкому розумінні 
причинності всі М. без винятку є етіологічними. 
Але під етіологічними розуміють насамперед ті, які 
прямо вказують на причину походження. Тому такі 
М. можна об'єднати в окр. тип, а термін в зв'язку з 
цим набуває вужчого, обмеженого змістом тільки 
таких М., значення. Найпоширеніші етіологічні М. 
у аборигенів А встралії, папуасів, жителів 
Андаманських островів, бушменів та ін. народів, 
що донедавна (а деякі й дотепер) знаходились на 
дуже низькому рівні розвитку цивілізації. Наївними 
поясненнями зовн. вигляду тварин обмежується 
зміст М. австралійських аборигенів. Напр., кажан 
не бачить вдень тому, шо свого часу зазирнув у 

-дупло і вибив собі очі, наштовхнувшись на сучок, 
а сумчастий ведмідь тому безхвостий, шо коли пив 
воду з водоймища, кенгуру йому цього хвоста 
відкусив.

Складнішими є М., в яких пояснюється поява 
тварин взагалі. В них, як правило, розповідається, 
шо ті чи ін. тварини були людьми, або 
людиноподібними істотами. Пояснення появи тих 
тварин, шо згідно з тотемічними віруваннями 
певного народу (австралійці, папуаси тошо), 
займають важливе місце в його міфології.

3 3 4



МІФИ В  ЛІТЕРАТУРІ

Етіологічні М. про походження тварин віл люлей 
є не тільки у наролів ранньої сталії розвитку, але й 
у наролів з високим розвитком культури. Напр., 
за лавньогреи. уявленнями дельфіни — це жорстокі 
тиренські корабельники, яких покарав Діоніс; 
павук — дівчина Арахна, яка теж була за 
самовпевненість у ткаиькій справі покарана 
Афіною.

М., шо пояснюють походження землі, неба, гір, 
річок, моря, озер і т.п., відповідають більш високому 
рівню розвитку. Всі народи світу мають М., шо 
пояснюють походження Сонця та його добового 
руху, Місяця і його фаз. небесних світил, сузірь 
тошо.

Явиша сой. дійсності теж знаходять пояснення. 
Як правило, це М. про походження смерті, про 
обряд ініціації, про походження вогню та різних 
ремесел, царської влади і влади взагалі тошо. До 
етіологічних можуть бути віднесені також культові 
М., які сакралізують і узаконюють ті чи ін. обряди.

Есхатологічні М. оповідають про прийдешній 
кінець світу на відміну від більшості міфів з 
оповідями про минуле. В космогонічних та 
етіологічних М., які власне не є есхатологічними, 
припускалася можливість світ, катастрофи (потоп, 
пожежа, загибель велетнів, нартів, онарів). В 
індуїстській міфології есхатологічний мотив про 
космічні цикли загибелі та оновлення світу 
реалізувався найбільш яскраво та послідовно: коли 
настає ніч Брагми, і він засинає, всесвіт гине. 
Наступає день, і Бог наново творить землю. Крім 
иього, в індуїстській міфології є мотив загибелі 
всесвіту внаслідок падіння моралі, вибуху 
жорстокості і розбешенності, заг. занепаду. З дна 
океану підніметься вогонь і спалить землю, настане 
кінець світу. В  європ. М. есхатологія втілилась в 
концепції зміни чотирьох віків (Гесіод, Овідій). 
Есхатологічними концепціями сприйняття всесвіту 
є єгип. Книга Мертвих і буддійська Нірвана, 
іранська, юдаїстська та христ. міфології, які 
спрямовані на очікування кінця світу як спасіння 
від нужденного земного буття.

В періоди сой. криз і потрясінь есхатологічні 
міфи та мотиви стають актуальними. Так, це мало 
місце в пророцтвах Мані та в коментарях Талмуду. 
Розкол і Реформація, суч. сектантські вірування 
та інтерпретації канонічних христ., мусульман., та 
ін. вір, філос. та культурологічні доктрини 
(М.Бердяєв, О.Шпенглер, П.Сорокін і т.д.) так чи 
інакше (іноді зі свідомою спекулятивною 
орієнтацією) актуалізують есхатологічні міфи й 
мотиви.

Міфічна реальність з усіма її особливостями 
основних параметрів фіксації земного буття (час 
та простір), зі своєрідністю зв язків між складниками 
міфопоет. моделі, зі своїм донаук., дологічним 
мисленням, яке по суті своїй протистоїть іст. та 
природничо-наук. мисленню (пор. дослідження 
К /їеві-Строса, М.Еліаде, Г.Франкфортата ін ), не 
стала фактом далекого минулого. Міфотворчість 
варто вважати постійною властивістю людської 
свідомості, людського мислення. Переплітаючись

із зовні зрозумілими людям фактами сусп. життя, з 
явищами природи тошо, М. народжуються, 
розквітають і змінюються, інколи заперечуються і 
руйнуються, але, як правило, знову ж таки нов. 
міфом або міфами. Прикладом, зокрема, може 
бути М. про СССР, про Леніна та Сталіна. Такими 
є М. про Америку для самої Америки, М. про 
Америку для Європи тошо. При широкому 
розумінні міфотворчості ми можемо говорити, шо 
кожна епоха людської цивілізації творить про себе 
саму М. зі своєю міфопоет. моделлю, картиною 
світу.

Крім цього, кожна окр. людина творить про 
себе М., живе в міфологізованій нею реальності. 
Ця реальність в найзагальніших рисах збігається із 
заг. контекстом міф опоет. моделі її часу і 
доповнюється в деталях своєрідністю  її 
особистості. Причини перманентної міфотворчості 
людської свідомості залежать, на наш погляд, не 
від освіченості чи розумових здібностей, а від того, 
що можна назвати уявою про зміст часу минулого 
(історія родини, племені, етносу, нації), часу 
теперішнього (результат засвоєння минулого), часу 
майбутнього, який в своєму прогнозуванні вже сам 
по собі передбачає явну міфологізацію. З уявою 
про зміст часу тісно пов'язані т.зв. архетипи. які 
формують заг. зміст культ, коду.

Позаяк актуальність М. як такого відчувалася 
людьми в усі часи, він завжди був продуктивним 
як жанр у л-рі (Міфи в літературі), його вивчали 
і досліджували філософи (Платон, Ф .Бекон, 
Вольтер, Д.Ділро, Ф.Ніцше та ін.), філологи (бр. 
Ґрімм, А.Кун, Ф.І.Буслаєв, ОМ . Афанасьев та ін.), 
лінгвісти (О.О.Потебня, М.Мюллер, В.В.Іванов,
В.Н.Топоров та ін.), етнологи (Е.Тейлор, Е.Ланг, 
Д.Фрезер, Е.Станнер, Б.Малиновський та ін ), 
психологи (В .Вундт, З .Ф рой д, К .Г.Ю нг, 
Дж.Кемпбелл, М.Еліаде та ін.).

ігор Зварич

МІФЕМА — використання в л-рі імен, реалій 
та фактів міфол. генези. Мета такого використання 
— викликати певні асоиіаиії-алюзН*. Напр., 
класииисти у сво їх  тв ., надто о д ах , часто 
порівнювали оспівуваних осіб та діяння з міфол. 
персонажами та їхніми подвигами. Яскравим 
прикладом використання М. укр. л-рі є тв. 
неокласиків (М.Зеров, Юрій Клен та ін). Вел. 
кількість М. зустрічаємо також у Лесі Українки, 
Є.Маланюка, О.Бердника. І.Білика. В.Шевчука.

ігор Зварич

МІФИ В ЛІТЕРА ТУРІ Безпосередній 
взаємовплив л-ри та міфів відбувається постійно. 
Міф "перетікає' в л-ру у вигляді сюжетно- 
композиційних схем (міфологема) та окр. елементів 
(міфема). Але вплив міфів на л-ру може бутий 
опосередкованим. Найбільш активними чинниками 
в цій сфері виступають ін. види мист-ва, рел. 
м істер ії, нар. свята, ритуали. Такими ж 
опосередкованими чинниками можуть бути наук, 
розробки і концепції з питань міфології. Напр.,

3 3 5



МІФИ В  /ПТЕРАТУР!

дуже близька до міфу нар. поезія все-таки як явище 
мист-ва ближче до л-ри. Фольклор в ньому випадку 
пов'язує л-ру з міфом, а наук, фольклорист, роз­
робки встановлюють характер впливу і взаємодії 
міфології та л-ри, тобто філол., естет, та філософ, 
концепції міфології знаходять свою оп осе­
редковану реалізацію у взаємовпливі міфів та 
л-ри.

Міф і л-ра розділені часом існування. Вони 
протилежні за своїми світоглядами, і в цьому 
розумінні л-ра, утверджуючи свої позиції, руйнує 
основні позиції міфічного світобачення (Міф). З 
еволюційного погляду щодо міфу л-ра має справу 
лише зі зруйнованими, реліктовими формами 
міфології. Напр., подрібнення одного міфол. 
образу, що мало місце при прочитанні міфол. 
матеріалу з позицій побутової, а не міфічної 
свідомості, починаючи з творчості Менандра, 
александрійської драми, творчості М. де Сер­
вантеса, В.Ш експіра, романтиків, М.Гоголя. 
Ф.Достоєвського і закінчуючи романом XX ст. Ця 
тенденція реалізувалась у тому, шо героя постійно 
супроводжує супутник-двійник або багато 
супугників-двійників.

Н езважаючи на домінуючі позиції іст - 
побутової нарративності, дискретно-словесного 
мислення, в мист-ві та л-рі вплив міфопоет. 
свідомості супроводжується неусвідомленим 
народженням міфол. структур та елементів. Такий 
вплив на л-ру з боку міфології передбачає 
існування останньої водночас з писемною л-рою. 
Л-ра та міфологія є два різні способи світобачення, 
опису Всесвіту/Напр., циклічна повторюванність 
міфопоет. свідомості яскраво представлена в 
шахрайському та пригодницькому романах, 
в новелах про вел. слідчих, невловимих злочинців, 
циклом анекдотів про іст. осіб і т.п., де вона 
реалізується як багаторазове використання 
інваріантної моделі, яка в кожному конкретному 
випадкові набуває нов. змісту при збереженні 
основної типол. семантики та структури. Така 
неусвідомлена, спонтанна міфологенність мист-ва 
виникає без визначеної орієнтації на вплив 
міфології. Але кожна доба певним чином все-таки 
визначає для себе співвідношення мист-ва з 
міфологією. З виникненням писемності міфологія 
і л-ра остаточно усвідомлюються як протилежні в 
своєму функціонуванні феномени.

На ранній стадії існування писемності зв'язок 
міфології з л-рою був найбільш очевидним 
(античність). Але цей зв 'язок дуже, яскраво 
демонструє і функціональне протистояння 
міфології та мист-ва в цілому: в ньому проявляється 
боротьба, протистояння та переосмислення міфол. 
матеріалу, його упорядкування, приведення до 
певної систематизації, бо міфологія в цей час 
мислиться як продукт докульт. періоду. Нова літ. 
свідомість перетворює міфи на історію про богів, 
культ, героїв, на чарівні оповідання, на оповіді про 
деміургів та родоначальників. Тобто міфи 
підкоряються не циклічному за своїм характером 
поглядові на Всесвіт, а готовому типові свідомості

—  лінійному, іст., перетворюючись в епоси 
народів. У цьому процесі вмотивовані і зрозумілі в 
межах міфічної свідомості образи та події міфів 
набувають характеру оповідей про порушення 
моральних норм, вироблених культурою. Напр., 
герой, який у міфі вмирає і відроджується відпо­
відно до циклічних міфічних уявлень людей, на 
цьому етапі перетворень постає в двох особах — 
батька і сина, при цьому останній може вбивати 
батька. А "безперервний" шлюб цього ж героя 
може бути трансф ормований в гріховний 
(аморальний) зв'язок сина з матір'ю (іниест). Т. ч., 
нове протистояння міфів приводиться у відпо­
відність до системи раціональних законів та законів 
моралі (Гесіод, Гїіндар). Розквіт грец. трагедії (Есхіл, 
Софокл, Евріпіл) супроводжується збереженням 
впливу міфол. свідомості в літ. творчості. Але до 
цього ж періоду трансформації міфів слід віднести- 
і вкрай різке висміювання міфології (Арістофан).у

У рим. поезії міфи здобули подальшу 
інтерпретацію у Верґілія ("Енеїда") в зв'язку з рел.- 
філос. проблематикою та осмисленням історії, 
іронізуючи над окр. міфами, Овідій ("Мета- 

. морфози") залишає недоторканою божественну 
природу міфол. системи.

Для cep-віч. мист-ва характерним є ставлення 
до міфів як до продукту язичництва, варварства. 
Християнство займає домінуючі позиції, тому 
негативне ставлення до міфів позначилося й на 
мист-ві в цілому. Разом з тим міф, перестаючи бути 
елементом віри, входить в світську поезію на 
правах словесно-орнаментального елементу.

У добу Відродж ен н я орієнтація на 
секуляризацію і дехристиянізацію культури 
спричинила різке збільшення фольклор, елементів 
в літ. творчості. В  "Божественній комедії" Данте 
сполучає в єдине худож. ціле христ. і ант. міфи з 
міфол. матеріалом особистої долі. Відродження, 
продовжуючи овідіївську традицію ставлення до 
міфології, особливо яскраво при цьому демонструє 
антиаскетизм ("Сказання про Орфея" А.Поліиіано, 
"Тріумф Вакха і Аріадни" Л.Медічі, "Ф'єзоланські 
німфи" Д ж .Бокаччо та ін ). Нар. культура, 
зберігаючи в своїй карнавальності міф як один із 
домінуючих її елементів, мала безпосередній вплив 
на л-ру. Н апр., у Ф .Рабле ("Гаргантюа і 
Пантаґрюель") традиції нар. карнавальної культури 

-з її фольклор.-міфол. первнем та деякі типол. риси 
міфол. свідомості ("подорожі" в нетрях людського 
тіла, образ людини явно космічного характеру з 
характерною ддя міфології опозиційністю "верху
— низу"). В поезії А Гріфіуса, прозі П.Ф.Каведо-і- 
Вільґаса, драматургії П.Кальдерона знайшли своє 
втілення бібл. мотиви. Але л-ра бароко продовжує 
разом з тим розробляти матеріал ант. міфології.

Класицизм остаточно канонізував ант. 
міфологію як універсальну систему худож. образів 
та мотивів, перетворивши їх на своєрідні образи- 
алегорії. Типовим для л-ри класицизму є звертання 
до міфол. героїв при описанні подвигів та 
діяльності іст. осіб. Особливо характерним таке 
звернення є для "високих" жанрів класицистичної

3 3 6



МЇФИ В /ПТЕРАТУР!

л-ри (Ж.Расін Андромаха", "Іфігенія в Авліді", 
Федра", П. де Корнель "Медея". "Едіп", "Есфірь"). 

Бурлескна поезія ( Переодягнений Вергідій 
П .Скаррона, "Енеїда" І.Котляревського) 
розробляла міфол. сюжети при їх пародіюванні.

Епоха П р о св ітн и ц тв а  використовувала 
міфол. мотиви та образи, мотивуючи не гол. чином 
вирішенням тих чи ін. політ, або філос. проблем. 
Напр.. Й .В .Гьоте ( П рометей", Ганімел"), 
Ф.Шіллер ("Скарга Перери ) використовували 
міфол. матеріал для формулювання узагальнень 
універсального характеру, а Вольтер ("Магомет". 
"Едіп") та Ф Клопшток ("Мессіала") за допомогою 
міфол. сюжетів будували фабулу.

Звертання до наи -язичницьких та христ. 
міфологій, свідома переорієнтація уваги з 
раціоналізму на міф стали гаслами романтизму. 
Зацікавлення філол. науки вивченням міфологій 
різних народів було одним з визначальних чинників 
впливу на л-ру в процесі використання та розробки 
нею міфол. матеріалу. Використовуючи трад. 
міфол. матеріал, романтики разом з тим дуже 
вільно оперували ним як засобом для самостійної 
міфотворчості. Напр., И.Гельлерлін в число 
олімпійських богів включає Геліоса, Аполлона. 
Діоніса. Землю. Під керівництвом верховного бога 
Ефіра в поемі Єдиний" братом Геракла і Діоніса, 
а також сином Зевса виступає Христос. Романтизм 
дуже широко проявляється у вільній, часом іронічнй 
грі з міфічними образами, в поєднанні елементів 
різних міфологій, в творенні своєї ососбистої 
міфоподібної реальності. ("Крихітка Цахес" 
Е .Т А .Гоф мана, "П ентесідея" Г.Кляйста). 
Особливість міфотворчості Гофмана полягає в 
тому, шо за зовні казковою реальністю прихована 
певна міфол. модель світу ("Елексир диявола ), а 
фантастика повсякденного життя, яка є дуже 
далекою від трад. міфології, все-таки певною мірою 
базується на її моделях.

Поч. XIX ст. ознаменовано богоборчими 
мотивами міфол. характеру, створенням естет, 
романтизму (демонізм Ж .Н.Байрона, П.Б.Шеллі, 
М.Лєрмонтова). Романт. культура принесла в л-ру 
демонізм не як готові образи героїв-богобориів 
(Прометей. Демон), а створила свою самостійну 
міфологію з вел. впливом на поведінку і стиль життя 
цілого покоління.

Відмовляючись від ірраціонального в іст. 
процесі, леміфологізуючи культуру заради 
природничих наук і раціональної організації на їх 
засадах людського сусп-ва, реаліст, культура 
XIX ст. все-таки продовжує започатковану ро­
мантизмом тенденцію міфологізування як літ. 
прийому. Міфологізування найпрозаїчнішого 
матеріалу виявляється не в трад. міфол. іменах чи 
сюжетах, а в тому, шо гра фантазії подібна до 
архетипного архаїчного моделювання людського 
існування, відкриваючи його глибинний зміст. Цей 
прийом, започаткований Гофманом, проходить 
через фантастику М. Гоголя ("Ніс") ло нату­
ралістичної символіки Е.Золя ("Нана"). Основна 
ж тенденція реалізму XIX ст. спрямована на

деміфологізацію культури. Але в кін. XIX ст 
зароджується прагнення повернути цілісне" 
архаїчне світовідчуття, яке реалізоване в міфі Ue 
пов'язано з розчаруванням в аналітичному шляху 
пізнання, з заг. кризою позитивізму. Так виникає 
меоміфологізм, який у різноманітних проявах та 
шляхах розвитку зберігає своє значення для всієї 
культури XX ст.

Назагал звернення до міфології в кін XIX — 
поч. XX ст. базується на реаліст, традиції та 
позитивістському світобаченні і тому у всіх своїх 
проявах так чи інакше є співвідносним з цією 
традицією. Тому міфологізм у л-рі цього періоду 
відрізняється від міфологізму романтиків. З од. боку, 
під впливом Р.Вагнера та Ф.Ніцше культура прагне 
організувати всі форми пізнання як міфопоет., а з 
ін.. напр., орієнтовані на міф символісти та 
експресіоністи тяжіють до наук, узагальнень, інколи 
відкрито беручи їх з наук, концепцій доби. Таким, 
напр.. був вплив вчення К.-Г.Юнга на Дж. Джойса, 
на творчість ін. представників неоміфол. мис.т-ва в 
20-30 рр. XX ст.

Взірці міфол. роману XX ст. дали Дж. Джойс 
та Т.Манн. Вони є характерними для суч. мист-ва 
взагалі. Якшо в "Уліссі" міфологізм є символічною 
інтерпретацією реаліст поданого життєвого 
матеріалу, то в романі Поминки по Фіннеґану' 
повністю ототожнюються персонажі з їх міфол. 
двійниками (мотиви кельт, міфології). Джойс 
користується міфологемою помираючого та 
воскресаючого бога як метафорою циклічності 
історії, Манн у романі Чарівна гора падає 
перевагу ритуально — міфол. молелям, а сюжет 
його роману "Йосип та його брати", як і сюжет 
роману Джойса "Поминки по Фіннегану", в цілому 
має міфол. характер. Бібл. сюжет у Манна по­
дається як історизований міф або міфологізований 
переклад і в цілому протиставляється джойсівській 
концепції безконечних, позбавленних сенсу іст. 
процесів, які в циклізованій міф ологізації 
повторюють один одного. Міфологізм Ф. Кафки 
(романи "Процес", ' Замок", новели) проявляється 
в створенні універсальних моделей людства. В них 
протиставляються первісний та модерністський 
міфи. В первісному міфі герой органічно входить 
в сой. та природне середовише, в модерністському 
втілена міфологія соп. відчуження. Англ, 
письменник Д.Г.Доренс (роман Пернатий змій ) 
використовує концепцію Д ж .Ф р езера при 
створенні міфол. моделі світу. Його міфологізм — 
втеча в світ інтуїції, своєрідне спасіння від суч. 
цивілізації. Міфологізм має свої прояви і в поезії 
XX ст. (англо-амер. поет Т.С.Еліот, ірландець 
І.Б.Йітс, росіяни В.Іванов, Ф.Сологуб. В.Хлєбніков 
та ін.). Дуже активно і широко міфологізація 
проникає в драматургію XX ст. Найяскравішими 
взірцями такої міфологізації можуть слугувати 
тетралогія Г.Гауптмана "Атріди". трагедії Ж.Ануя 
"Медея" і "Антіґона , п'єси Ж.Жіроду "Зігфріл 
"Амфітріон", ' Електра" та ін.

В л-рі 2-ої пол. XX ст. міфологізування 
виступає не як засіб створення глобальних моделей

337



1ШФОЛОГЕМА

світу, а як прийом, шо акцентує увагу на певних 
ситуаціях, образах та колізіях за допомогою прямих 
та контрастних паралелей із міфології. 
Найпродуктивнішими в цьому процесі стали сюжети 
О діссеї (А.Моравіа "Зневага". Г.К .Кіртс 
"Повідомлення про Телемаха", Г.Е.Носсак Некія"), 
Іліади (у Г.Брауна —  "Зірки ідуть своїм курсом", у 
К.Бойхлера — Перебування на Борихоммі"). 
Енеїди (у Ґ.Броха "Смерть Верґілія", у X.Боргеса 
Видіння битви"), історія аргонавтів (у Е Лангезера 
Подорож аргонавтів із Бранденбурга ), мотив 

кентавра у Лж.Апдайка ( Кентавр") та ін.В 50-60 
рр. XX ст. бурхливого розвитку набуває поетика 
міфологізування в л-рах латиноамер. та деяких 
афро-аа (Ж.Амаду Габріела, гвоздика та кориця"
— бразилець. А Карпентьєр "Царство від світу 
цього" — кубинець. М.Астуріас Зелений батько"
— гватемалець, Х.М.Аргадес Глибокі ріки" — 
перуанець та ін). Широко спирається в своїй 
творчості на латиноамер. фольклор, доповнюючи 
його ант. та бібл мотивами колумбієць Г.Гарсія 
Маркес (""Сто років самотності". Осінь патріарха ). 
Христ.-юдейські мотиви та образи знайшли своє 
втілення і в л-рі радянських часів ("Майстер і 
Маргарита" М.Булгакова), а на основі аз фольклору 
написана повість Ч.Айтматова "Білий пароплав"

В укр. л-рі XX ст. привертає увагу міфосвіт 
Б.-[.Антонича. Його міфологізування пов язане з 
усвідомленим прагненням відродити світогляд сх. 
слов'ян. Ця позиція чітко вимальовується на всіх 
рівнях побудови автор, міфопоет. моделі світу. 
Його модель базується в основному на бінарному 
(міфічному) протиставленні основних параметрів: 
ліс (природа) — місто, село — місто, Космос — 
Хаос і т.д. Все життя в міфологізуванні Антонича 
постає космічним обрядом буття" завдяки 
символічному трактуванню кожного факту 
земного існування. Але міфологізм Антонича — 
це не реалізація натуралістичної свідомості" з її 
біологізмом та стихійністю, а постійне 
асоціювання дикої прироли з явищами культури. 
Міфосвіт Антонича складався впродовж усієї 
творчості поета (зб Привітання життя", "Три 
перстені , Зелене Євангеліє"). В новітній укр. л- 
рі міфологенні риси яскраво представленні в 
поезії В Барки, в прозі В.Земляка. В.Шевчука. 
[.Білика та ін.

frop Зварич

МЇФОЛЮГЕМА — чітка наявність у літ. тв. 
міфол. заг. відомого сюжету, сюжетної схеми або 
мотиву. Тобто М. називається така присутність 
міфу в тв.. яка структурує його. Подорож Одіссея 
в Улісі" Дж.Джойса чи історія tcyca Христа в 
"Реліквії" Ж .М .Еса ле Кейроша. "Майстрі і 
Маргариті М.Булгакова або "Пласі" Ч Айтматова 
мають безперечний міфол. характер. У XX ст. л- 
ра дуже широко використовує М. Найчіткішими і 
найяскравішими втіленнями М. можна вважати 
традиційні сюжети міфол. генези: сюжети про 
царя Едіпа. про Атлантиду, про ісуса Христа та ін.

/гор Зварич

МЇФОДОГЇЧНА ШКОДА — наук напрямок 
в фольклористиці та літ-знавстві, шо вивчає 
міфологію як джерело нан. культур і перш за все 
фольклору. Виникла в епоху європ. романтизму. 
На ранній стадії теорія міфу знайшла розробку в 
книзі італ. мислителя Дж.Віко Нова наука (1725). 
Він висунув концепцію розвитку поет, та проз, 
мови, тропів з міфу ("кожна м етаф ора або 
метонімія — маленький міф ). Теорія Віко 
випередила основні напрямки у вивченні міфу: 
гердерівський та романт. Й.Гердер розглядає міфи 
як елемент нар. творчості, вираження най. 
своєрідності. В гуртку енських романтиків під 
головуванням Ф.Ш легеля виникла ідея про 
значення міфології для суч. худож. творчості, а 
також про можливість створення нов. міфології. 
Романт. теорія міфу найповніше виражена в праві 
Ф. В.Й.Шеллінга Філософія мист-ва" (1803), який 
вважав міфологію "світом і грунтом, на якому 
тільки і можуть квітнути та зростати витвори 
мистецтва.... отримати вираження вічні поняття".

Романт. етап формування М.ш. отримав 
розгорнуте вираження у вел. дослідженні історика 
нім. мови та фольклориста Я.Грімма (1785-1863) 
"Німецька міфологія" (1835). [ст. і порівн. вивчення 

мови дало можливість авторові реставрувати сер- 
віч. давнину в мові, міфології, поезії та побуті. Він 
дійшов висновку про взаємне проникнення історії 
та міфології в епосі, виникненні з міфології казни, 
легенди, ґрімм прагнув визначити методику 
виявлення міфол. основи худож. тв.. спираючись 
на те. шо "поетта художник поступово відступають 
від древніх взірців і переходять до зображення 
божественних предметів в міру своїх сил... 
Прикрашання міфу і є проминанням деяких його 
рис, гуманізація давн. святих взірців, яке прагне 
наблизити богів до нашої душі, зробити їх більш 
людяними і в той же час знайти безпосередній шлях 
до душі людини" Цим положенням визначався 
характер еволюції міфа в л-рі. накреслювалися 
шляхи його дослідження в худож. тв. Романт. 
ідеалізація міфа містила ряд спірних зіставлень, не 
завжди враховувала різнишо між образами 
міфології та схожими метафорами й уособленнями 
поетів. Бр. Ґрімм пояснювали полібність явиш в 
області фольклору різних народів спільністю їх 
давн. міфології, "праміфом". [ все ж Я.Грімм. його 
сучасники та учні А.Куп, В.Мангардт (Німеччина). 
М .Мюллер (Англія). М .Бреаль (Франція), 
О М.Афанасьев. Ф.І.Буслаєв. О.Ф Міллер (Росія) 
глибоко вплинули на вивчення культури, дали 
початок міфол. методові дослідження фольклору. 
Були закладені засновки порівн. та типол. вивчення 
міфології і фольклористики, подальшого розвитку 
М.ш. в їх най. різновидах. Засновником 
"порівняльної міфології" є англ, філолог М.Мюл­
лер (1 8 2 3 -1 9 0 0 ) Він виводив давні міфи з 
особливостей первісних мов, шо вели до 
персоніфікації явищ природи та створення образів.

Забуті синоніми створю вали ґрунт для 
міфотворчості. Прототипом багатьох міфів стало 
сонце та пов'язані з ним явища (солярна теорія).

338



МЖФОПОЕТИЧНА МОДЕЛЬ СВ!ТУ

Засновник антропологічної школи Б.Б.Тайлор 
(1 8 32 -1917 ) висунув теорію антропологічної 
походження міфів. їх основою вважав ідеї. а не 
словесні форми, в міфотворчості вбачав 
вираження первісної "філософії" прироли.

Першим прелставником рос. М.ш. був 
Ф .Бусдаєв (1 8 1 8 -1 8 9 7 ) . Засновком його 
лослілження пам'ятників фольклору і лавн-рус. л- 
ри стає ілея нерозривного зв язку мови та міфу, 
мови та нар. оповідання. В дисертації "Про вплив 
християнства на слов'ян, мову. Досвід історії мови 
за Остромировим євангедієм (1848) Бусдаєв 
встановлює лва періоди в історії лавн-слов'ян 
мови: міфол. (поганський) та христ.. коли первісна 
міфологія починає витіснятися христ. поняттями. 
Подібність казок та оповідей він пов язував не 
тільки з запозиченням, але й із заг. законами логіки. 
О.М.Афанасьев (1826-1871) у тритомовій праці 
Поетичні погляди слов ян на природу. Досвід 

порівн. вивчення слов'ян, оповідей та вірувань у 
зв'язку з міфічними розповідями споріднених 
народів' (1865-1869) розкрив міфол. основу рос. 
казок, вказав на значення порівн. методу. Він 
зіставив різні варіанти билини зі спорідненими 
пам ятниками та оповідями ін. народів з метою 
відновлення первісного тексту. Подібне завдання 
розв язав О.Міллер (1 8 3 3 -1 8 8 9 ) у дисертації 
"Порівняльно-критичні спостереження над 
шаровим складом російського епосу. Ідья 
Муромеиь і богатирство київське" (1869 ). 
Словесність, в його у я вл ен т , містить ряд 
послідовних шарів, які повинні бути предметом 
дослідження ("наука нар. словесності є свого роду 
палеонтологію"). Подібність і принципову від­
мінність міфу та худож. образу найбільш точно 
визначив укр. філолог О.Потебня (1835-1891) в 
Записках з теорії словесності': "Для нас міф. шо 

приписується нами первісній людині, є лише поет 
образ... Навпаки, в міфі образ і значення різні, 
інакомовність образу існує, але самим суб'єктом 
не усвідомлюється, образ повністю переноситься 
в значення 3  цього положення випливає те. шо 
міфологія минулого в суч. л-рі може бути тільки 
засобом створення худож. образності.

У XX ст. співвідношення міфів, ритуалу, 
фольклору та л-ри досліджує иеом<фол. школа.

Микола Нефьодов

М!ФОПОЕТИЧНА МОДЕЛЬ СВІТУ —
найбільш узагальнена і спрощена сума уявлень про 
світ у сер. будь-якої традиції. При цьому 
враховуються всі елементи цих уявлень у 
системності та їх операціональних значеннях. 
Взаємодія людини з навколишнім середовишем є 
основою створення моделі світу як наслідку 
реалізації переробленої інформації про довкілля і 
про людину в ньому. Часто "людські" схеми та 
структури екстраполюються на середовище і 
знаходять своє вираження мовою антропо- 
иентричних понять. У М.м.с. реалії космосу 
злучаються в слину семіотичну систему, первні якої 
не мають автономного існування в міфопоет.

свідомості, а тісно пов'язані між собою єдністю 
названої системи. Тому при вивченні М.м.с. завжди 
були актуальними проблеми тотожності (механізми 
становлення і стану традиції на рівні інваріантно- 
варіантних відносин), які визначають синхронний 
аспект дослідження, а в діахроному аспекті 
вивчалися зв'язки між складниками системи та їх 
іст. перспективами розвитку (зв язок логічного" і 
та "іст ").

Єдність та стабільність М.м.с. прийнято 
обмежувати космологічним або міфопоет. пе­
ріодом. тобто до моменту виникнення цивілізацій 
Індії та Китаю, Бл. Сх. та Середземномор я. Ньому 
періодові відповідає особливий (протилежний наук, 
та іст.) тип мислення . який описує світ міфом, ним 
же вирішує конфлікти та суперечності космосу в 
міфол. системі. Ця риса міфопоет. свіломості є 
основною і найхарактернішою. З виникненням 
цивілізації починається відлік іст. часу з його наук, 
мисленням, шо описує світ на ін. засадах у 
профанному (іст.) часі

Окрім особливого типу мислення для цього 
періоду характерним є також ритуал з його 
орієнтованістю на безперервне та цілісне (див. 
дослідження К./Іеві-Стросса. М.Пліалє. 
Г.Франкфорта та ін.), яке з початком іст. часу 
втрачає актуальність і розвивається, руйнуючись, 
як всякий анахронізм, в поступальному русі 
хронологічного.

Космологічному періодові в описаній М.м.с. 
належать перш за все тексти трьох схематичних 
ТИПІВ:  1)  власне космслогічн. схеми, які є 
основними (Міф); 2) схеми, які описують шлюб та 
родинні відносини: 3) схеми міфо-іст. традиції 
Останні включають в себе ті тексти, які умовно 
можна назвати Нет." переказами — власне 
перекази, легенди та міфологізований іст 
матеріал (В.Топоров). М.м.с. завжди поєднує у собі 
нерозривний зв'язок синхронії та діахронії: всі 
міфи, як і міфологізовані "іст." перекази містять у 
собі пояснення походження, цим зумовлюють суч 
стан і прогнозують майбутнє космосу.

У М.м.с. особливо акцентується увага на тісних 
зв'язках між макрокосмом та мікрокосмом, між 
природою та людиною. Надто яскраво ця риса 
виявляється в зам овлян н ях та примовах, які 
базуються на магічних симпатійних і контагіозних 
зв язках між людиною та космосом

Антропоморфні моделювання космічного 
простору та землі, житла і одежі, посуду тощо 
виражається в мов та надмов. півнях, 
сніввідносячись з назвами частин тіла людини 
(підніжжя гори, ніжка стільця, келиха, ручка коси і 
т.п.).

Характерною рисою М.м.с. є також доведена 
до максимуму орієнтованість на космодогізований 
зміст усіх процесів життя, все співвіднесене з 
космосом, все ним підтримується, всі сьогоднішні 
зміни ним пояснюються, а майбутні прогнозуються, 
бо ним спричиняються. Тому М.м.с. описують 
Всесвіт настільки універсально, шо такі параметри, 
як простір і час. втілюються у відповідні образи

339



МИЦАНСЬКА ДРАМА

єдиного контінууму — небо. рік. дерево світове і 
т.п V зв'язку з ним встановлюються також найбільш 
сакралізовані точки простору та часу: центр світу, 
час творіння і т.п. У священні дні (космологізація 
часу) в священних місцях (космологізація простору) 
відбуваються ритуали для підтримання б ез­
перервності та єдності космосу, для запобігання 
ентропії та заперечення хаосу.

М .м.с встановлюють також причинні 
параметри Всесвіту, які описують і визначають в 
заг. схемах усе. шо існує в космосі, шо в ньому 
виникає і змінюється, тобто йдеться про певний 
світ, закон (ріта у Давн. Індії, логос у Дави. Греції. 
Маатт у давн. єгиптян і т. ін).

Окрім вже названих аспектів, М.м.с. містить в 
собі етич.. кількісні, семантичні та ін. 
характеристики буття, яке або повністю 
ототожнюється з космосом, або максимально 
космологізується у всіх проявах.

М .м .с. базуються на використанні т.зв. 
бінарних (подвійних) відмінних ознак, за 
допомогою яких описують світ. Такі ознаки 
здебільшого включаються в 10-20 пар відповідно 
з позитивною та негативною семантикою. Ці пари 
для міфопоет. свідомості є універсальним засобом 
описування Всесвіту: 1) структура простору (верх 
— низ. небо — земля, правий — лівий, захід — 
схід і т.д.); 2) структура часу (день — ніч. весна — 
осінь, літо — зима і т.д ): 3) описування соц. 
характеру (чоловічий — жіночий, старший — 
молодший) і т.д. Правила та механізми описання 
семантики та структури М.м.с.. шо зародились та 
утвердились у надрах космологічного періоду 
розвитку людства, стали тією основою, на якій 
базуються не тільки елементарні логічні схеми, але 
і тропи та фігури як поштовх до майбутньої поет, 
образності. А ритуал у цьому розумінні став 
основою та початком зародження драми, епосу 
та лірики, танцю та музики, а також ін. родів і 
жанрів мист-ва, на матеріалі яких, на думку 
Топорова, часто може бути відтворена архаїчна 
М.м.с.

Ігор Знарич

МЇШАНСЬКА ДРАМА — драм жанр у л-рі 
П росвітн и ц тва, в якому, на противагу 
династичним, державним і громадянсько- 
патріотичним мотивам високої трагедії або гумор, 
висвітленню життя серед, соц. верств у "низькій' 
комедії класицизму зображуються побут і звичаї 
третього стану, драм, стосунки особистості із сусп- 
вом. Як жанр просвітницького реалізму М.д. 
представляс не стільки характери, скільки 

становите в сусп-ві звичайної людини. її j 
приватне життя. Заперечуючи вагу знатного 
походження, М.д. висуває принципи позастанової 
цінності, особистої гідності індивіда, руссоїстичний 
культ доброчинної "природної людини". Для М.д. 
характерні інтерес до соц. укладу, побуту 
демократичного середовища, морально-етична 
проблематика, дидактична спрямованість, 
простота сю ж ету, жива нар. мова; у краших

зразках відображені психологія середньої 
людини", протест проти сой. нерівності

М.д., шо знаменувала відкритий розрив з 
естетикою класицизму, зародилася як самостійний 
жанр у 1-й пол. XVH1 ст. в англ, л-рі: Лондонський 
купець, або Історія Джорджа Барнвелла Дж.Діяло 
(1731 ), Гравець" Е.Мура (17 5 3 ). Дальшого 
розвитку М.д. набула у 2-й под. XVIII ст. у франц. 
і нім. л-рах у творчості Д Дідро ( Позашлюбний 
син". 1757; "Батько родини". 1758). М.Ж.Селена 
("Філософ, сам того не знаючи", 1765), П О. де 
Бомарше ("Є вген ія". 1 7 6 7 ), Д.С.М ерсьє 
( Незаможній". 1772: "Суддя", 1774). Реаліст. М.д. 
в нім л-рі представляють "Міс Сара Сампсон' 
(1 7 5 5 ). 'М інна фон Барнгельм" (1767) 
Ґ.Е. Дессінга. "Ґьоц фон Бердіхінґен" Й.В.Гьоте 
(1773). у Росії "Іменинники" М.Верьовкіна (1774), 
"Друг нещасних" (1774), Гнані" М.Хераскова 
(1 7 7 5 ). Теор. обґрунтування М.д. дано у 
"Гамбурзькій драматургії" Дессінга, "Міркуваннях 
про драматичну поезію" Дідро. "Про театр, або 
Нове есе про драматичне мистецтво" Мерсьє. 
"Замітках про театр Я.М.Р.Дениа. в естетиці 
штюрмерів. М.д. сприяла зміцненню реаліст, начал 
у європ. мист-ві

В укр. л-рі з М.д. межує Наталка Полтавка" 
І.Котляревського. На відміну віл Дідро, який на 
перше місце висуває зіткнення ситуацій, і Дессінга, 
який, нехтуючи фактичною та іст. достовірністю 
обставин, вимагає зображення типових (родових) 
характерів, Котляревський прагне показати типові 
характери у типових най. обставинах. 
Зосередження конфлікту у сфері повсякденних 
людських контактів об єктивно наближає укр. 
письменника до відкриття причинних зв язків між 
людиною і середовиш ем, до зображення 
особистості як сусп. характеру.

Микола Яыенко

МОВНИЙ МЕЛАНЖ (фр me/ange — суміш)
— змішування слів з кількох мов у одному 
висловлюванні. В красному письменстві 
використовується для передавання мовлення 
персонажів, здебільшого із сатир, метою 
змалювання бездумного схиляння перед чужим 
(напр., англоманія, гадломанія). Так у поль. комедії 
гр. О.Фредра Ч уж озем щ инаВоп jour, gufen 
Morgen, good day, s^arby, sArorby. panie. sie 
m asz? Нош do you do? Co zo przyunfarue. 
Д.Мартович. змальовує в повісті "Забобон" зх.-укр. 
попадю Галю Ралович. яка вчила в інституті поль. 
та нім. мови, жодною як слід не володіє, але 
балакає М. з трьох мов: "Наше би-м так дуже гадала 
(поль. -  балакала). Її чоловік такий... такий ангенем 
(нім. -  приємний), такий якийсь чемний, такий 
апиггенлінг (нім. — пристойний), а в неї рот холзі 
як на коловрогку рухається".

Анатолій Волков

МОДЕЛЬ — (лат. modulus — "міра, зразок")
— речова, знакова або мислима система, шо 
відображає принципи внутр. структури,

340



МОДЕЛЮВАННЯ

функиіювання та характеристику об'єкта пізнання. 
Термін М. має кілька значень:

1. У теорії мист-ва — реальний об'єкт, шо став 
предметом худож. зображення (напр., відома 
письменникові особа, риси якої він втілив у худож. 
образі):

2. У літ-знавстві — зображення, структура яких 
є в тому чи ін. відношенні аналогом структури літ. 
явиш або процесів; літ-знавчі моделі можуть мати 
вигляд наук, текстів (напр., кн. Ю.Лотмана

Структура худож. тексту"), схем (напр., схеми 
систем літ. комунікації та метакомунікації у працях 
А Поповича) або систем знаків (напр.. зображення 
вірша за допомогою знаків ' U ', "/". Моделі у
літ-знавстві створюються з метою збереження знань 
і використовуються для пояснення та 
передбачення.

3. У семіотиці л-ри — іконічний знак (образ 
зображуваного об'єкта) в літ. тв. та літ. тв. як 
іконічний знак у л-рі семіотика вбачає одну з 
моделюючих систем ( до них. окрім л-ри, відносять 
образотвор. мист-во. міф. етикет та ін ), стосовно 
ін. робиться гіпотетичне припущення про налбу- 
дованість їх над первинною моделюючою 
системою — природньою мовою; особливістю л- 
ри як вторинної моделюючої системи с те, що вона 
оперує сукупністю створених засобами природної 
мови іконічних знаків: певна подібність їх структури 
до структури конкретних об'єктів (реальних та 
ідеальних) робить їх М. них об'єктів: в літ. тв. 
поєднання іконічних знаків утворює нов. іконіч. 
знак, шо являє собою више знакове ціле — систему 
іконічних знаків: ия система становить М 
можливого світу,

4. У генеративній (породжуючій) поетиці, яка 
вважає своїм завданням створення М. літ. явиш та 
процесів, — кінцевий результат дослідження, 
зафіксований у наук, текстах, схемах та системах 
знаків: розрізняючи глибинні та поверхневі 
структури у літ. об єктах, генеративна поетика 
виходить з того, шо глибинні структури пород­
жуються за твердо діючими правилами та 
відбивають найсуттєвіші властивості об'єкта моде­
лювання. а поверхневі структури виводяться з 
глибинних шляхом застосування до них правил 
трансформації та відображають властивості 
об'єкта моделювання з точністю до ізоморфізму, 
тобто до однозначної відповідності між 
структурою М. та структурою об'єкта:

5 У англоамер. новій критян? — точно 
сконструйований об'єкт, то  відтворює властивості 
тв. як можливого висловлювання " і дозволяє 
дослідити особливості його структури через 
використання автором засобів природної мови.

Віктор Зінчонко

МОДЕЛЮ ВАННЯ — непрямий, опосе­
редкований метод дослідження об'єктів пізнання 
на ЇХ М Ф ЛЄ/7ЯХ, якшо безпосереднє вивчення 
неможливе, ускладнене або недоцільне. Основи М. 
виникли в природознавстві вже в епоху 
Відродження (в працях М.Галілея), але лише в

ХіХ-ХХ ст. перетворюється на заг-наук. метод 
пізнання.

У вивченні худож. л-ри поняття М. 
актуалізується у зв язку з розвитком структу­
ралізму, семіотики і теорії інформації. Раннім його 
теоретиком виступив франи. лінгвіст Клод Леві- 
Стросс, який зазначив, шо кінцевим етапом 
структурного і семіотичного аналізу літ тв. є 
побудова системи з його складників, створення 
моделі як цілісного об єкга дос/іідження.

Згідно з положенням про витвір мист-ва як 
своєрідну модель та худож. творчість як різновиди 
моделі дійсності визначались найважливіші 
специфічні ознаки худож. моделі. Вона відтворює 
не весь об єкт, а певні його сторони, володіє 
значною здатністю єднати різні ознаки змісту, шо 
моделюється, емоційно-експресивним забарвлен­
ням. Не надає худож. моделі., на відміну від наук., 
широкого смислового, інформативного та естет, 
змісту. Нім. дослідник Г.Клаус підкреслює здатність 
моделі виявляти додаткові риси об'єкта. як 
структурні так і змістовні. Худож тв є одночасно 
моделлю явиш дійсності і особистості автора. 
Митепь хоч і формує модель за логікою своєї 
свідомості, але і вона нав'язує йому свою структуру.

Введення в літ-знавчу термінологію понять М. 
і "модель" висунуло проблему їх співвідношення з 
такими поняттями як "худож. образ " та символ 
З нього приводу в 1960-70 рр. висловлювано різні 
думки. Так. Б.Глінський вважає, шо худож. образ 
завжди ідеальний, а модель може бути як 
ідеальною, так і матеріальною. /І.Рсзніков і 
А.Сининький співвідношення иих категорій 
розглядають на основі понять знак" і "значення". 
Модель і символ в пьому аспекті є складниками 
худож. образу. Модель виявляється там. де є 
конкретна детальна аналогія, коли її будова 
повторює об'єкт дійсності буквально, як внутр .. так 
і зовн. його ознаки й властивості. Образ більшою 
мірою продукт уяви митця, втілення худож. 
умовності. Символ визначається як модель, що 
пов'язана з об'єктом лише за аналогією в 
найзагальніших рисах. Співвідношення образу і 
моделі в заг. структурі тв. залежить від твор. 
позицій митпя. В романах натуралістів, авторів 
біографічної, наук -фант, прози структури тв. 
моделюють дійсність за аналогією. Романтики, 
символісти, модерністи з їхнім суб'єктивізмом, 
тяжінням до умовності віддають перевагу образі іим 
структурам.

На думку М.Храпченка, поширення принципів 
М. на всі області лухов. життя випливає з ідеї 
подібності. Воно не враховує різноманітні шляхи і 
міру пізнання життя, які виявляються в тв. різних 
літ. напрямів, не рахується з неоднорідним ха­
рактером естет, освоєння світу. Тому Храпченко 
не вважає за можливе визначити синтетичний 
худож. образ поняттям "модель", а процес його 
створення М. Т ч.. можна виділити ДВІ ПОЗИЦІЇ: 
прихильників поширення М на композиційну 
структуру всіх жанр, форм і тих, хто вважає, шо 
модель характеризує лише певний структурний тип

341



МОДЕРШЗМ

ТВ. Стверджуючи правомірність структур.-функці­
онального методу, не можна не визнати можливість 
поширення понять М. та "модель" на структуру 
худож. тв. різних жанрів. Без сумніву, худож. 
модель с одним з різновидів худож. образу. Термін 
цей необхідний не тільки структуралістам, які 
вивчають л-ру та мист-во як знакову систему, але і 
для впорядкування класифікаційної термінології 
образності. Ще до виникнення структуралізму 
існувала тенденція вважати моделлю структуру тв. 
назагал. як виший за обсягом, синтетичний 
різновид образу.

Проблеми худож. М. тісно пов'язані з типол. 
та порівн вивченням л-ри. Розгляд типол форм 
сю ж ету й комлозипп здатний прояснити багато 
проблем худож. М.

Микола Нефьолов

М О Д Е Р Ш З М  (від франи. mocferne — 
сучасний.-новітній) — складний і суперечливий 
комплекс худож явиш, шо визначив магістральні 
напрямки в мист-ві XX ст. З самого визначення 
випливає основна риса М. — прагнення до 
оновлення існуючих форм та канонів, динамізм, 
бажання відповідати рівневі розвитку суч. світу, 
досягненням природничих наук, ф ілософії, 
психології, техніки, комунікацій XX ст.

Термін М. було вперше вжито стосовно 
оновлення Катол. Церкви кін. XIX ст.. згодом — 
поширено на мист-во. При цьому слід розрізняти:

1) М. в лат.-амер. л-рі — течія на межі ХІХ-ХХ 
ст.. спрямована на оновлення змістовних та 
формальних склалників л-ри, метром якої був 
Рубен Даріо:

2) стиль модерн в європ. архітектурі, 
образотвор. мист-ві. меблях поч. XX ст.. шо 
характеризувався еклектичністю та примхливістю 
форм, витонченістю деталей, гнучкістю ліній:

3) власне М. як широке і багатоманітне філос.-
естет. явише світ, масштабу в XX ст. В зх-європ 
культурологічних дослідженнях ией термін 
вж ивається рідко: перевага надається
конкретнішим позначенням (а в а н га р д и зм , 
експ р есіон ізм  сю рреалізм  та ін.). Особливе 
ставлення ло поняття М. існувало в совєтському 
мист -вознавстві. лс цей термін наповнювався 
ілеологічним змістом і означав "заг. кризу 
буржуазної культури': його нерідко ототожнювали 
з поняттям декаданс та авангардизм.

Т.ч.. однозначно раз і назавжди визначити М. 
надзвичайно складно. Однак уявляється 
прийнятним погляд, згідно з яким М. — це 
узагальнюючий термін для позначення нова­
торських явиш в мист-ві протягом вже більше ста 
років, тобто починаючи з останньої третини XIX 
ст. В межах цього феномена слід розрізняти: 
1) декадан с як перший етап розвитку М.. що 
охоплює низку кризових худож. явиш кін. XIX ст.. 
пов язаних із творчістю епігонів імпресіонізму, 
с и м в о л ізм у : 2) авангард (авангардизм) — 
узагальнюючий термін для позначення 
молерністських явиш в мист-ві 1-ої третини XX ст.

(експресіонізм, абстракціонізм, театр  і драма 
абсурду, поп-арт).

Такий поділ М ., шо базується на іст - 
хронологічному принципі, не єдино можливий. 
Існує й типол. підхід до розмежування М. — 
авангардизм: М. — це те, шо вже усталилося, шо 
міцно увійшло в мист-во XX ст. і не викликає 
заперечень з погляду естет, вартості: авангард — 
пошуки на крайніх межах мист-ва. які ще не 
закріпилися міцно і які. можливо, ніколи до нього 
не ввійдуть, залишившись свідченням непро­
дуктивних експериментів

Незважаючи на всю суперечливість оцінок М.. 
його заг-визнаною й найважливішою рисою є 
принципово нов. погляд на сутність і призначення 
мист-ва. Модерністи відкидають арістотелівський 
принцип мімезісу. наслідування природи, шо 
панував з часів Ренесансу до кін. XIX ст. Мета мист- 
ва, за М.. не створення копії дійсності, а 
самовираження митця, витворення нов., 
самоиінної реальності, інакше кажучи, творення 
міф ів(Улісс"Д ж. Джойса). Тобто, експресивність, 
міфотворчість, оливлнений погляд на дійсність — 
характерні риси модерністського мист-ва. Взірці 
для наслідування модерністи нерідко знаходять в 
первісному та сер-віч. мист-ві.

Важливою рисою М. є суттєво ін.. порівняно з 
гуманістично-ренесансною, концепція особистості. 
На місце більш-менш гармонійного співіснування 
Бога, людини та навколишнього світу М. висуває 
ідею абсурдності людського буття, невідповідності 
законів людської логіки і принципів ворожого до 
людини навколишнього світу, подрібненості 
людської свідомості. її нідкореност! підсвідомим 
імпульсам та інстинктам (романи Ф .Кафки). Суттєву 
роль у формуванні концепції особистості у 
модерністів відіграли філос. та психол. теорії
А.Ш опенгауера. С .К 'єр кегор а. Ф.Ніише,
А.Бергсона. 3 .Фронда.

Відповідно М. висуває нові мисі, засади. 
Об'єктивність поступається місцем суб'єктивності, 
цілісність — подрібненості, життєподібність — 
нежиттєполібності. відображення — символізації 
та міф отворчості. У малярстві домінують 
геометризація, розкладання ні лісних форм та 
кольорів па їх складники — аж до повного 
заперечення фігуративності. відмова від лінійної 

І перспективи та трал, бачення предметів (кубізм, 
абстракціонізм).

В л-рі спостерігається прагнення відмовитися 
від трал, елементів поетики: сюжету, номпозицй, 
характеру, хронологічного принципу побудови тв., 
ігнорується сой. аналіз та закони людської логіки. 
На зміну дослідженням цілісі юї людської свідомості 
приходить скрупульозне фіксування хаотичного 
руху люлськоїлумки ("потік свідомості" у Джойса. 
М.Пруста, "Тропізми" Н.Саррот). соп та іст. умови 

І людського буття замінюються описом речевого 
світу (А.Робб-Грійе. М.Бюгор). здійснюються 
спроби проникнути через сновидіння в світ 
підсвідомого (сюрреалісти), характер, індиві­
дуальність змінюються комплексом відчуттів,

342



МОЛИТВА В!РШОВАНА

реакцій, неусвіломлених та алогічних рухів (лрама 
абсурду). Замість хронікальної побудови сюжету 
постає муа,дискретна, використовується принцип 
монтажу, відбувається зміщення та накладання 
часових пластів, важливу роль відіграє підтекст, 
поліфонійність.

Назагал М. охоплює широчезний спектр духов, 
та матеріальної діяльності людини (шоло иього він 
подібний до романтизму), а саме: філософію, 
теологію, л-ру, літ.критику, лінгвістику, малярство, 
різьбарство, сценографію, музику, кінематограф і 
т.ін. — аж до стилю одягу, меблів та посуду, і за 
визначенням, і по суті М є мист-вом суч. світу. 
Надумане розмежування М. та реалізму — релікт 
ідеологічного протистояння — не витримує 
критики з естет, погляду. Не ствердив ше в 60-ті 
рр. Р.Гаролі в кн. Про реалізм без берегів ".

Т и . М. — відкрита система, що містить у собі 
різнорідні первні. але об'єднана заг. прагненням 
до руху, розвитку, трансформації, саморуйнування 
та самовідтворення, а з ін. боку — протистоянням 
будь-якій канонізації та догматизму. Суттєво й те, 
що М. цурається нац. обмеженності: так чи інакше 
він торкнувся духов життя всього цивілізованого 
світу XX ст., про шо свідчить космополітичний 
склад його найяскравіших репрезентантів: француз
A. Матісс, ірландець Дж.Джойс. австр. єврей 
Ф Кафка, поляк Г.Аполлінер. аргентинець 
Х.Д.Борхес, австрієць А.Шьонберг, росіянин
B. Канлінський, українець О.Архипенко, іспанець 
П.Пікасо. каталонець С.Далі та багато ін.

В укр. л-рі тою чи ін. мірою причетними до М. 
можуть вважатися М.Євшан. М.Хвильовий. 
В.Домонтович, І.Костеиький. поети Нью- 
Йоркської групи. Київської школи, і. Кал и не ць, 
Г.Чубай та багато ін.

В укр. літ-знавстві плідно працюють над 
дослідженням проблем М. Д.Затонський. 
Т.Денисова, Д.Єремєєв, М.Ільнииький, С.Пав- 
личко, Т.Гунлорова та ін.

Юрій Попов

МОЛИТВА — звертання до божества, корені 
якого звикли бачити в первісній магії, в 
примітивному бажанні відвернути зло й набути 
блага. Язичницька М. дійсно найчастіше твориться 
в магічній формі теургії (замовляння та 
заклинання). Але в М.. створених на вищому щаблі 
цивілізованості, особливо ж у річиші авраамічних 
релігій (юдаїзму, християнства та ісламу) домінує 
не прохання", а пафос похвали, благословення, 
ствердження гармонії світу. В М. людина 
усвідомлює себе як активне, впливове начало 
Всесвіту, з волею якого рахується божество, і дуже 
характерно, що зростання обсягу молитовників йде 
паралельно з розвитком культури взагалі і л-ри. яка 
витісняє фольклор: власне. М. має не так 
фольклор.-міфол., як рел.-літ. корені. 
Симптоматично, шо рел.-реформаторські рухи 
звичайно заперечують змістовність трал, корпусу 
текстів. Так само симптоматично, шо христ. церк. 
практика накопичує численні тексти М. в річиші

нов. традиції та створює розгалужену жанр, 
систему, яка заперечується в добу Реформації 
Секуляризована л-ра не завжди зрікається 
екскурсів у сферу М. (напр., поезія А.Ахматової).

Див Гімнографія
Семен Абрамович

МОЛИТВА В!РШ ОВАНА лір жанр 
структура якого генетично пов'язана з рел 
молитвою, шо визначена христ. богословом VII-VHI 
ст. !оаном Дамаскіним (трактат Джерело знань ) 
як "сходження розуму до Бога або прохання 
потрібного у Б о га ' Проте на відміну від рел. 
молитви, переважно сакральної за своїм 
характером, М.в. являє собою насамперед явише 
мист-ва. Тому її навряд чи доцільно розглядати як 
вірш, перекладання рел. молитви (шо можливо), 
хоча вона і входить в систему прикладних жанрів, 
шо відповідають певним життєвим ситуаціям, 
епгга/тама, епітафія, мадригал та ін

Авторство рел. молитви, навіть зберігаючись 
в сусп. пам яті, є по суті анонімним, позаяк 
характер структурних відносин між адресатом і 
адресантом у ній явно регламентований. V цьому 
розумінні можна говорити про жанровий канон 
рел. молитви, яка має в собі настанову на тиражне 
(колективне чи індивідуальне) її виконання.

М. в. є авторською не тільки за іменною 
назвою, але й за змістом. Особливо очевидним це 
стає у тих випадках, коди в роді лір лвійннка" 
учасників молитовного спілкування виступають 
явно неканонічні в порівнянні з рел. "персонажі 
(Молитва сталі" амер. поета Х!Х ст. К.Сендберга. 
"Отче наш. Тарасе всемогутній' Д. Павличка. 
"Молитва пальми ' М.Калитовської). Тому, навіть 
відтворюючи структурні особливості рел. молитви, 
а також використовуючи трал, набір її риторичних 
фігур (рефрен, анафора і т. д.). М. в. як жанр що 
містить у собі, з од. боку, приклади прямої, 
стилізаторської імітації рел. молитви (основний 
корпус текстів), а з ін. боку, факти травестування 
останньої (напр.. "Молитва святоші Віллі " шотл. 
поета XVHI-XIX ст. Р.Бьорнса), характеризується 
досить широким діапазоном автор, пафосу, шо 
свідчить про структурну гнучкість М. в. як жанру. 
Не дозволяє їй сполучатися з ін. жанрами (напр . 
станси франн. поета XVH ст. Ф Малерба 

Молитва за короля, що відбуває в Дімузен") і 
зумовлює її широке розповсюдження в світ, поезії, 
особливо христ. країн: болг. (X Ботєв. XIX ст ), 
ганської (Д.Адам-Морті, ХХст). голланл. (Г.Гроиій. 
І.Вонлел, XVH ст.). ірл. (Мак Намі. ХНІ ст.: Мак Ніс. 
XX ст ). кубинської (Н.Гільєн. XX ст ). латис 
(Аспазія, ХІХ-ХХ ст.). цім. (П.Герхард, XVII ст.; 
Й.В.Гьотє, XVHI-XIX сг ). поль. (Ю.Чеховіл. XX ст ), 
рум. (М. Емінеску), словен. (О.Жупанчич. ХІХ-ХХ 
ст ). франц. (Ш.Боллер, Г.Аполінер. П.Еіюар), чес. 
(В.Коиманек, XVII ст.). угор. (Й. Бейза. XIX ст.) 
тошо.

У рос. поезії М. в. представлена іменами
С. Шаховського (XVII ст.), Д. Веневітінова. М.Лєр­
монтова. Є.Баратинського. І.Козлова, І.Нікітіна.

343



МОНОВІРШ

An Григор єва (ХІХ ст.), М.Гумільова, З.Ґіппіус.
А .А хматової (ХІХ-ХХ ст.), Б .О кулж ави, 
Ю.Девітанського, А.Вознесенського (XX ст.) та ін. 
В укр. поезії XVIII ст. луже своєрілним жанром була 
пісня-скарга з об ов'язкови м  молитовним 
зверненням ло Бога. Ці пісні написані переважно 
акровіршем, який містить у собі ім'я їх автора: 
"Пісня набожна" Інокиня Анисія, "Пісня світова" 
Агапона. Пісня світова" І.Бачинського, "Пісня про 
бідного сироту Р. Кореиького. "Пісня о світі" 
О Палальського, "Пісня" І. Пастелія. "Пісня 
світова"І. Пашковського та ін. У подальшому М. 
в зустрічається у творчості Т Ш евченка, 
і. Манжури (ХІХ-ХХ ст). багатьох поетів XX ст.: 
Б.-І. Антонича. М. Калитовської. Р. Купчинського, 
О Дятуринської. Е. Маланюка. Б. Нижанківського, 
О. Стефановича та ін.

Борис іваиюк

МОНОВІРШ — вірш, шо складається з одного 
рялка. який тяжіє ло рит та змістовної 
завершеності.

Ритм, олнострока" (В.Марков) створюється 
звук., або синтаксичний, або власне метр, 
повторами і є постійною ознакою клас. М. на 
противагу неклас., який займає проміжне 
положення між віршем та прозою, тобто 
відноситься ло таких форм, яким В.Бурич дає назву 
удетерон" (з грен, "ні те, ні інше"), з грайливою 

влучністю перейменовану С.Корміловим на "і те, і 
інше" Метр, репертуар М. досить багатий і 
розвивається в контексті заг. тенденцій 
практичного віршування. Існують М., написані 
різними формами нар. версифікації, клас, силабо- 
тонікою, верлібром тошо.

Деякі віршознавиі (напр., І.Качуровський) 
уважають, шо до М. належать не лише окр. тв.. 
але й такі, які завдяки своїй ритміко-синтаксичній 
та змістовній завершеності набувають статус 
відносно самостійного худож. цілого і можуть бути 
вилучені з контексту тв.. в якому вони 
функціонують як його структур, складник. Дійсно, 
багато вірш, висловів І.К отляревського. 
О.Грибоєлова, байкарів тошо стали "крилатими", 
не кажучи вже про вірш. сенгемніУ, гноми, які за 
своїм характером містять в собі апріорну 
можливість використання їх в ролі епіграфів, 
ремінісиенпій пародій, перифраза і навіть 
фольклоризації. тобто усного побутування в культ, 
сереловиші. Але в цих випадках мова може йти 
лише про те. шо подібні вислови набувають 
значення М . але не є такими за своєю автор, 
настановою.

Проблематичним є строфічний характер М. 
Переважна більшість дослідників відмовляє йому у 
належності до строфічних форм, починаючи їх перетік 
з двовірша, шо відповідає теор. змістовності, як строфи, 
так і М. Усвідомлюючи це, деякі віршознавиі (Т.Наварро 
Томас, І.Качуровський) підкреслюють, шо М. лише 
відіграє ролю мінісгрофи в приспів ях, заголовках, 
епіурафах тошо. при використанні й от у вел. строфах 
або строфічних ланцюгах (тернинах).

М. трал, має місце у мал., як фольклор., так ! 
літ жанрах (загадка приспів я приказка
віршовані —  афоризм, гасло, слоган, реклама, 
включаючи вигуки вуличних торгівців, а також 
написи на будівлях, брамах, візках). До цієї форми 
О.Квятковський залічує нар. страждання", тобто 
невел. пісеньки-приспівки. шо складаються з двох 
рядків переважно по 8 складів суміжною римою. 
Нерідко форму М. мають епітафії епіталами; в 
суч. авангардній поезії зустрічаються М. з такими 
жанр, назвами, як "Роман в один рядок . "Роман 
у народному дусі" (В.Марков).

Гнучкість змістовної форми М. виявляється і в 
його стильових можливостях, діапазон його 
мовленнєвого стилю коливається від високої 
патетики до постмодерністського "чорного 
гумору " Крім того, він характеризується здатністю 
до різного роду експериментальних навантажень, 
шо зумовлює зростаючий інтерес до нього, 
насамперед, з боку авангардистських поетів 

! (В.Каменський, Д.Бурлюк, В .Ерль, Б.Констріктор). 
і Історія М починається з фольклор давнини 

багатьох л-р не тільки європ. регіонів. Але було б 
перебільшенням стверджувати наявність усталеної 
тралиції в розвитку цієї форми та її широкого 
вжитку у поет, практиці. В рос. поезії М. налічує 
два століття, однак його відродження пов'язане з 
ім'ям В .Брюсова, який не тільки переклав багато 
М. ант. авторів, але й був творцем відомого М. 
"О, закрой свои бледные ноги Г . В останній чверті 
нашого ст. з'являю ться цілі цикли М. 
(Т.Михайловська) та кн. М. (В.Вишневський. 
О.Очеретянський). В укр. поезії М. не прищепився.

Наводимо приклад ст-давн. анонімного М. у 
пер. І.Качуровського:

Ліва вродила Лигя і дівою все ж залишилась.
Борис /ванюк

МОНОДРАМА (від греи. monos — один і 
drama — драма)

1. Жанр муз. драми XVIII ст. в якій словесний 
текст вимовлявся під муз. супровід. Пізніше така 
М. ввійшла в поняття мелодрами.

2. Жанр лір. драм, міжродового утворення в 
якому за допомогою момологу-сповіді (рушійної 
сили драматургійної дії відбувається саморозкриття 
героя). М. майже завжди одноактовий тв. у якому 
діє здебільшого лише один персонаж: якшо є ін.. 
то вони активної участі в дії не беруть. М. будується 
як розповідь героя чи бесіда його з відчужено- 
присутнім персонажем. М. В основі композиції 
М. — багатоподісво-асоціативно структура, яка 
керована системою лейтмотивів. Існує кілька 
видів М.: 1) п'єса-монолог, в якій персонаж 
звергається ло глялачів ("Про шкоду тютюну"
А.Чехова). 2) драм, мініатюра побудована у формі 
л іа л о ^  з безмовним персонажем, шо присутній 
на сцені ( Подорожній" В .Брюсова, одноактівка 
"Клаудій" з циклу "Імена влади' та "Дві пригоди 
Демюеля Гуллівера" поль. драматурга 
Є.Брошксвича), 3) п'єса, коли промовляє лише один 
гол. герой, але на кону присутні кілька персонажів

344



МОРАЛІТЕ

(яку М. франц. драматурга А.Пірона (1689-1773), 
"Смішний старигань" поль. драматурга 
Т.Ружевича): 4) М., коди уявний співбесідник 
знаходиться поза сиеною (розмова по телефону — 
"У б 'єм о мужчину" Е.Радзінського; п 'єса з 
магнітофоном — "Остання стрічка" С.Беккета) або 
психод. М. Ж.Кокго "Людський голос" (1930), на 
основі цієї М. драматург написав лібрето 
однойменно! опери для одного жіночого голосу 
(композитор Ф .Пуленк).

На поч. XX ст. з'являється принципово нов. 
вид М., побудований на психол. централізації дії. 
Увага концентрується на суб'єктивному сприйнятті 
дійсності гол. героєм, ін. персонажі не мають 
самостійного значення, бо виступають лише я 
відображення "я" гол. героя, а навколишній світ 
виглядає так, як його бачення дійсності 
("Балаганчик" О.Блока).

До М. наближаються п'єси, в яких ролі кількох 
персонажів виконуються одним актором. Не — 
доесхілівська драма (трагедії Феспіда, Фрініха та 
сатири Пратіна), в якій один актор грав різних 
персонажів, змінюючи маски. Подібні п'єси були 
поширені і в ін країнах, зокрема у Китаї та Японії. 
Моновистави досить часто мають місце на естраді: 
мініатюри петербурзького (ленінградського) театру 
"Криве дзеркало" (1908-1931), театр А.Райкіна, 
Є.Петросяна. Досить близькими до М. є п'єси 
Г. Гауптмана "Вознесіння Геннеля", М.Метерлінка 
"Синій птах", Д .Андреева "Чорні маски", 
Я.Стельмаха "Синій автомобіль".

Андрій Близнюк

МОНОЛОГ (від rpeu. monos —  та logos — 
слово, мова) — досить довга мова персонажа літ. 
тв.. найчастіше драм., що не розрахована на пряму 
негайну відповідь чи взагалі не звернена 
безпосередньо до ін. персонажів, аби одержати 
від них відповідь. В М. розкриваються переживання 
персонажа, суперечності його поглядів, складність 
характеру, оповідається про певні обставини, які 
не були зображені на сцені, проте мають вплив на 
дію тв.

Особливістю М. є те, шо він досить самостійний 
і має значну тривалість. Хоча в М. відсутній обмін 
репліками, проте спостерігаються елементи 
діалогу: звернення до уявного співбесідника чи до 
самого себе.

М. типол. поділяються на: 1. М.-оповідь, у 
якому персонаж оповідає про дії, які вже відбулися 
чи можуть бути зображені безпосередньо;
2. Лір. М., у якому подано момент із життя 
персонажа, пов'язаний з сильними переживаннями 
чи з серйозними роздумами, сповнений емоцій., 
спостережень, загадок, рефлексій, марень чи 
фантазій: 3. М.-роздум, у якому персонаж, шо 
стоїть перед дуже складним вибором, викладає сам 
собі аргументи "за" і "проти" і приймає рішення;
4. Автор. М., коли автор звертається до читача, 
публіки (один з проявів — репліка драгле);
5. Внутр. М., в якому персонаж говорить все, шо 
йому спадає на думку, не дбаючи про логіку

висловлювання, закінченість ф раз тощо: 
зображення емоційного стану є єдино бажаним 
ефектом. Щодо цього показовими є М. в л-рі 
сентименталістів. Л-ра X IX  ст. широко 
використовувала М. в усіх типол. різновидах: 
автор. М. у М.Гоголя, внутр. М. у Л.Толстого, 
Ф.Достоєвського (в останнього вже в ранніх тв. 
"Двійник", "Зневажені і скривджені"), І.Турґенєва,
A . Чехова. П.Мирного, І.Франка, Л.Українки, 
М.Коцюбинського, О.Кобилянської, В.Винни- 
ченка. Найяскравіше внутр. М. був використаний 
у романі Дж.Джойса "Улісс" (1922) і став відомим 
як л о гік  свідом ості. Основою подібного М. є 
передавання процесу функціонування людської 
свідомості й психіки в усій їх складності, 
багатогранності й асоціативності. Своєрідністю 
внутр. М. (потоку свідомості) є те, шо він 
розгортається в теперішньому часі, в ньому 
порушуються правила синтаксису, логіки й 
композиції висловлювання. Він є самостійною 
композиційною формою, може бути сповіддю. 
Внутр. М. посідає значне місце в суч. л-рі (М.Пруст,
B .  Ф олкнер, Г .Бю хнер. С .Б екк ет, М .Дюра. 
П.Гандке, Б .Штраус. Є.Пашковський), бо в суч. тв. 
увесь текст звернений безпосередньо до 
реципієнта, отож між ними відбувається діалог. Для 
такої гри характерні руйнування діалогічної 
драматургії та перехід у М. Тобто весь текст 
перетворюється на величезний М. гол. героя, шо 
звернений до читача; 6. Ораторський М. (лекції, 
судові, політ, та ін. виступи перед публікою), 
основним призначенням якого є інформування, 
навчання й переконання. Пей М. будується за 
законами ораторського мист-ва, шо виявляється в 
стилі, лексиці та аргументації; 7. Обрядовий М. 
(молитва, М. священнослужителя будь-якої віри, 
звернений від себе чи від імені вірних до Бога), 
побудований згідно з канонами тієї чи ін. віри.

Андрій Близнюк, 
/Іюлмила Волкова

МОНТАЖ (віл франц. montage — збирання, 
компонування фрагментів тв. на основі 
асоціативного зв'язку) — У л-рі прийом М. 
сформувався на базі кінематографічного мист-ва. 
На відміну від к о л а ж у  М. —  прийом 
архітектоніки, шо виявляється у побудові тексту 
як вільне поєднання відносно самостійних у 
змістовному плані подій на основі їх автор, 
тлумачення. Характерними ознаками М. є 
просторово-часова неузгодженість, асоціативність, 
фрагментарність та багатозначність взаємодій, 
розмежованих у сюжетному плані частин тексту. 
М. зустрічається у Дж.Дос-Пассоса, Ф .Брукнера, 
Х.Л.Борхеса, Ю.Яновського ("Вершники").

Наталя /Іихоманова

МОРАЛІТЕ — один )з жанрів зх.-європ. театру 
Пізнього сер-віччя. Первісно цією дефініцією 
визначалися будь-які вірш. тв. моралізаторського, 
алегоричного характеру, навіть не призначені для 
сиени.

3 4 5



МОСКВОФМЬСТВО

Перші драм. М. виникли у Франції в ХГУ ст. 
(творчість Есташа Дешана). Однак вони були 
позбавлені драм, дії, внугр. руху і досить безбарвні. 
Розквіт жанру відноситься до сер. XV ст. В М. 
викривалися пороки і недоліки як людини, так сусп- 
ва і церкви, прославлялась доброчесність. Дія 
концентрувалася навколо однієї проблеми, 
характери були виносно індивідуалізовані, проте їх 
зображення досить наївне. Змістом М. були притчі 
про неправедне життя, проповідувалася смиренність, 
поміркованість, шо відповідало дидактичним 
завданням театру ("Розсудливий і Нерозсудливий", 
1439; "Кожна людина". 1493; "Сліпий та паралітик", 
1496). Якшо містерія змальовувала іст. полію або 
таку, шо на той час вважалася іст., то М. мало в основі 
факт, взятий із щоденного життя, а елемент алегорії 
виступав у ній на перший план.

Склалися два різновиди М.: "алегоричне М ", в 
яких всі чи майже всі дійові особи є алегоричними 
образами, шо втілювали ті чи ін. людські якості, 
сили, абстрактні поняття тощо, і "історії", в яких 
діють живі особи, іноді, проте, також за деякою 
участю алегоричних фігур. Використання алегорії 
дозволяло авторам М. відгукуватися на події 
сьогодення ("Базельський собор" Ж.Шателена, 
1 4 5 0 , де діють С обор, Ц ерква, Мир, 
Справедливість, Єресь, Фанатики). З'являлися й 
мотиви антифеод. критики ("Злий, Багач та 
Прокажений", XV ст). соц. сатири ("Торгівля, 
Ремесло, Пастух", XV ст ).

М. сприяло розвиткові шерегу драм, жанрів: 
повчальної міщанської (бюргерської) драми, іст. 
драми, побутової комедії, фарсу й у сер XV! 
ст. воно поступово витісняється цими та ін. 
жанрами, проте продовжує використовуватися у 
різних нац. л-рах з тією чи ін. метою. Так, в XVI ст. 
в Голландії М. слугували пропаганді ідей най. 
незалежності у боротьбі проти ісп. поневолення 
(творчість релерейкерів), в Англії і Франції — 
поширенню гуманістичних ідей Відродження 
("Чотири стихії" Дж. Растелла, 1519; "Засудження 
бенкетів" М. де ла Шене, 1507). В Україні М., 
вірніше різноманітні його елементи, зокрема, 
алегоричні фігури, існували до XVIII ст. у межах 
шкільного театру ("Трагедоком елія"
В.Дащевського, 1 7 4 2 ; "Воскресіння вмерлих" 
Ю.Кониського, 1747).

Трал, алегоричні персонажі М. перейшли в л- 
ру Відродження (образ Часу у п'єсі Шекспіра 
"Зим ова казка", Голод, Х вор об а, Слава в 
"Нумансії" М. де Сервантеса) і послужили основою 
для низки образів світ, л-ри (Ф альстаф  у
В.Шекспіра — це персоніфікований Старий Гріх, 
Гарпагон Ж.Б.Мольєра —  Скупість).

Андрій Б/тизток

М ОСКВОФ ІЛЬСТВО — ідейна течія в 
середовищі укр. верств сусп-ва (гол. чином — серед 
інтелігенції) в Закарпатті, Галичині й Буковині, шо 
виявилася від кін. XVIII ст. і протривала до поч. XX 
ст. (в Галичині й Закарпатті — до сер. XX ст.) 
спочатку як мов.-літ. орієнтація представників

правосл. духівництва або вихідців із цієї соц. верстви 
на рос. культуру, мову й л-ру. Згодом М. переросло 
в сусп.-політ. течію як реакція на несприятливі для 
українців нац. стосунки з поляками в Галичині й 
угорцями на Закарпатті й пошук захисної сили, якою 
була в очах москвофілів Росія з пропагованими її 
урядовими колами ідеями панславізму.

М. почало виявлятися спершу на Закарпатті у 
вживанні й пропагуванні рос. мови, у переїзді 
закарпат. культ, діячів до Росії на працю, а молоді 
— на навчання, у визначенні закарпат. українців 
як "карпаторусів". Особливо поширилося М. після 
перебування рос. війська в Угорщині 1849 Ідейними 
провідниками в Закарпатті були А.Добрянський, 
ОЛухнович, І.Раковський. Закарпаття мало вел. 
вплив на розповсюдження М. в Галичині, надто в 
50-х рр. У Галичині ця течія прищепилася під 
впливом ідей панславізму, одним з ідеологів якого 
був професор Московського ун-ту М.Погодін. Після 
відвідин Погодіним Львова (1835, 1839-40) та 
зустрічі з Д.Зубрииьким тут 1839-40  утворився 
гурток прихильників об'єднання Галицької Русі з 
"Великою Руссю", т.зв. "Погодінська колоніяЯків 
та Іван Головаиькі, Б.Ділицький, І.Гушалевич. 
М.Малиновський, С.Шехович та ін. У 50-х рр. 
зміцнилася їх культ, й політ, орієнтація на Росію, 
хоч за кілька років перед тим вони проголошували 
єдність русинів із укр. народом. І.Франко, слідом за 
проф. В.Коиовським уважав, шо ше задовго перед 
Погодіним, в кін. ХУЛІ ст. антиподь. традиція більш 
свідомої частини укр. духівництва ("рус. попівства") 
в'язалася з М. ("Матеріали і уваги до історії австро­
рус. відродження 1772-1848"). На Буковині М. не 
мало вел. розповсюдження, бо не діставало 
підтримки з боку місцевої адміністрації, проте й тут 
перші об'яви літ. й громадського життя в 1-ій пол. і 
сер. XIX ст. пов'язані з орієнтацією на рос. л-ру. 
зокрема в тв. Г.Пролана відчутний вплив творчості 
Г.Державш а, подібний нахил і в його брата
B. Продана виявився в одописанні. У поч. своєї літ. 
творчості симпатизував М. і Т.Галіп. Існувала т.зв. 
червонорус. трійцю поетів, до якої зараховували,

.окрім Т.Гадіпа, ше Ю.Яворського та Д.Вергуна. 
Москвофілами на Буковині були гімназійні викладачі
C. Білінкевич. І.Глібовицький, а також громадський 
діяч, етнограф і публіцист Г.Купчанко. Серед 
видатних наук, діячів москвофільської орієнтації 
трималися І.Свєниіцький (у Львові), О.Калужняцький 
(у Чернівцях) та ін.

Культ, діяльність москвофілів спочатку зводилася 
до поширення знань про Росію, рос. мови та л-ри, 
обстоювання етимологічного правопису як іст. 
святощів. У 60  рр. позиції галицьких москвофілів 
сформулював редактор газети "Слово" Дідицькии: 
нар. мови вживати у тв. для нижчих верств 
(селянства), для Інтелігенції — Ін. ТИП ЛІТ, МОВЙі 

пов'язаний із книжною традицією иерк.-слов'ян, мови 
та з рос. мовою. Дідицькому належить анонімна 
брошура "В один час научиться Малорусину по 
великорусски", та на практиці це було не так, шо 
викликало чимало полемічних закидів у незнанні рос. 
мови і створенні штучної мови, якою ніхто ніде в

3 4 6



мотив

світі не розмовляє. Така ситуація призвела ло 
гальмування розвитку літ-го життя на зх-укр. землях, 
бо л-ра, писана москвофілами, не мала широкого 
читача і змістом і формою була чужа широким 
верствам сусп-ва. Мов. практика. М. виявилася в 
запереченні нар. основи літ. мови і в культивуванні 
штучної літ. мови — язичія.

Пресовими органами москвофілів на Закарпатті 
були газ "Церковная газета"(1856-58), "Церковный 
вьсгникь" (1858), в Галичині— "Слово" (1861-1887), 
"Русская Рала" (1871-1912), "Наука" (з 1871), 
Галичанинь" (1893-1913), "Русское Слово" (1890- 

1914) та ін., на Буковині — "Православна Буковина" 
(1893-1901), "Буковински Вьломости" (1895-1909), 
"Православная Русь" (1909-1910) та ін.

Спричинена недостатнім рівнем нац. свідомості 
українців, згодом ця течія всіляко підживлювалася 
з боку рос. урядово-дипломатичних кіл в Австро- 
Угорщині. Ue виявлялося у фінансовій підтримці 
громадських, в т.ч. й студентських культ, товариств, 
виділенні різноманітних стипендій для навчання в 
Росії, субсидіях на галицькі видання, які 
пропагували ідеї панславізму. Під впливом М. 
перебували такі громадські інституції, як 
"Ставропігійський ін-т", "Народний Дім у Львові", 
Галицько-руська Матиця, "Общ ество им. 
Качковского", "Руська Бесіда" (у Чернівцях).

З поч. XX ст. М. набирає дедалі яскравіших 
ознак політ, течії. Очолюване представниками 
молодшого покоління "новокурсників"
В.Дуликевичем та Д. Марковим стало на позиції 
повної нац. та культ, єдності з росіянами і рос. 
мовою й культурою. Відомим іст. фактом є 
внесення до порядку нарад Віденського 
парламенту в липні 1907 справи заведення рос. 
мови у сер. і виших школах Австрії, рос. лекторату 
у Віденському ун-ті, кафедр рос. мови у Львові та 
Чернівцях, подане депутатами-москвофілами на 
чолі з Д.Марковим. Після 1-ої світ, війни М. 
існувало переважно як політ, течія в Галичині, хоч 
і було відновлено діяльність товариств "Народний 
Ліму Львові", "Ставропігійський ін-т", "Общества 
им. Качковского", мало вплив в Закарпатті, 
значніший —  на Лемківшині. На Буковині М. 
занепало і як культ., і як політ, течія.

Людмила Ткач

МОТИВ (нім. Motive, франи. motif, від лат. 
moveo — рухаю) — відносно стійкий формально- 
змістовний складник худож. тв. Поняття М. та його 
усвідомлення має тривалу історію, яка 
започаткована ше Арістотелем в "Поетиці", хоч сам 
термін М. у Арістотеля не вживається. Ґрец. 
еквівалент лат. motivus — kinetikos вико­
ристовувала cep-віч. філософія для позначення 
"приводу", "рушійної сили" якоїсь дії (цікаво також 
порівняти функціонування терміну М. у сфері 
риторики (напр., судового красномовства)).

V нові часи поняттям М. по суті оперував Г.Е. 
Лессінг у порівн. дослідженні франц. та ангд. 
драми; каталогізацією сюжетних М. займались 
брати Грімм, відшукуючи єдиний для різнонац.

фольклору праміф; численні варіанти М. 
проаналізували П. Улланд, К. Мюлленгоф у 
дослідженнях нім. казок. Все це вимагало теор. 
обгрунтування М. та споріднених понять. Так, 
школа В .Шерера кваліфікувала М. як найменшу 
одиницю матеріальної структури тв.; В.Дільтей у 
відповідності до свого "духов.-іст. методу" визначав 
М. як психол. подію, шо слугувала поштовхом для 
створення худож. феномену; О.Вальиель та 
Ф .Гундольф  розглядали М. як матеріальне 
вираження проблеми тв.; як постійно повторювану 
у тв. ситуацію розуміє М. В.Кайзер; визначення 
різних видів М. (основний, рамковий, побічний) 
запропонував Р.Петч тощо. Не обійшли увагою 
поняття М. 3 . Фройд та його послідовники, 
ототожнюючи М. з підсвідомою настановою душі, 
яка реалізується в сюжетній долі літ. героя.

Суч. розуміння М., однак, характеризується 
недостатньою теор. визначеністю, через що термін 
вживається в різноманітних значеннях. Так, 
говорять про сой., філос. та ін. М. у тв. того чи ін. 
автора, фактично зливаючи поняття М. з 
"проблематикою творчості". Може відбуватись 
ототожнення М. з темою (напр., морального 
відродження), у тому числі з т. зв. вічною темою 
(кохання, смерті та ін.), або подією, коли визначають 
ф абулу як "сукупність мотивів у їх логічному 
причинно-часовому зв'язку" (Б.Томашевський). 
Абстрагуючись від рецесивних подробиць, можна 
виділити два підходи до визначення М. Перший 
пов'язаний з уже вказаною етимологією слова, 
другий базується на розумінні М. в музиці як 
найменшої муз одиниці. З муз в літ. вжиток термін 
М. увів Й.-В.Гьоте (див. /їейтмотин)

Дослідження М. як літ-знавчої категорії в 
слов'ян, філології пов'язане перш за все з ім'ям 
акад. О.Веселовського, на основі праць якого 
можливими виявляються обидва вказані 
трактування М. З одного боку, "мотив виростав у 
сюжет", шо дозволяє розуміти під М. "зерно 
сюжету", "формулу, яка породила сюжет". З ін. 
— Веселовський говорить про с ю ж е т  як 
"комплекс мотивів", що дає право вбачати в М. 
"елемент, складову частину сюжету". Насправді 
наведені погляди не суперечать один одному: якшо 
М. дійсно передував сю ж етові в процесі 
становлення останнього, то М., звичайно, виступає 
"зерном сюжету"; якщо ж аналізувати певний 
сюжет у композиційній завершеності, то його 
можна розглядати як "комплекс мотивів". 
Щ оправда, положення про первинність М. 
відносно сюжету не видається з часів 
Веселовського таким безперечним, про що 
свідчить, наприклад, праця В.Шкловського Про 
теорію прози". Визначення Веселовським М. як 
"найпростішої, нерозклалуваної оповідної одиниці, 
шо образно відповіла на різні запити первісного 
розуму чи побутового спостереження", на суч. 
етапі не може задовільнити літ-знавиів. З 
"нерозкладуваністю " М. не погоджувався 
В.Пропп, доводячи, шо М. "змій викрадає дочку 
царя" "розкладається на чотири елементи, з яких

3 4 7



МУЗИКАІ ЛІТЕРАТУРА

кожен окремо може варіюватися" ("Морфологія 
казки"). Крім того, положення про "запити 
первісного розуму" стосується тільки фольклор, та 
міфол. М. і не враховує М., т о  виникли (і 
виникають) в епоху цивілізації, не говорячи вже про 
М., носіями яких виступають конкретні іст. 
особистості, чиї образи тралиціоналізувались у л-рі 
(Сократ, Александр Македонський, Ж.л'Арк). 
Незмінним, однак, залишається розуміння М. в іст. 
поетиці як формули, в якій образно закріпились 
типові ситуації, дії, характери тошо. На відміну від 
історичній-типол. досліджень, в роботах суто теор. 
характеру термін М. може вживатися для позначення 
"теми нерозкладуваної далі одиниці тексту" 
(Б.Томашевський): "вечоріло", "Сократ випив отруту" 
тошо, або ж архетипного образу, шо містить елементи 
символізації (дорога, пустеля та ін.).

Розмаїття поглядів на М. змушує шукати в самому 
М. здатність провокувати різні трактування, шо й 
зробив Б.П утілов у працях "Мотив як 
сюжетоутвірний елемент" та "Героїчний епос і 
дійсність". М. існує на декількох рівнях, а тому 
воднораз виконує "принаймні три постійних функції: 
конструктивну, динамічну та семантичну; він входить 
до складників сюжету, він виступає як організований 
момент сюжетного руху та несе свої значення, від 
яких залежить зміст сюжету" (Путілов). Надзвичайно 
важливою є також функція продукуюча, яка 
зумовлена здатністю М. до трансформацій. 
Структурна неоднорідність М. вимагає поділу їх на 
типи. Путілов пропонує таку класифікацію:

1) Мотив-єитуація. Має переважно експо­
зиційний характер, виконуючи "ввід" героїв у 
оповідь. Разом з тим, "сюжетне значення мотивів- 
ситуацій ширше: вони складають той просторово- 
часовий континуум і задають ті стосунки між 
персонажами, в межах яких виявляється основна 
сюжетна колізія".

2) М огив-мовлення. Виступає у вигляді 
м онологу, д іал огу, репліки, листа та ін 
Характеризується меншою порівняно з ін. М. 
самостійністю: може бути статичним, якшо 
пов'язаний з М.-ситуацією, та динамічним, якшо 
пов'язаний з М.-дією, шо становить третій тип.

3) Мотив-дія. "Сюжетні одиниці, шо фіксують 
динамічні відрізки сюжету, пов'язані з 
просторовими та значущими часовими 
переміщеннями персонажів, з їх активністю, тобто 
моменти безпосередньо ДІЄВІ: для їх позначення 
може також вживатись назва "М.-епізоди".

Нарешті, ще два типи — "М.-описи" та "М.- 
характеристики" — не виконують власне 
сюжетоутвірних функцій, але безперечною є їх 
змістовна роль. Наведений перелік, може 
змінюватись. Слід зауважити, шо М. мандрують у часі 
й просторі і переосмислюються кожною наступною 
добою. Поряд з фольклор, та міфол., багато власне 
літ. М. стійко закріпилися в культ, досвіді людства.

Олександр Бойченко

МУЗИКА I ЛІТЕРАТУРА —  види динамічних 
мист-в, шо існують за ідентичними

закономірностями ритміко-мелодійно-словесного 
інтонування (термін Б .А саф 'єва ; Ритміка, 
М елодика). Виражальні можливості М. 
вважаються ширшими від /І. — гол. чином завдяки 
гармонії у М. Проте, відсутність слова у багатьох 
муз жанрах обмежує зображальні можливості М., 
які властиві переважно /1. Муз. твори сильніше 
впливають на емоції людини, Л. апелює до почуттів 
і розуму водночас.

М. і л. були органічно поєднані у давн. 
синкретичному мист-ві. Наявність багатьох 
архаїчних малюнків-ідеоґрам, розвиток ієрогліфіки 
на Сх. свідчать про те, шо колись малярство І /І. 
розвивалися разом, поки їх шляхи не розійшлися. 
Поєднання музики, танцю і слова в первісних 
народів також можна довести. Проте, конкретний 
період виникнення М.і л. як окр. видів мист-ва 
визначити важко. В  історії людства протягом 
останніх тисячоліть М. і л., розвиваючись як 
самостійні види мист-ва, постійно знаходилися у 
взаємодії, взаємовпливі.

Існували дуже цікаві форми — напр., мотет ХЛ 
— XIV ст., в якому одночасно виконувалося декілька 
різних мелодій на один або декілька різних текстів.

Фольклор різних народів дає багато зразків 
взаємодії слова і М. Кавк. ашуги, казах, акини, 
укр. кобзар і, рос. гусляри супроводжували 
акомпанементом співання трал, чи власних текстів.

Існують численні пісенно-таниювальні, пісенні 
та муз:- драм, форми у фольклорі та професійному 
мист-ві — напр., греи. епіталама, андалузька 
"канте хондо", циганські танцювальні, укр. 
коломийка, слов'ян, колядка, білор. лявоніха, 
рум. лойиа, cep-віч. хорал, італ. багатоголосна 
каниона XV XVI ст., Прованс балада, серенада 
XVM-XVIII ст., нім. зінгшпіль, романс XIX ст.

З XVII ст. починається розвиток вел. літ.-муа 
та муз,-драм, форм — кантати, ораторії, опери, 
оперети. Треба зазначити, шо впродовж майже 
трьох століть текст вищезгаданих жанрів мав меншу 
худ. вагу порівняно з музикою.

У XX ст. відбувається посилення ролі тексту у 
муз,-літ. тв. — італ. естрадній пісні у її кращих 
зразках і особливо в англо-амер. рок-музииі. 
Виникають нові форми мелодекламації. Звертають 
на себе увагу такі твор. експерименти, як 
"Поеторія" Р.Щедріна та ін. Відбувається своєрідне 
повернення до синкретизму на нов. витку 'іст. 
спіралі" — процес рівноправного, органічного 
поєднання М .і л.

Лив /нтерсем Іотика, Література та Інші 
мистецтва.

Валерій Юрушкевяч

МУЗИЧНА ДРАМА — 1) Одна із ранніх назв 
опери, шо з'явилась на межі XVI-XVII ст. в Італії. У 
сер. XIX ст. це поняття актуалізується у теор. 
працях Р .Вагнера, який виступив проти 
розважального характеру опери у статті "Опера 
та драма": "Помилка в жанрі опери полягає в тому, 
що засіб вираження (музика) стала її метою, а мета 
вираження (драма) —  засобом ". Розглядаючи

3 4 8



творчкль та творення як область кохаття, Вагнер 
пише гармомине поєш атя поет одразу ж  
чодовного начала та жіночого муз начата у М^г Він 
намагається набжжпи свої опери за побутовою до 
/^ражГТрклангаЬодьла", "ГЬрсифапь", тетралогія 
"Перстетв, Нібелутуаі, а також виокремлює як муз 

жат )̂ муа^#фол драму, у якій зшгття муз та 
^там ж сгва відбивають утдетюя про певні трад. 
)̂ фи та кттерт̂ тетацйВс автором.

2) Д рам.тв . у якому структуротвірна роль 
відводиться музитв(вокальн№^інструметпальніи) 
Зразки такої Мд. знахошяюу муз теаггрі Китаю, 
кагоп. дЬуум ййииж лцамит, давн тд . театрі До 
MJL також наближея театралізовані мжеж̂ рп доби 
Иіщройаиеяжжя

3) Жанр, різновид опери драм характеру, пю 
місіитьусобіпеаніжанр. домінанти драми, на 
відміну від комм, (муз комедій чи епіч.. казкової 
опери. Н апр., нар. М.д. М.Мусоргського 
"Хованшина", "Риголетто" Дж-Веряі. "Кармен" 
Ж^Бізе. "Іван Сусанм" М ГЙнки.

Нжждж ЛЬжижжямнжя

МУНАЗАРА (араб. — сперечання, диспут) — 
поет, жанр у/грах Бл та Сер. Сх. М. розгортається 
як своєрідні дебати між двома уявними 
суперниками, кожен з яких намагається довести 
свою перевагу за допомогою логічних доказів, 
посилань на авторитети тошо; як правило, 
суперечку вирішує третейський суд. Часто М. 
виступає скдад*том(абоу формі) жасиаи (в таких 
вшіадках диспут завершується виславлянням тієї 
особи, котрій касияу присвячено) або — вже як 
відносно самостійний тв — приєднується до 
магяеиі Найяавн з відомих пржталів М. є перс 
талж. поема "Ассирійське дерево" (П! !V сг ), 
побудована як словесне змагання між козою та 
пальмою за право вважатися кориснішою для 
люпини. М у клас, вигляді формується в X X! ст. в 
пере, /грі: п'ять М. Асаді Тусі. "диспутантами" в 
жих виступають відповідно Ніч і День. Спис і Дук. 
Небо й Земля, гебр і мусульманин, араб і аджам; 
яжористовують М Унсурі (касиди. М ст). Аріфі 
(масневі. XIV ст.) та ін. В узб. л рі жанр 
представлений "Сперечанням Банта й Вина" 
Юсуфа Амірі (XFV XV сг ). "Сперечанням музичних 
інструментів" Ахмаді (XV ст ), "Луком і стрілою" 
Якм (XV сг.) та ін Про популярність М свідчить і 
тв, ию навіть наук, трактати іноді отримували 
муназартв назви ("Сперечання двох мов" Алішера 
Навої). Під впливом М написане й проз. 
"Сперечання султана Зими і пана Весни" тур 
тсьментка Лямії (XV-XV! ст )

Поширення перс л ри на закавк. регіон 
значною мірою зумов/поє появу таких тв . як 
"Гашяп і вино" та "Сперечання плодів" азерб. 
поета Фізупі (XV! ст ), "Сперечання Зежмі та Неба" 
вірм поета Нерсеса Мокаиі (XVH сг ) та ін; уХМТ 
Х\ЛП сг багато подібних до М. тв. з являється в 
груз /ьрі: "Сперечання вмта і вуст" Теймураза !. 
"Сперечання дня і ночі" Теймураза П. "Сперечання 
Тей^рвза й Руставелі" Арчіла П Багратіоні та ін

З іст. причин М. проникає через Закавказзя навіть 
у рос. л-ру ("Сперечання" М. Лєрмонтова).

Проблемним залишається питання про зв'язок 
М. зєвроп. тежшюноио: погляди Г.Ете, Є.Бертельса, 
Я.Рітжи та ін. авторитетних дослідників сх л-р з 
нього приводу одностайністю не відзначаються 
Разом з тим очевидно, т о  в різних культ, регіонах 
атональний принцип з найдавн часів відіграє 
важливу жанрогвірну ролю, то ж і типол. подібні 
до М. тв., зустрічаються чи не в усіх нац. л-рах світу.

Олександр Бойченко

МЮЗЖКЛ (англ, musica/ pfay — муз вистава)
—  популярний муз синтетичний жанр, який виріс 
із таких театр, форм, як буф он ада, вар'єте, 
будмесж, иодеим ь, а також із коміч. опери, 
оперетти і зінгшпіля та, зокрема, амер баладної 
опери і поєднує в собі драму, музику, спів, 
хореографію. По суті являє собою муз. комедію 
переважно на дві дії з ослабленими елементами 
драм, сюжету, нерідко витриманий в іронічному 
ключі. Хоча лібретто М. й виникають, здебільшого, 
на лтг. основі (лрами В.Шекспіра, Б.Шоу, романи 
М. де Сервантеса. ЧДіккенса, В.Гюго, О.Дюма- 
батька, Ж .Верна тощо), однак домінує в них чисто 
видовищний момент — сольні співані номери, 
зонти , хорові й танцювальні партії, репризи, 
велетенські пишні декорації тошо. М. створюються, 
як правило, при тісному співробітництві 
лібреттиста, композитора, аранжувальника, 
режисера, співаків, танцюристів і акторів і незрілка 
стають блискучими досягненнями шоу-бізнесу.

М. склався у 2 0  30-х  рр. XX  ст. у США, 
передусім на БролвеІ, і після 1945 р. через Англію 
потрапив на європ. континент. Розквіт жанру 
припадає на 1 9 5 0 -6 0  р.р. Найвідоміші М — 
"Оклахома" (1943) Р.Роджерса, "Цілуй мене. Кет' 
(1949) К Портера, "Поргі і Бесс Дж.Гершвіна, 
"Моя чарівна леді" (1956) Ф./Іоу, "Вестсайдська 
історія" (1957) Л.Бернстайна, "Скрипаль на даху 
(1960)7Ьк.Бока, "Хелло, Доллі" (1964) М Стюарта, 
"Людина з Ламанчі" (1 9 6 5 ) М.Лі та ін. 
Створювалися М. і поза межами США. Так, в Росії 
були написані М. "Бременські музиканти" (1968), 
"Лульсінея Т обоська" (1 9 7 2 ), "Тіль" (1 9 7 4 ) 
Г.Глаякова, "Мій брат грає на кларнеті' (1968) 
О.Фельцмана, "Весілля Кречинського" (1973) 
О .Колкера, "Три мушкетери" (1 9 7 7 ), "Діти 
капітана Гранта" (1987)М.Дунаєвського. Більшість 
популярних М. екранізовано в Голлівуді ( Моя 
прекрасна леді", "Мері Попліне", "Звуки музики 
"Мила Чаріті", "Кабаре" та ін). Завдяки участі 
відомих акторів, такі екранізації нерідко мають 
шалений успіх. З 1960-х р.р. поступається місцем 
нов. жанру —  рок-операм; перша з них "Волосся"
(1967) Лж.Макдермога, найвідоміша Ісус Христос
—  суперзірка" (1971) Е Л.Веббера.

Досить часто М. використовував в 
трансформованому виді традиційні сю ж ети та 
образи  (Пігмалюн, Ромео і Джульетта, Дон Кіхот)

Анатолій Волков, 
Петро Рихло

349



НАВЧАЛЬНА ДРАМА

НАВЧАЛЬНА ДРАМА (нім. Lehrsfuke) — жанр, 
різновид дидактичної драми XX ст. Поява такого 
жанру пов'язана з ім'ям Б .Брехта: "Баленська 
навчальна драма" (1929), "Вища міра" (1930), "Той, 
що казав так, і той, що казав ні" (1930), "Виняток і 
правило" (1930), "Свята Іоанна, Боєн" (1930), 
"Мати" (1932) та ін. з'явилися, коли фашизація 
Німеччини стала реальністю. Доконечною була 
потреба політ, просвітити, "витверезити" глядача. 
Отож Н.д. була мист. відповіддю на вимогу часу. З 
приводу своєї п'єси ""Мати" Брехт писав:

Завданням своїм я поставив;
про значну історичну постать розповісти
Невідомим бійням з авангарду людства.
Лля наслідування.

(пер. Д.Череватенка).
Н.д. орієнтувалася на худож. досвід різних 

жанрів cep-віч. дидактичної драми, синтезувала їх 
набутий V літургійній драмі, мф аклі, містери, 
мораліте широко використовувався дидактичний 
первень. Н.д. взяла з цих жанрів засаду ідеологічно 
скерованого проповідництва, але зняла рел. 
моралізаторство та проповідь рел. правил та 
морально-етич. норм. Певні худож. відкриття були 
використані із досвіду шкільної драми: сповіщення 
заздалегідь про наступні сценічні події, 
самохарактеристика персонажів, часом перевага 
оповіді над дією.

В Н.д. багато дидактизму, акцентованого 
моралізаторства, раціонально-абстрактного. Така 
націленість худож. пошуку була спричинена 
намаганням просвітити свідомість Людини, на місце 
містики і ірраціонального (шо активно культивував, 
напр., фашизм) поставити віру в людський розум і 
в його невичерпні можливості. Якщо в трад. 
дидактичній драмі (к а т а р с и с  — в даному 
випадкові) рел. очищення є наслідком впливу на 
глядача траг., то в Н.д. — коміч. Якшо сю ж ет трад. 
дидактичної драми експлуатував (подекуди 
нещадно) емоційну надмірність, то Н.д. адресується 
передусім розумові, а якшо навіть і емоціям, то 
"емоціям, які є класово окресленими" (Брехт). Н.д. 
набувають одверто агітаційного, пропагандист­
ського характеру (як свого часу "сині блузи" в Росії 
післяжовтневого періоду, або ж "політ, театр" 
Е.Піскатора в Німеччині 30-х рр ). Відбувається 
історизація зображуваного: проста людина, 
конкретна (навіть побутова) подія постають як іст. 
Підсилюється рол я хорів, як рупору автор, ідей і 
як засобу політизації глядача.

Органічною рисою Н.д. була сухуватість — 
прямий наслідок беззастереж н ої переваги 
"навчального" над худож.. але вона стала першою 
сходинкою для творення епічної драми, її твор. 
лабораторією. Саме в епіч. драмі з вел. худож. 
силою було зреалізовано низку засад, що пройшли 
першовипробування в Н.д.

Андрій Близнюк

НАҐАУТА (япон. — довгий вірш) — тверда вірш, 
форма, шо виникла ше в VII! ст. Сперше являла 
неунормований силабічний вірш, шо він мав більш

ніж п'ять рядків. Згодом Н. канонізувалась як 
семивірш з унормованим (за кількістю складів) 
чергуванням рядків (5^7 5^7-5^7 7) ін. назва хоку 
(не можна плутати з л а т у ) .  Починаючи з V!!! ст 
окр. Н поряд з моногар? інкрустувалися в текст 
проз пам'яток.

Укр. мовою Н. найбільше перекладав 
О Масикевич ("Місяць над Фулзі, 100 японських 
хоку", 1970).

А натолій Волков, 
Н аталя Карикйжа

НАЙМИТСЬЮ  ГНСШ —  група пісень 
станового циклу, шо є лір. сповіддю наймита. 
Найпоширеніші теми цих пісень —  бідування на 
чужині, туга за родиною, нарікання на долю, 
тривожні думи про родину, жаль за змарнованим 
життям Часто зустрічається звернення з докором 
до матері, яка віддала дочку в найми межи чужі 
люди: "Мати ж моя, мати мила, нащо ж ти мя 
породила?" Укр., білор. та поль. Н.п. харак 
теризуються спільними мотивами, поет, структурою 
та змістом. Напр., укр. пісня "Ой боже мій, боже з 
високого неба", де наймичка відрізає тоненьку 
скибку хліба й, плачучи, з'їдає його нишком за 
дверима, має свої білор. та поль. варіанти. Білор. 
варіант:

Не дай жа ***е, божа, заслужмего хлеба.
Бо хлеб той заслужит, єн вельм натужим,
Поль, варіант:

О &OZC, яму Aoze Во /ся сМеЙ
Z лгеАс wpsofMgc Xrwrwo жутМоягн
ЙЬрояюі вмйе, boze JMaio Амюрс лпу
Z еЛЛаЬй dHZziwMga. Со Ами муяйеимян

Багатьма мотивами Н.п. переплітаються із 
сирітськими, бо саме сиротам найчастіше 
доводилося йти в найми. Сирота порівтноється із 
одинокою пір'їною, що літає по світі, свою долю 
наймит-сирота виражає плачем, який у піснях 
супроводжується тужливим куванням зозулі. 
Контрастно зіставляється життя багацького сина і 
наймита, вечеря хазяйська і наймитська:

Багацький о** по обйі йде до корчми пити.
Бідний мжЬялый! під ладу, ідемемотмти.
Мотиви Н.п часто відбиваються в укр. л-рі: у 

поезії Т. Шевченка (<Прко-важко в  світі жити*, «По 
діброві вітер виє-, -Породила мати сина-, -Ой одна 
я, одна-, поема -Наймичка-), поеми !.Франка 

.(-Наймит-, -В горю, гризоті і бідності-), повість 
"Бурлачка" І.Нечуя Левицького, оповідання Марка 
Вовчка та ін. В  укр. фолмиюрі важко відмежувати 
Н.п від б у р л а а ь ж т  пісень

Наталя/Ьпюмжжн

НАПИС ВЖРШОВАНИИ -  один з прикладних 
дір. жанрів. Тематичний зміст цього жанру 
значною мірою зряовяений семантикою предмета 
(реального або умовного), на якому чи з приводу 
якого створений Н .в.: надгробок (Епітафія) 
книга, винний ріг, зброя, стіна храму, статуя та ін. 
Вірш, об єм та строф ічна форма Н.в. не 
регламентовані (від афоризму до коьиюзишйно 
розгорнутих тв ).Багато Н.в. мають характер

350



НАПРЯМ, ТЕЧ!Я

"вірша на випадок", зокрема, спрямовані на 
конкретного адресата, і в цих випадках вони 
набувають функціонального значення, типол. 
близького до таких "підносних" жанрів, як 
панегірик, епіталам а, мадригал та ін., а також 
до идшт. епістоли

Європ. традиція Н .в . починається з ант. 
еларам и, хоча цей жанр широко представлений 
і в ліриці Ст-лавн. Сх. До зразків Н.в. відносяться 
такі: "Пишу на стіні келії вчителя Г  кит. поета VH- 
\ЛП ст. Мен Хаожаня, "Напис на стіні Храму 
західного лісу", "Напис до картини з зображенням 
сороки на засніженому даху" кит. поета X! ст. Су 
Дун-по, "Напис в  старовинному дусі на віялі" кит 
поета ХШ-ХП/ ст. Няо Изи, численні написи на 
иерк. будівлях, книгах, предметах ужитку сер^віч 
лат. поетів Альлхейма (\/П \/Ш ст ), Алкуіна (VTIVIU 
ст ), Ангільберта (VIIVIII ст ), Страбона (ІХ ст ), 
Теодульфа (VHHX ст ), якому належать також Н.в. 
до виданих ним же Біблій, "Напис на могилу 
Доменіко Греко" кп. поета XVII ст. Д.Ґонґори, 
"Напис на офіційному папері, котрий наказував 
поетові "служити, а не думати", "Напис на 
банковому квитку" иютл. поета Х\/Ш ст. Р.Бьорнса, 
"Напис" (на храмі) та "Напис на примірникові 
"Божественої комедії" В.Гюго, "Присвята Марі 
Дюрваль на форзаці "Дружини маршала д'Анкра"
А.Віньї, "До портрету Оноре Дом е" та "На 
картину "Тассо в темниці" Ежена Делакруа" 
Ш.Бодлера (Франція, XIX), "Напис на зворотному 
боці дзеркала" Р.Борхарта (Німеччина, XX), 
"Напис на "Вибраному" рос. поета А.Возне- 
сенського, численні написи на винному розі 
аварського поета Р. Гамзатова та ін.

Борис Ажанмж

НАПРЯМ, ТЕЧІЯ — гол. одиниці членування 
та упорядкування мист., зокрема, літ.-худож. 
процесу; сукупності культ, явиш, які об'єднані 
спільною ест. програмою, типол. подібністю ТВ., 
системою запозичень, зближень та паралелей. Ця 
спільність зумовлена перш за все естет, чинником, 
але певною мірою суттєвою також є близькість 
світовідчуття митців, спорідненість соп .кт. та най. 
умов.

Найбільш значною одиницею є напрям, що тісно 
пов'язаний з категоріями стилю та методу. Це 
спонукало деяких дослідників ототожнювати ці 
поняття. Проте Н. є місткішою категорією, оскільки 
містить в собі не тільки естет, складник (стиль), але 
й ширше коло явиш духов, життя, так напр., 
романтизм на поч. XIX ст. виявився в л-рі, музиці, 
малярстві, філософії, політ, економії, історії, 
філології, світовідчутті тошо; те ж саме характерне 
для модернізму XX ст.

Формування Н. припадає на Нов. час (межа XVI 
-  XVII ст ), коли худож. творчість остаточно 
відокремлюється від ін. сф ер духов, буття. 
Особистість починає відігравати все важливішу 
рото в сусп-тві, у митця з'являється можливість 
вільного вибору між тою чи ін. життєвою та твор. 
позицією.

Цілком однозначно в історії європ. культури
XVII-XX ст. можна виділити "великі" напрями: 
бароко, класицизм, сентименталізм роман 
тизм, р еал ізм , м олериізм . Дискусійним 
виявляється питання про естет, цілісність таких Н., 
як ренесансний та просвітницький реалізм, явно 
ідеологізованим є розмежування реалізму ХІХ-ХХ 
ст. на "крит." та "соціалістичний". Назагал пробле­
ма реалізму як напряму та методу в мист-ві 
залишається однією з найскладніших та не- 
визначеніших з ест. т.а

Даючи характеристику Н., слід враховувати:
1. Час і місце, де склався та функціонує Н. (напр ., 

класицизм сформувався наприкін. XVI ст. в Італії, 
найяскравіше проявився у Франції XVH-XVIH ст. 
та розповсюдився майже по всій Європі впродовж 
XVII -  поч. XIX ст ).

2. Певні сои.-іст. засновки постання Н. Той же 
класицизм був притаманний країнам з жорстко 
централізованою системою влади та ієрархічною 
структурою сусп-ва (Франція, Росія). Сенти­
менталізм був пов'язаний з розвитком буржуазних 
відносин та з виникненням т. зв. приватної людини.

3. Філос.-свгтоглядну домінанту Н. Філос. базою 
класицизму був раціоналізм Р .Д екарта, 
сентименталізму -  сенсуалізм Д ж .Локка, 
модернізму -  вчення А.Шопенгауера. Ф.Ніише. 
А.Бергсона, З.Фройла.

4. Естет, доктрину, більш-менш послідовно 
викладені основні естет, принципи Н. ("Поетичне 
мистецтво" (1674) Н.Буало. "Маніфест символізму" 
(1886)Ж.Мореаса, "Маніфести футуризму" (1909- 
19) Ф.Марінетгі, "Маніфест сюрреалізму" (1924) 
А.Бретона тощо).

5. Самовизначення митців як репрезентантів 
певного Н. Проте в історії л-ри були випадки, коли 
митці.ототожнювали себе не з тим Н., до якого 
пізніше були зараховані, напр., Стендаль апелював 
до романтизму, але з суч. т. з. його творчість 
належить до реалізму.

6 . Коло відображуваних життєвих явиш 
(улюблена тематика). Моральні проблеми 
домінували у класицизмі, соц. -  у реалізмі XIX ст., 
психологізм та індивідуальна свідомість цікавлять 
реалістів та модерністів XX ст.

7. Коло героїв. Вищі аристократичні верстви 
сусп-ва зображуються у класицизмі, сер. клас -  
буржуа-ідеалізується в сентименталізмі, бунтар- 
одинак -  характерний герой романтиків.

8. Тип побудови образу. Ідеалізація та певна 
схематизація (однобічність) характеру притаманні 
класицизмові, типізація (різнобічність) характеру 
реалізму XIX ст., міфологізація -  модернізму.

9. Особливості композиції. Строгість та чіткість 
побудови твору в класицизмі; фрагментарність, 
недомовленості, "романт. довготи", техніка 
таємниць -  у романтиків; потік свідомості та 
підтекст -  у модерністів.

10. Мов.-етил, особливості. Лаконізм та строгість 
стилю класицизму, вишуканість бароко та рококо, 
пафос та барвистість стилю романтиків, 
"науковість" натуралістів тошо.

351



НАРИС

11 Ставлення до традиції. Суворе дотримання 
ант канонів у класицизмі, відкидання клас, 
взірців, орієнтація на фольклор і Сер-віччя ро­
мантиків, повна відмова від традиції в 
авангардистів, пародіювання, стилізація, "гра" з 
традицією в модернізмі та постмодернізмі. 
Відзначимо повторюваність деяких естет, моментів 
в різних Н., напр., роль символу та метафори в 
бароко, романтизмі, символізмі, модернізмі.

12. Жанр діапазон. У класицизмі домінують 
драм, жанри (трагедій, комедія), у романтизмі -  
лір. та ліро-епіч. (балада, поема) жанри, у реалізмі 
та модернізмі -  роман, який синтезує здобутки 
попереднього літ.розвитку.

Т ч , Н. -  явище міжнар., шо охоплює кілька w  
багато країн, але особливого розвитку набуває в 
певній країні (країнах) та має нац. різновиди 
(варіанти, школи). Напрями в різних країнах 
змінюються більш-менш закономірно. В цьому 
розумінні зміна Н. є основою типол.-порів. історії 
л-ри. Зіставляючи появу та розвиток різних Н. у 
нац. л-рах, можна визначити своєрідність історії 
даної л-ри, зокрема, періоди "неповної" (термін 
Д.Чижевського) л-ри, точніше "неповного" Н., 
напр., класицизм і сентименталізм в Україні, а 
відтак -  періоди прмшвн/нпеяого р озви тку  
літератури: напр , всі слов'ян, (крім рос. І ПОЛЬ.) л  
ри XfX-XX ст. Спільні закономірності виникнення 
та існування Н. можна прослідкувати на матеріалі 
л-р європ. регіону. Окр. паралелі та збіги -  знайти 
з драми ін. регіонів.

Детальніша класифікація етапів європ. літ 
худож. розвитку вимагає розмежування понять 
напрям -  течія. Але одностайності у цьому питанні 
немає. Зустрічаються розбіжності при детермінації 
таких явищ, як м а н ь єр и зм , р о к о к о , 
п р е р о м а н т н зм , н е о к я а с н п и зм , н е о р о ­
м антизм , н атур ал ізм , си м волізм , естетизм, 
кубізм футуризм, експ рес іон ізм, сю рреалізм  
екзистенціалізм  тощо.В усякому разі ці явища 
мають більш локальний, ніж "вел." напрями, 
характер, у ряді випадків вони генетично або 
типол зв'язані з ними, або ж є різновидами 
всередині "вел." напрямів. Так. безсумнівною є 
типол близькість між маньєризмом, рококо та 
бароко при естет, домінуванні останнього; 
генетично зв язані преромантнзм, власне 
романтизм та неоромантизм; таким же чином 
поєднані класицизм та неокласицизм: у надрах 
класицизму можна виділити абсолютистську, 
просвітницьку та революційну течії. У реалізмі 
XX ст. можна виокремити як течії л ру 
втраченого поколінна" або магічний реалізм  

лат. амер. письменників, драматургію маяковому 
брехтівсько? течії. Модернізм формується з 
багатьох течій: кубізм, експресіонізм, сюрреалізм 
тощо (Лив. "Модернізм"). Всередині течії 
вирізняються літ. школи.

Н. і течія є явищами міжнац. рівня, які 
функціонують протягом досить довгого часу, так, 
напр., класицизм був домінуючим Н. в багатьох 
європ. л-рах майже два століття. Н . не є завжди

олнорі/ним у філос та ідеологотюліт розумінні. 
Показові щодо цього романтики, частина з яких 
дотримувалась консервативно^патріархальних 
поглядів (С.Т Колріяж, Ф.Р. де Шагобріан. бр 
Грімм, В Жуковський, 3. граф Красіньський). ін 
ж провіщали досить абстрактний революційно  ̂
утопічний ідеал (Дж Г.Н Байрон. П Б Шеллі,
В.Гюпо) Тобто домінантою Н слід вважати не 
світоглядний, а естет ідеал, те. щовзх літ жшвстві 
познамується категорією стилю.

Однак і естет програма не завжди повністю 
визначала належність до того чи ін. напряму, так в 
зк^европ реалізмі ї  ї пол. ХМ ст. наявні риси 
романг. естетики, у рос. дрі Х\ЛП ст. спліталися 
як класицисттюд. так і барокові компоненти Ще 
складнішими є закономірності літ. процесу в 
країнах С х , де єврогг напрями мали вельми 
відносні аналоги. Більш менш відчутні 
спшвідношетядт виникають лише в Ренесансі та в 
кін. XIX -  XX ст.. але й у ці періоди сх лри 
забарвлені суто нац. рисами.

Сливиною є картжа взаємодії Н. і течій у літ 
процесі XX ст. Гол тенденція полягає в 
переплетінні рис домінуючих Н. -  реалізму та 
модернізму, але обидва вони досить вільно 
"грають" майже з усіма попередніми Н і течіяжш, 
які переосмислюються, стилізуються, 
парсмпюються.

V теор відношенні дискусійною є проблема 
співвідношення Н з худож. методом. Досить 
плйною виявляється спроба розподіленій тол Н. 
в залежності від способу узагальнення 3  цього 
погляду бароко, романтизм, символізм, модернізм 
можна віднести до символічнотяіфопопзуючого 
методу; класшизм та соиіалхт*ітй реалізм -  до 
ідеалізуючого; реалізм -  до типізуючого і т. д.

Взагалі ж треба визнати, шо всі теор та 
юшсифікатдйні побудови є досить схематичними 
та умовними, межі між Н і течіями виявляються 
рухомими та тісними для вел майстрів -  вони 
"виламуються" з них. добре розуміючи. ЩО бужг 
яка схема чи канон обмежують свободу творчості 
та звужують можливості адекватного зображення 
всієї складності буття.

Проте поняття Н , течії необхідні для 
орієнтування, класифікації, упорядкування 
складного процесу розвитку мисгва: без них стає 
неможливим систематичне порівн вивчення та 
популяризація культури

Ажнмяй  Июжа*, 
ЮржПмиж

НАРИС — трад. вважається епіч. видом мм 
форми поряд з оповіданням та новелою але 
відрізняється віл них значно більшою "питомою 
вагою" емпіричної достовірності, активізацією 
пізнавальної функції та ,як правило, відсутністю 
чіткої єдиної сюжетної лінії Переважання 
описовості та певна безсюжетність Н зумоилею 
вже тим. шо його увага зосереджена не сттлыти ю 
розвиткові характеру через конфлікт із 
середовищем, скільки на стані самого серелавмца

352



НАРОДНА ДРАМА

Нерідко Н., оперуючи фактами, намагається 
впливати на формування громадської думки, 
втручатися в перебіг подій сусп. життя. Не ладо 
підстави окр. вченим розуміти під Н. виключно 
документальні тв. злободенної тематики, шо по суті 
вилучає Н. з обігу худож. л-ри. Натомість Н., як і 
більшість відносно "молодих" видів і жанрів, 
розвивається на перетині суміжних галузей культ, 
діяльності (л-ра, журналістика, наука та ін.). Тому 
є підстава вважати Н. суміжним, літ.- 
публіиистичним видом (поряд з пам ф летом , 
фейлетоном, есе). Як вид Н. характеризується 
подальшим поділом на жанри: біографічний, 
дорожній, наук.-популярний, публіцистичний, 
лірико-філос. та ін. — залежно від предмету чи 
способу зображення.

В історії най. л-р Н. активізується в часи 
переходу від одного сусп. устрою до ін. (напр., 
1-а пол. XVIII ст. в Англії: Р.Стіл, Лж.Алдісон,
Ч.Лем). Найрозвиненішим Н. був у Франції та Росії 
XIX ст. У творчості багатьох письменників із світ, 
ім'ям Н. відігравав роль своєрідного ескізу, де 
випробовувався матеріал, шо згодом вплітався в 
худож. канву романів, повістей та ін., але іноді Н. 
сам ставав провідною формою, так би мовити, 
візиткою автора (Л .Бьорне, П. де Кок, 
Г.Успенський, Ю. Фучик та ін.). Ті чи ін. жанри Н. 
розвивали Ф .Т.М арінетті, Ч.Ліккенс, О. де 
Бальзак, Е .Золя, Гі де Мопассан, Г.Гайне, 
М.Салтиков-Щедрін, І.Тургенев, Й.Крашевський, 
В.Гіляровський, І.Бунін, М.Ґорький, Марк Твен, 
Джек Лондон. Е.Кіш, К.Чапек, Ю.Смуул та ін. В 
Україні майстрами Н. явили себе Г.Квітка- 
Основ'яненко, Є.Гребінка, Марко Вовчок, Панас 
Мирний, І.Франко, М.Коцюбинський, Ю.Липа, 
В.Антоненко-Давидович, М.Йогансен, О.Дов­
женко, М.Бурбак, І.Ченлей, В.Яворівський.

Межі Н. досить розмиті, тому буває важко 
диференціювати його серед мемуарів, 
фейлетонів та ін. "локументально-худож." тв. 
Разом з тим як відносно самостійні явиша можуть 
розглядатись деякі жанр, різновиди Н. — т. зв. 
фізіологічний Н або щотижнева хроніка

Олександр Бойченко

НАРОДНА ДРАМА -  фольклорна ігрова 
вистава, виловите, то  об'єднує різноманітні форми 
нар. театр, мисг-ва, драм, дії, які передавалися із 
покоління в покоління у виконанні непрофесійних 
(самодіяльних) акторів. Найбільш характерні такі 
види: 1) обрядові зооморфні ігри; 2) драм, вистави 
(сцени) побутового характеру; 3) ляльковий театр;
4) власне драми (з розгорнутим сюжетом). Обрядові 
ігри джерелами сягають глибокої давнини; у різних 
народів вони розвивалися на грунті календарних і 
сімейних обрядів, у яких велику роль відіграє культ 
родючості, що входить до аграрної магії, тотемізму, 
сакралізаиії явиш природи. Обов'язковим 
складником багатьох дійств, як в календарних 
обрядах, так і в обрядах сімейних, було рядження. 
Найдавн. персонажі (маски) нар. гулянь -  тварини: 
бичок, ведмідь, коза, кобилка, кінь, журавель та ін.

Судячи із записів ХІХ-поч. XX ст., у багатьох 
народів світу був поширений культ "священної 
тварини" (бика, кози та ін ). Так, напередодні Нов. 
року селами Європи водили "священного бичка", 
захолячи з ним на подвір'я, бажаючи господарям 
гараздів і доброго врожаю. За свідченням лавн- 
грец. історика і письменника Ксенофонта (430-355 
до н е ), такий звичай, який супроводжує 
пантомімний "танок плуга", існував у окр. 
фракійських племен. Від них він частково був 
запозичений і розвинутий суч. народами балк. 
(болгари, серби) і карп, (українці, румуни) регіонів. 
Згідно з повір'ям, "священний бик" (тобто 
виконання відповідного обрядового дійства) 
приносив родючість худобі і добрий урожай. 
Проступово зооморфні ігри набували симво­
лічного характеру. Напр., болт, "кукери" одягали 
на голову спеціальні прикраси у вигляді рогів бика. 
В Галичині ходили з дерев'яним зображенням 
тварини (тура). Те саме спостерігається в рум. 
ритуальній грі -  "турка". Подібна форма зоолатрії 
пов'язана і з культом Ліоніса, бога виноградної 
лози у давньогрец. міфології. Спочатку він 
уявлявся в образі бика. Lie не суперечить гіпотезі 
про місцеві джерела ритуального дійства, оскільки 
сам культ Ліоніса виник і розвивався у Фракії як 
уявлення про верховне божество, тісно пов'язане 
з природою, сонцем, рослинністю і родючістю.

Ще більше розповсюдження мала маска 'кози": 
у сх. і зх. слов'ян, у сканл. народів, в Сицилії. 
Вірменії (еМарегег) та ін. Найстійкіший типовий 
епізод гри -  смерть і воскресіння чи недуга і 
зцілення тварини -  виходить до найстародавн. 
універсальних вистав про смерть і воскресіння 
духів природи, покровителів урожаю. Окр. вчені 
(О.Веселовський) убачали прямий зв'язок між цими 
актами (як і між ін. елементами новорічних 
маскарадних ігрищ) і оргіастично-жертовним 
культом Ліоніса. Насправді, сиенки карнавального 
типу зі співами і танцями, перевдяганням різних 
тварин (козла, ведмедя, птахів і т.д .) на 
Ліонісівських святах і Сатурналіях, сатирівські ігри 
багат.о в чому перегукуються з новорічними 
синкретичними виставами суч. народів ("коза", 
"ведмідь" та ін.). Такі генетичні зв'язки можливі, 
оскільки культ Ліоніса був поширений у всьому ант. 
світі. Але їх сліди далеко не однакові в різних 
культурно-етнографічних регіонах і зонах. Якщо 
на Сх., в Греції та Італії пережитки найдавн. 
тотемічних обрядів набули відомої форми 
"ліонісій" і "сатурналій", то у сх. і зх. слов'ян, а 
також у румунів вони розвивалися в руслі аграрних 
ритуалів типу колядування (цикл підготовки 
урожаю). Сліди їх магічної функції (принцип 
"st'mf/ia simi/us") краще збереглися в українців ("де 
коза ходить, там жито родить"), білорусів (та ж 
формула), росіян ("Куда коза рогом, там сено 
стогом"), поляків ("Cdzie koza chodzi, fam zyto 
rodzi"), румунів у Карпатах ("Unde sare capra 
noastre ezreste, pi лед sub fereasfea") -  (де коза наша 
скаче, там росте хліб). Найдавніше ритуальне ядро 
гри поступово доповнювалося різноманітними

3 5 3



НАРОДНЕ БУШ УВАННЯ

антропоморфними, особливо побутовими маска­
ми: лід, баба, лікар, смерть, чорт, єврей, циган, 
купець -  в українців і, частково, у румунів 
("Маланка"). Основна їх частина належить ло 
основних типів драм. традицій багатьох народів. 
Деякі з них складають більш вузьку ізоглосу; вони 
найбільш популярні в пн.-зх. Болгарії ("Старець і 
баба"), у румунів "Mosnegii" ("Діли"), "Babele" 
("Баби"), "Baba si mosneagui" ("Дід та баба"), 
поляків та білорусів ( "Dziady", "Дзяди") і в 
українців, надто, на Гуцульщині, де В.Шухевич 
записав на поч. XX ст. більше 20 найменувань ігор 
про похорони діда і голосіння баби.

У народів Зх. Європи були поширені весняні 
(травневі) ігри, шо алегорично зображали боротьбу 
зими і літа, масляничні вистави. Із масляничних ігор 
і коміч. інтермедій що включаються в рел. драми 
(Містерія, Міракяь) розвивалися фарси, надто в 
Італії та Франції. В Німеччині одержав розвиток 
особливий жанр масляничної вистави -  
ф астнахтм нтм /ть -  різновид ф а р с у  
Спорідненими з фарсом були соті (франц. softie 
-  луроші, м о р ал іте  з характерними типами- 
масками: простак-чоловік, сварлива жінка, 
шарлатан-лікар, хвалько-соллат та ін), а також 
певною мірою ранні форми італ. comedie de! arte. 
Спорадичними учасниками цих вистав були і 
улюблені герої зооморфних і побутових казок 
рядження. Аналогічні "маски" в більшості були 
властиві й ляльковому театрові Англії (Панч), Італії 
(Пульчинелла), Німеччини (Ганс Вурст), Чехії 
(Кашпарек), Росії (Петрушка -  записи з XVII ст.), 
маріонетковому укр. вертепу, білор. бетлейні, 
поль. їпопм і, р а й к у  (райошнику) та ін. як 
обов'язкових ознак гулянь (описи поч. XIX ст.) в дні 
рел. свят (масляної, паски та ін.).

В більшості випадків текст., репліки, діалоги 
імпровізувалися на місці і мали оказіональний 
характер. Краше збереглися серії картинок рос. 
райка, тобто "райського дійства" (оповідання про 
гріхопадіння Адама і Є ви) в раю, а також картини 
на іст. сюжети (війна 1812 р., рос.-тур. війни та ін.).

Своєрідним комплексом драм, сцен виступає 
"Маланка", найбільш відома в українців та румунів. 
Ця вистава зберігає різноманітні полістадіальні 
ф ольклор-етнограф ічні компоненти. Більш 
архаїчний і мобільний пласт "Маланки" являє 
собою зооморфні ігри, котрі мали в минулому 
самостійний ритуальний характер ("К оза", 
"Ведмідь", "Коник", "Козак І коник" та ін.) у 
багатьох народів. Для укр. фольклору специфічний 
збірний образ Маланки (Меланії), а також дії і 
колядки, пов'язані з цим персонажем ("Наша 
Маланка в Дністрі воду брала", "Маланка- 
піддністрянка' та ін ). Цей дуже популярний, 
особливо на Поділлі, образ нар. театру проник (на 
Пн. Буковині) і в типол. подібну до укр. вистав 
структуру рум. фольклор, драматургії разом з 
однією із колядок про дівчину, яка носила це ім'я. 
З численних укр. варіантів частково була сприй­
нята та пісня про Маланку, в якій розкривається 
дія. персонажу, шо дає можливість для інсце­

нування. Маланка зображується працелюбною і 
гарною дівчиною. Зв'язок театралізованого дійства 
з обрядом колядування, що передбачає ідеалізацію 
персонажа, зумовив і естет, переосмислення (в рум. 
нар. театрі) самої назви п'єс. Вступна колядка (на 
Буковині) дала йому нове найменування -  
"Маланка" замість трад. "Дід та баба", "Діди" та ін.

На Україні і частково в пн. Молдові, де проживає 
рос. та укр. населення, побутували також рос. драми 
(з розгорнутим "систематизованим" сюжетом) Цар 
Максиміліан" ("Максиміліан", "Трон", у румунів 
"Максимон", "Маланка -  по-російськи", оскільки 
текст інтенсивно взаємодіяв з "Малайкою") і "Човен" 
(ін. назви "Шлюпка", "Шайка розбійників", "Чорний 
ворон", "Єрмак", "Стєнька Разін"). Причиною 
виключної популярності "Максиміліана" було те, 
шо в цій п'єсі демократичні низи міста і селянства 
могли бачити відображення своїх утопійних, але 
стійких політ, поглядів. Максиміліан, шо сидить на 
престолі, -  це поганий пар, Адольф -  
переслідуваний, гноблений, несправедливо гнаний 
царевич, який міг би бути згодом добрим царем. 
Саме постійне розчарування в нинішньому цареві 
приводило до того, що спадкоємець користувався 
в селянському сереловиші вел. симпатією. Часом 
його героїзували. Побутуючи (інколи в перекладах) 
в Україні та Молдавії з 2-ї пол. XIX до 60-70 рр. 
XX ст., рос. драма постійно трансформувалася: 
значна частина її  епізодів була замінена 
елементами розважального характеру на основі 
"М аланки", побутових казок, анекдотів , 
рядження.

Рос. героїчну драму "Човен" за деякими типол. 
характеристиками (тематика, образи і композиційні 
особливості) можна зіставити з рум. гайдуцькою 
драмою ("Загін (банда) Бужора", "Колряне" та ін). 
Як рос., так і рум. драми належать до "розбій­
ницького" фольклору XVHI -  поч. XIX ст. Однакова 
їхня ідейна суть; вона складається зі стихійного 
вираження незадоволення нар. мас. В обох випадках 
розкриваються сой. причини "розбійництва" шляхом 
застосування ідентичного прийому: ло шайки 
приходить незнайомець і промовляє монолог про 
себе, про своє горе. В укр. варіантах "Човна", як і в 
рум. гайлуиьких п'єсах, вводиться мотив любові 
отамана до лівчини-сироти. Ці та ін. паралелі слід 
віднести ло розряду загальнотипол. особливостей 
розбійницької драми.

В багатьох країнах традиції Н.л. мали суттєвий 
вплив на розвиток писемної л-ри. Так, фарс мав 
неабияке значення для Мольєра. Дуже стійка 
традиція нар. театру в країнах Дал. Сх , особливо 
в Китаї, Японії (обрядові польові ігри -  ленгаку, 
мімічні ритуальні танці -  кагура та ін ), а також в 
Індії, де вона носить синкретичний характер 
(поєднує танок і музику). В Україні розвиток Н.л. 
підготував грунт для виникнення в XIX ст. реаліст, 
драматургії і театру.

Григорія Бостан

НАРОДНЕ В!РШУВАННЯ -  поняття, шо 
об'єднує різноманітні вірш, форми, притаманні

3 5 4



НАРОДШ КНИГИ

фольклор, жанрам співомов. типу (календарлю- 
обрядові, лір та іст. пісні, думи, коломийки
тошо). Укр. уснопоет. традиція, на відміну, напр., 
від рос., шо схильна до тоніки, тяжіє до силабіки, 
хоча на практиці існують різні проміжні та 
синтетичні форми. Серед багатьох вірш, явиш, що 
належать до укр. нар. версифікації, найбільшу вагу 
здобув иезурований (частіше після 8-го складу) 14- 
складовик із суміжним парним римуванням, 
характерний для іст. і лір. пісень. Популярним 
варіантом цієї метр, моделі став коломийковий 
вірш. Наводимо приклад нар. вірша (12-складовик 
з трьома сильними метр, акцентами у кожному 
вірші):

Ой летіла зозуленька тю Вкраїні, U U _ U U _ U U U U _ U  
Гей ронила свої пір я по долині; U U _ U U U _ ( J U U _ U  
Ой як тяжко сивим гар'ям у долині, U U _ U U U _ U U U _ U  
А ше тяжче сиротині на чужині. U U _ U U U _ U U U _ U

(народна пісня)
Лив.: Силабіка, 7оніка,Ямд*а

Борис Івамюк

НАРОДИ! КНИГИ (нім. Voiksbuch)-сукупність 
епіч. продукції у формі книг, написаної живою 
розмовною мовою, почасти анонімного характеру, 
різної за жанрами і змістом, поява якої була 
зумовлена виникненням книгодрукування і 
можливостями її швидкого розповсюдження серед 
найширших верств населення. До Н.к., як правило, 
зараховують тв. пери, і світської прози з дина­
мічними, нерідко авантюрними, хоча з естет, боку 
невибагливими сюжетами, різні види популярно- 
"прикладної" л-ри (знахарські рецепти, сонники, 
нар. календарі, астрологічні прогнози й гороскопи, 
збірки загадок, дорожні книжки і т.п.), які мають 
переважно розважальний або повчальний 
характер. Поняття Н.к. введено нім. романтиком 
Йоганом Ґерресом ("Німецькі народні книги", 
1807), позаяк представники нім. романтизму 
вбачали в них втілення нар. духу. Насправді перші 
зразки Н.к. призначалися спочатку для дворянської 
та бюргерської верхівки, виготовлялися невел. 
накладом в дорогих, ошатних оправах, на 
високоякісному папері, з чудовими оригінальними 
гравюрами і вважалися привілеєм сусп еліти. Однак 
з розвитком сон. і культ, свідомості ширших верств, 
піднесенням шкільної справи І особливо 
книгодрукування почалося виготовлення кн. 
менших і зручніших форматів, шо стали за ціною 
доступними рядовим бюргерам і навіть ремісникам 
та селянам. Ця масова літ. продукція поступово 
перетворювалась на духов, поживу народу. 
Найбільша популярність Н.к. припадає на XV-XVI 
ст., тобто на період, коли виникли необхідні 
передумови їхнього побутування, однак поширення 
Н.к. триває в деяких країнах аж до XX ст.

В ряді зх-европ. л-р Н.к. споріднені між собою 
як типол., так і генетично. Напр., франи. Н.к. 
почасти ставали оригіналами для нім. Н.к., а ті, в 
свою чергу, служили зразками для тв. поль. л-ри, 
через яку вони проникали в Росію,переважно як

вагома частина лубочної л-ри. Основними 
засобами міжліт. зв'язків тут був п ер ек л ад  і 
переказ. Скажімо, знаменитий лицар, роман 
іспанця Г.де Монгальво "Амадіс гальський" (1508), 
шо спочатку складався з 5 кн. і сюжетно був 
пов'язаний з бретонським циклом димар, романів 
і аргуріаиою , поступово розширювався за 
принципом генеалогічного родоводу: 1546 р. він 
був виданий в (сланії в 12-ти кн., 1568 р. в Італії -  
в19-ти кн., а 1595 р. в Німеччині -  в 24-ох кн. 
При цьому вірш, романи, шо були прототипами 
Н .к ., діставали проз, форму і відзначались 
простонар. манерою оповіді. На перекладах 
базувались значною мірою нім. Н.к. Багато з них 
з'явилося завдяки діяльності придворних 
письменниць -  гр. Елізабет фон Н ассау- 
Заарбрюккен ("Терпін", "/Іотер і Маллер", "Тю 
Шаплер ", 1 4 3 0 -1 4 4 0 ) та герцогині Елеонори 
Австрійської ("Понтій і Сідонія ", 1456). Великої 
популярності набув роман "Прекрасна Мелюзіна" 
француза Жана де Арраса, перекладений на нім. 
мову швайиарием Тюрінгом Рінґольтінгенським 
(1456). Відома Н.к. Таймонові діти" (1604) була 
перекладена з нідер., а "Ож'е Панський" (1571) -  
з дан. мови тошо.

Сюжети, здебільшого іст., легендарно-міфол. та 
казк-фант. характеру Н.к. запозичували з різних 
джерел: з героїчного і куртуазного епосу, з лютій, 
з тв. ант. авторів, тваринного епосу Сер-віччя і 
пригодницьких романів. Так, Тюон Бордоський" 
сягає своїм корінням до вірш, куртуазного роману 
ХН! ст., що входив спочатку до жонґлерського 
репертуару, а в XV! ст. дістав прозову обробку. 
Свої прототипи в куртуазній л-рі Сер-віччя мають 
і відомі романи "Р обер т-ди явол", "Ж ан 
Паризький", "В іґал о їс", "Герцог Ернст". 
"Фірабрас", "Імператор Октавіан", "Трістан та 
Ізольяа", "Ланселот", "Флор і Бланшефлер" та ін. 
На ром. літ. джерелах засновані любовні кн. 
"Прекрасна Маґелона", "Ґрізельда", "Женев єва 
Брабантська", на ант. матеріалі -  "Книга Т роя", " 
"Олександр", на христ. легендах -  "Григорій", на 
тваринному епосі Сер-віччя -  "Лис Райнеке". Вел 
розголос, особливо в Німеччині, мали казково- 
легендарні кн. "Фортунат", "Агасфер", а також кн., 
шо виросли на най. переказах і легендах -  напр.. 
"Роговий Зігфріл" (розробка сюжету, шо лежить в 
основі нац. епосу "Пісня про Нібелунгів"), 
"Барбаросса" (зібрання іст. свідчень і легенд про 
герм, короля Фрідріха Барбароссу), "Фауст" 
(об'єднання ходячих історій про магів зі ст. 
мотивами легенд про чорнокнижника Ганса 
Фауста). Швидко поширювались серед народу і 
зібрання ш вамк& та анекдотів, шо відображали 
світогляд бюргерства й відзначалися сатир, 
спрямуванням. Найбільшою популярністю 
користувалась зб. анекдотів про Тіля Ойленшпі- 
геля, перше видання якої з'явилося в Страсбурзі 
1515 р. Поряд зі шванками в русло Н.к. вливається 
й ін., споріднена з ними група коротких сатир, тв. 
-  ф апем ю  В  кін. XVI ст. в тому ж Страсбурзі 
вийшла кн. шванків, фаиецій та анекдотів

3 5 5



НАРОДНО^ЕГПЧНА ДРАМА

"Лалебух", перероблена згодом в знамениту кн. 
анекдотів про блазнів і лурнів "Шільдбюргери", 
якій, як і кн. про Тіля Ойленшпіґеля, надовго 
судилося стати однією з найпопулярніших Н.к. 
Дише в цих останніх випадках назва Н.к. 
виправдана, оскільки тут ідеться про перше 
зведення не літ., а суто фольклор., усним шляхом 
поширюваного оповідного багатства.

При всіх відмінностях в ідейному змісті та стилі 
Н.к. більшості з них властиві риси, шо дають 
підстави ототожнювати їх з м асовою  я-рою : 
навмисні контрасти у змалюванні характерів, 
підкреслене протиставлення світлих і темних 
сторін, злих і добрих персонажів, суцільні 
однотонні барви без переходів і відтінків, 
гіперболічне нагромадження тільки доброчесних 
або ж тільки лиходійних якостей, в залежності від 
позитивної чи негативної категорії зображуваної 
особи, урочистий пишномовний тон при 
змалюванні парадного боку життя, особливо 
середовиша аристократів, "галантність" вчинків 
яких і сентиментальність мови нерідко доходили 
до гротесковості і т.п Вже М. де Сервантес у "Дон 
Кіхоті" висміяв непомірні претензії подібного роду 
масового чтива на значущість та "елітарність".

Новий спалах зацікавленості Н.к. пов'язаний із 
відродженням інтересу до нар. творчості взагалі, 
особливо в епоху романтизму, який знову вводить 
Н.к. в літ. обіг шляхом їх новітніх переробок і 
переказів (зб. Й.Ґерреса, К.Зімрока, Г.Шваба в 
Німеччині).

Черпаючи сюжетику передовсім зі спільноєвроп. 
трал, фольклор.-літ. фонду, автори Н.к. активно 
переробляли цей сюжетно-образний матеріал, 
сприяючи його дальшому активному функціону­
ванню. Численні інтерпретації Н.к. в л-рі нов. часу 
-  особливо таких, як "Трістан та Ізольда", 
"Ланселот", "Женев'єва", "Фортунат", "Фауст", 
Тіль Ойленшпігель", Агасфер", "Прекрасна 

Мелюзіна" тощо налічують десятки високохудож. 
тв. світ, письменства і заледве піддаються пере­
лікові, шо свідчить про вел. притягальну силу Н.к. 
для професійних письменників і водночас про 
значні потенційні можливості їхніх сюжетів.

Петро Ріихяо

НАРОДНО ЕГПЧН А ДРАМА-жанр різновид 
епічно У ярами. Домінантною засадою Н.-е. д. є 
широке використання міфології та нар. епосу. 
Прикладом можуть бути п'єси араб, письменників 
Тауфіка аль-Хакіма та Махмуда Масаді або драма- 
дума "Град князя Кия" О.Коломійия.

Олександр Чирков

Н А С К Р ЇЗШ  О Б Р А З И  — речові реалії 
природні явища, людські фігури, абстрактні 
поняття, які є деймотивом, символіко-метафо- 
ричною емблемою одного тв., творчості того чи 
ін. автора, певної літ. школи, нац. регіону, чи 
навіть світ. л-ри. Н.о. пронизують як фольклор, 
так і л-ру: в принципі кожна річ, явище, персонаж 
можуть бути Н.о. в тих або ін. обставинах або в

даній хулож.структурі. Проте можна виділити Н.о.. 
які зустрічаються найчастіше.

Такий, напр., у європ. фольклорах і л-рах образ 
Сонця, який іде від архаїчних міфів і модифікується 
то в променистого Геліоса ант. поетів, то виступає 
як алегор ія  Христа у свідомості Сер-віччя, то 
набуває метафоричного зв'язку з героями типу 
Володимира Красне Сонечко в билинах, то 
символізує радість земного буття, його " центр" в 
утопії Т.Кампанели ""Місто Сонця", то виступає як 
містка алегорія в межах певної най. культури 
( "Солнце русской поэзии закатилось... ") тошо.

Для л-р арабо-мусульман. регіону характерний 
інтерес до фігури мудреця, який набуває, залежно 
від ситуації, вигляду візира, калі, дервіша-суфія. 
самітника та ін. аж до фігури Сулеймана-ібн-Даула, 
який панує як над людьми, так і над демонічними 
силами світу (аналог бібл. Соломона).

Європ. романтикам поч. XIX ст. притаманна 
увага до типу бентеж ної, богоборнииької 
особистості, яка може виступати під різними 
іменами (Каїн, Манфред, Фауст, Дон Жуан, Демон, 
Чайльд-Ґарольл тошо). Рос. л-ра Х!Х ст. 
продовжила цю типол. низку Н .о. "зайвої 
людини", "нігіліста". Для європ. л-ри XX ст. 
типовий образ "героя втраченого покоління', 
"стороннього". Інакше кажучи, можна виділити 
вкрай узагальнені Н.о. — типи у світ, л-рі: скнара, 
лицемір, тиран, зрадник, конформіст, ідеаліст, 
наївний "гурон", " маленька людина" тошо та їх 
худож. "концентровані" втілення (Шейлок. 
Ґарпагон, Тартюф, Нерон, Юда, Дон Кіхот та ін.). 
Н.о. такого масштабу співвідносні з архетипами 
К .Г.Ю нга: фіксують у сво їх  обрисах певні 
параметри "колективного несвідомого" й т. ч. 
виходять за межі суто суб'єктивної худож. 
конструкції.

Розсуваючи вшир кодо Н.о., можна виділити й 
не такі універсальні образи-типи, які також 
зустрічаються досить часто: гравець, розбійник, 
пірат, поет, монах-самітник, святий, куртизанка, 
спокусник, вчений, містик-чорнокнижник, маньяк, 
ділок, невдаха, шахрай-пікаро. авантурник і т. п, 
вивченням яких займається спеціальна галузь літ.- 
знавства — імагологія

Особливий інтерес являє ше ширше коло Н.о. 
— образінчтерсонажів, які переходять з тв. тв. і 
виконують т.ч., поза своїм гол. ідейно-естет. на­
вантаженням, функцію зв'зку між ними, тобто 
будучи одним із засобів циклізації. Так, уже кн 
Ст. завіту об'єднані персонажами, які знаходяться 
в родинних зв'язках один з одним (Авраам, Сарра. 
Ісаак, Іаков із "12  колін ізраїлевих"). За принципом 
Н.о. будуються й перекази  про героїв (Персея, 
Тезея, Геракла, Ясона, Еліпа), й дві поеми Гомера, 
об'єднані образом Одісея. Н.о. є чи не гол. струму 
руючим (циклізуючим) чинником у фольклорі 
(легенди про Робін Ґуда та Уленшпігедя, билини 
про Іллю Муромця), літ.казках ("Пригоди 
Мюнхгаузена" Р.Е.Распе), нар. анекдотах (Ходжа 
Насредін, кримсько татарський Ахмет Ахай, 
шільдбюргери).

356



НАСЮЧЗШ ОБРАЗИ

У сер^юч. л-рі Н.о. представлені в романах про 
лицарів круглого стола" (Артурівськї легенди, 
романи про Трістана, цикл про/Іанселота). В  епоху 
Відродження за принципом обрамлення" 
наскрізних оповідачів побудовані "Декамерон" 
Дж.Боккаччо та "Гептамерон" Марґарити 
Наваррської. Містка та багатопланова кн Ф. Рабле 
об'єднує Н о. Гаргантюа, Пантагрюеля та Панурга, 
ту ж ролю виконує Робінзон у трьох романах 
Д Дефо й Гуллівер у сатирі ДжСвіфта Представ­
лені Н.о. і в драматургії —  Фальстаф у двох п'єсах 
В.Шекспіра. Фігаро у двох п'єсах П.О.Бомарше.

Особливого поширення набули Н.о. в л-рі XIX- 
XX ст. У Е .-Т .Гофмана особа композитора 
Крейслера присутня в низці його тв., О ле Бальзак 
об'єднує Людську комедію" Н.о. (Растіньяк, 
Вотрен, Гобсек, Горю та його доньки), Жорж Санд 
ж'язує два романи образом Консуело ("Консуело", 
Графиня Рулольштадська"). Том Сойєр фігурує в 

низці творів Марка Твена ( ПригодиТома Сойєра", 
"Пригоди Гекльбері Ф ін а! "Том Сойєр за кордо­
ном ", "Том Сойєр— детектив"). Герман Гольлкре- 
мер сполучає повісті І Франка "Boa constrictor' і 
"Борислав сміється'. Н о. подружжя Дульських 
Ґ.Запольської наявні в "міщанському траґіфарсі" 
"Моральність пані Дульської" та оповіданні 
"Смерть Феліціана Дульського". Часто Н.о. 
поєднують іст. романи: Річард Девине Серце дійова 
особа двох романів В .Скотта. Д'Артаньян та його 
друзі діють у трилогії О Люма, пан Володієвський, 
Кміции, пан Заглоба в трилогії Г.Сенкевича та 
драм, жарті Заглоба сватем". Ін. "ст-давн. 
принцип циклізації використовує Е.Золя в едюпеж 
"Ругон-Маккари", всі романи якої об'єднані 
членами розгалуженої родини Ругон-Маккарів, які 
пронизують усю структуру основних та друго­
рядних персонажів циклу В ін. циклі Е.Золя 
"Чотири євангелія" використовується "ново 
завітна" схема циклізації —  героями кожного з 
романів є чотири брати Фромани, названі іменами 
євангелістів — Дука ("Праця"), Матвій ("Пло­
довитість"), Марк ("істина"), Іоан ( Спра 
ведливість"). Суттєво й те, що Н о. у Золя служать 
не лише засобом циклізації, але й втілюють одне з 
важливих положень натуралізм у — принцип 
спадковості V рос. л-рі XIX ст. наскрізний оповідач 
присутній у "Повістях Белкіна" О.Пушкіна, у 
"Записках мисливця" ! .Тургенева, фігури 
Нехлюдова й Девіна зустрічаються в кількох тв. 
Л .Толстого. Буржуазна родина в кількох 
поколіннях замикає сімейні хроніки європ. 
письменників X X  ст ("С ага про Ф орсайтів" 
Д.Голсуорсі, ""Сім'я Еглетьєр" А Труайя, "Сім'я 
Резо" Е.Базена, серія тв. про Терезу Дескейру 
Ф.Моріака та ін ).

Образ гол. героя (героїні) пов'язує воєдино 
багатстомові цикли Р.Роллана ("Жан Крістоф", 
"Зачарована душа"). А.Франса ("Сушена історія"), 
М.Пруста ("У  пошуках втраченого часу"), 
ТДрайзера ("Фінансист". "Титан", "Стоїк"), Ч. 
П.Сноу ("Чужі й брати"). Власне, Н .о . є 
протагоністами романів Ф .Кафки "Америка",

"Процес", "Замок" (Кард Россман — Йозеф К., 
К.), які незважаючи на різні ймення, втілюють 
домінуючу у Ф .Кафки ідею прогресую чого 
відчуження людини у світі, яка худож. виразилася 
у послідовному скороченні імені персонажа.

Особливу ролю відіграють Н.о. у В .Фолкнера, 
який створив вигадану країну-округ Йокнапатофа 
й оселив там персонажів (Компсони,Сарторіси, 
Сноупси), котрі так чи інакше, як гол. чи другорядні 
герої, діючи чи розповідаючи, переходять з роману 
в роман, зв'язую ть минуле й майбутнє, по­
вертаються до одних і тих же сюжетних колізій і 
тим самим надають поліфонічного звучання тв.
B . Фолкнера. У річиші Фолкнера йде Г.Гарсія 
Маркес, створюючи в романі "Сто років са 
мотності" вигадане містечко Макондо й населяючи 
його героями, які фігурували у більш ранніх його 
кн., персонажами ін. письменників і легенд, іст. 
особистостями на зразок герцога Мальборо.

Н.о. є важливим і невід'ємним складником 
пригодницьких, наук.-фант., детективних жанрів, 
сатир, тв., "м асовоі* /три (Натті Бампо та 
Чінгачгук у Ф .Купера, Дюпен у Е.По, пан Броучек 
у С.Чеха, Арсен Люпен у М.Леблана, Фантомас у 
Сувестра й Аллена, патер Браун у К-Г. Честертона, 
Аллан Квотермейн у Р.Хаггарда, принц Флорізель 
у Р.Л.Стівенсона, Шерлок Холмс, д-р Ватсон у
А.Конан Дойла, Еркюль Пуаро та місс Марпл у
А.Крісті, комісар Мегре в Ж.Сіменона, Ніро Вулф 
і Гулвін у Р.Стаута, Перрі Мейсон і Делла Стріт в 
Е .С . Гарднера, Джеймс Бонд у ГФлемінга. 
Скарлетт у продовженнях "Віднесених вітром' 
М.Мітчелл, Швейк у Я .Гашека, Йон Тихий у
C. Лема, Аввакум Захов у А.Гуляшки, Іван Пузіков 
у В.Шишкова, майор Пронін у Л.Шейніна, баба 
Палажка та баба Параска у І.Нечуя-Левицького, 
Федір Гуска у Вухнадятошо). Необхідно відзначити 
також популярність Н.о. в ін. видах мист-ва: кіно- 
та телесеріалах, "мильних операх", коміксах.

Завершуючи огляд Н.о-персонажів, необхідно 
відзначити також роль Н.о. -оповідача, наратора, 
функцію образу автора й, нарешті, Н.о. читача, 
на якого так або інакше розрахований тв. і до якого 
апелює автор.

Наступний аспект проблеми Н.о. — наскрізні 
образи натуральної та культивованої природи, 
наскрізні образи часу, наскрізні речові образи. 
Серед численних образів природи можна виділити 
ті, які найчастіше зустрічаються в л-рі й т. ч. 
підпадають піл визначення "наскрізних'. Не перш 
за все ліс, небо, море, вогонь, гори, земля, пустеля, 
ріка, острів, дощ, сніг, дерево, квітка. Кожний з 
цих образів несе цілком визначене символічно — 
метафичне навантаження й використовується у 
відповідності з іст. часом, нац. специфікою та естет, 
запитами.

Так, ліс ще в л-рі Сер-віччя був символом 
укриття, єднання людини й природи (Шервудський 
ліс у легендах про Робін Гула, ліс Моруа в 
"Тристані та Ізольді"). Море й гори —  улюблені 
образи романтиків — "вільна стихія". Символіка 
квітів і дерев —  прерогатива в першу чергу поезії.

3 5 7



НАСЛІДУВАННЯ

Земля — Н о. укр. л-ри, сніг — російської. Ріка — 
символ мінливості, постійного руху, пошуку (Аннет 
Рівьєр — ріка в "Зачарованій душі" Роллана). 
Острів — образ відособленості (численні 
робінзонади та утопії). Пустеля — ше більший 
ступінь у прямому й переносному значенні 
відособленості від світу . Шевченківський образ 
"Садок вишневий коло хати ..." можна виявити в 
найрізноманітніших модифікаціях у багатьох укр. 
майстрів слова. У композиції "Війни й миру" 
Д Толстого простежується чітка акцентуація кінця 
кожної глави образами неба й вогню, наповнених 
символічним значеннями, настільки ж бага­
тозначний у Толстого образ дуба —  уособлення 
сили й могутності.

Не рідше зустрічаються анімалістичні Н.о., які 
також несуть символіко-метафоричні наванта­
ження: лев ("... старому снилися леви" в "Старому 
й морі" Е.Гемінгвея), орел, собака, кінь, кіт, 
ведмідь.вовк, змія, соловей і т.п.

Суттєві Н .о. культивованої, перетвореної 
людиною природи: сад, дорога, місто, село. Так, 
хронотоп дороги лежить в основі жанру 
ш а х р а й с ь к о г о  р о м а н у  (роману великої 
дороги"). Образ міста надихав — Ф.Достоєв- 
ського, Дж. Джойса ("Дублінці", "Улісс"), А.Бєлого 
("Петербург"). В .Брюсова та ін. Сільська ідилія — 
величезний наскрізний шар світ, л-ри, від Гесіода 
й Вергілія до Ж .Ж .Руссо. Т.Ш евченка, 
М. Рильського, Дж.Лондона, В.Распугіна.

Н.о. часу (весна, літо, осінь, зима, ніч, день, 
сутінки, світанок) є одними з найдавніших. Вони 
сходять до міфів про вмираючих та воскресаючих 
богів — Таммуза, Осіріса, Адоніса. Осінь — Н.о. 
поезії, який трактується у найширшому діапазоні 
(від достатку до смерті). Однозначніші образи 
весни, літа, світанку, зорі ("Досвітні вогні" Лесі 
Українки. "Жерміналь" Золя); ніч характерний 
образ романтиків, сутінки —  символістів, образ 
зими типовий для рос. л-ри.

існує також набір наскрізних ситуацій, на яких 
в основному базується сюжетний каркас літ.тв. 
(подорож, застілля, гра в карти, карнавал, весілля, 
похорон, бесіда, пологи, любовне побачення, 
любовний трикутник, дуель, поєдинок, смерть 
тошо), які пов'язані з наскрізними екзистенціальни­
ми проблемами: кохання, дружба, ненависть, 
ревноші, заздрість, зрадництво, свобода, 
відповідальність, вибір, скупість тошо. Наскрізними 
є також відносини, обумовлені сімейними 
зв язками: батька, матері, чоловіка, дружини, сина, 
доньки, брата, сестри й т.п. (Едіпів комплекс).

Нарешті, існують речові Н.о., котрі частіше, ніж 
ін., використовуються у літ. тв.: будинок, стіл, 
диван, шафа, корабель, човен, парус, окуляри, 
годинник, хустка, тютюн, люлька, зброя (кинджал, 
сокира, пістолет, рушниця), у XX ст. — автомобіль, 
велосипед, телефон, літак. Важливі елементи 
убрання: сукня, взуття, краватка, маска, амазонка, 
доміно, капелюх, воєнна або якась ін. форма.

Цікаве питання про широту Н.о. Воно може 
охоплювати один окр. тв. (дош у "Прошавай,

зброє" Гемінґвея. червоне доміно в романі 
(А.Бєлого "Петербург"), всю творчість того чи ін. 
письменника ( образ пригнобленого мужика у 
(Некрасова), най. л-ру певного періоду (образ землі 
в укр. л-рі ХіХ ст.), нарешті, світ, л-ру, коли Н.о. 
перетворюються в традиційний образ: Едіп, 
Христос, Фауст, Робінзон.

Юрій Попов

НАСЛІДУВАННЯ — вид рецепції: засвоєння 
засобів худож. дослідження світу, літ. техніки, окр. 
прийомів або цілого жанрово-стил. комплексу. 
Автор-реципієнт переваж но наголошує на 
близькості свого тв. до наслідуваної моделі, 
зокрема, засобами авторського підкреслення 
(заголовок та ін.). Такою моделлю може бути окр. 
тв., увесь твор. набуток письменника, жанррова 
система, ціла нац. фольклор, чи літ. традиція. 
Шодо ступеня твор. осмислення й перетворення 
першоджерела розрізняють: 1) учнівське Н. — етап, 
який проходять чи не всі письменники-початківці. 
аж до геніїв включно (напр., поезії О.Пушкіна- 
ліиеїста); 2) Н.-мола; 3) Н.-засвоєння; 4) Н - 
створення за чужою моделлю оригінальних мисі, 
цінностей. Відмінностями між Н. різних ступенів 
оригінальності пояснюється подвійне ставлення до 
Н. вже з 1-ої пол. Х!Х ст. Так, В.Бєлінський 
твердив: "Наслідувати означає жити чужим 
розумом, чужими думками, чужим талантом". 
Протилежна думка Пушкіна, шо Н. — "не стидке 
викрадення — ознака розумового убозтва, — але 
вдячна надія на свої власні сили відкрити нові світи, 
прямуючи слідами генія". Очевидно, шо Бєлінський 
мав певну рацію лише шодо двох перших ступенів 
Н. У подібних випадках і тепер слово Н. може 
вживатися як негативна оцінка явиша, близького 
до епігонства

Н. переважно має місце в тв. того ж чи 
спорідненого жанру. Звертаючись до вже 
розроблюваної в фольклорі чи л-рі тематики, 
письменники використовують випробувані у 
відповідному жанрі худож. засоби. Так, поль. 
поети-романтики українсько! школи в польській 
л-рі наслідували поетику та стилістику укр. нар. 
дум і пісень у своїх літ. думах, думках і поемах. 
ЕМанжура в сой. вірші "Нечесна" наслідував 
"Убогую и нарядную" М .Некрасова. Часто 
спіткаємо Н. при розробках традиційних 
сю ж етів. Доконечним є Н., коли письменник 
продовжує тв. ін. автора (оповідання про Ш.Холмса 
сина Артура Конан Дойля — Адріана). 
Зустрічається й протилежне: описуються події, які 
передують сюжету наслідуваного зразка: 
пригодницька повість амер. письменника
А.Д.Х.Сміта "Золото з Порто Белло" (1924) — 
своєрідна передісторія "Острова скарбів" (1833) 
Р.Л.Стівенсона. Н. можливе й у ін. жанрі, яким 
нов. тв. тематично наближений до першоджерела. 
Засвоєння не лише тематики та сюжетних мотивів, 
але й системи худож. засобів укр. фольклор  ̂
спричинило постання відсутнього в ін. л-рах, 
специфічного для укр. та рос. л-р оповідного жанр.

358



НАНАТУРАЛІЗМ

різновиду, репрезентованого повістями М.Гоголя, 
О .Сомова, Г.Квітки-Основ'яненка, П.Куліша, 
О.Стороженка, В.Короленка. У сукупності вони 
являють мист. відображення укр. най. характеру в 
його історії, сучасності, фольклорі, зумовленості 
природою.

Як жанр. Н. слід розглядати той випадок, коли 
засвоюються заг. мист. засади, а відтак тематичні, 
композиційні, етил, ознаки, шо в системній 
иілокупності складають певний жанр, або жанр, 
різновид. Так, на думку О.І.Білецького, малі 
трагедії Пушкіна, де гол. увагу спрямовано на 
показ ідейно-психол. зіткнень дійових осіб у кризові 
моменти життя та смерті, було взято за взірець 
Лесею Українкою — драматургом.

Особливим різновидом Н. е засвоєння вірш, 
техніки. В поезії герм, і слов'ян, країн 20-30 рр. 
XIX ст. яскраво виступає прагнення до оволодіння 
складними вірш, строфами, ром. (італо-франц.: 
октава, термина, сонет, вінок сонетів) і бл-сх. 
(газель  та ін). Ці форми використовували 
романтики, але їх засвоїли також реалісти. 
Різновидами Н. є також с т и я іза м ія , 
містифікація, ласгіш  і Н.-заперечення: бурлеск, 
травестія, пародія

Н. може відігравати дуже важливу ролю в 
розвиткові най. л-ри, розширюючи її естет, 
можливості. Показовим прикладом є звернення до 
інослов'ян. фольклору чес. поетів-будителів.
В.Ганка та Й.Лінда в Краледворському рукописі" 
і "Суді Любуші" наслідували рос. і серб. епіч. пісні. 
Крім того, Ганка використовував рос. пісенній 
фольклор, елементи для колористичного 
оформлення пасторально-шляхетських поезій. 
Ф.Челаковський у зб. "Відгомін рус. пісень" 
наслідував дух і стиль рос. і укр. пісні: билинної, 
іст., солдатської, розбійницької, лю бовної, 
весільної, побутової, жартівливої. " Відгомін 
руських пісень" посідає в історії чес. поезії 
виключне місце: це був перший значний зб. лірики 
в нов. чес. л-рі. За зразком цього зб. Челаковський 
складає другий — "Відгомін чеських пісень", 
започатковуючи міцну традицію най. поезії. Н. 
Ганки — Лінди та Челаковського стимулювали 
становлення нов. чес. л-ри.

Анагояй Во/пмж

НАТУРА/НЗМ (від лат. n a ir a  — природа) — 
напрям у європ. і, частково, амер. мист-ві (л-рі, 
театрі, малярстві), що склався в останній третині 
XIX ст. Він постає як відштовхування від ідеалізму 
та романтизму. Філос.-світоглядною основою Н. 
був позитивізм  О.Конта й естетика І.Тена. 
Значну вагу мали успіхи природничих наук , 
експериментальна ф ізіологія (надто праця 
К.Бернара Вступ до експериментальної 
медицини"), теорія біологічної боротьби за 
існування Ч.Ларвіна. трохи згодом -  відкриття в 
галузі спадковості й сексуалізму. Термін Н. увів 
Е.Збля (1840-1902) в книзі "'Експериментальний 
роман" (1880) — своєрідному маніфесті цього 
жанру. Постулати Н. було викладено Золя ще 1867

в передмові до "Терези Ракен", за автор, 
визначенням, "наук, роману". На думку Золя, л- 
ра має давати винятково точне, наближене до 
науки, відображення життя. Якщо романтизм 
основне завдання мист-ва вбачав у емоційному 
впливові на реципієнта, то Н. уважав своїм 
завданням дослідження дійсності методом 
споглядання та її максимальне наслідування, наук, 
аналіз. Золя писав: "Я не хочу, як Бальзак, 
вирішувати, яким повинен бути лад людського 
життя, бути філософом, політиком, моралістом... 
Змальовувана мною картина -  простий аналіз 
шматка дійсності!" Г.Флобер висловив цю думку 
лаконічніше: "Я вважаю, шо вел. мист-во повинно 
бути наук, і безособови м ". Прагнення до 
науковості дуже виразно відображується на рівні 
заголовків, які часто-густо пов'язані з розумінням 
людського життя як біологічної боротьби за 
існування. У самий процес літ. творчості вносилась 
методика наук, спостереження та досліду. Так, 
Золя, створюючи роман про машиніста "Людина- 
зв ір ", працює помічником машиніста на 
локомотиві. Поль, натуралістка Г.Запольська, аби 
з точністю лікаря описати смерть своєї героїні 
(Каська-Каріатида з однойменної повісті), дві доби 
сидить в краківському шпиталю біля ліжка жінки, 
шо вмирає від сухот. Отже, Н. заперечував 
вимисел, автор, суб'єктивізм, прагнув наук, 
обгрунтованості, точності. Ін. словами, 
декларативно відмовлявся від типізації, надавав 
безперечну перевагу окр. над особливим і заг. 
Найповнішим втіленням програми Золя була серія 
з 20-ти романів "Ругон-Маккари, природна і соц. 
історія однієї родини в добу Другої Імперій". В 
передмові автор знову ж декларує: "Картина, яку я 
малюю, є простим шматком дійсності, як вона є".

Попередниками Золя були його старші 
сучасники, в творчості яких здійснювався перехід 
від реалізму до Н.: Е.Сю (1804-57), Г.Флобер 
(1821-80), Шанфльорі (1821-89), бр. Едмон (1822- 
96) і Жюль (1830-70) Гонкури. З 1870 рр. навколо 
Золя згуртувалася натуралістична школа 
письменників. Безпосередніми учнями та друзями 
Золя були П.Алексіс (1847-1901), Ж.К. Гюїсманс 
(1 8 4 8 -1 9 0 7 ), Г.Мопассан (1850 -93 ), шо вони 
складали т. зв. Групу Медана. Не входили до цієї 
групи, але назагал стояли на натуралістичних 
позиціях А.Доде (1840-97), О.Мірбо (1850-1917), 
Ж.Ренар (1864-1910).

У натуралістів з'явились нові аспекти 
відображення характерів і обставин. Розкриваючи 
психологію та її зумовленість зовн. умовами, вони 
виявляли інтерес до фізіологічних основ психіки, 
біологічних законів спадковості. Вел. уваги 
приділялося вивченню середовища, яке розумілося 
і як побутове ("Черево Парижа", "Пастка" Золя), і 
як сбц. ("Ж ерміналь" Золя, "Любий друг" 
Мопассана). Поряд з пілкреслиним об'єктивізмом 
Н. були властиві демократичні симпатії, сой. 
критицизм, віра в неминущі людські цінності. В 
період розквіту у Франції в 1860-80 рр. Н. зробив 
вагомий внесок у л-ру: засвоїв нові теми, розкрив

3 5 9



НАТУР АШЗМ

підсвідомі мотиви поведінки, дослідив таємниці 
відчуження особистості, психологію маси. В 
поетиці Н. засвою валися прийоми імпре­
сіоністичного бачення світу (бр. Ґонкури, Гюісманс) 
і символізму (Золя). Флобер, Мопассан, Гонкури 
збагатили прозу досконалістю форми. Характерна 
шодо цього оцінка стилю Гонкурів Золя: "Всі їх 
зусилля спрямовані на те, шоб фраза була миттєвим 
і точним знімком їх відчуттів... Передати всю 
привабливість першого враження -  ось їх мета".

Виникнення Н., як будь-якого мист. феномена
-  не винахід одного майстра, а наслідок 
закономірних типол. подібностей най. худож. 
процесу. Не не виключає наявності засвоєння твор. 
набутку франц. письменника, т.зв. золізму, в різних 
літературах.

Масштабним був розвиток Н. в Німеччині. Він 
сприяв піднесенню нім. л-ри після десятиліття 
затишшя і занепаду, був відправним пунктом для 
всього наступного літ. розвитку. Засновниками Н. 
тут були бр. Генріх (1856-1906) і Юліус Гарт (1859- 
1930), визначними представниками -  Арно Гольи 
(1 8 6 3 -1 9 2 9 ) , Йоганнес Шлаф (1 8 6 2 -1 9 4 1 ) , 
Михаель Конрад (1846-1927). Г ол. теоретик Г ольи, 
на відміну від Золя, висунув формулу Н.: "Мист- 
во має тенденцію знову стати природою". Він 
оголосив війну будь-якій спробі організації 
матеріалу митцем, будь-якій сюжетності, декла­
рував "потік життя", розрізнену фрагментарність, 
поєднання суттєвого і випадкового. Краші риси Н.
-  демократизм тематики, соц. критика, 
майстерність розкриття психології, точність 
деталей, мовне новаторство -  виявилися в 
драматургії Г.Гауптмана (1869 -1946 ): ("Перед 
сходом сонця". "Візник Генкель". "Роза Берил", 
"Пацюки" та ін ).

Визначним представником Н. в Швеції був 
Ю .А.Стріндберг (1 8 4 9 -1 9 1 2 )  -  драматургія, 
романи. Натуралістичні тенденціі відбилися у 
творчості норвежців Г.їбсена і К.Гамсуна.В Англії 
Н. не набув такого поширення, сприймався як 
наслідування франц. зразків: худож. проза і крит. 
праці Лж.Гіссінга (1857-1903) і Дж.Мура (1857- 
1933), у яких демократичні ідеї епохи переплі­
талися з позитивістськими поглядами Спенсера і 
Конта. У твор. практиці англ, натуралісти 
захоплювалися л-рою хатин", досягаючи лише 
вузького висвітлення дійсності. В Угорщині в дусі 
золізму працювали романіст Ж.Юст (1863-94), 
новеліст З .Турі (1 8 7 0 -1 9 0 6 ) . В італ. л-рі 
відповідником Н. став в е р і з м. В ісп. л-рі 
засвоєння франц. Н. поєднувалося з начебто 
протилежним явишем -  боротьбою проти франц. 
літ. впливу.

У деяких, насамперед слов'ян., країнах Н. 
виникав рівнобіжно з його становленням у 
Франції. Це стосується, зокрема, Польщі. Най- 
видатніша репрезентантка поль. Н. -  Г.Запольська 
( 1 8 5 7 - 1 9 2 1 )  епіграфом до повісті "Каська- 
Каріатида" (1887) ставить слова поль. сатирика 
просвітителя Ї.Красицького "Пиши, що бачиш, 
цнота правди не лякається". Епіграф містить дві

основні твор. засади письменниці: сміливе 
відображення найтемніших явищ життя й 
натуралістичне розуміння завдань митця. Слова 
передмови до "Каськи-Каріатиди*: "Я беру все, що 
маю напохваті", майже дослівно перегукуються з 
декларацією Золя в передмові до "Руггон 
Мандрів". Але ж авторка твердить, що до свого 
твор. методу прийшла самостійно, навіть не знаючи 
про Золя та франи. Н !н. річ, що наступне 
знайомство з доктриною та практикою Золя 
сприяли зміцненню натуралістичних позицій 
письменниці. Вона послідовно переносить 
дарвіністсью ідеї на сусіттво, вважає вирішальними 
чинниками людського життя звірячу боротьбу за 
існування й сексуальний інстинкт Запольська 
звертається до "табуйованих тем", таких, як 
проституція та венеричні хвороби в повістях "Про 
шо не говорять" (1909), "Про чю навіть думати не 
хочеться" (1 9 1 4 ). У 1 8 8 0  ті рр. натуралісти 
групувалися навколо тижневика "Путник (1884- 
1888), який видавав А.Ґрушецький (1852-1929). 
автор романів про життя шахтарів і фабричних 
робітників ( 'Крепи", 1887, "Вуглекопи". 1900) 
Визначним представником поль Н. був АДига 
синьський (1839^1902), автор оповідань про життя 
віддалених сіл і тваринний світ, майстер побутової 
деталізації та інтерпретації потворних соц 
відносин. Свого часу письменник світ слави 
С.Пшибишевський ( 1 8 6 8  1 9 2 7 )  у романах 
(найвіломіші -  "Літи сатани", "Homo sapiens") і 
драмах ("Сніг") прагнув розкрити підсвідоме в 
людині через аналіз біологічно сексуальних 
прагнень

У чес. л-рі Н. не набув розвитку, якщо не брати 
до уваги творчість Арбеса (1840-1914). автора 
психол. повістей і роману "Янгол миру" (1889) про 
селянське життя, який , на думку критиків, швидше 
був "репродукцією", а не типізацією дійсності. Риси 
Н. в словац л-рі набули вираження в письменників 
т.зв. словацької модерни (ГГаля. І.Краско, В.Рои). 
У їх новелістиці відбувався синтез реаліст., 
імпресіоністичних і символістських принципів з 
натуралістичною безсюжетністю В серб л-рі 
інтерес до хворобливої психіки, до теми траґ. 
самотності людини виявився в прозаїків 
М.Ускоковича(1884-1915) і В Мілічевича (1886 
1929). У хорв пці вплив Н наявний у романі 
Е Кумичича (1850Д 904) "Пані Сабіна" (1883), у 
крит. статтях Я.іблера (1862-1926)

У рос. л-рі Н. як сформована школа не існував. 
Проте типол. спорідненим явишем можна вважати 
вже "натуральну школу 1840-х рр . зокрема, 
"ф ізіологічн і нариси" (Поняття "натуральна 
школа" вперше було вжито Ф  Булгаріним 1846, в 
негативному сенсі, але цього ж року в статтях В.Бе 
пінського воно набуло позитивного наповнення і 
термінологізувалося) Програмні зб натуральної 
школи були видані М Нєкрасовим "Фізіологія 
Петербурга" (1845); "Петербурзький збірник" 
(1846). Серед авторів натуральної школи, крім 
Н екрасова, -  Д Григорович, О. Герцен, 
Є Гребінка, ВДадь, Ї.Панаєв, ї Тургенев. Своє

360



НАТУРАЛІЗМ

рідний 'психологічний натуралізм ' можна вбачати 
в романних тв. Ф.Достоєвського. Натуралістичні 
тенденції незалежно від франп. школи виступали 
в оповіданнях, повістях, у романах О.Писемського. 
в письменників-народників М .Успенського 
(Нариси народного побуту' -  1857). Г.Успен­
ського (цик/ти н ар и сів  "Звичаї Растеряєвої 
вулиці -  1866 та ін.). Згодом позначився й вплив 
золізму (цикл романів Д Маміна-Сибіряка про 
уральську буржуазію): оповідання, повісті, романи 
П.Боборикіна (1836-1921), К.Баранцевича (1851- 
1927). Ї.Потапенка (1856-1929). напр.. повість 
Померти-заснути -  белетризована історія 

хвороби, романи О Амфітеатрова (1862-1938). 
М Арцибашева (1 8 7 8 -1 9 2 8 )  Санін . "Біля 
останньої межі ", п сси Є.Чирікова (1864-1932) та 
С.Найльонова (1869-1932).

В укр. л-рі теж відбилися настанови 
натуральної школи (найбільше Є .Гребінка, 
частково Т Шевченко. Чарко Вовчок. Панас 
Мирний. І.Нечуй-/1евипький). Пізніше ознаки Н. 
наявні в тв. письменників народницького 
спрямування: О.Кониський. Б.Грінченко. Олена 
Пчілка. П Майорський. Т.Зінківський. В./Іевепко. 
Т.Судима. В.Барвинський. Г.Яхимович та ін 
(Е тн о гр аф ізм ) Вплив Н. позначився на 
присвячених траг. жіночій долі оповіданнях 1890- 
х рр. Н.Кобринської (1855-1920). на ранніх тв. 
Г.Хоткевмча (1 8 7 7 -1 9 3 8 ) . на оповіданнях і 
повістях М Яцківа (1 8 7 3 -1 9 6 1 ).Худож. засади 
золізму найповніше відобразилися в творчості
В.Винниченка. який, увійшовши в л-ру 1902. своїми 
натуралістичними оповіданнями протистав панівній 
у той час народницькій прозі. Він змальовував 
руйнацію трал, моралі в селянському середовищі, 
провінційне міщанство, найнижчі верстви 
населення, в язнито (Щ ось більше за нас ), 
люмпенів ( Краса і сила ). У тв. 1906-14 рр. : драмах 
Дисгармонія", Великий Молох". "Memento". 
Брехня ". "Чорна пантера та білий ведмідь" та ін.; 

романах Рівновага . Чесністьзсобою'. По-свій", 
Божки" та ін. письменник прагнув вирішувати 

проблеми укр інтелігенції періоду після поразки 
першої рос. революції. Зображено галерею 
істеричних і хворобливо-безвольних постатей, 
створено варіанти образу егоїста, який відкидає 
людську морадь, замінивши її особистою свободою, 
чесністю з собою . аби власні водя, розум і серпе" 

ие схвадиди. Ці тв просякнуто біологізмом, 
насичено психол.. фізіологічними, еротичними 
мотивами в поєднанні з імпресіоністичними 
деталями та фотографічністю мови.

Нагурадістичні тенденції набули своєрідного 
розвитку в л-рі європ. і амер. країн XX ст. Помітні 
два основні напрямки їх вираження. З од. боку, 
здобутки Н. органічно впліталися у тв. високої 
худож. виразності й майстерності. Такими є поезія 
та драматургія Е.Вєрхарна в Бельгії, романи
А.Барбюса. А .Ж іла. М.Дрюона у Франції.
Г.Манна. Е.М. Ремарка в Німеччині. Л.Г. Лоуренса 
в Англії. Т .Драйзера. Лж. Лос Пасоса. Г.Мілера.
Е. Гемінгвея. В.Фолкнера. Лж. Апдайка в США, j

Я. Гашека в Чехії, С.Жеромського. В.Реймонта. 
Ю Каден-Бандровського в Польщі, кодумбійия 
Г Г .М ар к еса  і багатьох ін. У рос. л-рі 
нісдяжовтневого періоду риси Н. мають місце в 
творчості !.Бабеля. А .Веселого. Б .Пильняка.
В .Вересаева. М .Шолохова. В .Катаева та ін. 
Зокрема, у тв. про Громадянську війну та 
виробничому романі, шо їх зараховували до 
соиреадізму. З Н. генетично нов язана д-ра та 
кінематографія ітад. неореалізму 1940-50 рр. В 
ін контексті тенденції Н виявляються у суч 
масовій літературі, де гостра сюжетність 
насичена відображенням ф ізіологічного, 
еротичного, виразною гіпертрофією тих елементів 
Н.. які гармонійно поєднувалися в структурі тв. 
визначних письменників ХІХ-ХХ ст

На основі інсценівок романів Зодя та бр 
Гонкурів. п'єс Алексіса. Ансе. Жюдьєна та ін 
відбулося наприкінці 1880-х рр. становлення 
франи. театру Н. Найяскравішим явищем був 
паризький "Вільний театр" (1887-95) режисера 
А Антуана. В Німеччині натуралістичними буди 
маейнінгенський театр Георга И і Л Кронека (1866- 
91). берлінські Вільний театр" (1 8 8 9 -9 4 )  і 
"Німецький театр" (1894-1904) режисера О.Брама. 
В Англії -  лондонський Незалежний театр 
Л ж .Грея В Польщі -  львівський театр 
Г.Запольської. яка є одним з найтмповіших нату­
ралістів не лише як письменниця, а також як 
режисер і виконавиця гол. ролей у власних п'єсах 
(перед гим вона пройшла акторський вишкіл у 
театрі Антуана). В Росії засади натуралістичного 
театру відбилися в постановках МХАТу поч. 
1900-х рр. ( "Живий труп" Л.Толстого. На дні 
М.Горького. Юлій Цезар" В.Шекспіра та ін), а 
також у грі окр акторів -  ГІ.О рленєва. 
П.Самойлова. В укр. театрі натуралістичні тен­
денції виявилися в акторській і режисерській 
практиці деяких мандрівних труп (Д.Гайдамаки. 
В Сухолольського. Л.Сабініна) на переході віл 
чисто етнографічного до психологіч. театру, шо 
проте досягалося через грубі ефекти в зображенні 
людської психол. Певною мірою можна казати про 
Н. театру Г.Юри. шо протистав у 1920-і рр. 
новаторському театрові Л.Курбаса.

Позитивними у театрі Н були прагнення до 
ансамблевості. вимоги. щоб виконавці 
переживали п єсу" . досягали природності гри, 

мотивування лій персонажів, найповніше 
відображали побутове та іст. середовище в 
акторській грі. сценографії, костюмах. Часом це 
призволило до побутописання, аморфності п єс і 
вистав, перенасичення жаргонізмами, вульга­
ризмами. підкреслення фізичних ганджів мови 
тошо.

V малярстві Н. заперечив традиції акалемізліу, 
а разом з тим молерністичні стилжзацй*. Ло нату­
ралістів зараховують у Франції -  П.Деляроша, 
/1.Бонна, в Німеччині -  Ф. фон Уле. Л.Корінта. 
До Н. близьке малярство рос. і укр. (М.Пимопенко. 
П. Левченко. і.їжакевич)перелвижників. Значний 
відбиток знайшов Н. у творчості митців офіційного

361



НАУКОВА ПОЕЗІЯ

соціалістичного реалізму періоду (С.Григор'їв.
С.Овчинніков. М.Хмельно та ін).

Менше проявився Н. у музиці. Його іноді 
вбачають у творчості А Ш ьонберга (опера 
Місячний П єро") та в т.зв. конкретній музиці 

Ознаками Н. вважають настанову на звуко­
наслідувальність. ілюстративність, часом руйнацію 
гармонії, схильність відображати брутальні, ба й 
навіть патологічні почуття.

існують складності у визначенні засадничих рис 
Н Це пояснюється насамперед різними 
трактуваннями Н. в різних най. традиціях. Крім 
того, нелегко відмежувати Н., з од. боку, віл 
реалізму, з ін. -  від модернізму (імпресіонізм, 
символізм) Так. М.Драгоманов і І.Франко не 
розрізняли реалізм і Н. Насправді тв . Н. можуть 
містити в собі особливості ін. напрямів, у таких 
випадках важко відмежувати натуралістичні і 
реаліст тенденції. Існує оцінка Н. як однієї з теч;й 
реалізму. З цього приводу слід нагадати думку 
Золя, шо була висловлена в статті "Натуралізм у 
театрі * (1881): "Мене запитують, чому я не задо­
вольняюся словом реалізм' Я вчинив так 
винятково тому, шо тодішній реалізм звужував 
хулож.-літ. кругозір: мені здавалося, шо слово 
натуралізм розширює краєвид спостереження 

Та все ж Золя вбачав у бальзаківському реалізмі 
основу нов. напряму, який доповнювався раніше 
забороненими темами в галузі фізіології, патології, 
соціології.

Школа франи. Н. зазнала нападів з двох боків. 
Ше з часів становлення цього напряму критика 
консервативного спрямування звинувачувала його 
R аморальності і дрібнотем'ї. Представники 
соціологічної критики марксистського напрямку 
критикували Н. за ухиляння від філос. і політ 
узагальнень і висновків, за відсутність автор, 
пафосу (П.Дафарґ). Ф Мерінг писав про завісу 
капіталістичної ідеології", яка начебто заважала 
натуралістам побачити новий світ, шо 
зароджувався. V Росії неґатне ставлення до Н. 
було висловлено М.Салтиковим-Щ елріним: 
"Розміри нашого реалізму дещо інші, аніж у суч. 
школі франи. реалістів Ми включаємо у ию галузь 
усю люлину. з усією різноманітністю її визначень і 
дійсності: французи ж гол. чином цікавляться 
торсом люлини " Подібне ставлення до Н. 
домінувало в соціологічному літ-знавстві XIX-XX ст.

Термінові Н. часто налають оціночного j 
(переважно негативного) значення. Низка [ 
дефініцій Н. у літ. енииклопеліях і словниках по І 
суті характеризують ті негативні перевитрати Н.. 
які властиві його епігонам і масовій л-рі 
( Фактографічне відображення з незначущими 
подробицями або занадто відверте відтворення 
фізіологічних і сексуальних явиш"). Такі визначення 
применшують те значне в Н., яке збагатило реаліст 
мистецтво

Поширення низки натуралістичних відкриттів j 
у реаліст., модерністській і постмодерністській л- j 
рі та мист-ві ХІХ-ХХ ст.. наявність спільних рис і і 
нап. варіантів М.. ранніх і пізніх його модифікацій І

створюють вел. можливості для його порівн. і 
типол. вивчення

Анатолий Волков, 
Микола Нефьолов

НАУКОВА П О ЕЗІЯ  -  вид поет мист-ва, 
тематично пов'язаний з наукою Термін Н.п. ввів 
франи. теоретик Рене Ґіль ("Трактат про слово". 
1896). Заг історія Н.п. розвивається в контексті 
історії науки, і тому тематичні переваги і навіть жанр 
форми та стиль Н.п. не можуть не відбивати змін у 
змісті та характері наук, світообразу. Перші зразки 
Н.п. виникли в ті архаїчні часи, коли людська 
свідомість була міфопоет. за характером і ше не 
відбулося її розподібнення на власне наук, та худож. 
способи мислення. Вони відтворювали космогонічні 
уявлення людини про світ, його народження та 
будову. До них належать написані гекзаметром 
греи. поеми "Теогонія" Гесіода та "Про природу' 
Парменіда, яка присвячена переважно 
онтологічним проблемам, поема рим поета- 
філософа Дукреиія "П ро природу речей 
Відзначимо і Хмари" греи. комедіографа 
Арістофана. в яких пародіювалася мова суч. 
авторові науки. Космогонічні теми розвивалися й у 
л-рах ін. народів, напр . вірш, трактат азерб. поета 
Шейка Махмуда Шабустарі (XIII-XIVcT) "Квітник 
таємниць", в якому викладалася в запитально- 
відповідній формі суфійська теорія походження 
Всесвіту. Зміст cep-віч. свідомості, зокрема, уява про 
взаємоподібність світ, реалій і настанова на 
символічне тлумачення природних явищ відбилися 
у таких тв . як медична поема Одона Мьонгського 

Про дію трав". Книга про коштовні камені' 
Марборда Рейнського, філос. поема "Про 
иілокупністьсвіту" Бернарда Сільвестриса. У зв'язку 
із поступовим усвідомленням наукою та мист-вом 
власних сфер компетенції, а отже й змісту та форм 
відображення досвіду людського існування, 
продуктивність Н.п. закономірно зменшується, хоча 
зламні періоди розвитку наук, думки не могли не 
вплинути на л-ру, зокрема, на відродження Н.п. Ло 
таких періодів відноситься, насамперед. XVIII ст. з 
його панраиіоналізмом та культом математичних 
та природничих дисциплін (наук.-описова поема 
Ж.Леліля " Сади". "Лист про корисність скла" М. 
Ломоносова та ін ). Популярною Н.п. стає і на поч. 
XX ст. (містерійна поема В.Хлєбнікова Вдам 
Всесвіту", поема А.Белого "Перше побачення", 
вірш В .Брюсова "Світ електрону" тощо).

Серед різноманітних зразків Н.п. особливу 
групу становлять ті. що присвячені проблемам 
філол науки. Не -  написана у жанрі вірш, послання 

Поетика Горація. візант. вірш, підручники -  
Локтринал Олександра Вілладейського (бл.

1199), в якому розглядалися питання з морфології, 
синтаксису та стилістики. "Н ова поетика 
Гальфреда Вінсальвського (бл 1 2 1 8 -1 2 1 3 ), 
"Лабіринт" Еберхарда Німецького (бл. 1250)та ін., 
а також Поетичне мистецтво" теоретика франц. 
класицизму Ніколя Буало та ін.

Борис інанюя

362



НАУКОВА ФАНТАСТИКА

НАУКОВА ФАНТАСТИКА -  sconce fiction 
(англ .) Соиіокульт. феномен, шо тісно повязаний 
з бурхливим розвитком науки (природознавства та 
сусп-вознавства) і техніки в кін ХІХ-ХХ ст. Термін 
Н.ф. (точніше -  наук белетристика ) був уведений 
19 2 9  амср. письменником і видавцем 
Х.Гернсбеком. Тривалий час Н.ф. вважалася 
маргінальним явишем у л-рі. але тепер межі між 
вел л-рою і Н.ф. стають нечіткими.

Визначень Н.ф. безліч, л-ра розмірковувань ' 
(Р Хайнлайн). л-ра гіпотези, л-ра ідей (Кобо Абе). 
л-ра змін (А.Кларк), л-ра. яка більше має справу 

з ідеями, аніж з літ. стилями ' (Д.Уоллхейм). л-ра. 
в якій ідея виступає як герой (К.Еміс). синтез 
науки та мист-ва (М.Ємиев. Є .Парнов). А.і 
Б.Стругаиькі не вбачали суттєві відмінності між 
вед. л-рою t Н.ф. фантастика -  ие галузь л-ри. 

яка підлягає всім заг-літ. законам і вимогам, 
розглядає заг. літ. проблеми (як от: людина і світ, 
людина і сусп-тво та ін). але характеризується 
специфічним літ. прийомом -  введенням елемента 
незвичайного" 3  ін. боку, досить поширена думка, 
шо у Н.ф є особливий прелмет відображення, 
особлива сой. роля й функція, особливий метод.

Широкий діапазон дефініцій зумовлений 
складністю Н.ф. і багатоманітністю підходів до її 
вивчення. Проблематичними є вже питання про 
час наролження Н.ф.. Трал, думка про те. шо Н.ф. 
з явилася у 2-й пол. XIX ст. завдяки Ж.Верну і 
Г.Дж Веллзу. не безсумнівна. Елементи Н.ф. 
траплялися раніше -  у Ф .Рабле. Ф Бекона. 
Дж.Свіфта. Вольтера У зв язку з цим виникає 
питання про специфічні риси Н ф.. її відмінність 
від фантастики як такої і як невіддільного і 
важливого елемента худож. творчості. Деякі з 
дослідників (В.Чумаков. Т.Чернишова) виділяють 
формальну (стильову) і змістовну (самовартісну) 
фантастику. Перша тяжіє до гротеску, символу, 
алегорн*. інакше кажучи, це худож. прийом, такий 
же лавн.. як і сама л-ра Самовартісна ж 
фантастика перетворює прийом у тему, робить 
його основним змістом літ. тв. (космічний політ в 
утопійному романі Сірано де Бержерака Інший 
світ, або Держави та Імперії Місяця" (1 6 5 0 ) -лише 
прийом для протиставлення сой. порядків на 
Землі й Місяці: в романі Верна Із  Землі на Місяць" 
(1865) такий політ у центрі оповіді). Саме 
змістовність, сам овартісність є однією з 
найважливіших розрізняльних рис Н.ф.. хоча і тут 
почасти фант образ виконує як змістовну, так і 
формально-стил. функції (мислячий океан у 
Солярисі (1961) С.Дема — і змістовний, і 

метафоричний). Поява самовартісної Н.ф. 
справлі датується кін. XIX ст. Виділяючи т. ч. Н.ф. 
із заг. поняття хулож. умовності, не можна не 
відзначити величезного впливу, який мали на її 
формування фольклор. cep-віч. лимарський 
роман, рел л е ге н д а , ренесансна у то п ія , 
просвітницька філос повість, готичний роман 
("Маска" Дема). естетика та поетика романтизму. 
В л-рі реалізму Х!Х ст. наук.-фант, мотиви 
зустрічаються дуже рідко (Лялька Б.Пруса).

Особливо слід відзначити вплив на Н.ф. ант. 
міфології та л-ри, котрий виявився як у 
формальному відношенні: назви тв. ( Туманність 
Андромели' (1957) І.Єфремова та ін ), модернізація 
сюжетів і мотивів ( Космічна Одіссея 2001  р. 
(1968) Кларка), так і по суті -  ант. міф формував 
світовідчуття стародавн. людини. Н.ф. готує 
свідомість суч. людини до нов. космічного буття, 
тобто виконує прогностичну функцію Кобо Абе 
наводить таку паралель. Ст-давня міфологія -  та. 
шо виходить з гіпотези існування богів, фантастика 
-  міфи, в яких боги померли". Думку про зв язок 
міфів і Н.ф. підкреслює Дестер дел Рей: Н.ф. -  
міф. який дивиться вперед ". Проте, на відміну від 
ст-лавн. міфів, в які безумовно вірили, нові міфи 
ймовірні -  у них вірять і не вірять. Як зазначає 
Ю.Кагарлицький, фантастика завжди перебуває 
на межі між вірою і невірою -  такий 
гносеологічний аспект Н.ф.

Як прогностичний міф. Н.ф. має справу зі 
специфічним ідейно-тематичним і сюжетно- 
образним матеріалом. Умовно можна виділити такі 
тісно переплетені між собою теми: космічний 
прогноз (міжпланетні перельоти, контакти з 
інопланетянами, перемішування в часі): технічний 
прогноз (перспективи науки, нові відкриття): 
антропологічний прогноз (еволюція люлини): сон. 
прогноз (утопія -  антиутопія). У кращих зразках 
Н.ф. ці прогнози тісно пов язані з естет і сой. 
еволюцією людства. Основний інтерес Н.ф. саме 
у тому й полягає, шо вона екстраполює суч. 
проблеми в майбутнє, допомагаючи яскравіше, 
рельєфніше показати вали суч. цивілізації.

Попри всю новизну тем і проблем Н.ф. M1UHO 

базується на підгрунті попереднього розвитку л- 
ри. Така популярна в Н.ф. тема космічних 
перельотів і контактів з інопланетянами була ще в 
С. де Берж ерака (див. више). Вольтера 
( М ікромегас". 1752). Е.А По ("Незвичайна 
пригода якогось Ганса Пфалля . 1835) та ін. Якщо 
поглянути глибше, то численні острівні світи з 
дивовижними мешканцями, які були створені 
фантазією Гомера. Рабле. Свіфта в чомусь близькі 
інопланетним цивілізаціям суч. Н.ф. Те ж 
спостерігається і в наук, та технічних винаходах. 
Чапеківським роботам передували бібл. Алам. 
єврейсько-чес. перекази про Голема, гьотевський 
Гомункулус. Франкенштайн М.Шеллі. Подорож у 
часі здійснюється у Й В.Гьоте ("Фауст ), В.Ірвінга 
( Рип Ван Вінкль ". 1832). С Чеха ( Нова епохальна 
подорож пана Броучека нього разу в XV сторіччя 
1888). Марка Твена ("Янкі при дворі короля 
Артура". 1889) та ін. Утопійні побудови, шо так 
властиві суч. Н ф.. ведуть початок від Платона. 
Т.Мора. Т.Кампанелли.

З ін. боку, за монад сто років існування Н.ф. в 
ній сформувалися власні специфічні канони. 
Складалися в основних рисах спосіб і схема 
польоту, обгрунтовано зсув у часі на підставі даних 
суч. науки. Виникло два погляди на форми життя 
й розуму у Всесвіті (антропоморфісти твердять, шо 
розумна істота повинна бути людиноподібною, 
релятивісти допускають ін. форми життя і розуму). 

3^3  Вироблено три закони "робототехніки (сформу-



НАУКОВА ФАНТАСТИКА

лював А.Азімов): 1 Робот не може завдати людині 
шкоди або через свою бездіяльність допустити, аби 
людині було завдано шкоди. 2. Робот повинен 
коритися командам, які дає людина, крім тих 
випадків, коли ці команди суперечать 1 -му 
законові 3. Робот повинен дбати про свою 
безпеку, оскільки це не суперечить 1-му и 2 му 
законам) Ці закони універсальні в Н.ф..

Н.ф активно застосовує тралммймм сю жети 
і мотиви світ л-ри. Здебільшого обігрується 
сюжетна схема пригодницького роману та його 
різновидів: оліссеУ ("Космічна одіссея 2001
(1968) Кларка, мюнхгаузіади ( Зоряні щоденники 
ійона Тихого (1 9 5 7 ) Лема: р о б ін зо н а д и  
( Робінзони космосу' (1 9 5 5 ) Ф .К орсака), 
детективу ( Готель "Біля загиблого альпініста' 
бр.Стругаиьких); ш а х р а й с ь к о г о  р о м ан у . 
Утопійні романи будуються часто за принципом 
сю жету-екскурсії ( Туманність Анлромели" 
Єфремова). Такі сюжетні запозичення можна 
пояснити, бо фантастика як така це перш за все 
події, припущення, тимчасовий або просторовий 
зсув, для худож. втілення якого, на думку 
Чернишової. найпридатніша форма новеди. Для 
об ємнішого розповідання необхідний двигун" у 
вигляді пригодницького або ін. сюжету Переважна 
більшість наук.-фант. тв. -  оповідні. Але існує й 
драматургічна Н ф : К.Чапек R .U R .". Засіб 
Макропулоса'. Біла недуга"; П.Когоут "Війна з 
саламандрами' (за Чапеком). О.Девала Фауст і 
смерть К Крапива "Врата безсмертя Зрідка 
трапляються науково-фант. поеми: Поема про 
Робота С Кірсанова Отже, Н.ф. охоплює 
найрізноманітніші жанр, форми, тому слід говорити 
не про жанр Н ф. а швидше про особливу галузь, 
вил л-ри

Слід відзначити специфіку образності в Н.ф.. 
Позаяк Н.ф. здебільшого має справу з ідеями, 
винятковими ситуаціями, віднесеними в майбутнє 
(або минуле), то обр аз у фантастиці, за своєю 
суттю, не може бути такий достовірний та індиві­
дуалізований. як. скажімо, у сьогочас. психол. 
прозі. Але. з ін боку, більший рівень узагальнення, 
метафоричності у фант, образі дозволяють чіткіше 
виділити автор, концепцію.

Н.ф у 2-ій пол. XX ст. стала одним із 
найпопулярніших видів л-ри. За популярністю (але 
не за значущістю) з нею може позмагатися хіба шо 
детектив. Щороку з'являються сотні нов. тв. Н.ф. 
в різних регіонах світу, до неї звертаються такі 
поважні письменники, як Дж.Б.Прістні. Г.Кобо 

Абе. X .Кортасар. Гарсія Маркес. Р.Мерль.
Ч. Айтматов. Д.Леонов та ін. Переживши технічно- 
популяризаторський ухил на поч. XX ст. і 
космічний бум" у 50-60-ті рр.. суч. Н.ф. все більше 
наближається до філос. проблематики, прагнучи 
передбачити шляхи розвитку людської цивілізації 
і застерегти віл небезпечних тенденцій.

V цих умовах закономірно з явилося прагнення 
до класифікації величезного потоку Н.ф.. Г.Альтов 
у створеному ним Реєстрі суч. наук.-фант, ідей і 
ситуацій " поділяє Н.ф. на 10 класів. 73 підкласи.

326  груп і 2034  підгрупи, прагнучи охопити всю 
багатоманітність тем і сюжетів Н.ф.. Класифікація 
Г.Гуревича поєднує в собі жанр, і тематичні 
критерії й складається з 10 пунктів: 1) Пізнавальна 
фантастика. 2) Пригодницька фантастика. 3) Мрії 
про мету. 4) Мрії про засоби 5) Техніка 
майбутнього. 6) Нові ідеї. 7) Психол. фантастика. 
8) Сатир, фантастика. 9) Антиутопія. 10) Утопит 
А Осипов лешо видозмінює класифікацію 
Гуркевича. прагнучи звести її до суто жанр, 
критеріїв. Він виділяє такі напрямки: 1) Утопія. 
2) Антиугопія 3) Роман-застереження 4) Сатир, 
фантастика. 5) Проблемні тв. з твердим* наук - 
фант. змістом 6 ) Пригодницька фантастика.
7) Фант, детектив 8) Фант, казк а . 9) Психол. 
фантастика. 10) Гумор, фантастика. Незважаючи 
на певну умовність і неповноту наведених 
класифікацій (відсутня, напр., дитяча Н ф ). вони 
все ж дають уявлення про основні тенденції в 
розвитку Н.ф..

Біля джерел Н.ф. стоять імена Ж .Верна, 
Г .Веллза У подальшому Н.ф розвивалася 
переважно в Англії. США. Франції. У кін. XIX -  
поч. XX ст. значну ролю в розвитку Н.ф. відіграли 
Р./І.Стівенсон. МаркТвен, А.К.Лойл,Лж.Лондон, 
Є.Замятін. О Г аксл і. К.Чапек. Розквіт Н.ф. 
припадає на сер. ст. (до речі, він зумовлений 
значною мірою поч практичного засвоєння 
космосу). У цей час з являється група визначних 
письменників-фантастів у США (Р.Бредбері. 
К.Саймак. Р Шеклі. К .Воннегут, Азімов, 
Г.Гаррісон. Tie Ґуін), Англії (Кларк, Б.Ф .Рассел, 
Лж.Уіндем. Гайлайн. Лж.Оруел. К.Каттнер). 
Франції (Корсак, Мерль. П.Буль, Веркор. Е.Тріоле. 
В Познер. Ле Клезіо. М.Моно) Менше репре­
зентована Н.ф. в л-рах Німеччини (Г.Келлерман), 
Італії (І Кальвіно). Іспанії (А.М.Матуте. 
А.М.Мінтоте). Угорщини (Ф.Карікті). Японії (Кобо 
Абе. Комацу Саньо). сканл країн

Лосить міцні традиції має Н.ф. у слов'ян, 
країнах. У Чехії зародки Н.ф. можна вбачати в 
Лорозі світла" Я.Коменського (1641-1642), 

утопічному трактаті Б .Больцано (1819). романетто 
Я Арбеса "Ньютонів мозок" (1877) і Кандидати 
на існування" (1878), у сатир, повістях С.Чеха про 
подорожі пана Броучка на Місяць і в XV ст З 
1920 -х  рр. чес. Н.ф. активно розвивається 
(К. Чапек. І.Гаусманн, Е.Вахек, Я.Ване, В.Незвад. 
В Парад. З.Вольни, А.Плудек, Й.Несвадба. 
ї.Марек). У Польщі наук.-фант, первень мав місце 
в реаліст, романі Пруса "Лялька" (1887-89). але 
розквіт Н.ф. припадає на період після 2-ї світ 
війни (Лем, Ю.Жулавський. К.Фіалковський. 
К Борунь. І.Хруш евський. А .Чеховський, 
Й.Вайсфельд, Я Зайдень. Е.Брошкевич). Великою 
популярністю користується творчість болг. 
фантаста П.Вєжінова.

В Росії появі Н ф сприяли О Вельтман.
A. Олоєвський. М Гоголь. М.Шелрін. М.Черни- 
шевський. На поч. XX ст. Н.ф. віддали данину
B . Брюсов. К.Ніолковський. О.Купрін. О.Грін.
В Маяковський. І.Еренбурґ. В.Катаєв. М.Булгаков.

364



НЕГРИТЮД

A. Платонов, Є.Замятін, О.Толстой, О.Беляев, 
С.Беляев. В сер. ст. присвячують свою творчість 
Н.ф. Єф ремов, А.Адамов, А.Казанцев, бр. 
Стругаиькі, І.Варшавський, А.Лнєпров, Є.Парнов,
B. Шефнер, Г.Гор. В  Білорусі данину Н.ф. віддав 
Крапива. В Україні в царині Н.ф. працювали 
В.Винниченко, В.Влалко, Ю.Смолич, М.Трублаїні, 
0 .Левада, О.Бердник.

Анатолій Волков, 
Юрім Попов

НГЕМ (декламація, наспів) — клас, жанр 
в'єтнамської л-ри, ліро-епіч. поема у формі 
жіночого монологу.

Жанр був започаткований "Дружиною воїна, 
який пішов у далекий похід" поетесою ХУШ ст. 
Доан Тхі Дьєм. Поема створена силабічним вірш, 
розміром саунг тхат люкбат (7, 7, 6 та 8-складові 
рядки з внутр. та кінцевою римами), який став трал, 
для даного жанру. До найвідоміших зразків Н. 
належать "Скарги королівської наложниці" Нгуєн 
За Тхіху (XVIH ст.).

Борис інанкж

НЕГРИТЮД — (від франи. negritucfe — той, 
шо має відношення до негроїдної раси) — 
концепція етно-культ. відокремленості та 
виключності негрит. народів, яка віддзеркалилась 
у філософії, культурі, л-рі зх.-афр. країн (Сенегалу, 
Гвінеї, Малі, Кот-л'!вуара, Беніну), а також 
Мадагаскара та Антильських о-вів у 1940-1950 рр. 
XX сг.

Термін Н. був уведений Ж.-П.Сартром, який 
написав передмову до "Антології негритянської та 
мальгашської поезії франи. мовою" (1948), 
складеної Д.С.Сенгором — видатним поетом, 
політ, діячем та філософом Сенегалу. Слово Н. 
Сартр запозичив з поеми поета з Мартініки 
Е.Сезера "Щоденник повернення до рідної землі", 
яка увійшла в вищезгадану антологію. У 
подальшому термін Н. став використовуватися для 
позначення культ, тенденції в зх.-афр. країнах, 
суть якої полягає в намаганні повернутися до нац - 
етнічних коренів. Метафорично цю тенденцію 
висловив знову ж таки Сартр, який назвав свою 
передмову "Чорний Орфей" — він вважав 
нездійсненним намагання негрит. поета, який 
прилучився до зх. культури — чорного Орфея — 
з'єднатися з втраченою Евриликою, тобто зі 
споконвічним негр, началом. Т.Мелоне в кн. "Про 
негритюд в негро-африканській літературі" 
послідовно виводить Н. з настроїв негрит. 
інтелігенції, яка опинилася в атмосфері моральної 
кризи зх. цивілізації. "Негр —  пише він, — 
опинився в засланні від самого себе, опинився 
вирваним зі свого природнього середовища та 
кинутим у ворожий світ, ні в чому не маючи опори ". 
Через те негр повинен "знайти тотожність з самим 
сббою, відкрити самого себе та стати тим, шо він 
є". Тобто сутність Н. для Мелоне полягає в "процесі 
очищення індивіда, який витікає з глибин його 
сутності". У ширшому культ, контексті Н. є одним

з проявів культ, відродження афр. народів XX ст.. 
яке набирало в різних регіонах континенту 
специфічних форм. У пн. та сх. Африці воно 
виявилось в опорі на трал. араб, та ісламські 
цінності.

Поява такої тенденції саме у франи. колоніях 
зх. та центр. Африки була зумовлена низкою 
причин. З конкретно-ісь т а це пояснювалось 
жорсткою ассиміляторською політикою франи. 
колоніальної адміністрації, яка проводила 
наполегливе "офранцуження" місцевих народів, не 
дозволяючи їм з дитинства користуватися рідною 
мовою та дотримуватись най. традицій і звичаїв.

В англ, колоніях британці проводили більш 
тонку, ніж французи, "етнографічну" політику, 
дозволяючи народам своїх володінь користуватися 
рідною мовою та зберігати певною мірою трал, 
устрій життя. До речі; саме англійці почали 
першими вивчати історію та культуру афр, 
континенту. Важливе значення для формування 
афр. ідеології та самосвідомості мали етнографічне 
дослідження Б.Малиновського та А.Релкліф- 
Брауна. Перший власне афр. етнограф Е.Блайлен 
ше наприкін. Х !Х  ст. виступив за рішуче 
розмежування європ. та афр. культур на основі 
суттєвих відмінностей білої та чорної рас. Пікавою 
літ. ілюстрацією ло цієї тези стала повість 
Дж.Конрада "Серце темряви" (1902).

У 40-і рр. XX ст. Сартр першим помітив та 
"благословив" Н. як віднайдення пригнобленою 
негрит. особистістю своєї сутності, як прорив крізь 
"брехливі" навіювання европ. раціоналізму до 
споконвічної "негрит. душі" в усьому її обсязі. 
Тобто екзистенціалізм дав теор. форму буття Н. 
як течії в афр. ідей, житті. Важливу ролю в 
формуванні психолог, основ Н. відіграв А.Бретон, 
який вбачав в афр. ментальності особливу 
близькість до теор. постулатів сю рреалізм у і, 
зокрема, принципу "автоматичного письма", він 
закликав "відкрити афр. психізм".

Багато зх. дослідників виводили специфіку 
негрит. культури з етно-геогр. чинника — тропіки 
та селянський устрій життя зумовили особливу 
емоційність, ірраціоналізм та міфологізм в 
сприйнятті життя негроїдною расою. Франц, 
дослідник Е .Ґерньє зауваж ив: "Африка є
континентом емоційних почуттів, так само, як 
Америка є континентом хоробрості, Європа — 
об'єктивності, Азія — суб'єктивності". У тому ж 
напрямі розвиваються теорії франи. етнографів 
Д.Деві-Брюля та К.Деві-Стросса про своєрідність 
"дологічного мислення" первісних народів. 
Наза гал не можна не помітити типол. схожості ідей 
руссоїзму та Н., хоча для самих афр. філософів 
будь-який напрям в європ. думці асоціюється з 
раціоналізмом та утилітарністю.

Власне афр. концепція Н. виникла завдяки 
розвідкам таких письменників, сусп. політ, діячів 
та філософів, як Секу Туре. Кваме Нкрума. 
А.Мабоно, !.Абрагамс,,Анта Ліоп та, особливо, 
Сенґор. 1947 в Дакарі почав виходити друкований 
орган "Презанс афрікен" ("Афр. присутність"),

3 6 5



НЕГРИТЯНСЬКЕ ВИРОДЖ ЕННЯ

який став рупором ідей Н. Сєнгор проголосив 
ідею про принципову відмінність європ. та афр. 
ментальностей: "Європ. розум має аналітичний та 
утилітарний храрктер, розум негритянський 
заснований на інтуїції та співучасті". При цьому 
афр. мислитель далекий від будь-якої ідеї расової 
зверхності, він зауважує: Раси — це реальний
фактор, хоч я не хочу сказати, шо існують чисті 
раси" Інакше кажучи, раса для Сенгора — 
абстрактна характеристика людини, яка свідчить 
про наявність у нього певних психічних та 
інтелектуальних здібностей. До речі, новітні 
антропологічні дослідження вказують якраз на 
близькість європ. та негроїдних рас, проте для 
теоретика Н. важливим було підкреслити 
відмінність європ. та африк. менталітетів, 
зумовлених умовами іст. розвитку. Сєнгор 
говорить про особливі взаємовідносини світу та 
людини в Африці: "Н. висловлює по суті ту
людську теплоту, яка і є участю в житті, світі". Буття 
для негра, за Сенгором, це "закохана самовіддача 
телуричним силам". Любовне почуття відіграє дуже 
важливу роль у негритянському світосприйнятті, 
так Венера Готтентотська" (ритуальне зображення 
жіночої фігури) ніби уособлює єднання індивіда із 
зови, світом через символічну функцію родючості. 
Виходячи зі специфічних особливостей афр. 
менталітету — емоційності та міфол. сприйняття 
світу — Сєнгор пояснює своєрідність мист-ва Н. 
Воно є засобом пізнання та оволодіння світом через 
чуттєве проникнення та злиття з ним. Звідси 
найхарактерніші теми в л-рі — оспівування 
патріархального сільського устрою життя, 
близькість до землі, до життя природи, еротизм. 
Тематиці відповідають жанри, близькі до 
фольклору (міф, казка, байка), худож. форма
— поезія (в прозі Н. майже не виявився), риси афр. 
х-ру — безпосередність та емоційність. Най­
важливішими особливостями естетики Н. Сєнгор 
називає символічну образність та ритм — "найбільш 
чуттєву і найменш матеріальну річ". Почуття ритму 
знаходить яскраве відображення в негритянській 
поезії, скульптурі, малярстві, особливо, в танці, 
який с найкрашим засобом взаєморозуміння. 
Гвінейський письменник Камара Лей відзначає таку 
характерну рису афр. мист-ва, як наявність у ньому 
незбагненного, "таємниці", що символізує містичну 
єдність між людиною, природою та світом речей. 
До речі, стм/тізаммт цих особливостей афр. мист- 
ва є одним з важливих елемен-тів багатьох течій у 
європ. модернізмі (кубізм, експресіонізм, 
сюрреалізм тошо).

Складним є питання про твор. метод митців 
Н. Тут наявне переплетіння рис романтизму, 
сим волізм у та натуралізму. Численні європ. 
дослідники простежують риси сюрреалізму в поезії 
Н. Стосовно генези поезії Н. слід, безперечно, 
відзначити вплив усної, фольклор, традиції, 
значним є також зв'язок з франи. поезією кін. XIX
— поч. XX ст. (верлібр, відсутність розділових 
знаків), а також з антильською л-рою (негритянські 
народи цього регіону раніше за ін. прийшли до

самоідентифікаиії). Відіграли свою роль серед 
чинників впливу на Н. поет, традиції негрів США 
(спірічуелз). Сєнгор стисло визначив специфіку 
Н .: "Н. — це живий міф". С.Аллен підбив 
світоглядний підсумок л-ри Н.: "слово Н. означає 
в певному розумінні спробу негро-афр. поета 
повернути своїй расі значну енергійність, віру в 
себе, які розбивалися вшент протягом століть .... 
повернути собі світ, радість життя, знайти в ньому 
свою ролю". Найяскравішими поетами Н. були 
Е.Сезер (Мартініка), Сєнгор, Б.Діоп, Л.Ньянґ 
(Сенегал), Дж.Т.Ньяне (Гвінея), П.Хазуме (Бенін). 
Б.Дальє (Кот-д'Івуар) та ін. Споріднене Н. явише в 
л-рі негрів США —  репрезентує В.Дюбу 
(Н е гр и тя н сь к е  в ід р о д ж е н н я ), упорядник 
негритянської енциклопедії.

Після здобуття незалежності більшістю афр. 
країн Н. вичерпав в основному свої позитивні 
потенції і навіть у деяких аспектах став гальмувати 
розвиток сусп. свідомості африканців. Численні 
афр. філософи та' сусп. діячі відзначають іст. при­
реченість Н., виступають проти його замкненості 
на фольклор.-міфол. рівні свідомості, політ, та 
культ, ізоляціонізму, відмови від сприйняття європ. 
культури, безпідставної гіперболізації культ, внеску 
афр. народів у світ, цивілізацію. Більше того, Н. 
іноді ставав ідеологічною базою найреакційніших 
політ, режимів, як це сталося на Гаїті за часів 
диктатури Дювальє. Він же обгрунтовує т.зв. 
антибідий расизм в США та деяких афр. країнах. 
Проте, не приймаючи цих радикальних крайнощів, 
слід відзначити суттєву роль Н. у формуванні нац.- 
етніч. самосвідомості афр. народів.

Юрій Попов

Н Е ГР И Т Я Н С ЬК Е ВІД РО Д Ж ЕН Н Я або 
ГАРДЕМСЬКЕ ВІДРОДЖ ЕННЯ (англ Harlem 
Renaissance) —  впливовий культ, рух чорних 
американців 1-ої третини XX ст.. що 
супроводжувався потужним сплеском твор. енергії 
і викликав до життя появу видатних тв. л-ри, 
музики, образотвор. мист-ва. Друга його назва — 
Гарлемськмй ренесанс — підкреслює унікальну 
ролю, яку зіграли в ньому мешканці та заг. 
атмосфера "чорного" кварталу Нью-Йорка, хоч 
феномен най. духов, піднесення виходив за межі 
одного району або міста, виявляючись в усіх 
частинах США, і особливо яскраво — у вел. 
індустріальних центрах Пн. Хронологічні межі 
етнічного культ, розквіту важко встановити, і серел 
дослідників існують різні погляди на ие питання, 
згідно з якими тривалість Н.в. або розширюється 
від поч. ст. майже до 2-ої світ війни, або звужується 
до одного десятиліття — 1920-х рр. Найбільш 
зваженою  видається т .з ., представлена в 
авторитетній Нортонівській антології афро-амер. 
л-ри (1997), за якою пік руху припадає на 2-у 
половину 1920-х рр., а його імпульси, незважаючи 
на затухання у зв'язку з економічною кризою 1929 
та поч. "вел. депресії", відчуваються і протягом 
наступного десятиліття Шодо ідейно-худож.

3 6 6



НЕГРИТЯНСЬКЕ ВІДРОДЖЕННЯ

відлуння Н.в., воно присутнє на всіх подальших 
стадіях еволюпіі афро-амер. культури та сусп. 
думки.

На поч. XX ст. центр негр, буття значною 
мірою перемішується з сільських районів Пд. до 
промислових Сх. та Пн. До цього спричинили такі 
чинники, як впровадження в пд. штатах жорсткого 
сегрегаційного законодавства та посилення 
антинегр. настроїв у зв 'язку із завершенням періоду 
Реконструкції, шо незрідка становило загрозу 
життю темношкірих: швидкий розвиток
індустріальних регіонів країни, котрий зумовлював 
потребу в дешевій робочій силі; вивільнення 
робочих місць через вступ Америки до 1-ої світ, 
війни. Отже. гол. осередками афро-амер. життя 
стали чорні гетто вел. міст, серед яких перше місце 
належало Гарлему — "негр, столиці світу'' 
(Лж.В.Джонсон). що вабила до себе не лише 
чорних американців з усіх куточків країни, а й 
африканців та мешканців Вест-Індії. За словами
A. Локка, винятковість Гарлема полягала в тому, 
що він звів докупи "негра з Пн. та негра з Пд., 
городянина та селянина, студента, бізнесмена, 
службовця, маляра, поета, музиканта, шукача 
пригод та трудівника, проповідника та злочинця, 
експлуататора та вигнанця". Саме ие дозволило 
йому стати "центром нар. самовираження та 
самовизначення". V Гарлемі зосередилися й штаб- 
квартири найважливіших культ, та політ, 
організацій афро американців — Нац. асоціації 
сприяння прогресу кольорового населення. Нац. 
міської ліги тошо. Там виходили друком часописи 
"Крайсіс" ("Cr/sis"). "Опортьюніті" (' Oppprfun/fy"). 
"Нігроу ворлдТ '-TVegro И/огИ"), які сприяли 
відкриттю та підтримці молодих талановитих 
авторів. Ше істотнішою була висока концентрація 
негр. твор. інтелігенції, якій належать наизначніші 
хулож. здобутки Н. в.

Теор. концепції та мист. практика Н. в. 
відзначаються розмаїтим спектром ідейних та естет, 
позицій, аж до прямо протилежних. Провідними 
теоретиками руху були філос. та культ, діяч А./Іокк, 
видатний письменник, політик, афро-амер. лідер
B. Дюбуа, історик К. Вудсон. Водночас пред­
ставників цієї течії об'єднувала віра в необхідність 
зруйнувати усталені стереотипи у сприйнятті та 
зображенні людей чорної раси, насамперед, серед 
них самих, а також у широкому сусп. контексті 
США та міжнар. спільноти. Ядром нов. моделі 
афро-амер. ідентичності став кониепт нов. негра", 
вперше запропонований Докком у програмовому 
худож. документі Н. в. — зб., шо мала таку саму 
назву ("Новий негр ", 1925). Сповнений почуття 
власної гідності та гордості за свою расу, впев­
нений у фізичній та моральній красі одно­
племінників, рішучий у боротьбі за свої права, цей 
"нов. негр" йшов на зміну "плазуючому та 
догідливому негру доби рабства". Т. ч.. наріжним 
каменем ідеології Н. в. стала проблема "расової 
свідомості, що прокинулася", потреба у 
самоідентифікаиії на нов. засадах, шо про­
понувалася до розв'язання, понад усе, на

індивідуальному або внутр.-етнічному рівні, не 
зачіпаючи політ.-економічних підвалин сусп-тва. 
Відповідно, зусилля діячів Н. в. були спрямовані 
на формування афро-амер. особистості нов. типу. 
Досягнення цієї мети вимагало подолання 
комплексу расової меншовартості, прищеплення 
поваги до своїх етнічних цінностей, усвідомлення 
духов, та естет, багатства чорношкірих. Засобами 
виховання в дусі расової гідності мали стати 
звернення до знехтуваних офіційною історіогра- 

' фією сторінок негр, історії, а також мист во. 
зокрема, театр, якому через його сусп. природу та 
доступність відводилася особлива роля в 
трансформуванні расової самосвідомості. У той 
самий час рух не був вільний від ідейних 
суперечностей, зокрема, пов'язаних з радикальною 
сусп. позицією Дюбуа. Його прагнення підпо­
рядкувати негр, мист-во політ, цілям аф ро­
американців сприймалося багатьма митцями як 
спроба обмежити своббду творчості, в якій вони 
бачили основний сенс Н. в.. Не призводило до 
відкритих сутичок на сторінках преси.

Важливою рисою Гарлемського ренесансу 
стало пробудження зацікавленості Африкою як 
втраченою прабатьківщиною та одним з джерел 
перетворення ментальності амер. негрів. Увага до 
Чорного континенту, шо уявлявся гарлемиям в 
переважно екзотичних тонах, була зумовлена і 
шойно набутим відчуттям тяглості негр, досвіду в 
часі, яке заохочувало до ешелонування культ.- 
расової пам'яті вглиб історії та міфу, і необхідністю 
дати негр, молоді рольові моделі, демонструючи 
героїчне минуле чорної раси. З ін. боку, ця увага 
вписувалася взаг. європ.-амер. культ, контекст, шо 
характеризувався пошуками "природної" 
альтернативи технократичній зх. цивілізації і 
пов'язаною з цим естетизацією примітиву, "модою 
на Африку ", зародженням негритю лу з його 
акцентом на афроиентричних худож. принципах.

Найяскравіші мист. постаті Н. в. на різних 
етапах його розгортання — поети Джонсон (1871- 
1938), А.Бонтан (1902-1973), К.Маккей (1889- 
1948), К.Каллен (1903-1946): автор синтетичного 
роману "Очерет " (1923), шо інтегрував первні 
прози, поезії та драми, візіонер та містик Дж.Тумер 
(1 8 9 4 -1 9 6 7 ) : ранні афро-амер. письменниці 
Дж.Фосет(бл. 1884-1961), Н.Дарсен (1893-1964). 
У рамках Н. в. починав тв. шлях відомий поет, 
прозаїк, драматург Д.Хьюз(1902-1967). Наприкін. 
руху в його річище влилася оригінальна творчість
З.Н .Герстон —  фольклориста, антрополога, 
авторки романів, оповідань, п 'єс  та есе. 
Своєрідним маніфестом нов. генерації чорних 
митців став опублікований 1919  со н ет К. Маккея 
"Якщо ми маємо померти.", шо пролунав як виклик 
расизму. Фундаментальні естет, постулати доби 
виклав у передмові до складеної ним антології "Зб 
поезій амер. негрів" (1922 ) Д ж .В .Джонсон. 
Виступивши з гострою критикою л-ри на негр, 
ліа/тектж, він поставив перед митцями завдання 
знайти алекватнішу форму для вираження 
"образності, способу висловлення, особливих

3 6 7



НЕОКЛАСИЦИЗМ

оборотів думки, унікального гумору та пафосу 
афро американців, за допомогою якої можна було 
б передати їхні 'найглибші та найпілнесеннїіі 
переживання та прагнення" і в найрізноманітніші 
способи розкрити "теми найширшого діапазону". 
Отже, на порядку денному мисг-во Н. в. поставило 
перш за все досягнення високої худож. 
довершеності у розкритті "душі чорного народу" 
(Дюбуа). Його рушійну силу складали пошуки нов. 
худож. мови, здатної відбити зміну расово-психол. 
парадигми чорного американця. Якшо для Каллена 
та Маккея це означало досконале опанування клас, 
вірш, жанрів та розмірів англо-амер. поет, тралим й 
(надто вони відзначилися у жанрі сонету), то Д.Тумер 
поєднував експериментування в дусі тодішніх 
модерністів з проникливо-емоційним переланням 
атмосфери амер. Пл. Хьюз насичував ранню поезію 
ритмами та образами негр, музики, переважно 
блюзу та джазу, яку вважав за найавтентичнішу 
худож. форму самовиразу чорних. А Герстон 
спиралася у своїй прозі на фольклор, відтворюючи 
не лише ідіоматику або синтаксис негр, діалекту, а 
й цілі міфопоет. моделі світовідчуття. Всі разом, їхні 
пошуки незмірно збагатили скарбницю афро-амер. 
л-ри нов. проблематикою та оригінальним худож. 
інструментарієм. Тв. митців Н.в. знов і знов стають 
об'єктами "повторення та перегляду" (Repetition 
and Revision) з боку наступних поколінь чорних 
літераторів.

За аналогією з поняттям Н. в. широкий культ.- 
мист. рух, шо відбувався впродовж 1960-1970-х 
рр. у рамках "негр, революції", тобто піднесення 
боротьби за громадянські права, стали називати (з 
легкої руки англ, дослідника К.Бігсбі) Другим 
негр, відродженням". Набагато більше за 
масштабами, ніж його іст. попередник, це явише 
радикально відрізнялося від "першого" відродження 
високим ступенем політизації мист-ва, відданням 
пріоритету сусп. цілям перед естет. Сьогодні 
вживають і термін "Третє Н.в." — мається на увазі 
якісний злет афро-амер. красного письменства у 
1980-1990 рр.. коли воно вийшло на заг-наи. та 
міжнар. орбіту, що символізувалося присудженням 
Нобелівської премії 1 9 9 3  у галузі л-ри Тоні 
Моррісон. першій негр, письменниці,шо була 
удостоєна цієї честі. Для суч. періоду в розвитку 
негр, л-ри характерний поворот від відкритого 
расового протесту до внутр.-етнічної проблематики 
— пошуків коріння, повернення до витоків, 
співвідношення між особистістю та чорною 
громадою, відновлення іст. та міфопоет. минулого 
як істотної складової індивідуальної ідентичності. 
V поетиці нинішній етап характеризується 
синтезуванням новітніх принципів постмодернізму 
та м а г іч н о г о  р е а л ізм у  з афрогенними 
наративними та риторичними стратегіями.

Див Оповідки рабів
Наталя Вясомьжа

НЕОКЛАСИЦИЗМ — термін для визначення 
досить різнорідних явиш у л-рі, малярстві,

різьбярстві, архітектурі та музиці, під яким розу­
міється використання певних естет, принципів, 
змістовних елементів та етил, прийомів європ. 
к л а си и и зм у  XVH-XVHI ст. Зокрем а, в л-рі 
орієнтація на ант. сюжети та образи, героїчний 
стоїцизм персонажів, цілісність характерів, 
абсолютні моральні цінності, ясність і благородство 
стилю, впорядкованість та гармонійність у побудові 
сюжету.

Термін Н. вживається досить широко, іноді ним 
користуються для позначення класицизму 2 -ї пол.
XVIII — 1 пол. ХІЙ ст., для відмежування його від 
класицизму XVII —  поч. XVIII ст. (те, шо в рос. 
критиці позначалося термінами "псевдо­
класицизм", "лжекласицизм"), в ін. випадках він 
служить для визначення деяких течій у л-рі зламу
XIX — XX ст. тошо, проте найвиправланішим буде 
не локалізувати Н. певними часовими 
обмеженнями, а розглядати його в контексті заг. 
закономірностей розвитку літ. процесу. Звичайно, 
Н. з'являється як реакція на те чи ін. літ. явише, в 
якому домінує худож. свавілля, дисгармонія, 
невпорядкованість. Це свого роду прагнення до 
відновлення традиції та порядку в мист-ві. Так, 
неокласицисти кін. XVIII — 1 пол. XIX ст. 
протиставили культ краси та гармонії сенти- 
менталістській чуттєвості та романт. ірраціоналізму, 
громадянську активність героїв — індивідуалізму 
та аморалізму романт. "бурхливих геніїв", їхній 
зануреності у сф еру приватних, інтимних 
переживань. Характерними зразками Н. в кін. 
XVIII ст. була поезія А.Шеньє ("Античні вірші"), 
драматургія М.-Ж.Шеньє, малярство Ж ./1.Давила. 
В сер. XIX ст. проти домінування романт. 
принципів у поезії виступили поети-парнасці Л. де 
Ліль ("Античні вірші") та Т.Ґотьє ("Емалі й камеї"), 
закликавши повернутися до клас, цілісності та 
розміреності. В Англії риси Н. були притаманні 
декотрим тв. прераф аелітів, зокрема, вони 
простежуються в поемі В.Морріса "Життя та 
смерть Ясона". V нім. л-рі Н. проявився перш за 
все в драматургії та поезії Й.В.Ґьоте ( Римські 
елегії"), а також у творчості перекладача ант. 
текстів Е.Ґейбеля. У Росії Н. був представлений 
анакреонтичною, поезією О.Пушкіна та К.Ба­
тюшкова, перекладами Н.ґнєдіча. антологічними 
віршами Ап.Майкова й М.Щербини ("Грецькі 
вірші"). Черговий сплеск Н. виникає на рубежі XIX 
— XX ст. У даному випадку неокласиків об'єднує 
реакція на си м во л ізм , н ату р ал ізм , імпре­
сіонізм, неоромантизм (хоча з останнім існують 
певні точки збігу), а також на пізніші течії в мист-ві 
(кубізм, футуризм, експресіонізм тошо). Н. чужі 
песимізм, надломленість, суб'єктивізм, емоційна 
розшарпаність, фантастичність, формальні експе­
рименти цих течій, його репрезентанти прагнуть 
протиставити лекалансу та прозаїчній реальності 
традицію клас, європ. культури, знайти певні вічні 
естет, цінності, створити ідеальні образи та 
помістити їх у позачасове, очишене від конкретно- 
іст. суперечностей середовише, повернутися до 
активності та величності форм. Щодо цього близькі

3 6 8



НЕОМЇФОЛОПЗМ

до Н. положення рос. акм еїзм у який декларував 
конкретно-чуттєве сприймання світу речей, 
повернення слову його первісного, не СИМВО­

ЛІЧНОГО значення. Теор. обгрунтував худож. 
ІНГЄНЦЙ Н. К.ФіДЛер, ЯКИЙ проголосив метою МИСТ- 

ва подолання хаосу реальної дійсності.
У Франції наприкін. Х !Х  ст. складається 

неокласиыистична т.зв. романова школа (есоїе 
romane). Її програму сформульовано було 
Ж.Моро: повернення від тьмяності символізму до 
клас, випробуваних форм. Гасло "клас, рене­
сансу", яке висунув Ш.Моррас, пов'язувало зав­
дання л-ри з традииіоналістично-наиіонадістич- 
ними настановами. Сформульована в часописі 
"МндіеЛе Яеиие Ргдпсдізе" (1909 ) й худож. 
здійснювана, насамперед, П.Валері, програма була 
скерована на поєднання з клас, традиціями 
досягнень символізму. В Німеччині в неокласи- 
иистичному річиші розвивалась творчість Пауля 
Ернста, Самуеля Люблінського, Вільгельма фон 
Шодьца, а також С.Георге та поетів його кола 
(George-Kre(s). В Англії повернення до класицизму 
стало одним з гол. положень літ. теорії Т.С.Еліота, 
теорії та практики імажизму

У Росії риси Н. були притаманні творчості 
В .Брюсова, К .Бальмонта, Вяч.Іванова,
O. Мандельштама, М.Волошина, М.Кузміна,
А.Ахматової. І.Анненський в ант. тр агед іях і 
М.Цветаева в циклі "Федра" та драм, поемі 
"Аріална" олюднюють та уречевлюють античність, 
модернізуючи почуття своїх героїв. Неокласи- 
цистичні тенденції вагомі В ПОЛЬ, поезії XX ст., 
частково т е  з часів "Молодої Польщі" (вірш. зб. 
Л.Стаффа "Квітуча гілка" (1908), "Посмішки 
митгевостей" (1 9 1 0 ), "У тіні меча" (1 9 1 1 ). 
Найвиразніше — з 1930-х рр., коли поети групи 
"Скамандер" (Я.Іваш кевич, С .Н аперський,
P. Колонєиький, П.Гертц) значною мірою під 
впливом Вадері та Георга звернулися до трад. 
жанрів: оди, е л е г ії  тошо. У повоєнні 4роки 
неокласииистичну програму, зокрема, повернення 
до Міцкевичевої традиції, висунув часопис 
"Кузня". З 1 9 5 6  виникає поет, група, що 
орієнтована, передовсім, на поль., ісп., англ, 
йрроко (Я.Римкевич, Й.Сіто). Риси Н. помітні 
також у поезії серба Дудича, яка відзначена 
витонченістю та досконалістю клас, стилю. Теорію 
Н. розвивав рум. літ-знавеиь і критик Ловінеску.

п ^Україні ознаки Н. наявні в тв. Лесі Українки 
(драма Жасанлра", 1908). Яскравим явищем була 
творчість неокласиків на поч. 20-х рр. XX ст.: 
М Зерова, О.Бургардта (Юрія Клена), М.Риль- 
сыюго, П.Филиповича, М. Драй-Хмари. Вони 
виступали за високу художність літ. тв., засвоєння 
ант. та зх.-європ. поет, культури. Зеров був 
прибічником культ.-іст. та естет літ-знавства й 
творюсті, всяких худож. інтереси переважали над 
софммбт: Йому належать кращі переклади віршів 
рж.поетш; у дусі Н. написана зб. поезій "Камена" 
^9й4),нпо присвячена античності та укр історії. 
№йемрність строгих поет, форм Рильського 
бйрюж wdMy має джерелом його захопленість Н.

у 20-і рр. (зб. "Тринадцята весна", "Крізь бурю і 
сніг"),

Ант. мотиви, сюжети й образи, класицистичні 
конфлікти й ситуації, модернізовані в дусі часу, 
широко використовуються в прозі, поезії, й, 
особливо, в драматургії протягом всього XX ст. 
("Цезар і Клеопатра", "Пігмаліон" Б.Шоу, "Мухи" 
Ж.-П. Сартра, "Антіґона" Ж.Ануя, "Троянської 
війни не буде", "Електра" Ж.Жироду, "Улісс" 
Дж.Джойса. "Кентавр" Дж.Аппайка, "Касандра" 
К.Вольф та ін.). Проте наявність цих мотивів і 
конфліктів рідко супроводжується характерним 
класицистичним відчуттям світу й стилістикою, тому 
проблема ідентифікації Н. у л-рі XX ст. є одним з 
актуальних завдань порівн. літ-знавчого аналізу. Ін. 
важливим аспектом дослідження є зв'язки й 
паралелі між різними видами мист-в, оскільки Н. 
проявився не менш яскраво, ніж у л-рі, в малярстві . 
Давид, Пюві де Шаванн, Лені, "неоенгрізм", 
П.Пікассо у Франції; "нова матеріальність" у 
Німеччині (Канольдт); "метафізичне малярство" в 
Італії (Де Киріко, Казораті); регіоналізм у США 
(Вуд). У Росії риси Н. присутні у творчості Бакста, 
Серова, Петрова-Водкіна.

У музиці риси Н. відчутні у тв. Стравінського, 
Мійо, Онеггера, Пуленка, де поєднуються 
наслідування клас, традиції та модернізація муз мови.

Н. проявився також у різьбярстві (творчість 
Майоля й Бурделя у Франції, Мессіни в Італії, 
Коньонкова, Матвеева в Росії) та значною мірою в 
архітектурі XX ст. Клас, чіткість ліній та лаконізм 
протистояли тут еклектиці модерну поч. ст. (Перре 
й Ґарньє у Франції, Везене у Німеччині, Вагнер і 
Доз в Австрії, Жолтовський у Росії). З ін. боку, не 
можна не відзначити, шо арсенал худож. засобів 
класицизму використовували тоталітарні режими 
в Італії, Німеччині, Китаї та СРСР для створення 
помпезних громадських будівель і претензійних, 
незграбних тв. малярства та різьбярства.

Можна говорити про використання деяких 
елементів класицистичного канону, зокрема йото 
нормативності, в л-рі соціалістичного реалізму: 
пріоритет сусп. над особистим, правдоподібність 
замість правди, конфлікт обов'язку й почуття, 
ідеалізація героїв, заданість фіналів, піднесеність 
стилю тошо ("Розгром" О.Ф адєєва," Дюбов Ярова" 
К.Треньова, "Оптимістична трагедія" В.Вишнев- 
ського, "Загибель ескадри" О.Корнійчука). Однак 
використання елементів класицизму в 
соціалістичному реалізмі суттєво відрізняється від 
неокласииистичних явищ у європ. мист-ві XIX — 
XX ст., швидше це профанація, вульгаризація 
класицистичних прийомів.

Микола Нвфьодов, 
Юрій Попов

НЕОМ1ФО ДОПЗМ  — течія в європ. культурі 
кін. ХІХ-ХХ ст., досить різноманітна за своїми 
проявами, сой. та філос. природою, яка зберегла 
значення для всієї світ, культури XX ст. 
Засновниками Н. вважаються Р. Вагнер (1813- 
1883) та Ф.Ніише (1844-1900). Відродження заг -

3 6 9



НЕОМЇФО/ЮПЗМ

культ, зацікавлення міфом пов'язане з кризою 
п о з и т и в і з м у ,  розчаруванням в аналіт. шляхах 
пізнання. Філос. основою Н. в мист-ві були 
інтуїтивізм, ірраціоналізм та пантеїзм. В нов. якості 
проявлялись традиції романтиків першої пол.
XIX ст. Й.Гьольдерліна та Е .Т .Гофмана, які 
прагнули використовувати образи трал, міфології 
не лише як іманентну емблематику, але також як 
матеріал для самостійного худож. міфологізування. 
Теми та образи ант. міфології у Ґьольдерліна 
виражають глибокі тенденції сучасності 
( "Гіперіонова пісня долі'). Відродження інтересу 
до міфу в л-рі XX ст. проявилося в декількох 
основних формах. V худож. тв. символістів, 
експресіоністів та ін. посилилось використання 
міфол. сюжетів та образів, які йдуть віл романтизму. 
Створюються численні стилізації та варіації на 
міфол. теми із залученням не тільки трал, європ. 
міфів, але й міфології ін. народів. Це проявилося 
насамперед в європ. символістській та неоромант. 
драматургії, в "Саломеї" О.Уальда, "Чуді святого 
Антонія" М.Метерлінка, Касанлрі" Лесі Українки. 
Такими є символістські драми Вяч.Іванова

Прометей", І.Анненського "Меланіппа-філософ". 
Кубофутурист В .Х лєбніков у поет, формі 
трансформує міфол. сюжети багатьох народів світу 
("Девий бог". "Загибель Атлантили", "Вила і 
лісовик"). Н. знайшов відображення в поемах 
І.Франка ("Смерть Каїна ", "Мойсей"). Значне місце 
міфол. мотиви займають в поезії М.Волошина, 
М.Ґумільова. Ін. течія проявилась у створенні 
"автор, міфів". Об'єктом такого міфологізування 
стають не тільки "вічні" теми (любов, смерть, віра, 
самотність), але й світ відчуженої особистості в 
умовах машинної цивілізації або провінційного 
міщанства. Це знайшло вираз у різноманітних поет, 
жанрах ("Міста-спрути" Е.Верхарна), драматургії 
("R .U .R ." К .Ч апека, "Й осип прекрасний" 
Н.Хікмета) та прозі ("Кручений б іс" Ф. Сологуба). 
Але найяскравіше Н. проявився в перші десятиліття
XX ст. в таких жанр, формах, як "роман-міф",
драма-міф", "поема-міф", де міф не служить

єдиною сюжетною лінією, а співвідноситься з ін. 
міфами, з темами історії та сучасності: романи 
Лж.Лжойса "Улісс", Т.Манна "Йосип та його 
брати", А.Белого "Петербург", "Петро і Олексій" 
Л .М ереж ковського, "М айстер і Маргарита" 
М.Булгакова тощо. Сюжет гомерівської "ОдісеІ" у 
Джойса служить засобом упорядкування хаотичних 
подій в житті небагатьох дублінців, шо символізують 
лю дство. Символічні мотиви в "У ліссі" 
модифікують трал, символи первісної та христ. 
міфології (вода як символ родючості, купання — 
хрешення). Джойс користується міфол. мотивами 
вмираючої та воскресаю чої Боголюдини як 
метафорою циклічної концепції історії. У Т. Манна 
бібл. сюжет перетворюється на іст. п ер еказ, в 
аспекті філос. роману. Стаючи в л-рі нов. часу 
змістом багатьох трал, сюжетів, ст. міфологія ніби 
пристосовується до вимог інонац. середовища, 
здійснює перехід на виший ідейно-тематичний 
рівень сприйняття, моделювання та пізнання

дійсності. Характерним прикладом створення міфів 
у XX ст. є творчість Ф .Кафки. Сюжети і персонажі 
його романів "П роцес", "Замок" моделюють 
людство назагал, мають універсальне значення, 
формують "міфологію" соц. відчуження. Для Н. 
характерні різноманітні форми співвідношення 
міфології та історії. Тут міф виступає і як 
глибинний зміст історії, носій "природнього " 
(Т.Манн), і як відображення світу першогероїв та 
першоподій, шо варіюється в різних умовах 
сучасності ("Кентавр" Дж.Апдайка).

Існують спроби визначення суч. міфу на основі 
досвіду суч. міфотворців. Нім. літ-знавеиь Генріх 
Шірмбек убачає в ньому "манеру споглядання" 
митця, яка допомагає йому побачити предмет як 
"міф ічно-типове" начало, шо приводить до 
"міфічної спадкоємності вел. моделей подій". 
Франи. літератор Р .Ґар од і назвав таку 
міфотворчість худож. користуванням" мовою 
природи, ще не відлитою в форму наук, та 
технічних вимог" ("Про реалізм без берегів"). 
Франи. структураліст К.Деві-Строс убачає в нов. 
міфології знакову систему, мов. структуру, шо 
пояснює як теперішнє і минуле, так і майбутнє. 
Являє наук, інтерес "діалектична формула" міфу, 
запропонована О.Ф.Лосєвим ще в 30-і рр., котра 
має універсальний характер: "Міф є в словах дана 
чудесна особистісна історія,... розгорнуте магічне 
ім'я". Для всякої міфології, за Лосевим, була 
неминучою фетишизація однієї ідеї. Спираючись 
на факти, які розуміються незаперечно, 
догматично, міфологія може призволити і до 
спотворення особистої та сусп. свідомості. Таким, 
напр., був пролеткультівський і раппівський міф 
про непотрібність мист-ва пролетарію-комуністу, 
бо воно не можливе без геніальності, а геній — це 
нерівність, яка породжує експлуатацію.

Після 2-ої світ, війни Н. частіше виступає як 
засіб для акцентування певної соц., іст., психол. 
ситуації за допомогою міфол. паралелей. 
Використовується сюжет "О дісеї" ("Зневага"
A. Моравіа. "Некія" Г.Носака), "Іліади" ("Касанлра" 
К.Вольф), "Енеіди" ("Смерть Вергілія" Г.Броха). 
Поширення Н. отримав у післявоєнній європ. 
драматургії ("М едея та Антігона" Ж.Ануя, 
"Електра" Ж.Жіролу, Новий Сізіф" Р.Мерля, 
"Сьогодні ще зайде сонце над Атлантидою"
B . Незвала, "Йосип прекрасний" Н.Хікмета, 
"Геркулес і Авгієві стайні" Ф .Дюрренматта, 
"Амфітріон" та "Пандора" П.Халса). З 50-60-х рр. 
неоміфол. тенденції сприяють розвиткові в 
латиноамер. л-рах т.зв. магічного реалізму — 
синтезу міфології, історизму, фольклоризму та соц. 
реалізм уг Ж .Амаду — "П астирі ночі",
А.Карпентьєр — "Царство земне", Г.Маркес — 
"Сто років самотності" та ін. Оригінальним 
вираженням Н. в тв. Маркеса є складна діалектика 
життя і смерті, пам'яті і забуття, часу і простору. 
Типол. наближені до магічного реалізму такі тв., 
як "Залізний театр" груз письменника О.Чиладзе 
або Білий пароплав (Після казки)", "І понад вік 
триває день", "Плаха" Ч. Айтматова, "Дім на горі"

3 7 0



НЕОРИТОРИКА, НОВА РИТОРИКА

та оповідання В.Шевчука. Неоміфол. тенденції 
досить часто сполучаються з тяжінням до нац. 
самоідентифікаиії, до встановлення іст.-етнічного 
коріння, до усвідомлення най. менталітету: муз. 
драми Вагнера: "Так казав Заратустра" Ніцше: 
поеми священика Д .В ер д аґер а , одного з 
основоположників "Каталонського відродження", 
"Атлантида" (1877) і "Каніго" (1886) про міфічно- 
легендарне походження батьківщини поета; болт, 
роман-міф "Орфей-вішін" П.Ионєва й містичний 
роман П.Павлова "Орфеїда" (міфічний Орфей 
походив з Фракії — теренів сьогочас. Болгарії).

Серед особливостей поетики Н. можна 
виділити використання структури міфу та обряду 
як вираз циклічної концепції світу: в кожному явищі 
сучасності просвічує минуле й майбутнє. Худож. 
текст у структурі Н. поєднується з міфол. 
інтерполяціями, що розширюють картину зобра­
жуваного. Таким є сплетіння міфол. героїв з суч. 
дійсністю Пенсільванії 1947  в романі Апдайка 
"Кентавр". V "Майстері і Маргариті" М.Булгакова 
московський побут 20-х рр. XX ст., долі героїв 
поєднані з євангельською історією суду над 
Христом. Неоміфол. конструкції Кафки в романах 
"Процес", "Замок", новелі "Перетворення" є 
єдиним сплавом фантастики та реальності, коли 
неймовірне і безглузде відбувається в буденних, 
обставинах, позбавлених будь-яких романт. 
ефектів. Метафора в його поет, фантазії виступає 
як реальність, а не як притча чи порівняння, 
набуває властивості міфу, існує декілька методів 
вивчення впливу міфології на л-ру та мист-во. 
Представники європ. та амер. ритуально-міфол. 
школи (Н.Фрай) вважають міф, шо зливається з 
ритуалом і архетипом, вічним джерелом мист-ва. 
Ними досягнуто значних результатів у вивченні літ. 
жанрів, шо пов'язані з ритуальними, міфолог, та 
фольклор, традиціями, в аналізі суч. 
переосмислення міфів. V рос. літ-знавстві та 
фольклористиці ритуал і міф звичайно 
розглядаються не як вічні моделі мистецтва, а як 
рання лабораторія худож. образності (С.Аверінцев, 
М.Бахтін, Ю.Лотман, Є.Мелетинський). В Україні 
проблеми міфологізму і Н. вивчаються в аспекті 
трал, сюжетики літ-знавцями Чернівецького ун-ту 
(А.Волков, А.Нямцу, С. Абрамович, І.Зварич та ін.).

Микола Нефьояов

НЕОМФОЛОПЧНА (РИТУАЛЬНОМ!ФО^ 
ЛОГІЧНА) ШКОЛА —  наук, напрямок, який на 
нов. етапі наук, розвитку й принципово нов. 
порівняно з міфол. школою Х!Х ст. методами 
вивчає значення міфів для культури назагал, 
фольклору та л-ри зокрема. Становлення Н.ш. 
пов'язано з досягненнями англ, антропологічної 
школи: Е .Б .Тайлора (1 8 3 2 -1 9 1 7 ) , а надто 
етнографа, фольклориста та філолога Дж.Фрезера 
(1854-1941). В багатотомовій праці "Золота гілка" 
(1890) він встановив зв'язок різних обрядів 
(ритуалів) з утворенням міфів. В подальшому Н.ш. 
розвивалася в двох напрямках: ритуальному (лінія 
Фрезера) та юнгіанському (лінія К.Юнґа). Послі­

довниця Фрезера в Англії П.Ветсон (Кембрідж) в 
дослідженні "Від ритуалу до роману " прагнула 
довести, що легенда про Грааль — літ. запис давн. 
ритуалу, і побудова багатьох романів на цю тему 
відповідає давн. ритуалам поновлення життя у 
вавилонян, єгиптян, греків та римлян. Психоана­
літична теорія швайц. психолога і філософа 
К.Юнґа пояснювала передачу первинних міфол. 
структур (архзтмттів) з покоління в покоління за 
допомогою "колективного несвідом ого". 
Найповнішу розробку юнгіанська лінія отримала 
в книзі М.Бодкін "Архетипи в поезії" (1934). 
Перелставники кембрілжської школи прагнули 
відшукати в суч. л-рі міфол. центр, створений на 
основі "королівського" ритуалу, намагались звести 
л-ру до єдиного першоджерела. Першим значним 
міфокритиком США, котрий поєднав фрей- 
зерівське та юнгіанське, був У.Трой. В програмовій 
статті "Міф, метод та майбутнє" (1 9 4 6 ) він 
стверджував значення міфу як засобу вирішення 
заг. проблем особистості та суч. худож. творчості. 
Джерелами вдосконалення міфокрит. методології 
Трой вважав психоаналіз, антропологію та порівн. 
релігію. Канадець Н.Фрай в статті "Міф та 
література" (1961) виразив розуміння міфу як типу 
худож. оповідання та форму словесного мист-ва. 
Суч. п-ра, на його думку, швидше народжується з 
давн. міфології, ніж "із суч. емоційної 
необхідності". Міфи, архетипи. за Н.Фраєм, 
живуть в л-рі протягом всієї її історії. Фрай шукав 
вихід за рамки вузького міфокрит. детермінізму. 
Теоретик франи. структуралізму К.Леві-Стросс 
прагнув подолати розрив між психол. та логічним 
підходом до міфу. В схож ості давн. міфів 
Леві-Стросс вбачав підтвердження ідеї про наяв­
ність стереотипної логіки (моделі) свідомості. Він 
засновує свій метод вивчення міфів на стуктурній 
лінгвістиці, пропонуючи аналізувати їх на 
семантико-лінгв. рівні. Зміст кожного міфу при 
цьому визначається за допомогою найбільш 
коротких речень (структурних елементів), які потім 
з'єднують в "пучки елементів".

Тою чи ін. мірою подібні до Н. ш. методи 
дослідження використовували В .Пропп. 
О.Фрейленберг, М.Бахтін, В .Топоров, Є.Меле­
тинський, С.Аверінцев та ін. В Україні історію Н. 
ш. досліджує О.Козлов.

Микола Нефьодов

НЕОРИТОРИКА, НОВА РИТОРИКА —
напрямок в літ-знавстві XX ст., основоположним 
постулатом якого є розуміння тв. як вислову.

Основи Н. були закладені бельґ. вченим 
X. Перельманом ("Теорія аргументації'), який ввів 
в обіг термін "нова риторика". Вона народжу­
валася у тісній співпраці структуралізму та 
"нової критики", зумовленій їх заг. інтересом до 
тексту як міждисциплінарного об'єкта дослідження, 
зокрема, прагматичного аспекту його внутр. 
організованості та функціонування. Виникнувши 
у 60-ті рр. XX ст. завдяки спільним зусиллям 
теоретиків л-ри, лінгвістів, філософів та  логіків

3 7 1



НЕОРОМАНТИЗМ

Франції, Італії, США та ін. країн, Н. твор. 
переробила класичну спадщину як ант. (Ари­
стотель, Квінтіліан, Ціиерон та ін.), так і нац. 
риторів різних європ. країн. Однак, на відміну від 
ст. (нормативної) риторики як "науки 
красномовства", шо охоплювала різні жанри 
ораторського мист-ва, Н. займається теор. 
осмисленням та практичним аналізом умов, форм 
та засобів ефективного впливу худож. (і не тільки) 
тексту на адресата (реципієнта вербалізованого 
повідомлення), і в цьому плані вона змикається з 
лінгвостилістикою, поетикою та лінгвістикою 
тексту. Ототожнюючи тв. з повідомленням (контакт 
відправника та реципієнта за допомогою коду і в 
зв'язку з референтом), Н. висуває як домінуючу 
риторичну функцію мови, шо дає можливість 
практичного вивчення будь-якого типу вербальної 
комунікації. Найбільш репрезентативних ре­
зультатів досягла франц. (ширше — франкомов.) 
школа Н., яка успішно застосувала методологію та 
методику структуралізму в дослідженні 
мовленнєвого дискурсу худ. тв. (Р.Барт, Ж .Жа­
нетт, Ж .Коен, Цв.Тодоров, А.Ґреймас та ін.). 
Серед франц. неориториків виділяється група "М" 
(за початковою літерою слова "метафора"), яка 
створила оригінальну концепцію, класифікацію 
риторичних фігур і систему понять Н. (Ж.Дюбуа, 
Ф.Еделін. Ж.-М.Клінкеберг, Ф.Менге, Ф.Пір та
А.Трінон).

Л-ра, у розумінні "М ", — це перш за все 
специфічне використання мови. В цьому 
відношенні показовою є поезія, дослідженню якої 
і присвячені такі праці, як "Загальна риторика' 
(1970) та "Риторика пбезії" (1977). Поет, мова 
(ширше — форма) з її слабкою можливістю 
повідомлення про шо-небудь (референція), 
замкнутістю на собі самій ("внутр. комунікацією"), 
створює самодостатній худож. об'єкт, який, в 
принципі, не співвідноситься зі змістом позапоет. 
реальності (зразком такої поезії у франц. літ-pi XX 
ст. були тв. П.Валері, теор. судження якого про 
риторику збудили активну увагу до неї з боку наук, 
громадськості). Одиницею поет, мови є риторична 
фігура (метабола, в термінології "М"), здатна зробити 
в процесі мовленнєвої реалізації натуральної мови 
відхилення від його "нульового ступеня" (Р.Барт) на 
будь-якому рівні: морфологічному (метаплазма), 
синтаксичному (метасемема) та смисловому 
(металогізм). Цілеспрямована взаємодія різнорівневих 
метабол зумовлює афективне збудження 

реципієнта" (етос). Т. ч. досягається 
запрограмований результат діяльності риторичної 
функції тв. Розроблена неориторами концепція цієї 
функції застосовується і при вивченні ін. аспектів 
поетики тв., що входять у компетенцію таких 
дисциплін, якжанро/югія, ритмологія, сюжетологія, 
стилістика тошо. Неориторичний погляд на тв. має 
вагу при усвідомленні "мовної" фактури різних мист- 
в не тільки вербального походження, включаючи і 
деякі прикладні (напр., музика, архітектура, реклама, 
паркове мист-во тошо).

Борис #ва*мон

НЕОРОМАНТИЗМ —  комплекс худож. явиш, 
який сформувався в останній третині XIX ст. Він 
генетично пов'язаний з романтизмом поч. 
століття, але містить у собі також елементи реаліст, 
естетики та деякі риси декадансу. Складна 
взаємодія та взаємовідштовхування різнорідних 
тенденцій зумовили широкий діапазон оцінок цього 
феномену. Деякі дослідники позначають цим 
терміном усю л-ру кін. XIX ст. як бунт проти 
реалізму та натуралізму, інші включають Н. в 
більш широке поняття д ек ад ан с, треті 
відмежовують Н. та "л-ру д ії", відносячи до 
першого демократично налаштованих письмен­
ників, а до другого —  авторів консервативно- 
імперіалістичної прихильності. Досить складне 
питання про приналежність конкретних 
письменників до Н. Безперечно відносять до нього 
англ, письменників кін. XIX ст. (Р.Л.Стівенсон, 
Дж.Конрад, Р.Хаггард, А.Конан Дойл). З певним 
застереженням відносять до Н. Е.Л.Войніч, 
Р.Кіплінга, Г.Честертона, Е.Ростана, Ж .Верна, 
Ш.Морраса, М .Барреса, Л .Буссенара, Г.фон 
Гофмансталя, Г.Гауптмана, Г. Ібсена, Дж.Лондона,
А .Б ірса, Л .А ндреева, О .Гріна, О.Купріна, 
Г.Сенкевича, І.Франка, Лесю Українку та ін..

Незважаючи на складність феномену Н., 
можливо виділити комплекс характерних рис, які 
дозволяють визначити це явише як оригінальну та 
самостійну літ. течію. В найширшому розумінні 
сутність Н. випливає з його назви. Це типол. 
продовження та розвиток на нов. етапі романт. 
принципів відображення дійсності, протест проти 
застиглих норм реалізму і особливо натуралізму 
з його біолог, підходом до суті людської натури. 
Неоромантики немов би знову підносять на 
п'єдестал людину, зведену тогочасною наукою та 
філософією (дарвінізм, позитивізм Г.Спенсера) до 
комплексу фізіологічних інстинктів. Протистоять 
неоромантики також фаталізму та безвіллю 
символістського героя. Не можна не відзначити 
впливу на неоромантиків теорії Ф.Ніише — сильна 
та вольова особистість завжди в центрі їх тв. Однак, 
залежно від соц.-політ, поглядів автора, 
"надлюдина" Ніцше, втілюється або в борця за 
свободу та най. визволення (герої Хаггарда, 
Буссенара, Войніч), або людиноненависника 
("Морський вовк" Лондона), або англ, солдата, 
Кіплінга, шо несе "тягар білих" на благо імперії, 
інакше кажучи, при певній подібності естет 
програм, письменники —  неоромантики вельми 
розрізняються за своїми політ, поглядами — від 
Кі. лінґа, якого Купрін назвав бардом британського 
імперіалізму, та його франц. однодумців Барреса 
та Морраса, від політично консервативного Конан 
Пойла до демократично спрямованого Стівенсона 
та близької до соціалістичної доктрини Войніч. 
(Безперечна аналогія з горьківським розподілом 
романтиків поч. XIX ст. на "прогресивних" та 
"реакційних").

Естет, програма Н. містить в себе елементи 
романтизму поч. XIX ст., які збагачені досвідом 
реалізму сер. того ж ст. Безпосередніми попе-

3 7 2



радниками неоромантиків були В.Скотт, Ф. Купер, 
Е.А.По, Г.Мелвілл. Е.Сю, які заклали основи 
авантюрного, морського, екзотичного, детектив, 
романів. Згодом иі різновиди романного жанру 
були блискуче удосконалені неоромантиками. 
Проблематика творчості неоромантиків обіймає 
такі характерні для романт. світовідчуття питання, 
як заперечення філістерства, інтерес до природи, 
екзотики, прагнення збагнути глибини внутр. світу 
людини, відобразити його суперечності. Однак, 
иі проблеми порушуються з більшою долею 
конкретності та життєвої достовірності, інтерес до 
екзотики втілюється в Н. в точні, зроблені майже а 
наук, ґрунтовністю описи різних регіонів світу 
(Африка Хаггарда, Клондайк Лондона), або ж в 
іст. достовірні картини минулих епох (Сер-віччя в 
"Чорній стрілі" Стівенсона, держава ацтеків в 
""Дочці Монтесуми" Хаггарда). Не менш екзотичні 
та водночас точні у неоромантиків описи суч. їм 
великого міста, його дна разом з елементами 
жахливого, ірреального, таємничого (V. Коллінз, 
Конан-Дойл).

В системі персонажів Н. найважливіше місце 
посідає герой в прямому розумінні — непересічна, 
сильна духом та тілом особистість, яка вступає в 
конфлікт з оточуючим її натовпом, ворожою 
природою, несприятливим збігом обставин та 
самим фатумом. Зокрема, слід відзначити 
сформований в цю епоху тип героя-мислителя, 
аналітика, який перемагає обставини не силою 
м'язів, а могутністю інтелекту (детектив у тв.
В.В.Коллінза, Честертона. Конан-Дойла). Прита­
манний героєві деяких неоромантиків (Лондон, 
Конрад) і сой. протест, однак вирішується він 
найчастіше на шляху індивідуального бунту. Але 
знову ж таки, на відміну від умовного романт. героя 
поч. XX ст., герой неоромантиків конкретніший, 
життєво реальний — відчувається школа реалізму 
сер. століття. Водночас неоромантики долають 
тенденцію до розмитості, безструктурності тв. 
натуралістів: їх сюжет найчастіше будується на грі 
контрастів як у відображенні оточуючого світу, так 
і в групуванні персонажів. Добро і зло, чорне та 
біле різко розмежовано в їх тв. —  звідси гострота 
конфлікту, гротеск, мотив двійництва ("Дивна 
історія доктора Джекіла та містера Хайда" 
Стівенсона). Це не означає послаблення психол. 
глибини тв ., навпаки, письменники вико­
ристовують досягнення тогочасної медицини, 
психіатрії, не кажучи вже про досвід реалістів сер. 
ст. (О.Бальзака. Ч.Діккенса, Ф.Достоєвського), які 
в свою чергу аж ніяк не цуралися романт. естетики.

У жанровій системі Н. також відбулися 
суттєві зрушення в порівнянні з романтизмом поч. 
ст. Гол. місце посідають вел. епіч. форми (роман, 
повість), хоча й малі форми (новела, балада, 
вірш ) продовжують розвиватися, зокрема, 
видатним майстром малої форми був Кіплінг. 
Великий внесок неоромантиків у створення роману 
для юнацтва (Стівенсон, Хаггард), побудованого 
на гострій, напруженій інтризі, який містить в собі 
елемент таємниці, фантастики, надприроднього і

водночас не позбавлений дидактизму. В 
стильовому відношенні вплив письменників- 
реалістів на неоромантиків простежується 
особливо чітко. Оповідна техніка набуває рис 
лаконізму, прагнення до об 'єктивності та 
заверш еності домінує над метафоричністю, 
суб'єктивністю та фрагментарністю стилю 
романтиків.

Досвід Н. був широко використаний в л-рі XX 
ст. на найрізноманітніших рівнях. Складна інтрига, 
динамічний сюжет, детективна загадка, сильний і 
сміливий герой-індивідуаліст — все це властиво суч. 
масовій л-рі, яка намагається імітувати та 
тиражувати неповторну принадливість романів 
Стівенсона та Хаггарда. Вплив Н. відчутний і в 
"вел." л-рі XX ст., насамперед у тв. Е.Гемінгвея, 
С.Моема, Е.М.Ремарка, !. Шоу, О М .Толстого, К. 
Паустовського, В. Аксьонова, О.Довженка,Ю. 
Яновського та ін.

Юрій Попов

НЕПРЯМИЙ ПЕРЕКЛАД —  переклад ін 
мов. тексту не з оригіналу. Н.п. може бути 
зумовлений як о'бєктивним чинником — 
відсутністю оригінального тексту чи традицією, так 
і суб'єктивним — незнанням або недосконалим 
знанням мови оригіналу перекладачем. Є два 
різновиди Н .п.: використання лерекдалу- 
посередника або підрядника В минулому Н.п. 
був поширеним явищем. Суч. теорія перекладу 
постулює його неприйнятість, уважаючи 
приреченим на недосконалість, на викривлення 
першотв. В принципі це так і є. На практиці справа 
вирішується зовн-мов. ЧИННИКОМ: тим, з якої мови 
чиниться переклад. Розрізняється три випадки.

Коли йдеться про близькоспоріднені чи 
найбільш поширені мови, переклади, як правило, 
здійснюються з оригіналу. Для суч. укр. 
перекладачів — це слов'ян, мови, а також англ., 
давньо- і новогреи., італ., ісп., лат., нім., рум., угор., 
франц. мови.

!н. справа зі сх. л-рами. Так. В.Мисик до 
нелавн. часу був чи не єдиним в Україні поетом, 
який досконало знав фарсі-талж. мову. Обмаль 
перекладачів і з ін. сх. мов: з япон. — ГДзюб, 
Г.Турков, ГЧирко; згінді —  С.Наливайко; збенгалі 
— В.Батюк; з араб. — Ю.Кочубей, Т.Дебединська, 
ГЛебединський; з тур. — О.Ганусець, Г.Халимо- 
ненко, В.Нипко; з в'єтнамської — М.Кашель. Тому 
часто-густо має місце Н.п. Подібна ситуація є 
типовою при перекладанні сх. л-р не лише в 
Україні, а й багатьох ін. країнах, скажімо, в Польщі.

Третя, "проміжна" ситуація, коли перекладачі 
з даної мови наявні, але все ж таки має місце 
користання з перекладу-посередника. Не 
заслуговує найгострішого засудження, надто коли 
йдеться про переклади проз. тв. (перекладачів 
поезії, шо вони б достатньо знади певну мову, 
знайти важче). Так, в Україні з'являлися переклади 
через рос. переклад, особливо текстів для театрів. 
Напр., при наявності кваліфікованих перекладачів 
з модд. мови, укр. глядач ознайомився з драмою

3 7 3



НОВА КРИТИКА

Й.Друце "Каса маре" в незугарному перекладі
В.Колодного й Т.Мазуріна, які скалькували рос. 
переклад.

Анатолій Волков

"НОВА КРИТИКА" — літ-знавчий напрямок 
XX ст. з методологічною настановою на уявлення 
про літ. об'єкт як самодостатнє худож. ціле. Термін 
Н.к. поширився після виходу в світ кн. амер. 
вченого Лж.К.Ренсома "Нова критика' (1941), 
хоча ше 1911  була опублікована лекція його 
співвітчизника Дж.Е.Спінгара під тією ж назвою.

Виникнення та становлення "Н.к." пов'язані з 
відчутною на поч. ст. кризою детерміністського 
мислення і відтак — з негативною реакцією на 
пріоритет позахудож . чинників літ. тв. 
(біографічна, соціологічна, культ.-іст. та ін. школи). 
Зокрема, "Н .к ." звинувачує трэд, науку про л-ру в 
кількох помилках, перш за все: а) в "емоційній", 
суть якої полягає в суб'єктивності професійної 
рефлексії, що породжена відштовхуванням від 
об'єкту дослідження, а не направленістю на нього;
б) в "генетичній" помилці перебільшення ваги 
автор, задуму при трактуванні тв. та в) в описовості, 
тобто у фабульному переказі наративного 
(оповідного) тв .. що неправомірно підміняє 
виявлення смислового зчеплення в сюжеті. 
Загалом, шоб уникнути цих і подібних помилок, 
Н.к. відмовляється від міметичної концепції мист- 
ва. яка була започаткована Арістотелем, і 
спирається на кантіанську традицію аутентичності 
худож. тв., зокрема, на ідеї італ. мислителя 
Б .Кроче, шо були викладені в роботі "Естетика як 
наука про вираження і як загальна лінгвістика" 
(1902). На погляд Н.к., худож. тв. — незалежний 
від свого творця та навколишньої дійсності об'єкт, 
онтологія якого забезпечується його цілісною та 
органічною структурою, і в цьому розумінні 
основна аналітична діяльність неокритика повинна 
бути спрямована на виявлення цієї структури, яка 
тільки і є носієм неповторного знання про світ.

До визначальних властивостей структури 
належить її об'єктивованість, насамперед, мов., яка 
є гарантом рецептивної стабільності худож. цілого 
при неминучій багатозначності тв., яку теор. 
розробив засновник семантичного погляду на мист- 
во А.Річардс. і тому як 'об'єктивний коррелят" 
(Т.С.Еліот) структура спроможна викликати у 
читача запрограмовану реакцію.

Розроблена неокритиками широка методика 
"пильного прочитання" (cJose reading) тв. і є 
адекватним засобом  аналізу структурної 
узгодженості всіх елементів естет, об'єкта я к  

субстанції світу ", за висловом Лж.К.Ренсома. а 
метою її — знаходження того органічного центру 
тв., який є ознакою високо худож. витвору. На 
жаль, іст. тенденція розвитку мист-ва. на думку 
одного з перших англо-амер. неокритиків Еліота, 
відзначається поступовим занепадом, тому шо 
розщеплюється "цілісність світосприйняття" митців, 
зокрема, порушується в худож. свідомості рівновага 
між інтелектуальною рефлексією та емоціями.

Звідси й завдання "Н.к." — інтегрувати розум і 
почуття в поет, баченні світу, і тим самим 
продовжити традицію "вел. синтезу" в мист-ві, до 
якого належить, напр., творчість Данте Аліг'Єрі, 
англ, поетів XVI! ст.. франи. символістів.

Відстоювання трал, світообразу у мист-ві, який 
повинен протистояти хаосу життя, зумовило 
активний вплив "Н. к." на сучасний літ. процес, а 
відсутність корпоративної вузькості у мето­
дологічних засадах аналізу літ. явищ надало "Н.к." 
характеру широкого наук, руху, який охопив 
багато най. літ-знавчих шкіл̂  насамперед, Англії 
та США, шо дало підставу іменувати "Н.к. " "англо- 
амер". Серед її видатних представників — Еліот, 
Ф .Р .Л ів іс , К .Рейсом, К .Брукс, В .К .Вім сат, 
Р.П.Блекмур, А.Тейт, Р.П.Воррен, Д.Девілсон, 
Т.Х'юм та ін., основна професійна діяльність яких 
припадає на 1-шу пол. XX ст. В 50-60 рр. на грунті 
теор. принципів "Н .к ."  виникають або 
активізуються такі наук, напрямки, як міфол. та 
екзистениіалістське літ-знавство, структуралізм, 
неорлтфрмка, герменевтика та ін

Борис Іванкж

НОВЕЛА — від італ. поиеПа — новина, від 
лат. noueHus — новий —  мал. оповідний жанр, 
здебільшого в прозі, але відомі зразки т.зв. Н. в 
віршах. За обсягом Н. можна зіставити з 
оповіданням, шо дало підставу деяким 
дослідникам їх ототожнювати: "рассказ — рос. 
термін для новели" (Б.Томашевський). Правильніше 
буде розмежовувати ці поняття, враховуючи, шо 
подібне розмежування присутнє в низці європ. мов 
(напр., франи. recif —  поииеї/е. нім. Geschichte 
— МэиеНе, рос. рассказ — новела). Показове й 
те, що деякі зх. дослідники схильні зближувати 
ром ан і Н.: так, фран-ц. словник Дарусса 
детермінує Н. як "літ. структуру, яка належить до 
романного типу, але відрізняється від роману 
меншим обсягом і простотою сюжету. Відповідно 
в англ, мові термін поие/ використовується для 
визначення поняття "роман".

Засадничу різницю Н. та оповідання слід 
пов'язувати з розвитком літ. напрямів та стилів, 
зокрема з появою в XJX ст. реалізм у та 
натуралізму, які проголосили своїми основними 
худож. принципами фактографічність, докладну 
описовість, психологізм, аналітичність, певну 
аморфність сюжету. Пі якості відрізняють 
оповідання від Н., якій властиві незвичайність, 
оригінальність явиша, шо описується, гострота 
сю жетної побудови, відточеність стилю, 
несподіваний фінал. З ін. боку, Н. чужі 
екстенсивність в описі дійсності, внутр. світ 
персонажів показаний в ній скупо і виражений 
здебільшого через зовн. дію. Пі особливості Н. були 
відмічені Й.В.Ґьоте, який дав їй таке визначення: 
"Н. є нішо ін.. як нечувана подія". Ф.Шлегель 
обстоював своєрідність стилю Н.: Н. є анекдот, 
невідома ше історія, яка цікава тільки сама по собі 
і обіцяє незвичайні або привабливі моменти. 
Майстерність оповідача повинна піднятися на

3 7 4



НОВИЙ РОМАН

виший ступінь". Е .А .П о сформулював 
найважливішу, на його погляд, рису Н.: "Єдність 
афекту або враження є пункт величезної 
важливості". Ф.Шпільгаген зазначав, шо, на відміну 
віл роману, Н. має справу з "готовими 
характерами". їй властива строга єдність дії, 
вилучені вставні або паралельні епізоди.

Н азагал неправильно абсолютизувати 
вищеназвані риси Н. і різко відмежовувати її від 
оповідання. Нерідко ні два жанри важко 
розрізняються, свою ролю відіграє й мов. традиція 
(так заведено говорити: "Н. М опассана', але 
"оповідання Дж. Лондона", хоча в творчості обох 
письменників можна знайти зразки як Н., так і 
оповідання).

Як особливий жанр Н. сформувалась в епоху 
Відродження. В її генезі суттєву ролю відіграли 
анонімні тв. сер.-віч. л-ри сатир.-жартівливого та 
анекдотичного характеру: франц. фабліо, нім. 
шванки, італ. фацецн. Треба враховувати також 
вплив рим. л-ри. деякі новелістичні архетипи 
присутні в "Мілетських оповіданнях" Арістіда з 
Мілета (І ст. до н.е.), в "Золотому віслюкові" Апулея 
(П ст. н.е.). Зрештою, казк.-фант. стихія і міфол. 
метаморфози певною мірою зумовили різкі 
повороти сюжету та перетворення персонажів в 
Н. Один з найпоширеніших жанрів італ. 
Відродження (ХШ-XVI ст ), який зароджується в 
зібранні ста анонімних Н. під назвою "Новеліно" 
(1281), а досягає найвищого розквіту в 
Дж.Боккаччо ("Д екам ерон"), Ф .С аккетті. 
П.Браччоліні. Т.Гуарлаті (Мазуччо), Л.Пульчі, 
Л.Мелічі, М.Банделло, Дж.Базіле ("Пентамерон"). 
В англ, л-рі засновником жанру Н. в віршах був 
Дж.Чосер, "Кентерберійські оповідання" (X!V) 
якого по суті своїй є Н., незважаючи на назву 
(iaJes). У XV-XVI ст. Н. формується в Німеччині 
(Г.Бебель, І.Паулі, М.Дютер, І.Вікрам, Г -
В.Кірхгоф). На зламі XVI-XVII ст. з'являється Н. в 
Іспанії (Ф .Л .В ільялобос, М. де С ервантес, 
Г.Д.Ідальго, Т. де Моліна). Розквіт Н. в добу 
Відродження був пов'язаний з своєрідністю іст. 
моменту. Нове гуманістичне світовідчуття зумовило 
зосередженість авторів на приватному житті 
людини: складний, суперечливий, неоднозначний 
характер часу, драматизм людських доль відбилися 
в динамізмі сю жетної дії та несподіваності 
розв'язок Н.

В тих же хронологічних межах формується Н. 
на Сх., досягаючи своєї вершини в XVII ст. в 
творчості кит. письменника Пу-Сунліна — автора 
зб. Н. "Опис надзвичайного з кабінету Ляо", а 
також японця іхара Сайкаку — кн. Н. "Косьоку 
ітідай отоко" ("Чоловік, незрівнянний в любовній 
жазі"), тематично вельми близької до європ. Н. 
Відродження.

Подальший розвиток європ. Н. зв'язаний з 
романтизмом і також значною мірою зумовлений 
драматизмом європ. історії кін. XVHI -  поч. XIX ст. 
Прагнення романтиків до незвичайного, 
виключного, фант, цілком відповідало канонові 
Н., і вони в ній досягли успіху. Видатними

майстрами Н. були Е.Т.А.Гофман, фон Г.Кляйст, 
Л.А.фон Арнім, Л.Тік, П.Меріме, В.Ірвінг, Е.А.По, 
М.Гоголь.

Н. кін. XJX -  XX ст. є складним феноменом, 
шо вимагає глибокого літ-знавчого вивчення через 
свою тематичну та формальну багатоликість, а 
також термінологічну невизначеність. Адже те, шо 
трал, носить назву "наук.-фант, оповідання", 
"детективне оповідання", "готичне оповідання", 
насправді є нічим ін. як Н. згідно з вишенаведеним 
визначенням Ґьоте, тоді як нині поширені 
визначення типу "психол.". "філософська" Н. 
скоріше підпадають під визначення "оповідання".

В найзагальнішому плані слід відмітити, шо Н. 
XX ст., зберігаючи лаконізм і витонченість форми, 
набуває більшої глибини та метафоричності, в ній 
збільшуються елементи умовності та гротеску, для 
неї характерні експериментальність та підтекст. 
Загальновизнаними майстрами Н. кінця XIX —  XX 
ст. були Г.де Мопассан, А.Моруа, М.Еме, Е.Базен 
(Франція), Р.Л.Стівенсон, Дж.Конрал, В .С.Моем, 
Г.Грін (Англія), О.Генрі, Дж.Лондон, Ш.Андерсон. 
Е.Гемінґвей, В.Фолкнер, Дж.Чівер (США), Т.Манн, 
Г.Бьолль, А.Анлерщ (Німеччина), С .П вайг, 
Ф. Кафка (Австрія), Акутагава Рюноске (Японія), 
Х .Л .Борхес, X .Кортасар (Аргентіна), Ґ.Гарсіа 
Маркес (Колумбія), Л.Піранделло, А.Моравіа 
(Італія), А.Чехов, І.Бунін, О.Купрін, Л.Андреев,
В .Набоков, В.Каверін, Ю.Наґібін (Росія), К.Чапек. 
Я.Дрда (Чехія), Й.Радічков, Є.Станєв (Болгарія), 
Б.Нушич, І.Андріч (Сербія), М.Крлежа (Хорватія),
В.Стефаник, М.Коцюбинський, Ю.Яновський. 
Є.Гуцало, В.Шевчук (Україна).

Юрій /Топов

НОВИЙ РОМАН (франц. Nouueau Roman) 
— умовний термін для позначення течи* у франц. 
літ. авангардизм ) 5 0 -6 0 -х  рр. XX ст. 
Використовується також термін антироман, який 
розглядається як частина ширшого явища — 
"антил-ри", шо передбачає поняття "антилрама", 
"антитеатр", "антистиль". Принципи Н .р. 
найповніше виявилися у теорії та твор. практиці 
франц. літераторів Н.Саррот (нар. 1900), А.Роб- 
Грійє (нар. 1922), М.Бютора (нар. 1926), К.Сімона 
(нар. 1913), К.Моріака (нар. 1914). У програмових 
виступах вони заперечували трал, форми роману, 
не визнавали літ. напрямів, епох і т.ін. В есе "Ера 
підозри" (1 9 5 0 ) Саррот виступила проти 
персонажу-характеру та романової інтриги, шо 
стали долею кіно, і пов'язує докорінну перебудову 
роману з т.зв. психол. матерією, зображенням тих 
відчуттів, спогадів, які криються за внутр. 
монологом ("підповерхневі рухи"). Роб-Грійє у зб. 
програмових статей "За новий роман" (1963) 
декларував концепцію "речовізму", згідно з якою 
сутність взаємин людини з оточенням визначається 
її розміщенням у кожний момент відносно речей 
та собі подібних. Світ речей при цьому створюється 
фантазією автора, базується на поверхневих 
суб'єктивних враженнях і власне ізольований від 
людини ("наше усвідомлення зови, реальності може

3 7 5



НОКТЮ РН

бути лише безладним, уривчастим та відносним"). 
У романах Роб-Грійє користується принципами 
кінематограф ічного монтаж у, "блукаючої 
камери". Для них є чужим будь-який історизм. Все, 
шо в них відбувається, має значення лише для 
даного моменту, граматично теперішнього часу. 
М.Бютор у ряді есе та виступів ( "Репертуар", 1960), 
декларуючи сой. і перетворювальну функції л-ри, 
обстоює нову міфологію як вираження уявлень та 
ідеалів колективу. Різновидом міфотворчості він 
вважає наукову фантастику, яка би змогла 
володарювати уявленнями читача. У романі Ж.М. 
ле Клезіо "Протокол" (1963) "фотографується" 
вузький кімнатний світ героя, створений у жанрі 
чернетки, з пропусками, помарками, 
використанням колажу. Н.р. мав прибічників за 
межами Ф ранції. Вплив техніки Роб-Грійє 
відчутний у романах австр. письменника П.Гандке 
"Шершні" і "Розношик", з приводу яких критики 
зауважували, шо роман не міститься в кн., він 
відтворюється читачем". У сер. 1960-х років у 
Польщі (М.Хласко), Чехії, Словаччині, Югославії 
посилилось прагнення наслідувати зразки франц. 
"Н.р ". його безфабульності, розмитості характерів 
персонажів, туманної метафоричності. Заг. 
властивостями Н.р.. які характеризують його розрив 
з реаліст, традицією , стали підтвердження 
некомунікабельності суч. суспільства, заперечення 
гармонії особистості і свідомості. Численні 
"антиякості" Н .р. розвивалися з принципів 
попередніх модерністських течій. У романах Саррот 
"Портрет невідомого" (1948), "Мартеро (1953), 
"Планетарій" (1959) є риси психол. прози М.Пруста. 
"Речовізм" Роб-Грійє у романах "Ластики" (1953), 
"Той. хто підглядає" (1955), "Ревнощі" (1957), "У 
лабіринті" (1959) нагадує подібне світобачення у 
П .Сезанна і юристів. Зникнення характерів у романі 
веде початок від прози Ф. Кафки.

Філос. засновки Н.р. еклектичні, складають 
конгломерат феноменологічних описів, 
екзистениіалістських тенденцій, наївного 
реалізму, позитивізму та агностицизму. При 
цьому новороманісти підкреслювали 
антибуржуазний, революційний характер своєї 
творчості, як реакції на дегуманізацію суспільства. 
Франц. літ-знавеиь та філософ Л.Гольдманн 
уважав, шо Н.р. відповідає нов. етапові зх-європ. 
розвитку романових форм, коли відбувається ніби 
розкладання персонажа і з'являється автономний 
світ речей із своїми структурою та законами. Літ- 
знавеиь США ГГассан  розцінив творчість 
неороманістів як насильство, шо прагне 
перетворити людину на річ. Експерименти 
прибічників Н .р., на думку С.Великовського, 
заводять суч. франи. прозу в глухий кут 
самодостатньої письменницької технології. Перше 
монографічне дослідження Н.р. в Україні здійснив 
Л.Єремеєв ("Французький "новый роман", 1974).

М икола Н еф ьолов

НОКТЮРН (франц. nocturne -  нічний) -  
спочатку невеличка сюїта для духових

інструментів, яка, подібно до серенади, 
виконувалася ввечері під відкритим небом, згодом 
муз. п'єса для фортеп'яно лір., меланхолійного 
характеру, немовби навіяна нічним спокоєм, 
тишею, умиротворенням. Ж анр Н. як 
фортеп'янної п'єси створив на поч. XIX ст. ірл. 
піаніст і композитор Д ж .Ф ілд. Особливо 
популярним і продуктивним Н. виявився у 
Ф .Шопена, який довів його до віртуозності. Н. 
створюють і для ін. інструментів, а також для 
ансамблів і оркестрів (симфонічні "Ноктюрни" 
К.Дебюссі, "Ноктюрн" А.Хачатуряна). Зустрі­
чаються також у вокальній музиці (Дж.Россіні, 
М.Ґлінка тошо). У л-рі здебільшого невел. поет. тв. 
елегійного характеру, в якому оспівується настання 
ночі як цілительки від денних клопотів і турбот, 
переважають настрої легкої зажури і смутку, 
осмислюються екзистениійні проблеми минущості 
життя, нетривалості щастя тошо. Клас, зразком Н. 
можна вважати "Нічну пісню подорожнього" 
Й.В.Гьоте. Популярним він був у поезії романтиків 
та символістів з їхніми дифірамбами ночі, хоча 
інколи подибуємо його і в ліриці XX ст. (напр. у 
П Нелана). В укр. л-рі до Н. зверталися 
поети-молодомузівці (С.Чарнецький -  "Н. es-dur". 
"Н. d-moil" -  цикл "Відзвуки" (з мотивів Шопена),
С.Твердохліб -  "Noctumo"), поети укр. діаспори 
(Є.Маланюк) та ін.

П етро Рихло

НОМЕНКЛАТУРА — система позначень або 
окр. позначення (інакше: номен) класу предметів, 
шо належать до одного ряду на основі вибраних 
зовн. ознак чи статичних оцінок цих предметів 
(напр., "Т У -144", "Москвич 2 1 4 0 " . "Електрон 
U 380  Д" і т.п.). Н. є проміжною ланкою між 
термінами та власними назвами, не володіючи 
при тому, як і власні назви, дефінітивною 
функцією. Отже. гол. функцією Н. є називна. За 
основу Н. беруться абстрактні та умовні символи, 
гол. метою котрих є дати максимально зручні 
способи позначення предметів без прямого 
стосунку до потреб теор. думки, шо оперує ЦИМИ 
речами. Номени відрізняються від термінів також 
високим ступенем ідіоматичності, оскільки 
значення номенклатурних одиниць практично 
зовсім не розкривається за допомогою внугр. 
форми. Звідси треба зробити висновок про те. шо 
номени — складова частина системи мови науки і 
техніки — не є в стислому розумінні власне 
термінами, хоча Н. може входити до складу 
терМІМОДОГІУ в цілому

Номен виступає як відносно довільна 
"етикетка" предмета, конвенційно "прикріплена" 
представниками відповідної галузі знання І не 
претендує на розкриття або хоча б часткове 
відображення в її формі лексичного значення. 
Разом з тим слід пам'ятати про те. шо вирішення 
проблеми нормалізації номенклатурних утворень 
не належить назагал до компетенції філології. 
Норми в сфері знаків, символів, Н. не мають 
прямого стосунку до норм мови (за винятком хіба

3 7 6



ОБЖИНКОВ! (ДОЖИНКОВ!) ПЮИ

норм орф ограф ії) та встановлюються не 
лінгвістами, а виключно фахівцями в даній галузі 
науки чи техніки.

У літ. житті номени часто вживалися для 
позначення певної теч!?, угрупування, салону 
тощо. Такий номен лише метонімічно або 
метафорично відображав своєрідність називаного 
явища, одну його особливість. Відповідний номен 
міг бути впроваджений учасниками даної групи, 
але рівно ж ін. особами. Поряд із серйозними 
назвами мали місце жартівливі, хоча теж узвичаєні, 
інколи номен позначав структуровану організацію 
з певною розробленою програмою дій. Такою 
була, напр., італ. літ. академія "Аркадія" (засн. в 
Римі 1690) для захисту "гарного смаку". Філії 
академії існували в багатьох містах. Діяльність 
"Аркалії" припинилася аж 1925 . У більшості 
випадків номен позначає швидкоплинний 
феномен. Такими є у франп. л-рі "Бесіда" (1549- 
53), шо згодом взяла назву "Плеяда"; салон 
Рамбуйє або "Блакитна кімната" (1608-55); гурток 
романтиків 1 8 2 0 -х  рр. "Сенакль" (тобто 
'Трапезна'); "Парнас" (1866-76). В Англії — 
"Озерна школа" ("лейкісти"). "Сердиті молоді 
люди" (1950-ті рр ). У Німеччині— "Буря і натиск" 
(1767-85), "Союз гаю" (1772), "ваймарсьияй 
класицизм" (1 7 8 0 -9 0  рр ). У л-рі США — 
"розгортані бруду" (1909-17). До цього типу 
належитьміжнаи. номен "Втрачене покоління". 
У Росії — "Арзамас" (1815-18), "Зелена лампа" 
(1819-20), ' Тілея" (1910 рр.), "Серапіонові брати" 
(1914-18). У Польщі — "Мол. Польша" (1890- 
1911), "Скамандер" (1918 -39 ). В  Україні — 
"Молода муза" (1906-09), "Плуг" (1922-31), "Гарт" 
(1923-25), "Авангард" (1926-29). У Грузії — 
"Блакитні роги" (1914-18). Однотипна Н. існує в 
ін. мист-вах: "Могутня купка", "барбізонці", 
"передвижники". Деякі номени дістали прозивне 
значення та вживаються в ширшому значенні: 
"плеяда" або "сенакль" (у франи. літ-знавстві — 
прозивне означення літ. об'єднання). До Н. можна 
віднести вирази "золотий вік", "срібний вік" л-ри 
— первісно рим., згодом вживається також щодо 
ін. (напр., рос.) л-ри.

Анатолій Волков, 
Тарас Кияк

ОБЖИНКОВ! (ДОЖИНКОВЦ ГИСН! —
найбільша й найважливіша частина жнивних пісень. 
О.п співали в останній день жнив — на обжинки. 
На відміну від власне жнивних трудових пісень 
обжинкові були сповнені радісним святковим 
відчуттям скінченої важливої й важкої праці. О.п. 
супроводжували всі етапи обжинкового обряду. На 
завершення роботи славили ниву, вихваляли 
врожай без огляду на те, був він добрим чи поганим, 
надаючи цьому магічного значення забезпечення 
наступного врожаю:

Добра нивка була:
Сто кіп жита зробила, 

ше ся похвалила. —

Копу перечинила
Величали господаря, гарних женців, глузували 

з ледачих. По закінченні жнив залишали недожату 
"жменю" колосків "Спасові на бороду", яку 
зв'язували колоссям донизу, виминали з неї зерно 
й сіяли поміж стеблами бороди, примовляючи: 
"Роди, Боже, на всякого долю", або співали: 
"Сидить ведмідь ("ворон) на копі, дивується бороді. 
"Ой, чия ж то борода сріблом-шовком обвита?" 
Борода магічно мала забезпечити врожай 
наступного літа, в ній мав зимувати дух родючості 
— польових або польова мавка. Ритуальне катання 
по ниві, аби не боліла спина й летко було жати 
наступного року, супроводжувалися ПІСНЯМИ: 
"Ниво наша, ниво, верни нам нашу силу" (білор. 
вар. "ніяка, нівка, агдай маю сілку"). З останніх 
зжатих колосків, польових квітів, червоної калини 
сплітали вінок, яким вінчали полукіпок, буханець 
хліба чи обрану на "княгиню" найкращу жницю. 
Такий вінок приносили в село як магічний символ 
майбутнього врожаю, величаючи в пісні.

Первісно О. і урочисте відзначення збору 
врожаю були громадськими святами цілого роду. 
За часів кріпацтва їх справляли як свято збирання 
врожаю на поміщицькому лану. Після скасування 
кріпосного права на обжинки запрошували сусідів, 
як на толоку дожинати хліб. За це не платилося 
грішми, толочан по закінченні праці лише 
частували. За совєтських часів складники обжинко­
вого обряду штучно пристосовувалися до т.зв. 
свята першого снопа чи свята врожаю (плетіння 
вінків, урочисте повернення з ними до села та 
передавання голові колгоспу в супроводі О.п.).

О.п. поєднують елементи міфол. і реаліст, 
поетики. За мотивами, формою вірша (здебільшого 
7 -складового) та мелодією укр. О.п. нагадують 
колядки, щедрівки, а також весільн і пісні 

Опис обряду обжинок знаходимо в 
російськомов. повісті Т. Шевченка "Наймичка" та 
оповіданні /І. фон Захер-Мазоха "Снято обжинок". 
Образ мавки польової — в "Лісовій пісні" Лесі 
Українки. Урочисте обжинкове повернення до 
поміщицького будинку — в опері П.Чайковського 
"Євгеній Онєгін".

/йодьмма Волкова

ОБОН (кирг.) — нар. пісня любовного або 
величального змісту. Відповідний араб, заджа/мо.

3 7 7



ОБРАЗ

Ч. Айтматов первісно лав повісті "Перший учитель" 
багатоаспектну назву: О. —  пісня, шо П співає 
закоханий гол. герой Даніяр, але й чудова мелодія 
його стосунків із героїнею Лжамілею.

Анатолии Волков

О БРА З художній — категорія хулож. 
гносеології, завершений і знаково виражений 
результат хулож. пізнання.

П ервісна можливість існування та 
функціонування О. забезпечується органічною 
єдністю його форми та змісту. Зміст О. можна 
визначити як резонансний наслідок гно­
сеологічного акту між суб'єктом та об'єктом, 
кожний з яких по відношенню до ін. грає ролю 
інструмента пізнання: з од. боку, су б 'єк т  
вживається в об'єкт для відтворення його змісту, і 
це надає О. міметичної обґрунтованості, а з ін. 
боку, пізнавальна діяльність суб'єкта розкриває 
його власний зміст, який репродукується у змісті 
О ., шо зумовлює т. ч. персоніф іковану 
акиентуйованість останнього. Зміст О. набуває 
остаточного становлення у формі, яка, втілюючись 
у матеріалі, надає йому конкретної характерності. 
В залежності від матеріалу розрізняють муз., 
скульптурний, живописний і т.д. О. Матеріалом 
фольклору та л-ри є слово. Отже, в О. 
вирізнюються три іпостасі — об'єктна (онтологія), 
суб'єктна (гносеологія) та виразна (феноменологія), 
кожна з яких відтворює — відповідно — буттєву, 
пізнавальну та чуттєву причетність людини до 
життя, шо, по-перше, є світоглядним чинником 
комунікативної спроможності О., зокрема, умовою 
діалогу між автором та читачем, а по-друге, має 
аксіологічне значення, оскільки О. являє собою 
втілену єдність людини і світу на відміну від 
постміфол. відчуження між ними в реальній історії.

0 .  народжується і набуває функціонального 
призначення і навіть певної самодостатності в 
контексті становлення тв. Як ігрова модель 
Всесвіту, шо виникає в креативній свідомості на 
перетині безумовного та умовного, тв. спричиняє 
рецептивну подвійність О. В худож. реальності тв., 
яка розвивається за імовірнісною логікою і яка 
викликає в читача реакцію за принципом "вірю" 
— "не вірю ", О. сприймається і як шось 
"натуральне", і як шось "сконструйоване". Цей 
ефект посилюється ще й тим, що О. водночас 
належить і до сфери худож. реальності, і до 
ідеальної (смислової) сфери тв. Функціональність 
окр. О. виявляє себе в системі О. тв., структурні 
відносини між якими кониептуалізовані стра­
тегічним смислом худож. цілого, загальною 
образоідеєю тв.. яка набуває значення в контексті 
заг-людського життя.

Класифікаційні параметри щодо О. літ. тв. 
залишаються методологічно невизначеними. 
описовими. Відповідно з виокремленням трьох 
іпостасей О. як такого їх можна умовно і в першому 
наближенні упорядкувати в такий спосіб.

1. О. об'єктної типології. З цього погляду 
предметом образної рефлексії може стати все, шо

входить у досвід узагальненої людини (Бог, 
природа, людина, час, простір, історія, думка, 
емоція, річ тошо).

2. О. суб'єктної типології: О. автора, опо­
відача, ліричного героя, жанр.-родовий О. тошо.

3. О. за формою вираження (словесний, мета­
форичний, сюжетний, композиційний тошо).

Між цими розрядами літ. О. немає усталених 
меж, навіть теор. Так, жанр можна кваліфікувати і 
як суб'єкт, і як форму вираження; О. резонера у 
драм. тв. функціонує і як персонаж (об'єктний О ), 
і як публічний замісник автора (суб'єктний О.).

Крім О. тв., шо синхронічно співіснують у 
структурному "просторі" худож. цілого, є О., які 
вимірюються діахронічними параметрами, іст. 
відносні за своїм формозмістом, тобто О. літ. 
процесу. До них належать тралииійиі, нац., 
наскрізні, типові, архетипічні, типол. та ін. О., а 
також О літ епох, напрямів, течій та шкіл.

Борис іяанюк

ОБРАЗНА АНАЛОГІЯ —  різновид 
запозичення: провокування метафоричного 
зіставлення з відомим літ., фолькл., мист. тв., іст. 
подією чи особою лдя глибшого розуміння автор, 
задуму, ідеї, образу-персонажа. Розрізняється 
підкреслена та притаєна О.а. Підкреслена О.а. 
часто позначається вже заголовком, де в більшості 
випадків використано традиційний образ: "Новий 
Робінзон (1779) І.Кампе, "Швейцарський Робінзон" 
(1812) ГВісса, "Польський Робінзон" А.Дига- 
сіньського, "Гамлет Щигровського повіту" (1852) з 
"Записок мисливця", "Фаустус" Т.Манна, (1859) 
та "Степовий король Дір" (1870)І.Тургенєва, "рос. 
новела" "Делі Макбет Мценського повіту" (1865) 
М.Дєскова, новела "Сільські Ромео і Джульетта" 
(1876) швейц. письменника Г.Келлера, "Улісс" 
Дж.Джойса, "Доктор Фауст" "Трістан — 1946" 
поль. письменниці М.Кунцевич. О.а., що містяться 
в заголовку, можуть нести сусп.-політ, 
переосмислення трал, образу: антифашистський 
роман К.Манна "М еф істо" (1 9 3 6 ), кн. чес. 
письменника Я.Отченашека — повість "Ромео, 
Джульетта і темрява" (1956), роман "Кульгавий 
Орфей" (1964).

О.а. заголовка може стосуватися не тільки 
дійових осіб. Так, у антивоєнній драмі тур. 
письменника Н.Хікмета "Дамоклів меч" (1978) 
трал, образ використано як метафоричну 
аналогію, шо визначає загальну сюжетно-тематичну 
ситуацію. На О.а. побудовано всю образну систему 
та розвиток сюжету "Майстра і Марґарити" 
М. Булгакова.

Для О.а. часом вистачає самого антропоніма. 
Деся Українка, іменуючи гол. героя поеми "Оргія" 
Антеєм, цим стверджує ідею про доконечність 
зв'язку мист-ва з нар. грунтом. Але в ін. випадках 
у тексті тв. О.а. розтлумачується, надто коли вона 
нетрал. В повісті [.Франка "Boa constrictor" (1878) 
О.а. між Германом Ґольдкремером і Змієм-полозом 
розшифровується докладним описом картини з

3 7 8



ОДА

зображенням нього хижака. Приклад потаєної О.а. 
знаходимо в повісті О.Пушкіна "Пікова дама": 
Германн-Наполеон. Ше глибше прихована О.а. між 
життям Чічікова й апостола Павла проймає "Мертві 
душі" М.Гоголя. Особливий випадок являють О.а. 
за принципом відштовхування. 1 9 4 5  англ, 
письменник Д ж .Б.П рістлі видав роман про 
фронтовиків, шо повернулися з війни, "Троє в 
новому вбранні". Роман здобув величезну 
популярність, зокрема, його було 1 9 4 6  пе­
рекладено рос. мовою. О.а. і внутр. полеміку з кн. 
Прістлі містила назва і весь зміст роману 
харківського письменника В.Добровольського 
"Троє в сірих шинелях" (1948) про радянських 
офіцерів і їх повернення до мирного життя. Гостро 
полемічна О .а. — назва іст. повісті подь. 
письменника Д.Кручковського "Кордіан і Хам" 
(1932). іменуючи Кордіаном обмеженого шляхтича 
Чартковського, а Хамом справжнього нар. героя 
Дечиньського, повістяр полемізує не стільки з 
трагедією Ю. Словацького Кордіан" (1831), як зі 
шляхетською традицією трактування заголовного 
образу.

Анатолій Волков

ОДА (rpeu. ode — пісня) —- лір. або ліро-епіч. 
вірш урочистого характеру. Виділилась поряд з ін. 
панегіричними жанрами, і насамперед, гімном і 
дифірамбом здавн-rpeu. хорової пісні, яка супро­
воджувалась муз. виконанням на лірі і танцями. 
Потім О. набула стійких жанр, ознак, завдяки, 
насамперед, греи. поетові Піндару (522-490 до 
н е ), який створював на честь переможців в сусп. 
іграх (олімпійських, піфійських та ін.) пісні (греи- 
епінікії). і рим. поетові Горацію (65-8 до н е ). О. 
якого були розраховані не на муз., а на 
декламаційне виконання, шо означало набуття О. 
статусу власне лір. жанру. Окрім "урочистої", 
лінларичної, і "повчальної", Ґораиієвої, розви­
валась і анакреонтична О., яка була названа так в 
наслідування греи. поетові Анакреонту (бл. 570- 
487 до н е.), лірика якого, шо розробляла мотиви 
любові, свободи, земних насолод тощо, 
відрізнялась життєрадісним настроєм. Говорять і 
про сапфічну О. за іменем греи. поетеси Сапфо, в 
ліриці якої переважали любовні мотиви. Всі ці види 
0 . послужили взірцями для подальших одописців 
(напр., героїчні О. ісп. поета XV] ст. Ф.Еррери, 
патріотичні О. чес. і словаи. поета XIX ст. 
Я.Коллара, дидактичні О. серб, і хорв. поета XVHI- 
XIX ст. Л.Мушипького, анакреонтичні О. нім. поета 
XVII ст. І.Клая та ірл. поета XVIH-XIX ст. Т.Мура, 
сапфічні О. ісп. поета XVII ст. Е.Вільегаса та австр. 
поета XX ст. Е.Шьонвізе і т.д.). О. існувала і в л-рі 
Давн. Китаю. Вона належала до мовленнєвих 
жанрів, хоча майже співалась, але без муз. 
супроводу, і була за своїм характером ди­
дактичною. Протягом 600  р. була популярною 
"ханська ода" (Фу Сюань. Сун Юя — НІ ст. до н.е.. 
Изя І, Сим Сянжу. Мей Шен — И ст. до н.е. та ін.), 
шо відрізнялася демонстративним стилем, 
притаманним т.зв. пд. кит. поезії. В добу

Відродження і бароко в Європі поняття О. 
вживалося щодо патетичної лірики, яка була 
орієнтована на ант. взірці (напр., О. італ. поета 
XV-XVI ст. Л .А ріосто, порт, поета XVI ст. 
Л. де Камоенса, франц. поетів П.Ронсарата Ж.лю 
Белле (XVI ст ), А.Сент-Амана (XVII ст.) та ін.

В XVH-XVIII ст. з'являється т.зв. псевдоклас. О 
(франц. поети Ф .М алерб, О .де Ла Ф ар . 
Ж .Б .Руссо, Е.Лебрен: англ, поети Е .Марвел. 
Д.Драйден, А.Каулі; нім. поети П.Флемінг, І.Клан, 
М.Опіи, А.Гріффіус, П.Гергардт; голандські поети 
Х.Дюлларт. В.ван Фоккенброх. С ван Бомонт; 
поль. поети М.Нарушевич, С.Трембеиький, 
І.Красииький; рум. поет М.Галич; рос. поети 
В.Тредіаковський, О .Сумароков, В .П етров, 
М.Херасков, В .Майков; укр. поети Ф .Прокопович, 
І.Котляревський). О. стає не лише популярним і 
продуктивним, але й найбільш показовим для 
класицизму лір. жанром. Згідно з нормативним 
характером класицистичної поетики, зокрема, з 
жанр, регламентом, О. відносилась до "високих" 
жанрів, про т о  свідчить привілейованість тем, які 
нею розроблялись (уславлення нац. героїв, 
державних діячів, вітчизни, подій, які мали сусп. 
значення, тошо). Високій жанр, настанові О. 
відповідав стиль, шо відбивав лір. причетність 
поета до об'єкта уславлення. Правила одописання 
викладалися в багатьох літ. маніф естах, 
найавторитетнішим серед яких став вірш, трактат 
франц. поета і теоретика Н.Буало (1636-1711) 
"Поетичне мистецтво".

Прикладом, шо відтворю вав основні 
композиційно-стильові особливості "псевдоклас." 
О ., може слугувати вірш "рос. П індара" 
М.Ломоносова "Ода на взяття Хотина". Вона 
складається з трьох частин: "приступання" (вступ 
до теми), "пропозиції" (основна частина) і 
завершення; рясніє риторичними прикрасами 
(анафори, риторичні фігури, інверсії тошо), шо 
імітують "піїтичне захоплення"; характеризується 
"лір. безладом", шо полягає у несподіваності 
переходів від одного предмету мовленнєвої 
рефлексії до ін., допускає вставні епізоди; в ній 
вживаються імена греи. і рим. богів. О. писались 
переважно "одичною строфою", яку ввів в обіг 
Ф .Малерб: чотири або п'ятиямбічним деся- 
тивіршем із системою римування, яка дотримується 
правила альтернату — АбАбВВгДДг; при цьому 
допускались різні варіанти як об'єднання віршів у 
"внутр." строфи (АбАб-ВВ-гДЛг, АбАб-ВВг-ДЛг), 
так і перестановки цих строф в межах одичної 
(ВВАбАбгДДг. А бАбгДДгВВ): часто для
розмежування "внутр." строф використовувались 
скорочені рядки або рефрени, а для визначення 
межі всієї строфи — неримовані останній чи 2 
останніх рядки. Зустрічаються О с. вільного 
римування ("Вечір" рос. поета і драматурга XVIII 
ст. Я.Княжніна), вживалась О с. і в ін. жанрах, 
напр., у дружніх посланнях рос. поета XIX ст 
М.Язикова, в травестії поемі І.Котляревського 
"Енеїда" та ін. Із руйнацією зв'язку між лір. жанром 
і строф ою  в цілому і занепадом О. в

3 7 9



ОДИВНЕННЯ

посткласицистичну епоху, маловживаною стає і 
О с. Зустрічаються О., які написані ін. вилом 
строфи, напр., сапфічною, а ло того ж 
неримованою —  "Ло вечора * англ, поета XVIII ст. 
У.Коллінза. У 2-ій пол. ХУЛІ ст. у зв'язку із зміною 
літ. ситуації "псевлоклас." О. зазнає висміювання 
(напр., рос. поет XVHI ст. !.Дмитрієв створює сатиру 
"Чужой толк", яка направлена проти О. 
Л омоносова, шотл. поет XVIII ст. Р .Бьорнс 
травестує високі взірці цього жанру в "Оді на 
смерть міссіс Освальд" тощо).

В епоху перелромантизму і романтизму 
канонічні жанр, ознаки О. розхитуються, П жанр, 
межі виявляються розмитими (напр., у рос. 
Г.Лержавіна, англ. Лж.Кітса, поль. Ф.Князьніна, 
франи. В.Гюго, італ. А.Манлзоні, рум. М.Емінеску 
та ін.). Насамперел руйнується стійкий зв'язок між 
темою і жанром, і слиною ознакою О. стає її жанр, 
пафос, який здатний піднести у значенні не лише 
"ви сокі" явиша ("П рометей" Й .В .Гьоте , 
"Вольность" О.Раліщева, "Вольность" О.Пушкіна, 
Громадянська мужність" К.Рилєєва, "Ода на 

російську кампанію 1829 року" рум. поета XIX ст. 
І.Еліале-Ралулеску, "Ода революції" В.Маяков- 
ського, зб. "Мельбурські оди" австралійського 
автора Ф.Моріса, "Ода небесній сині" швайц. 
поета XX ст. Й.В Поллінгера, "Ола братерству" 
Б.Олійника та ін ), але й "нейтральні" явиша ("Ода 
Белльману" австр. поета XX ст. Р.-М.Рільке, 
"Уклонімося хліборобу" І .Муратова та ін.). 
Об'єктом одичного пафосу можуть бути і "низькі" 
явиша ("Ода до ліності" франи. поета XVII-XVIH 
ст. Ла Фара, гумор, вірші серб, поета XIX ст. 
І.Змай-Іовановича "Ода юшці", "Ода ключеві від 
льоху"; "Ода пліткарям" рос. поета XX ст. 
А.Вознесенського, "Ода гривні" О.Ірвания та ін ). 
Не свідчить про те, шо іст. життя трал. О. закінчене, 
вона все більше стає вираженням власне автор, 
бачення дійсності. Унікальним феноменом щодо 
цього є цикл П.Гулака-Артемовського "Гераськові 
оди" — травестування-онаціональнення од 
Ґорація. Жанр, свобода автора проявляється, 
окрім розширення тематичного діапазону, в 
схрещуванні одичного пафосу з ін. (напр., 
ідилічний вірш норв. поета XVIII ст. П.Стенерсона 

Ода юнкерському джерелу в Еріксхольмі", "Ода 
малоросійському селянину" укр. поета XVIII ст. 
К.Пузіни, шо має соц.-крит. спрямованість, та ін.), 
у використовуванні в О. елементів різних худож. 
форм (напр., "Одичні сонети до Італії" італ. поета
XVII-XVIIJ ст. В.Філікайі, "Маленькі оди" франи. 
поета XIX ст. Ж де Нерваля, який використовував 
поетику нар. пісень, тощо).

У зв'язку з деканонізаиією О. поступово 
сприймається як панегіричний лір. (ліро-епіч.) 
метаж анр ("похвальне слово"), шо створює 
можливість н типол. зіставлення з функціонально 
подібними жанрами ін. літ. регіонів (з поширеною 
у творчості сер-азій. поетів касилою, з непальською 
жанр, формою канро, з інд. гімном, з давн-ісл. 
жанром скальдичної поезії — драпою тощо). 
Оскільки ж О. представлена в л-рах різних регіонів

(пер-мов. поет XIII ст., який жив у Турції, Яж. Румі, 
кит. поет III ст. /1у Цзі, кор. поетеса VII ст. С.Чіндок, 
груз поет XVI-XVIIcT. Теймураз І, перуанський і 
еквадорський поет XVIII-XIX ст. Т .Гонзаго, 
канадський поет XVIII-XIX ст. Ж.Мерме, амер. поет 
X X  ст. А .Тейт і т .д .), вагомою  проблемою 
компаративістики є порівн. зіставлення тематичних 
і поет, особливостей О., шо належать до різних 
нац. традицій.

Борне Івамкж

ОДИВНЕННЯ (рос. остранение) — поняття, 
введене в літ-знавчий обіг В.Шкловським у кн. 
"Воскресіння слова" (1914), а в статті "Мистецтво 
як прийом" (1917) було подане його змістовне 
наповнення та пояснення. В основі О. лежить 
прагнення творця зруйнувати автоматизм 
сприйняття навколишнього світу: дивний, 
незвичайний погляд є початком початків будь-якої 
творчості. Позаяк митець має цю дивну здатність 
бачити і зображувати звичайне як незвичайне, 
відоме як невідоме, вперше бачене, то він зображує 
подію не як таку, але "дає відчуття речі як бачення" 
— не як впізнавання (Шкловський). Спочатку в 
основі О. лежала ідея воскресіння слова, 
повернення йому втраченої від частого вживання 
свіжості й краси. Для цього й був потрібний пошук 
нов. форм, нов. прийомів. Так було здійснено 
перехід від тлумачення О. як прийому до 
ствердження ідеї "мист-ва як прийому", а вся 
історія світ, л-ри постала як безконечна боротьба 
та зміна канонічних і вільних прийомів. Канонічні 
прийоми, — стверджував Б.Томашевський, — 
здебільшого вичерпують себе. Вартість л-ри в 
новизні та оригінальності. Прагнення до оновлення 
припадає здебільшого саме на канонічні, трал., 
"трафаретні" прийоми, трансформуючи їх із 
розряду обов'язкових у розряд заборонених. 
Створюються нові традиції та прийоми. Як 
наслідок такого тлумачення склався погляд на 
худож. структуру тв. як на систему прийомів, шо 
вживаються одночасно, але застосовуються в 
різних тв., шо дозволяє більш чи менш чітко 
диференціювати мист. творіння залежно від 
застосованих прийомів. Шляхи досягнення 0 . в л- 
рі багатоманітні: це і заміна або ж оновлення 
сигнальної системи завдяки введенню в літ. мову 
побутового або ж діалектного слова, і незвичність 
худож. викладу матеріалу, і відтворення 
незвичайної фоніки поет, тв., і введення у худож. 
тв. позадіт. складника, і застосування "оголеного 
прийому", і семантична ускладненість поет, 
лексики, і навмисне змішання стильових шарів, і 
система "перемикачів" як сюжетотворч. чинників 
тошо. Хоча у будь-якому випадку реконструйовані 
з багатовікової літ.-худож. практики або ж 
віднайдені, відкриті мист. особистостями такі 
прийоми були спрямовані на руйнацію стереотипів 
сприйняття. Про і звичайне мовилося як про нове 
й незвичайне, про звичне як про дивне. 
Томашевський наводить як приклад опис військової 
наради в Фідях через спостереження селянської

380



ОДІССЕЯ

дівчини з "Війни і миру", переломлення людських 
стосунків через сприйняття домашніх тварин у 
"Холстомері" /1.Толстого та "Каштанці" А.Чехова, 
а також "Сліпого музиканта" В.Короленка, "де 
життя зрячих пропускається через психологію 
сліпого".

О. — один із об'єктивних законів мист-ва, який 
існує вічно, хоча в кожну іст.-літ. (ширше — іст - 
культ.) добу виявляє свою сутність по-різному: 
протягом століть відбувається пронес каталогізації 
прийомів, шо формально виражають ней закон. Такі 
прийоми не зникають разом зі своєю епохою, а ще 
Арістотель у "Поетині" зазначав: "Цінність мов. 
стилю в тому, шоб бути ясним і не бути низьким. 
Найяснїший вислів складається із загальновживаних 
слів, але він низький... Високий і вільний від 
грубуватості стиль — не той, що користується 
незвичними словами. А незвичним я називаю 
діалектизми, метафори, продовження і все, шо 
виходить за межі звичайно? мови. Але якщо хтось 
зробить такою всю мову, то вийде або загадка, або 
варваризм ... Треба якось перемішувати ці 
вислови. Одне робить мову не грубою І не НИЗЬКОЮ: 

не діалектизм, метафора, прикраса та ін. види, а 
слова загальновживані нададуть їй ясності. Через 
заміну одного тільки розмовного, звичайного слова 
діалектизмом, один вірш здається добірним, а 
другий позбавлений смаку".

Про нестереотипність худож. зображення, як 
певної константи літ.-худож. практики говорив і 
давн-інд. мислитель Анандавардхана, розробляючи 
вчення про дгвані Дгвані — яскрава, вражаюча, 
незвичайно образна думка, яка знаходить худож. 
втілення в несподіваних, асоціативно виникаючих 
витворених митцем образах. Така образна думка 
не стільки означає явище, подію, скільки говорить 
про чуттєве сприйняття побаченого митцем, про 
його настрій, його переживання. У Калідаси в 
"Шакунталі" цар Душьянта, звертаючись до бджоли, 
яка кружляє біля обличчя його коханої, вигукує: 
"Ти весь час доторкаєшся до її трепетних очей з її 
рухливими кутиками, ти ніжно дзижчиш над її 
вухом, наче розповідаєш секрет, хоча вона і 
відмахується рукою, ти п'єш нектар її губ — 
вмістилище насолоди. О бджоло, воістину, ти 
досягла мети, а я блукаю в пошуках істини". Інакше 
кажучи, асоціації, шо виникають у автора, завжди 
незвичайні і особистісні; вони завжди й обов'язково 
знімають ретуш звичайності з того, шо встоялося, а 
те, шо добре зрозуміло, переводять у план 
незвичайного. Це зрозуміло, тому шо "на розум 
людський найбільше впливає те, шо відразу і 
раптово може вразити: саме це найчастіше збуджує 
і наповнює уяву" (Ф.Бекон).

О. проявляє себе на різних рівнях: в процесі 
сприйняття митцем фактів реальної дійсності, під 
час творення літ.-худож. тв. і під час сприйняття 
цього тв. читачем. На будь-якому етапі О. виконує 
найголовнішу функцію: знімає автоматизм 
сприйняття через те, шо вражає людський розум 
несподіваністю бачення світу та його худож. 
перетворення.

Про те ж по суті мовив і Д есь Курбас, 
формулюючи вчення про "перетворення": "Ми 
розуміємо, шо наша наука про перетворення 
являється цим методом театру, який, будуючи... для 
свойого часу внові реалістичним, абсолютно не 
буде повторювати того, шо діється на вулиці у 
певній більшій чи меншій ілюзії дійсності, а навпаки, 
іменно із змаганням зосередити глядача на ідеї, 
вкладеній в наш тв., щоб сконцентрувати його уяву, 
зробити так з цією подією, щоб вона на сиені була 
виведена у такому вигляді, у такому перетворенні, 
у такій інакшості, відмінності, у такій нов. 
комбінації, яка мусить викликати саму вел. кількість 
асоціятивних процесів". В  основі перетворення 
завжди лежить метаф ора, шо передбачає 
незвичний погляд на усталене і буденне у своїй 
усталеності явище. Таке перетворення, за 
визнанням митця, було певним символом, котрий 
викликав у глядача необхідні іст. паралелі. Разом 
з тим, наголошував Курбас, "перетворення" 
повинні "бути доцільними", "викликати" у глядача 
те, що треба, бажані театру думки та почуття, 
асоц іац ії". Саме тому будь-яка штучність, 
надуманість несумісна з перетвореннями. 
Одночасно Курбас уникав надмірного 
завантаження вистави перетвореннями, оскільки 
"це був би дикий спектакль, дикий, поскільки під 
перетвореннями ми розуміємо не взагалі всяку 
мист. підкресленість, мист. формулу, а розуміємо 
певну інакшість".

Типол. спільність існує між О. і брехтівським 
очуженням, що генетично пов'язане з театром Сх. 
(Китай, Японія). Безперечно при всій типол. 
близькості дгвані, перетворення, очуження, О. є в 
них те, шо дозволяє говорити про своєрідність 
кожного із цих явищ. Дгвані зорієнтована більшою 
мірою на передавання суб'єктивно окресленого 
настрою; перетворення —  виявлення зако­
номірностей буття через метафоричне осмислення; 
О. — застосування незвичних, нетрад. форм 
худож. пізнання дійсності задля руйнації 
автоматизму сприйняття. Проте спільним є 
визнання провідної ролі митця як творця унікальної 
і неповторної худож. реальності. Дивний, 
незвичайний, максимально особистісний погляд на 
банальне, шо стало звичайним, не тільки у житті, 
але і у л-рі, провокує появу нов. худож. форм, 
жанрів, переробок традиційних сюжетів та 
образів, виникнення, зрештою, л-ри обробок як 
самобутнього й оригінального літ.-худож. 
феномену, шо має власні закони і принципи. І в 
такому розумінні О. постає як один із твор. 
чинників, шо забезпечують нескінченність літ. 
пошуку та нескінченність літ. розвитку.

Олександр Чирков

ОДІССЕЯ — трад. сюжетна модель, шо
бере свій початок з поеми Гомера "Одіссея". В 
поемі змальовано 10-річне повернення Одіссея з 
Троянскої війни на рідний острів Ітаку. По дорозі 
додому герой зіштовхується з різноманітними 
перешкодами й труднощами, однак успішно долає

381



ОККУЛЬТНА ЛІТЕРАТУРА

їх і воз'ганується з рідною дружиною Пенелопою. 
Згодом за цією сюжетною моделлю — довгий і 
важкий шлях героя додому —  вибудовується цілий 
ряд тв. світ, л-ри: "Одіссея капітана Влада*' 
Р.Сабатіні, "Улісс" Л. Джойса, "Космічна одіссея" 
А.Кларка. "Скифська Одіссея" Д.Костенко та ін.

Юрій Попон

ОЙКУМЕНА (від грец. оікео —  нахиляю, 
oikos —  рід) —  1 .У  давн-греи. світі —  землі як 
греків, так і "варварів", відомі грекам й почасти 
охоплені ЇХНІМ культ. ВПЛИВОМ;

2. У культурологічному сенсі — спільнота, що 
може бути однорідною чи різнорідною з 
генетичного погляду, але тяжіє до консенсусу; 
єдиний культ, простір ". Вживання поняття О. в 

компаративістиці дає змогу врахувати численні 
й часом дисгармонійні явища, які свідчать про 
доцентрові й відцентрові процеси, шо виникають 
при контактах л-р. Так. напр., сх-слов'нн. л-ри 
становлять типову О.; бувши певний час достатньо 
однорідною частиною нізант. культ, ре/тону, вони 
від поч. тяжіли й до самостійного образу світу. На 
грунті книжності Київ. Русі (давн-укр.) виникає л- 
ра Московії. пов'язана з останньою генетично, але 
вона від поч. прагне знайти власний образ світу, 
визначений реаліями існування під монг. ігом; з 
цього процесу постає потужна л-ра Росії. Укр. л- 
ра. зігравши ролю культгрегера в цьому процесі, 
починає, в добу руйнації cep-віч. типу культури, 
відчувати протилежний сильний вплив з боку рос., 
якого прагне позбутися в Х1Х-ХХ ст. Л-ра Білорусі, 
що також розвивалася на ґрунті візант. та київ, 
традицій, згодом — під впливом л-р Росії та 
Польщі, все ж таки набула певної оригінальності. 
В  цих л-рах позначалися, з різною інтенсивністю 
— залежно від доби, але постійно, зх. культ, вплив, 
рефлекс арабо-мусульманської иудьт.-діт. 
зони тощо. Але в результаті об'єктивного процесу 
формування най. мови кожна з цих л-р явила нац.- 
своєрідне обличчя. Отож відцентрові процеси в 
О. не менш значні й результативні, ніж доцентрові.

Семен Абрамович

ОККУЛЬТНА ЛІТЕРАТУРА — л-ра, шо 
викладає доктрини та методику оккультизму (від 
лат. occu/tus — таємний; по суті, те ж саме, що й 
грец., "апокриф", але ці два терміни означають 
різні речі). Оккультний тв., на відміну від апокрифу, 
спрямований на створення атмосф ери 
безпосередньо-чуттєвого або ж умоглядного 
спілкування зі світом надприродного, причому 
переважно в його "демонічному" аспекті (пор. бібл. 
докір тим, хто "служить воїнству небесному", а не 
Богові). Тому О.л. викладає або містичні концепції, 
шо розходяться з церк. вченням, або ж навіть ті, 
шо спрямовані проти нього. Сюди входить також 
л-ра, що описує цілі й ритуали білої та чорної магії. 
Оскільки оккультизм корениться в найдавніших 
ф ольклорно-поганських міфол. уявленнях 
(зокрема, на європ. грунті засновником оккультизму 
вважається міфол. Гермес Трисмегіст-Тричі-

величний, автор "Смарагдової скрижалі"), то він 
тісно пов'язаний з давн. міфол. системами. В 
Європі О. л. найчастіше змальовує шлях до 
"таємного знання" в рамках картини бібл. 
(юдеохрист.) світу, в якому не заперечується 
існування "богів" окрім Єдиного Бога, але ті боги 
трактуються як бісівські сили. В культурі христ. 
Європи ці образно-сюжетні структури було з часом 
кардинально "звужено" або й цілком знишено, на 
відміну від картини світу в ін. релігіях. Але 
" грибниця" оккультних тем та мотивів не щезла 
остаточно з літ.-мист. пошуку й давала свої плоди 
впродовж тисячоліть. Вона живила ментальність, 
пафос й сюжетну будову єретичних та напів- 
єретичних тв. Сер-віччя (досить згадати писання 
Нострдамуса). Без О.л. не можна уявити повної 
картини Ренесансу або світу б ар око . Звідси, 
зокрема, бере початок тема сатани й богоборства 
в європ. л-рах Нов. часу. Часом оккультизм 
переходив від рівня " чорної меси" або заклинань 
до рівня наук, моделей. Наскільки буває часом 
вагомий вплив О.л. на творчість видатних майстрів, 
можна судити хоча би на прикладі Й.В.Гьоте або 
В .Блейка. Та остаточно знято було табу" з цього 
пласту культури лише в епоху романтизму 
(характерне переживання оккультних орієнтацій 
ми зустрічаємо в готичному романі-, згадаймо 
хоча б "Рукопис, який знайдено в Сарагосі" 
Я.Потоцького, в якому в дусі "романі, іронії", 
загострено стереотипи такого роду). На Зх. тв. 
оккультистів стали відкрито видавати й 
популяризувати наприкін. XIX ст. (Папюс та ін ), 
хоча можна вважати, шо інтерес до них було 
пробуджено раніше, через худож. інтерпретації й 
"реабілітацію" фольклору романтиками. В часи 

декадансу окр. письменники та митці відверто 
проголошують себе прихильниками оккультних 
доктрин (С.П еладан та ін.). Зацікавлення 
оккультними мотивами спостерігалося і в Сх. 
Європі ("Sie cogito" Б.П.Хижлеу). У слов'ян., 
зокрема, в правосл. світі, подібна л-ра побутувала 
здавна (існує навіть думка, шо глаголічне письмо 
було тайнописом саме такого характеру). Грунтдля 
подібних уявлень давали слов'ян, фольклор та 
практики поганського волхвування (див. записи та 
розвідки Афанасьева. Сахарова, Куліша та ін.). Це 
також відбивало двовір'я у сх-слов'ян. світі, шо 
було характерною ознакою і духов, життя народу 
Вже за Сер-віччя через посередництво єретичної 
л-ри подібні уявлення розповсюджувалися у всьому 
слов'ян, й навіть зх. світі (богомильський міф про 
створення матеріального світу сатаною тошо). Але 
по-справжньому запис й хулож. інтерпретація 
подібних сюжетів та мотивів почалися у рос. 
романтиків (В.Ж уковський, котрий жартома 
іменував себе "дядьком" всієї зх. чортівні на Русі: 
поза сумнівом, "неоязичницька" стихія восресаєтут 
під безпосереднім впливом нім. романтизму). Проте 
протягом всього XIX ст. літ. етикет вимагав 
ставитися до цього кола тем та сюжетів як до літ. 
гри. /Інше на межі ХІХ-ХХ ст. після нов. значної 
кризи церк. ідеології оккультні настрої почали

3 8 2



ОКТАВА

поширюватися в Р осії та Україні у вигляді 
спіритичної практики або теософських ідей. 
Почали широко видаватися популяризації О. л., 
(на зразок тих, шо друкував С.Трояновський). 
Захоплювалися О.л. "старші" й, почасти "молодші" 
символісти: досить назвати В .Брюсова, чимало тв. 
якого містять в собі поряд зі звичайним сюжетом 
та образністю імпліцитно подані оккультні мотиви. 
Значно слабше позначився цей інтерес в Україні 
(П.Куліш). Саме в цей час почалася популяризація 
в слов'ян, та зх. світі тв. інд. містиків, якими 
захоплювався, скажімо, М.Реріх, котрий став 
живим символом культ, інтеграції в цій галузі. 
Помітний вплив справив оккультизм, як не дивно, 
й на таких діячів культури, як, скажімо, 
К.Иіолковський, на їхні концепції прогресу. В суч. 
л-рі оккультні концепції часом правлять за грунт 
для худож. рішень найвилатніших майстрів (романи 
"ініціації" Т.Манна); вони широко використо­
вуються зарубіжними й вітчизняними фантастами. 
0 . л. також часто править за основу для суч. 
масової культури (тема "жахів" та ін.). Характерно, 
шо майстри, котрі прагнули до відтворення картин 
духов, світу нар. маси, не могли обійтися без 
подібних моментів (Ш. де Костер та ін.).

Семем Абрамович

ОКТАВА (італ. — "вісім") — тверда строфа, 
шо складається з 8 віршів (октет), із системою 
римування-, abababcc. Останні 2 вірші, шо об'єднані 
суміжною римою, є ознакою формальної 
закінченості О. Крім того, ці вірші можуть 
закінчувати тему, шо розгортається у попередніх 
віршах, чи містити автор, резюме. Переважно 
використовується у вел. епіч. жанрах, але також 
як тверда форма окр. вірш. тв. Прикладом О. може 
слугувати унікальна пушкінська О. про О. (поч. 
поеми "Ломик в Коломне").

0 . склалася в Італії в нар. поезії, а з Х!П ст. 
унормувалися два П різновиди: 1) '"сициліанська 
октава", чи сициліайЬ (abababab); 2) "тосканська 
октава", чи О. у суч. розумінні цього терміну: 
остання виникла з дистихів — "риспетто' (ab ab ab 
... сс). З XIV ст. утверджується в італ. епіч. поезії т.зв. 
"героїчна" О. (поеми Л.Аріосто "Несамовитий 
Роланд" (1516-32) і Т.Тассо "Визволений Єрусалим" 
(1574-75), хоча О. писались і коміч. поеми (напр., Л. 
де'Медіан — XV — ст. "Ненга з Берберіно"), і ідилічні 
поеми (напр., А.Поліціано — XV ст. — "Станси на 
турнір"). У XV) ст. італ. О. освоюється ісп. (А.Ерсілья- 
і-Суньіга), порт. (С.Міранда. Л.Камоенс), франц. 
(КМаро) поетами. Призабута в період класицизму. 
0. стає вельми поширеною в л-рі романтизму 
(А.Шаміссо — присвята до "Петера Шлеміля", 
Дж.Г.Байрон — "Брино". "Дон Жуан" тошо). Гнучкі 
структурні можливості О. дозволяють пристосувати 
її до різних най. літ. традицій (напр., поема в октавах 
швед, поета XVH-XVIH ст. Ґ.Лальшерна 
"Королівський скальд"). Створюються, окрім італ. 
""героїчної* О., англ, іронічна" і нім. лірична".

Ло слов'ян, л-р О. прийшла через переклади 
"Визволеного Єрусалима" Тассо вел. нац. поетами.

У Польщі такий переклад виконав Я.Кохановський 
У Луброьніку — Ї.Гундулич. Уривок з цієї поеми 
переклав і О.Пушкін. Після перекладу 
Я.Кохановського О. міцно закорінилася в поль. 
поезії, інколи — в ліриці, та переважно, починаючи 
з бароко та Просвітництва, в вел ліро епіч 
жанрах: іроь-героїчна поема "Мишеїда" (1775) та 
"Монахомахія" (1778) І.Красицького, іст.-філос. 
поема — "Беньовський" (1841) Ю.Словацького, 
філос. поема Ц.Норвіла "Ассунга" (1870), реаліст, 
епопея М.Конопницької "Пан Бальцер у Бразилії". 
В новітній поль. поезії О. зустрічається досить 
рідко. У сх-слов'ян. л-рах вперше імітував італ. О. 
Ф .Прокопович у вірш, посланні до Л.Кантеміра 

Не знаю, хто ти, пророче рогатий.. . ' (1730). Після 
цього О. була практично забута і відроджена в її 
нім. модифікації лише на поч. XIX ст. 
В.Жуковським (присвята до вільного перекладу 
"Дванадцяти сплячих дів..." Й.В.Гьоте) і в декотрих 

е л е г ія х . Пізніше І .К озлов і С Ш еви рьов 
відтворюють "італ." О. при перекладі вірш, уривків 
із Тассо. "Англ." варіант О. вживав О.Пушкін під 
впливом Г.Байрона і Б.Корнуола. Використовують 
О. М .Лєрмонтов, О .К .Толстой, М .Огарьов, 
А.Майков, А.Ф ет, І.Тургенєв, Ап.Григор'єв, 
К. Бальмонт та ін.

Міцно закорінилася О. в укр. поезії. Крім 
Ф .Прокоповича, до О. зверталися П.Куліш, 
ї .Ф ранко, Леся Українка, В.С амійленко, 
М.Вороний, М.Рильський, Ю.Клен, Б.Кравиів. 
М.Бажан. А.Малишко, Т.Коломієиь. Поряд з О. -  
окр. віршами (напр., "Україна", "Ти звеш мене й 
на голос милий твій..." О.Самійленка), існують 
цикли (Карпатські октави" М.Рильського) та поеми, 
шо написані О. ("В альбом" О.Олеся, "Чумаки" 
Рильського, "Прокляті роки" Ю. Клена. "Клич 
вождя" М.Бажана):

Якась смутна і невесела осінь 
Зійшла, мов помаранча золота,
Нал Києвом, f олив'яні оси 
Дзижчали і ствалм з-за моста.
Де вітер розплітав березам коси 
/ цілував в розтулені уста. 
fO спогади терпкі і непотрібні 
Про ті роки жорстокі і безхлібні)

Юрій Клен
При перекладах і в оригінальних О. сх - 

слов'ян. поети використовують відповідний 
первісному італ. одинадиятискладнику 5-стоповий, 
рідше (під франц. впливом) 6-стоповий ямб 
(О.Пушкін "'Осінь (Уривок)". На відміну від італ. в 
рос. О. звичайно зберігається правило 
альтернансу, причому, не тільки в сер. окр. строф, 
але й іноді на їх межі; проте ие правило не 
канонізується. В рос. октавіані є випадки 
екпериментаторства. В.О доєвський у поемі 
"Васильково", дотримуючись правила альтернансу, 

заримував лише останні 2 вірші, В .Кюхельбекер у 
"Двобої Гомера і Давида" ввів замість жіночих 

дактилічні клаузули, а в "Семи сплячих рядках" 
вкоротив О. на 1 вірш; 4-стоповим ямбом написано 
О. М.Огарьова "Гумор".

3 8 3



ОНАШОНАЛЬНЕННЯ

Спорідненою з О. є спенсерова строфа, шо 
використовується не тільки в перекладах, але і в 
оригінальній поезії (напр., М.Кузмін — XX ст.).

Борис Лванкж

ОНАШОНАЛЬНЕННЯ — зміна в процесі 
рецепції най. ознак першотв.: перенесення дії в 
нов. най. умови, відповідне змінювання сюжетних 
ситуацій, обставин дії, побутових та іст. подробиць, 
ангропонімів. топонімів, ідеоматики, фразеології 
тощо — тобто цілого най. забарвлення.

1 . О.-лгерфробка переважно має на меті 
створення на основі першовзірия з ін. л-ри свого, 
нац. своєрідного тв. У деяких жанрах існує 
багатовікова традиція переробок — О. Такою є 
історія європ. байжм від Езопа (VJ-V ст. до н.е.) 
через римлянина Фелра (бл. 15 -  бл. 70 рр. н е.) 
до француза Ж. де Лафонтена (1621-95), німців 
Х.В.Геллерта (1715-69) і Г.Е.Лессінга (1729-81), 
рос. байкарів XVIH — поч. XIX ст., до українців 
П.Білеиького-Носенка (1 7 7 4 -1 8 5 6 ), П.Гулака- 
Артемовського (1790-1865), Л.Глібова (1827-73). 
Байка Лафонтена "Le Renard et !e Corbeau" ("Лис 
і Ворон"), що походить від байок Езопа й Федра, 
кілька разів перероблялася рос. байкарями. Тільки 
в першій переробці — байці В.Тредіаковського 
"Ворон и Лисица" — назву птаха перекладено 
точно. О. Сумароков, а відтак І. Крилов замінили 
Ворона — Вороною, шо відповідає рос. нар. 
уявленням про птахів. Ворон уважається зловісним 
і мудрим. Ворона, згідно з В.Лалем, у переносному 
розумінні значить разиня, рохля, зевака (пор. укр. 
гава —  роззява). V свою чергу Глібов переробив 
багато байок Крилова. Глібовські байки 
відображають укр. природу, етнографію, побут, 
характер народу. Цікавим прикладом є байка 
"Вареники", написана на основі криловської 
"Демьяновой ухи". Збережено навіть ім'я Дем'ян. 
Але пригощання стало типово українським. "Суто 
укр. гумор у Дем'яновій мові одразу ж впадає в 
вічі" (М.Рильський). Переробки-О. здебільшого 
пов'язані з обстоюванням народності та 
фольклоризму л-ри. Саме такими є байки Крилова 
і Глібова. за це їх поціновували сучасники. 
Позитивне ставлення до О. зберігається й за наших 
часів.

Окр. випадок О. —  перенесення дії в ін. країну, 
але без націленості на створення підкреслено нац., 
орієнтованого на стиль і дух фольклору. Таке 
явище часом звуть локалізацією. Доцільніше 
вживати термін перенесення. За  приклад 
перенесення може слугувати юнацька поема 
А.Міцкевича "Пані Анеля" (1817) — переробка 
поеми Вольтера "Гертруда, або Виховання дочки". 
Вольтер оповідає про красуню Гертруду, яка 
поєднувала побожність із турботою про свою красу 
та любовними утіхами. Ця поема характерна для 
"л егко ї" франи. поезії 2 -о ї пол. XVI!! ст. 
Вишуканість, легковажний тон, сюжет, 
побудований на анекдоті, слугували викриттю 
святенництва. Поль, поет переносить події до зх- 
білор. містечка Новогрудка. Змінено — імена:

Гертруда — Анеля, Ізабелла —  Зузя, Андре — 
Франусь. З'являються поль. реалії. Так, у будуарі 
пані Анелі поряд з пудрою лежать не тільки тв. 
Томи Аквінського (подробиця перенесена з поеми 
Вольтера), а й моралізаторські "Житія святих" поль. 
теолога-проповідника XV!! ст. П.Скарги.

О .-перенесення найбільше поширені в 
драматургії, надто 2-ої пол. XVH -  1-ої пол. XIX 
ст., зокрема в сх-європ. країнах. Це було пов'язано 
з репертуарними потребами на етапі становлення 
нов. нац. театрів. Так, поль. класицист 
Ф.Заболоцький (1750-1851) переробив понад 40 
комедій, переважно франи. (Ж.Б.Мольєр, Д.Ділро, 
П.О.К. де Бомарше) Заболоцький переносив дію 
в Польшу, відображав особливості поль. побуту, 
надавав персонажам притаманні полякам того часу 
риси, в мов. партії рясно вводив нац. колоритні 
розмов, елементи. Особливою популярністю 
користалася переробка М ольєрової "Школи 
жінок", в якій дію було локалізовано в Варшаві. 
Прихильником таких драматургічних 0  - 
перенесень був кн. А.Чарториський. 
Продовжуючи цю тенденцію, Ф.Ковальський 
(1799-1862) переніс на поль. грунт усі комедії 
Мольєра. Показова вірш, переробка "Жоржа 
Дандена". Не було зроблено ані скорочень, ані 
додавань, незмінними залишилися ідейне 
спрямування та композиція, але дію перенесено в 
поль. середовище, персонажі одержали поль. 
антропоніми, шо їх характеризують: заголовний 
герой — Гжеґож Фафула. Серед ін. персонажів 
— Галйомейські, Кордушевич. V свою чергу 
П.Свєниіцький (1841-1876) переробив Гжегожа 
Фафулу", надавши п'єсі укр. колорит, на "Гаврилу 
Бамбулу" (1865). Подібним чином Свєнпіпький 
упродовж лише двох років зробив для зх-укр. сцени 
О.-переробки чи переклади двадцатьох п'єс. Так 
само з репертуарних потреб рум. письменник, 
воднораз директор Яського театру, Василе 
Александр (1821-90) переробив для свого театру 
двадцять франц. п'єс.

Багато драматургів переносили в дійсність 
своїх країн гоголівського "Ревізора": "Комісар" 
(1871) словака М.Ш.Ферієнчика, "Скандал у 
Глупові" євр. драматурга Н.Шайкевича — аж до 
найновішого (1975-1979) малайського О., де ти 
замінено рисом, рублі — араріями, а відома фраза 
Городничого звучить: "...до  нас їде ревізор з 
Антананаріву". Сгип. драматурги кін. XIX -  поч. 
XX ст. переносили на араб. Сх. дію Мольєрових 
комедій "Тартюф" "Лікар поневолі", "Школа 
жінок", відповідно замінюючи антропоніми дійових 
осіб.

При О. постають труднощі передавання 
змістовних складників, шо відбивають своєрідність 
відтворюваного життя: людських стосунків, побуту, 
природи. Як више згадано, Міцкевич. 
переробляючи Вольтерову "Гертруду", вніс до 
"Пані Анелі" поль. антропоніми та реалії. Однак 
це не усунуло невідповідностей між сюжетом і 
дійсністю, на яку його було спроектовано. Байка 
Лафонтена "Lo Cigaie et in Fourmi" ("Пикала і

384



ОНЄПНСЬКА СТРОФА

Мурашка"), шо генетично пов'язана з байкою Езопа 
"Коник і Мурашка", з'явилася під назвою "Бабка" 
в рос. переробках Сумарокова і Хемніцера. 1809 
було надруковано байку Крилова Бабка та 
Мурашка". Заміна Цикади Бабкою пояснюються 
відмінністю фауни Франції та Росії, й у цьому 
розумінні виправдана: Крилов створював рос. най. 
байку; проте виник зоологічно помилковий 
варіант:

Попрыгунья стрекоза
лето красное пропела...
"Ты все пела. Это дело/...
Так полн же, попляши?"
Але бабки не стрибають (а цикади мають 

стрибальні ноги), не співають (а цикади "співають"
— сюрчать). Глібов переробив криловську байку 
на "Коника-стрибуния". Заміна бабки коником 
вдала. Коники, як і цикади, і стрибають, і співають 
(сюрчать). Коло замін замкнулося: персонаж байки 
той же, шо і в Езопа. Водночас байка має укр. 
забарвлення:

— Проспівав ти літо боже
Вдача вже твоя така,
А тепер танцюй, небоже,
Па морозі гопака?
П. в цьому випадкові, як і в багатьох ін., не 

обмежується лише Глібов конкретніший у 
зображенні персонажів байки і їх максимально 
обдаровано людськими рисами. Коника названо 
вдалим молодцем", характеристику розширено.

2 . Переклад — О. подібно до переробки має 
два різновиди: власне О. та О.-перенесення. За 
приклад першого візьмемо казку "Про дідуся і 
бабусю і про золоту рибку" зі зб. А.Ю.Ґлиньського 
"Польський казкар". Цей текст точно передає зміст 
пушкінської "Казки про рибака і рибку", якій проте 
надано проз., близької до фольклорної форми. На 
різних лексико-семантичних рівнях відбулося 
спольшення соц. категорій барыня-сударыня 
дворянка —уя-ммвиле/улоіло рялг, вольная царица
— kro/owa; одягу: соболья душегрейка — jedmabna 
su knio, парчевая кичка — а ^ а т іїп у  ze ш б^аші 
kapetusz; будівель: высокий терем — (Avar ряллДг. 
Суто поль. колориту набув опис королівського 
двору. Прислів'ям і фразеологізмам підшукано 
ПОЛЬ, відповідники.

Типові переклали-перенесення робив 
талановитий рос. переклалач І.Ввеленський (1813- 
55), свіломо наближував тв. Ч.Діккенса. 
В.Теккерея, Ф .Купера до рос. дійсності: замінював 
кепі на шапку, пальто на бекешу, кебмана на 
ізвозчика, додавав "пояснювальні" слова та 
речення; обстоював цю свою принципову позицію 
в статтях. Сказати б, посередині між переклалами- 
0 . та перенесеннями знаходяться переклали 
В.Жуковського з Л.Уланла, Й.П.Гебеля, Р.Сауті, 
де нац. колорит назагал не змінено, але все ж 
першотв. наближено до рос. дійсності.

В укр. письменстві ХЇХ ст. переклад-О. був 
луже поширений. Крилатий вислів "1 я в Аркаді! 
народився", шо вочевидь належить якомусь

новолат. авторові та який з давніх-давен в різних 
європ. традиціях побутував, як символізація 
марності людського життя: написи на картинах 
малярів італ. бароко: Скалоне (1 5 5 9 -1 6 6 5 ) , 
Ф.Гверчіно (1591-1666) та франц. класицизму: 
Н.Пуссен (1594-1665); та який вживали Д.Ділро, 
Й.В.Гьоте та ін. письменники. Але П.Куліш у 
вільному перекладі поезії Ф.Шіллера "Resigna­
tion" ("Покірливість долі") замінив перший рялок 
Шіллерової поезії — "Auch icb шаг in Arkadien 
geboren" на 1 я родивсь у любій Україні".

Див Переспів
Анатолій Волков

ОНЄПНСЬКА СТРОФА —  строфічна форма 
роману в віршах О.Пушкіна "Євгеній Онєґін". Вона 
складається з 14 віршів, написаних чотиристоповим 
ямбом із дотриманням правила альтернансу. 
Формула О.с. — AbAbCCddE#Egg, де велика 
літера позначає жіночу, а мала —  чоловічу риму. О.с. 
умовно поділяється на три катрени, кожний з яких 
демонструє один з трьох типових способів римування 
(відповідно: "перехресний", "суміжний" і "кінцевий") 
і суміжноримованого дистиха. О.с. притаманна 
тенденція до внутр. тематичної організованості: в ній 
розрізнюються 4 композиційні періоди — перший 
катрен вводить основний тематичний мотив строфи, 
наступний — розвиває його, в третьому цей мотив 
досягає кульмінації, а фінальний дистих-кода 
афористично завершує його. Ця кода заслуговує на 
особливу увагу. На відміну віл нетрал. одичної 
строфи ГЛержавіна з вірша "На новий 1797 рік" 
(AbAbCCdEdfycyG), яка злогално вплинула на 
О.с.,* а також деяких строфічних форм, шо 
"змагаються" з "онєгінською" (напр., 14-вірш в "Балі" 
Є.Баратинського — A bA bcD cD eeFgEg) 
суміжноримований дистих в О .с., відсутній у 
вишенаведених прикладах, сприяє чіткому відчуттю 
визначеності її меж, шо робить цю строфу 
подібною до англ, варіанту сонета.

Часто цей дистих містить у собі відтінок автор, 
ставлення до тематичного мотиву, який 
розгортається у строфі, шо також підкреслює її 
завершеність. О.с. щодо цього може слугувати 
такий приклад:
И вновь задумчивый, унылый 
Пред милой Ольгою своей. 
Владимир не имеет силы 
Вчерашний день напомнить ей: 
Он мыслит. "Вуду ей спаситель.

Сумний, нахмурений, похилий 
Від дум. шо мучать і гнітять.
Не має Володимир сили 
Вчорашнє Ользі нагадать.
Він мислить. "Буду їй спаситель.

Не потертмю, чтоб развратитель Не стерплю я. шоб спокуси гель 
Огнем и вздохов и похвал Огнем зітхання і похвал
Младое сердце искушал, Збудив у ній гріховний пал;
Чтоб червь презренный, ядовитый Шоб ніжну лілії стеблину

Точил лилеи стебелек; 
Чтобы двухутренний цветок 
Увял ецге полураскрытый". 

Все это значило, друзья;

С  приятелем стреляюсь я.

Гробак отруйний підточив, 
Шоб поранковий квіт одцвів, 
Розовівшися наполовину".
Не значило, читачу мій.

Піду я з  другом на двобій.

fO. Пушкін, "Євгеній Онєгін") 
fnep. М. Рильського)

3 8 5



ОНОМАСТИКА ЛІТЕРАТУРНА

Назагал О с. являє собою худож. єдність 
(ритмо-інтонаиійну, синтаксичну, вірш, і римовану), 
органічно пов'язану зі змістом "Євгенія Онєґіна", 
шо зумовило обмеженість її вживання в подальшій 
поет, практиці. До поодиноких випадків вико­
ристання О с. в рос. поезії Х!Х-ХХ ст. належать: 
незакінчена поезія Пушкіна "Єзерський", поема 
М.Лєрмонтова "Тамбовська скарбникарка", в якій 
є алю зія  на пушкінський роман ("пишу Онегина 
размером"), поема М.Язикова "Липки", яка, проте, 
написана 5-тистоповим ямбом, поема ВячІванова 
"Дитинство" ("Младенчество"), яка містить натяк 

на пушкінський текст ("Размер заветных строф 
приятен"), поезія М.Волошина "Лист", де є такий 
вірш — "Как стих "Онегина" прозрачен" і деякі ін.

Звернення до О.с. в укр. поезії теж пов'язано 
з пушкінською традицією: поема П.Кудіша 
Трицько С коворода", поезія М.Рильського 
"Пушкінський дім в Одесі", поема О.Гаврилюка 
"Львів" (1939), де автор зазначає, шо він "навік 
вчарований великим автором "Євгенія Онєґіна"
— "ритм цей кований присвоїв".

О .с . зустрічається також у ін. слов'ян, 
письменствах. Так, її застосував чес. поет І.Маген 
в епіч. поемі "Scirocco" (1923).

Перекладачі роману О.Пушкіна здебільшого 
зберігають О.с. (в Україні — М.Рильський, в Польщі
— Л. Бельмонт і Ю.Тувім).

Є факти модифікації О.с. (напр., у рос.-лит. 
поета Х ІХ -Х Х  ст. Ю .Балтрушайтіса вона 
перетворюється на тверду строфічну форму).

Борис Іванюк

ОНОМАСТИКА ЛІТЕРАТУРНА — наук 
дисципліна, яка вивчає омастикон, тобто власні 
назви, які вживаються в л-рі, їх структуру, генезу, 
худож. функції. Основними розділами О.л. є 
а н т р о п о н ім ік а  л іт е р а т у р н а  та топонімія 
літературна. За матеріалом та методами 
дослідження О.л. належить до літ.-лінгв. дисциплін.

Людмила Волкова

ОПОВІДАННЯ — один з мал. оповідальних 
жанрів, поряд з нарисом та новелою. В силу певної 
еклектичності цього жанру, нерозробленості 
критеріїв відмежування від ін. мал. форм, а також 
іст. сформованої мов. традиції в різних країнах 
точне літ-знавче визначення оповідання дати досить 
складно. Маючи низку спільних рис з ін. мал. 
жанрами (відносно невел. розмір, одноепізодність, 
обмежена кількість подій і персонажів, мал. часовий 
обсяг, переважно проз, форма розповіді), О. 
відрізняється від новели ослабленою фабульністю, 
меншим динамізмом сюжету, але більшою епічністю, 
аналітичністю, споглядальністю, розміреністю 
оповіді, наявністю нерідко оповідача і його 
"суб'єктивного" погляду. З цієї т.а О. зближується 

з п овістю , воно більш зв'язане з буденністю, 
повсякденністю, тяжіє до типового, а не 
виняткового. Образно кажучи, це жанр, шо 
звертається до стабільності "сільського" життя, на 
одміну від екстраординарності "міської" новели.

Слід відзначити і ролю нарису в генезі О. XIX 
ст., трад. розмежування за принципом 
"документальність — вимисвл" в даному випадку 
досить умовне. У зв'язку з цим Г.Поспелов 
пропонує розуміти О. як малу проз, форму взагалі, 
виділяючи в ній тв. нарисового (описово- 
оповідного) і новелістичного (конфліктно- 
оповідного) типів. О. нарисового типу розкривають 
морально-побутовий і громадянський стан сон. 
середовиша ("Записки мисливця" І.Тургенева, 
значна частина О.А.Чехова, М.Пришвіна, І.Бабеля, 
К.Паустовського). В  основі О. новелістичного типу 
— випадок, шо розкриває становлення характеру 
гол. героя ("Повісті Бєлкіна" О.Пушкіна, "босяцькі"

. О. М.Горького, багато О. Ю.Купріна). V Чехії та 
Словаччині терміни pouidka та pouiedka означають 
і О., і повість. Тому однаково припустимі два 
варіанти перекладу назви зб. Я.Неруди 
"Mafostranske pouidky" — "Малостранські повісті" 
або "Малостранські оповідання".

В зх. літ-знавстві також немає термінологічної 
єдності при визначенні мал. жанрів. Франц, conte 
залежно від контексту та автор, задуму може 
означати і "оповідання", і "казку", і ""повість", і 
бути синонімом "новели". В англомов. країнах 
використовуються терміни tai/. story, short story, 
в нім. мові термін "Frzdhlung".

Т еор . невизначеність ускладнює іст- 
хронологічне дослідження О. як жанру. Више вже 
говорилось про певну "всеїдність" цього типу 
розповіді, який може містити в собі 
найрізнорідніший тематичний матеріал (іст., соц- 
побутовий, міфол., фольклор., фант, і т.ін). На 
ранніх стадіях розвитку л-ри досить складно 
розмежувати поняття "оповідання", "казка", 
"переказ", "повість", враховуючи також і те. що 
О. незрідка створювались у вірш, формі (напр., 
"Розповідь селянина" кит. поета XI ст. Мей Яо- 
ченя, "КентерберійськІ оповідання" Дж.Чосера). 
Тому до XIX ст. поняття О. носило інтегральний 
характер, приналежність до нього визначалась 
волею автора чи перекладача. Особливо ие 
стосується сх. л-р, які мали свою систему діт - 
знавчих термінів, шо не завжди відповідали європ 
аналогам. Так, те, шо в перекладі називається 0. 
(напр., "Оповідання в пошуках лампи" Шао Цзин- 
чжаня, Китай, XVI ст.). по суті є новелою.

Розуміючи термін О. як певне визначення мал. 
оповідної форми, не буде перебільшенням сказати, 
шо воно є одним з найдавн. літ. жанрів. Ще на рубежі 
III та II тис. до н.е. в Єгипті з'являється О. про 
мореплавця з розбитого корабля, шо містило в собі 
як вигадані, так і цілком достовірні елементи (звідки 
й розбіжності шодо його жанр, визначення: О. -казка). 
У кожному разі не можна заперечувати впливу 
казково-міфол. матеріалу на генезу О. як жанру. 
Формування жанру О. неможливо уявити також без 
урахування впливу ст.- та новозавітних текстів. 
Власне жанр О. представлений уже в творчості рим. 
письменника Клавдія Еліана (170-230 рр.), від якого 
дійшли 17 кн. "про тварин" і 14 кн. "Строкатих 
оповідань " — іст. та природничонаук. за змістом.

3 8 6



ОПРИШЮВСЬКА ПІСНЯ

Однак, надалі в розвитку мал. оповідних жанрів в 
Європі домінувала новела.

У сх. л-рах О. посідає суттєве місце в жанр, 
ієрархії. Найширше воно представлене в кит. л-рі 
("Оповідання про події в світі" Дю 1-цина, V ст.; 
Нові оповідання при лампі з підрізаними гнотами" 

Цюй Ю, X!VcT.; "Оповідання в пошуках лампи" 
Шао Цзин-чжаня, XV! ст.; "Оповідання про 
давнину і сучасність" Фен Мен-луна, XVI! ст. та ін.). 
У кор. л-рі добре відомі "Оповідання років миру і 
благополуччя" Со Годжона (XV! ст.) та "Нові 
оповідання з гори Золотої черепахи" Кім Сісина 
(XVI ст ). Класиками япон. О. були Іхара Сайкаку 
("Оповідання Сайкаку зі всіх провінцій", 1685) і 
Уеда Акінарі ("Оповідання про дощ та про місяць", 
1775). В  араб, л-рі неперевершеними є О. зі зб. 
"Тисяча й одна нм Знову таки слід підкреслити, 
що жанр, визначення О. має в даному випадку 
узагальнюючий характер, містить в собі і "новелу", 
і "казку", і "повість".

О. в суч. розумінні — як невеличке соц.- 
моральне дослідження — формується в Європі в 
XIX ст. Суттєву роль в його формуванні відіграли 
"Аналітичні етюди" О.Бальзака, письменники 
натуральної школи в Росії, а в широкому літ. 
контексті — ф ілос. та естет, програма 
натуралізму. В залежності від ідейно-тематичного 
насичення, автор, світовідчуття та манери викладу 
виділяються різноманітні вили О.: психол., 
морально-описовий, соц., сатир., містико-симво- 
лічний, спрошено-нар., лір., фанг., пригодницький 
та ін. Одною з властивих О. рис є "тяжіння" до 
циклізації.

Видатні майстри О. ХІХ-ХХ ст.: А.Доле 
(Франція). А.Стріндберг (Швеція), Е.Гемінгвей, 
лж.Д.Селінджер, Г.Манн. Г.Бьоль (Німеччина), 
Е.Коллуелл (США), І.Чавчавалзе (Грузія), М.Гоголь, 
І.Тургенев, Л.Толстой, А. Чехов, Д .Андреев.
0 .  Купрін, М.Зошенко, К.Паустовський, В. Шук­
шин, Ю.Нагібін (Росія), Я.Неруда, Я.Гашек (Чехія),
1. Вазов, Елін Пелін (Болгарія), І.Ф ранко, 
А.Тесленко, А .Головко, П.Панч, О.Гончар, 
Г.Тютюнник (Україна).

Юрій Попон

ОПОВІДКИ РАБІВ. Жанр, поява якого була 
спричинена пропагандистськими потребами 
антирабовласницького ладу в США. Ядро жанру 
складали автобіографії рабів, шо їм пощастило 
втекти до Пн. штатів або до Канади. Дійшло 
кількадесят його зразків, найвідоміші з яких 
належать Г.Біббу (1837), В .В .Брауну (1847), 
Дж.Пенінггону (1849) та одній з перших жінок, шо 
розповіли про гіркий досвід рабства Ґ.Джекобз 
(1861). П оступово складаються ж анрові 
домінанти, шо включають компонування оповіді 
навколо опозиції "рабство — свобода", яка часто 
набуває форми просторового протиставлення 
"Пд. — Пн."; усвідомлення протагоністом зв'язку 
між писемністю та свободою; символічну зміну імені 
та рішучість присвятити решту життя боротьбі 
проти рабства як типове завершенння наративу.

Звернення до рел. алегоричності поєднується в 
О.р. з первнями афр.-амер. фольклор, тралимй 
та прийомами пікарески. Вершиною жанру 
вважається автобіографія негр, лідера, колишнього 
раба-самоука, шо став відомим сусп. діячем та 
невтомним борцем проти "ганьби Америки", 
Ф.Дугласа (1 8 1 8 -9 5 ). "Розповідь про життя 
Фредеріка Дугласа" вперше вийшла друком 1845. 
після чого мала ше три перероблені та розширені 
перевидання. Завдяки яскраво змальованим 
картинам фізичного та морального знущання рабів 
Пд., полум'яній проповіді свободи, майстерному 
використанню бібл. риторики цей тв. став не лише 
потужним знаряддям у боротьбі за звільнення 
чорношкірих, а й однією з гол. моделей для афро- 
амер. письменства, вплив якої відчувається і в XXст.

Див Негритянське відродження
Наталя Внсомька

ОПОЗИЦІЯ (лат. oppositio —  протиставлення) 
— протиставлення складників порівнюваних 
систем. 1929 членами Празького лінгв. гуртка в 
"П роекті стандартизованої ф онологічної 
термінології" до І з'їзду славістів було запро­
поновано термін Gegensatz (протиставлення). 
Згодом більш вживаним став термін О. Зміст його 
визначив М .С.Трубеиькой ( 1 8 9 0 -1 9 5 8 )  у 
посмертно виданих "Основах фонології" (1958): 
"Поняття різниці передбачає поняття 
протиставлення, або опозиції. Дві речі можуть 
відрізнятися одне від одного лише остільки, 
оскільки їх протиставлено одне одному, інакше 
мовлячи, лише остільки, оскільки між ними існує 
відношення протиставлення або опозиції".

З поняттям О. в термінології Празького 
гуртка зв'язано поняття дистинктивної ознаки. 
Цей термін вживається переважно в фонології. 
В типол. дослідженнях взагалі, в літ-знавчих, 
зокрема, більше вживаний термін лиферениійна 
ознака (ДО). При типол. підході зіставлення 
ведеться шляхом встановлення спільних для 
низки явиш ДО, шо взаємозумовлені. Окр. твір, 
набуток письменника, літ. напрям тошо можна 
уявити як пучок ДО . Тут типол. підхід 
поєднується з системним. С уттєва ознака 
системи ^структури^ стає диферениійною, коли 
вона протилежна ін. ознаці, тобто стає О. Якщо 
за певними параметрами с и с т е м и , шо 
зіставляються, тотожні, то інколи говорять про 
інтегральні ознаки.

Анатолій Волков

ОПРИШКІВСЬКА ПІСНЯ — тематичний 
цикл пісень, що присвячений визвольній боротьбі 
населення Карпат. Виник та розвивався разом з 
опришківським рухом XVIII-XIX ст. О.п. надзвичай 
популярна, побутує й сьогодні. Ще на поч. XX ст. 
опришківська тематика використовувалася в 
новостворюваних фольклор, піснях.

Сюжетно-образна специфіка О.п. відповідає 
контекстові фольклор, традиції карпатського 
регіону. їм притаманні глибокий ліризм, яскрава

3 8 7



ОРАТОРСЬКА ПРОЗА

образність, ясність та простота стилю, коломийкова 
ритмічність, драматизм описуваних полій.

О.п. не має чіткої і сталої, притаманної лише 
їй одній, жанр, реалізації. Тому виділяється з 
пісенного фольклору в окр. цикл тільки тематично. 
Зате жанр, втілення опришківської тематики дуже 
широке та різноманітне. Отже О. п. охоплює всі 
жанр, різновиди карпатського фольклору. 
Найпоширенішим серед них є коломийка:

Помер Ловбуш мо/юленьяий, такого не буде/
Ой зозуленька йому кує. трембіта сумує.
А те /7овбуш у могилі не знає, не чує. .

Популярними є також епіч. пісні-хроніки та 
балади, присвячені опришківському рухові. 
Загальновідомою є балада:

Ой попЬз гай зелененький
Холить /fод буш мололенький

Він на ніжку налягає,
Топірмем ся підпирає
В а р ^ а н г ів  балади є дуже багато. її 

популярність спричинилася до того, що в л-рі 
існують численні иересиіви та інтерпретації 
Д овбуш евої історії. Серед авторів таких 
переспівів та переповідань можна назвати 
К.Аншокевича, А.Бельовського, К.Вуйціцького, 
Ю.Федьковича, Г.Хоткевича, Б.-І.Антонина та ін. 
Окрім Довбуша в О.п. оспівується Марусяк, Пинтя, 
Іван Рахівський, Проиь Туманюк, Головач та ін.

Збирання опришківських фольклор, 
матеріалів, значна кількість серед яких є піснями, 
нараховує понад 200  років. Серед збирачів чимало 
відомих діячів науки й культури: І.Вагилевич, 
В .Гнатю к, Я .Головаиький, Н .Кобринська, 
Ф.Колесса, М. Коцюбинський, Ю.Турчинський, 
М.Устиянович, І.Франко, В.Шухевич та ін.

Ігор Зварич

ОРАТОРСЬКА ПРОЗА — своєрідний вид 
словесної творчості, який виникає в давн. сусп- 
вах переважно на етапі становлення "міської 
культури" й справляє помітний вплив на красне 
письменство. Коли на зміну первісно-родовому 
суспільству приходить "полісний" лад, коли 
виникає громадське життя й політ, діяльність, 
формується й потреба в ораторах, які в живому 
слові викладають сусп. ідеї й окреслюють духов, 
цінності. Як правило, це збігається з переходом 
від фольклор.-поет, типу словесної творчості до 
проз-письмового, хоча фольклор міцно зберігає 
позиції як джерело духов, життя народу. А проте 
в лоні О.п. ф ормується нова наук, та іст.- 
громадська свідомість, прагнення осмислити 
навколишній світ не на міфол. основах, але в річиші 
більш реаліст, свідомості (саме в цей час, до речі, в 
ряді сусп-в формуються основи наук та розвинені 
рел.-філос. системи (Риторика). Ораторське слово 
стає звичною формою мовлення в храмах та судах, 
красномовство шанується в устах державного 
діяча, просто громадянина. Решта решт, це 
виливається не лише в О. п , а й у нов. тип худож. 
творчості —  філос., іст. або худож. прозу. Ця нова 
л-ра спершу формується не за законами поетики,

але за правилами риторики, і становить собою не 
поет, мову, а красномовство, елоквенцію. Проте 
й елементи поет, мови (тропи, напр), як, зрештою, 
сам лад оповідання в О. п. ведуть до створення 
нов. літ. системи роману; сюжети О.п. нерідко 
стають опорою сюжетосклалання в романі (напр., 
перипетії пригодницького роману ант. пори).

Так, в ант. словесності із запису законів, 
різноманітних пам'ятних написів, промов у судах 
тошо формуються структури нов. типу ("Апологія" 
Апулея безпосередньо виникла з проблеми 
"захисту самого себе" в суді). Сюди ж входять 
найрізноманітніші стильові струмені — віл 
фольклорно-міфол. до анекдоту. Але з часом на 
стидь О.п. починає найсильніше впливати філос. 
та історична п р оза, яка є певного роду 
плацдармом для ораторів клас, епохи. Характерно, 
шо промови державних мужів (напр., Перікла) 
дбайливо відтворюються в істориків. У свою чергу, 
з часом промови видатних ораторів починають 
записуватися й правлять за зразки літ. мови та 
елоквенції (напр., Цицерона). В  таких текстах все 
ширше використовуються принципи поетики, вони 
синтезують найрізноманітніші етил, традиції. В 
еліністичну епоху О.п. являє собою складний 
синтез різноманітних жанр.-етил, принципів.

Типол. дуже подібні шляхи становлення О.п й 
на Сх. Мойсей перед Богом відмовляється стати 
нар. вождем через те, шо він є "тяжкоустим та 
тяжкоязичним", але саме він започатковує 
риторичну традицію Біблії. Пізніша проповідь 
— скажімо, Соломона —  визначається "книжним", 
писемним характером. А ось пророки Біблії перш 
за все прагнуть живого слова, що не виключає 
вченості (цитування Закону або Псалмів), але 
перш за все користуються власним поглядом або 
засобами народного мовлення ("Що лишилося по 
гусені,- зжерла то сарана..."; Йоіл, 1:4). Образна 
тканина тут формується за рахунок фольклорно- 
розмов. матеріалу, а "книжний" звужується до 
цитати. В  свою чергу, Біблія стає — й не лише на 
Сх. — невичерпним джерелом Християнської усної 
та писемної проповіді двох тисячоліть, яка 
водночас збагачується ант. й численними ін. етил, 
прийомами зі сх. та зх. л-р. Релігійна проповідь 
поступається світському ораторству в Європі лише 
починаючи з добу Ренесансу (політ., наук - 
популярні й т. п. трактати), коли відроджуються 
традиції ант. О. п.

На укр. ґрунті ораторське слово існувало, 
видимо, ше з дохрист. часів. У "Повісті временних 
літ" дбайливо відтворюються —  майже так, як 
промови Перікла у Ксенофонта, — звернення 
князів до своєї дружини, до народу тошо, і навряд 
чи ие було лише "мовою персонажа" — скоріше 
фіксацією усної традиції переказу. В л-рі київ, часів 
формується навіть неповторний жанр "слова", 
який, зрошуючись із традиціями візант. красно­
мовства, зокрема, гомілетики, пишно розквітає 
напередодні монг. навали (сюди слід віднести 
творіння Володимира Мономаха, "Слова" Кирила 
Туровського та Серапіона Володимирського, ба,

3 8 8



оссымдзм

навіть, значною мірою й "Слово о полку Ігоревім"). 
Цей пафос "казання" успадковують всі сх-словян. 
л-ри.

Церк. та політ, красномовство Сер-віччя та 
Нов. часу розвивається вже на фундаменті чітко 
визначених тенденцій, і не вдається, звичайно, до 
того широкого синтезу, як у часи становлення О.п. 
як такої. В свою чергу, О. п. перестає бути 
джерелом збагачення худож. л-ри (за винятком 
випадків стилізації)

Разом з тим, О.п. наших днів становить об'єкт 
самостійного інтересу: промови й виступи 
державних та ін. діячів, що становлять сусп. інтерес, 
широко видаються, часом цитуються. Можна 
вважати цю галузь сферою творчості й збагачення 
най. літ. мов, виразом стану най. духу. Кращі зразки 
О.п. успішно конкурують навіть з худож. л-рою 
(напр., авторитет промов ростейських юристів — 
В.Спасовича, /І.Коні або Флевако на рубежі XIX- 
XX ст.). При всій своїй самостійності,О.п. завжди 
спиралася й спиратиметься на худож. л-ру, 
знаходячи в ній багатий арсенал духов, цінностей 
та етил, прийомів.

Семен Абрамович

ОРІЄНТА/НЗМ И (від. лат. orienfa/is — 
східний) — запозичені зі сх. мов слово, 
фразеологізм або синтаксична конструкція. З 
погляду рецепції розрізняються два розряди:

1) О., які так закорінилися в мові-реципієнгі, 
шо сприймаються не як чужомов., але як свої. 
Напр., вукр. мові: гарбуз, кавун, кіш, лелека, лоша, 
сагайдак тошо;

2) Такі О. (позначення специфічних явиш, 
понять, реалій, а також а н т р о п о н ім ія  та 
топонімів), походження яких відчувається (часом 
дуже гостро) реципієнтом. Пі О. мають етил, 
навантаження в худож. л-рі, здебільшого виконують 
функцію екзотизм  ін створюють сой/єн ге /осо і. 
На відміну від запозичень з чужих європ. мов О. 
сприймаються європ. реципієнтом ЯК ЩОСЬ 
иілокупне. Надто це стосується запозичень з мов 
бл-сх. регіону. Так вжито О. у никлі Лесі Українки 
"Кримські спогади": поряд з тат. антропонімом 
Зарема та топонімами Мардек, Байдари, 
Бахчисарай, перс, чадра, араб, гарем. Багато О. 
в оповіданні М.Коцюбинського "Під мінаретами": 
чалма (тюрк.), фез (тур.-марокканське), халжі 
(араб ), шейх (араб.) та багато ін.

У літ. напрямах і стилях О. сприймалися по- 
різному. Так, для л-ри XVI!! ст. й періоду 
романтизм у був характерний екзотично- 
орнаментальний стиль. Його не співвідносили з 
реальною дійсністю, з конкретною країною. Напр.,
А.Міцкевич, надаючи "Кримським сонетам" умовно 
узагальнений орієнтальний колорит, пише в сонеті 
"Алушта вдень":

Kania sfK Jos f syple z majomego tooso

Jak z rymeca chali/ytu, rubin і gronoty.
Тат. володаря названо не тюрк, титулом, але 

араб. — халіф. Для поета й читача періоду 
романтизму неточність най. колориту була

несуттєвою, адже Сх. сприймався як певна єдність. 
Сьогочас. читач більше проінформований про Сх. 
Тому перекладачі в різний спосіб, але цілком 
підставно позбуваються Міцкевичевої невизна- 
ченності. М. Рильський поминає титул:

/Мсм колишуться J ронять з нерховіть,

Як з  чопок дорогих, руб!ни і гранати.

Б.Тен замінює назву володаря на справжню 
тат.:

/Ііс прокидається і сипле з  верховіть

Як з чопок ханових, рубіни і гранати.

!н. показовим прикладом є кінцеве речення 
"Абу-Касимових капців", за жанр, визначенням 
І.Франка, "араб, казки":

Довго він прожив ще в базі.

Вмер десь голий у берлоз̂ ,
З  каплями його затим

По-жебрапьки й поховали,

Споминали, величали —

Він турецьким спав святим
Останній рядок викликав крит. заувагу

А.Кримського, на яку Франко відповідав: "Проф. 
Кримський закидає... несуразність, бо ж у часах 
халіфів, у яких іде оповідання, годі ше говорити 
про турків і тим паче про тур. святих. Проте я 
лишив цю фразу, бо в ній характеризується не час 
події, а наше нар. розуміння її: тур. святий у нашій 
і поль. нар. приказці значить голяка, чоловіка без 
маєтку (go/у лмт'?(у). Нехай і так, шо в
піднесенні до Абу-Касима ся фраза анахронізм, але 
для нашої публіки вона добре характеризує власне 
те положення, в якому він опинився, а заразом цілій 
поемці дає значення показу: як той чоловік сходить 
на "тур. святого". Отже, доцільність використання 
лексичних О. зумовлена автор, позицією, худож. 
метою, але не меншою, а можливо, вирішальною 
мірою, сприйняттям передбачуваного реципієнта- 
читача даної національності та даного часу.

Анатолій Волков

ОССІАНІЗМ (від Оссіан, точніше Ойсін — ірл. 
бард) — тенденції в преромантизмі, шо їх 
джерелом був цикл містифікації (1760-63) шотл. 
поета Дж. Макферсона. Його поеми було подано 
як тв. гельського барда Оссіана й стилізовано в 
преромант. дусі під давн. нар. поезію. Вони 
оспівували героїчні вчинки напівлегенларного 
кельт, короля Фінгала (Фінна Маккумаха) та його 
споборників-войовників. Джерелом макферсо- 
нівських містифікацій були ірл. саги феніанського 
никлу в професійній обробці бардів ХШ-XIV ст. 
Основні ознаки оссіанівської поезії —  лір. елемент 
у іст.-героїчній оповіді, мрійно-меланхолійний тон, 
тло подій — похмуро-поет. дика пн. природа. 
Худож. відкриттям став нічний колорит — так 
вагомий для пізнішої романт. і постромант. л-ри. 
Цьому відповідала образність (напр., уподібнення: 
місяць — шит, сосна — спис). Містифікації 
Макферсона вшбили вагомі тенденції культ, життя 
лоби: 1 ) пробудження історизму, а звідси 
зацікавлення нац. старовиною; 2) зміна ставлення 
до фольклору від гостро негативного, шо було

3 8 9



ОСУЧАСНЕНИЙ

притаманне класицизмові, до відшукування в нар. 
поезії вед. духов, та естет, вартостей; 3) посилена 
увага до "тендітних" почуттів — риса, яка 
водночас, і т е  з більшою силою, характеризувала 
сентим енталізм  і р у ссо їам . Відбивши пі 
антикласииистичні тенденції, оссіанівська поезія 
дістала відгомін в багатьох л рах.За словами 
!.Франка, Дж.Макферсон — "прабатько романт. 
школи ... залишив слід на літ. колориті цілої епохи". 
Його тв. мали величезний успіх у європ. читача 
(напр., у О.Суворова чи Наполеона, котрий мав 
під час походів і битв при собі том Оссіана). 
Дослідження місця й ваги феномену О. в 
преромант. контексті було проведено одним з 
найвідоміших компаративістів П. ван Тігемом 
(1948). У шотл. л-рі оссіанівський вплив відчутний 
у творчості Р.Бьорнса. В  Англії дався взнаки в 
поетів озерної школи: У.Ворлсворта, С.Колріджа, 
Р.Саугі, а також у Дж.Байрона. Ше сильніше О. в 
л-рах континентальної Європи. Оссіанові поеми 
після оприлюднення було перекладено на гол. 
європ. МОВИ: нім. —  1763, 1764, 1768; італ. — 
1763, 1 7 7 2 ,1 7 8 3 ; франц. — 1 7 7 7 ,1 7 0 6  ; ісп. — 
1 7 8 8 ;р о с . — 1 7 8 8 , 1792;голлан д. —  1806 . 
Найбільше О. виражений в Німеччині: Ф.Клоп- 
шток, в 1 8 7 0 -8 0  рр. — письменники "Бурі і 
натиску" Й .Г ер д ер , Ф .М .К лін ґер , Я .Л ени, 
Г .Д .В агн ер , Х .Ш убарт, Г .Б о р гер , молоді 
Й .В .Гьоте  й Ф .Ш іллер, а також Г .Бю ргер . 
Зокрема, Ґьоте ввів у роман "Страждання 
молодого Вертера" (1774) поему з оссіанівського 
циклу. Досить сильно відбився О. у Польщі, 
зокрема, в поезії Ю.У.Нємцевича (думи, за автор 
визначенням — іст. гімни), А.Чарториського 
(поема "Польський бард"), А.Міцкевича (іст. 
поеми Тражина" та "Конрад Валленрод"). У 
Р осії О ссіан теж  був дуже популярним. 
Г.Державін в оссіанівському дусі в оді "На перехід 
Альпійських гір" (1 7 9 9 )  оспівав С уворова. 
Оссіанівські мотиви наявні в поезії М. Карамзіна,
В .О зерова (тр агед ія  "Ф ін гал", 1 8 0 5 ) ,
В.Жуковського (балада "Еолова арфа", 1814), 
К .Батю ш кова, О.Пуш кіна, М .Л єрм онтова 
("Могила Оссіана", 1830 ; "Піснь барда", 1830; 
"Бажання", 1831). В Україні О. насамперед 
відбився в пииді рос-мов. проз, поем В. Наріжного 
"Словенські вечори" (1809). Дослідниця творчості 
Наріжного Н.Бєдозерська пише: "він спромігся 
такою  мірою підробитися під своєрідний 
урочистий тон Оссіанових пісень і так озвичаївся 
з ним, шо не завжди легко відрізнити наслідувані 
місця від самобутніх". Свідченням безнастанного 
зацікавлення О. в Україні були теж рос-мов. тв. в 
оссіанівському дусі М.Гнедіча, прихильні згадки 
про О. в листуванні та повісті "Близнецы" 
Т. Шевченка, зіставлення Оссіанових поем з укр. 
думами (М.Пертелєв). Неодноразово здійснювано 
переклади, спочатку — рос. мовою (В.Капніст, 
О.Склабовський, Р.Чаморський), а згодом —  укр. 
мовою: у Х !Х  ст. О .Н авроиького, в XX ст. 
П.Карманського.

Анатолій Волной

О С У Ч А С Н ЕН И Й  —  наближення при 
рецепції першотв. до сьогодення. Ступінь 
збереження або змінення худож.-формальних 
складників (сюжет, образи-персонаж і, 
ангропоніми, топоніми, етил, забарвлення тощо) 
залежить від того, в якому виді рецепції (переклад, 
п ереробка, запозичення наслідування) 
відбувається О. Ні зміни узалежнені також 
невідривною від О. трансф ормацією: О. 
проблематики є воднораз або її актуалізацією, або 
наданням понадчасового звучання, існує традиція 
переробок-О. славетних поезій, їхнього ідейного 
змісту та образів: ода Гораиія "Пам'ятник" у рос. 
переробках Ґ.Державіна, О.Пушкіна, В .Брюсова, 
поль. А.Міцкевича, словац. П.Гвєздослава Орсага. 
Й.М.Гурбана Ваянського, укр. М.Рильського; 
трансформація "Псалмів Давида" поетами Польщі 
(Я.Кохановський), України (Т.Шевченко, П.Куліш), 
Чехії (Ю.Зейєр, Я.Врхліиький). У рос. поезії ХУШ 
— 1-ї пол. XJX ст. їх інтерпретували С. Полоцький, 
М.Ломоносов,.Державін, Ф.Ґлінка, М.Язиков, 
О.Хомяков та ін. Пі переробки, в деяких випадках, 
зокрема в Шевченка, межують із переспівали або 
вільним перекладом. Показовими є переробки- 
О. Б.Брехта: "Антіґони" Софокла (1947), "Життя 
Едварда Н Англійського" X .Марло (1924), 
"Коріолана" В.Ш експіра, Мольєрового "Дон 
Жуана" (1952). Нім. драматург розглядав клас, 
тематичний і формальний матеріал як такий, шо 
його можна і треба докорінно переробляти. 
Скороченням, переставленням, дописуванням 
сцен (остання картина "Коріолана"), а також 
режисерським трактуванням виділялося політ, 
найактуальніше в багатогранній автор, концепції, 
першотв.

Слід розрізняти внутр. та зовн. О. У першому 
випадкові зберігається не лише час (звичайно і місце 
дії), але й сюжет, дійові особи, реалії, атропоніми, 
топоніми, мовні ознаки тошо. Воднораз — 
вкладається актуальна проблематика сьогодення. 
Таке О. має місце при переробці чи при "повному" 
запозиченні. ("Камінний господар" Лесі Українки), 
а також при запозиченні зі зміною жанру — 
жанровій переробні ("ПанТварловський", "Бар 
Кохба" чес. поета Я.Вхрліиького, "ідилії" болт, 
письменника П.Толорова, "Йосиф та його брати" 
Т. Манна). Внутр., проблемне О. породжує зовн. 
О., на різних форм, рівнях — внесення в тв., час 
дії якого не змінено порівняно з протосюжетом, 
анахронізмів — слів, виразів, термінології, реалій, 
дійових осіб, неможливих у минулому: "Нова 
епохальна подорож пана Броучка цього разу в XV 
сторіччя" (1888) С.Чеха, "Янкіз Коннектікута при 
дворі короля Артура" (1 8 8 9 ) Марка Твена, 
"Справжня апологія Сократа" греи, письменника 
К .Варналіса (1 9 3 1 ), "Ж айворонок" франи. 
драматурга Ж.Ануя (1953). При контактах людей 
різних часів стають очевидними відмінності в їх 
світосприйманні. Відтак виникає взаємо- 
нерозуміння й подальші, переважно коміч., 
непорозуміння. О. спричиняє зміну соц.-психол. 
мотивування вчинків дійових осіб. Так, чес. поет

3 9 0



ПАЛЕОГРАФИ!

В.Незвал "за мотивами" відомих тв. написав якісно 
нові п'єси —  Три мушкетери", Новий Фігаро", 
'Схована на сходах (за Кальдероном)" і так 
визначив характер переробки: "Я перекроїв все, 
аж до характерів героїв, і наділив їх тим, шо 
притаманне людині XX століття —  складністю 
духовного світу, багатого відтінками". На О. 
побудовано жанр, структуру суч асн ого  
апокрифу

Особливий різновид О. — перенесення дії в 
ін. добу, переважно синхронну часу написання тв.: 
Свята Іоанна боєн" (1932) Брехта, "Запорожець 

за Дунаєм" (1930) Остапа Вишні. "Еврідика" (1942) 
Ануя. В  ін. тв. дія відбувається паралельно у часі 
протосюжету й у сучасності. "Сни Сімони Машар" 
(1943) Б .Брехта й Д .Ф ейхтвангера, "Іван 
Васильович" (1936) М.Булгакова.

Прикладом вульгаризованого О. є комікс 
"Анна Кареніна" Д.Толстого та фільм за романом 
Ідіот" Ф.Достоєвського в яких присутні деталі та 

речі характерні для сьогодення: автомашини, 
роликові ковзани, мобільні телефони, пейджері 
тощо.

Анатолій Волков

ПАЛЕОГРАФЇЯ (від. грец. pafaios — 
старовинний, давн. і grapho —  пишу) — допоміжна 
іст.-філол. наука, шо вивчає історію письма, 
закономірності його розвитку на основі давн. 
писемних пам'яток. П. досліджує писемні пам'ятки 
окр. етносу (напр. укр. П.) або групи споріднених 
етносів (напр. слов'ян. П ). Об'єктом аналізу П. є 
знаки писемності, написання літер у різні часи, 
почерки, матеріали та знаряддя для письма, 
системи правопису різних епох( зокрема характер 
скорочень, діакритичні знаки тощо). Основними 
завданнями П, є точне, однозначне та 
безпомилкове прочитання давн. текстів  
встановлення дати їх створення, авторства, 
з'ясування походження рукописів, подальшої 
історії їх існування (де зберігалися, у яких умовах, 
чи змінювалися —  дописувалися, виправлялися, 
скорочувалися). Одним з важливих завдань є й 
встановлення правдивості давн. текстів, виявлення 
та розпізнавання різноманітних пізніших підробок 
та містифікацій.

МарТян Скаб

ПАЛЕН — з греи. рдіфа diateke (Старий Завіт) 
—  зб. легенд та апокрифів, шо грунтувалася на 
патристичних та іст-географічних джерелах типу 
тв. Косми індикопдова. П. прийшла в Київ. Русь з 
Візантії за посередництвом пд. слов'ян у IX ст.; була 
дуже популярна в давн. укр. та рос. л-рах аж до 
лоби секуляризації. Не був: а) перекладений з 
греи. скорочений виклад старозавітних сюжетів 
("іст. П ."), розцвічений легендами (напр., про 
Соломона та Китовраса), б) полемічний шодо 
юдаїзму та ісламу, створений вже на сх-слов'н. 
грунті текст ("топкова П .").

Семем Абрамович

ПАМФЛЕТ — літ-публіцистичний тв ., 
спрямований проти cou.-коміч., шо демаскується 
й гостро висміюється за допомогою іронії, 
сарказму, гіперболізації в поєднанні з патетикою. 
П. найчастіше створюються за часів посилення 
ідейної та ред. полеміки (період Реформації) або 
соц.-політ, потрясінь (період франц. революції кін. 
XVIII с т ) .  О б'єктом  сатир, гротескно- 
гіперболічного зображення виступає важливе 
явище: сусп.-політ. лад, клас, політ, і державні діячі, 
партії. Поряд з цим П. може бути спрямований 
проти певних побутових або й літ. явиш. Отже, 
об'єкт сатири в П. ширший, сой. вагоміший, аніж 
у спорідненому жанрі — ф ейлетоні. П. 
характеризується особливою тенденційністю і 
викривальною з т.з автора спрямованістю. Саме 
позиція автора, його об'єктивне чи суб'єктивне 
бачення процесу, явиша чи типу лежать в основі 
їх висвітлення та оцінки. Відповідно до своєї 
подвійної сутності, П. розвивається в двох 
напрямках: публіцистично сатир, та хулож.-сатир. 
В  основі першого — конкретно-сатир. 
відображення дійсності. V другому переважає 
асоціативно-сатир. зображення. Межа між цими 
різновидами досить умовна й невиразна.

391



"ПАМ ЯТЬ ЖАНРУ

Термін П. уперше вжив англ. иерк. діяч Ф.де 
Бьорі в тв. "Philobiblon" (1344). Деякі літ-знавці 
вважають термін похідним віл англ, pomp Met (віл 
назви популярної комедії XI! ст. Pamphihus sen 
de amore). !н —  від ст-франи. pamphiefet, звідти 
франц. pa!me/euiiHet — літ. листки (тут помітна 
етимологічна близькість з терміном «фейлетон"). 
Близькі за жанр, ознаками Гі. і фейлетон можуть 
мати спільність і в походженні термінів. Все ж, 
очевидно, найближче до істини твердження літ- 
знавиів, котрі вважають, шо термін походить від 
грец. pan чи pam —  все та pMego — спалюю. 
Позаяк за своєю природою жанр покликаний не 
просто висміювати, а саме знищувати сміхом, 
спалювати о б 'єк т  сатир, викриття, то це 
твердження видається оптимальним. Основні 
засади теорії жанру виклав франи. письменник М. 
де Кур є у «Памфлеті про памфлет" (1824).

Зародився П. в античності: Демосфенові 
філіпіки (IV ст. до н.е.), Меніпп (Ш ст. до н е. — 
Менніпова сатира), Сенека (і ст. н е.), Дукіан з 
Самосати (Н ст. н е ). В європ л-рах утвердився з 
XV ст., а розквіту досягнув у XVHl-ХІХ ст. Серед 
памфлетистів —  Дж.Боккаччо (П. на жінок у жанрі 
ПОЄМИ-ВИЛІННЯ "Ворон", 1 4 5 4 -5 5 ); П.Аретіно 
(паскінадм — еротично-сатир. вірш, памфлети, 1- 
а пол. XV! ст ), К.Малапарте («Дон хамелеон", 1928) 
— в Італії: Еразм з Роттердаму («Похвала Глупоті", 
1509) —  у Нідерландах, У. фон Гуттен, Г.Буш і 
К.Рубіан («Листи темних людей", 1515-17), С.Брант 
(«Корабель дурнів", 1494) Л. Бьорне («Мениель — 
французожер", 1837), Г.Манн — («Зненависть", 
1 9 33 ) — у Німеччині; Б.П аскаль («Листи ло 
провінціала", 1656-7) — у Франції; Дж. Мільтон 
(«Ареопагітика", 1644), Л.Деф о (вірш, сатира 
«Чистокровний англієць", 1701); «Найкоротший 
спосіб розправи з ліссентерами", 1 7 0 2 ; «Гімн 
ганебному стовпові", 1703), Дж. Свіфт («Казка 
бочки", 1704), віконт Г.Болінґброк («Ідеал короля 
патріота", 1749) — в Англії; проповідники Громади 
моравських братів Ржегорж і Лукаш (кін. XV -  поч. 
XV! ст.). К.Гавлічек-Боровський (памфлетно- 
полемічні кн. «Дух народної газети", 1 8 5 1 ; 
«Кутногорські листи", 1851), Й.Махар, Я.Гашек — 
у Ч ехії; Вольтер («Росіянин у Парижі", 
1860;"Філософські листи", 1753), ДДідро («Жак- 
фаталіст", 1773); Е.Сьєйес («Шо таке третій стан?", 
1789), А.Шеньє («Звернення ло франц. народу про 
його справжніх ворогів", 1790), Е.Борк («Листи про 
царевбивчий світ", 1796), М.де Курьє («Петиція обом 
палатам", 1816), Е.Сю («Листи людини-мухи панові 
префектові поліції", 1826) В.Гю ґо («Наполеон 
Малий", 1852), Е.Золя («Я звинувачую", 1898), 
П.Моран («Я спалюю Москву", 1924), Л.Селін («Моя 
провина", 1936; «Дрібниці для погрому", 1937) у 
Франції, В.Бєлінський («Лист до Гоголя", 1847), 
Л.Толстой («Не можу мовчати", 1908) — в Росії; 
К.Краус («Зруйнована література", 1897; «Божевільня 
Австрія", 1904) —  в Австрії; суч. памфлети Мірчі 
Дінеску (зб. мал. проз «Веселих і сумних памфлетів", 
1 9 9 0 -9 6 ; зб. вірш, мікропамфлетів «Пиятика з 
Марксом", 1996) — в Румунії.

В Україні памфлетистами періоду боротьби 
проти експансії та утвердження уніатства були 
І.Вишенський (кін. XV! — поч. XVI! ст.) та 
М.Андреллі (П пол. XVH- поч. XVIII ст.). У ХІХ-ХХ 
ст. жанр представлений іменами ГФранка («В такі 
хвилі", 1 9 0 6  —  памфлетна рецензія на поет.
зб.О.Луцького ), О.Маковея («Як Шевченко шукав 
роботу"), Лесі Українки («Голос однієї російської 
ув'язненої"), Л.М артовича, В.Самійленка. У 
післяжовтневий період М.Хвильовий у П. «Камо 
грядеши", «Думки проти течії", «Україна чи 
Малоросія" виступав проти політ, та культ, 
зросійщення. Але в переважній більшості П. цього 
періоду слугують пропаганді комуністичної 
«партійності", спрямованої проти «класових 
ворогів" і «буржуазних націоналістів", 
перетворюючись на пасквіль (В.Еллан-Блакитний, 
Ю .Смолич, Т.Мигаль). Явно пасквілянській 
характер мають П. Я .Галана, В .Беляева, 
П.Козланюка, ІО.Мельничука, О.Полторапького.

2. У ширшому розумінні П. є метажанром: 
він використовує різноманітні структурно- 
композиційні форми, має низку гібридних жанр, 
різновидів: оповмання-П., нарис П байка П , 
аірш-П. ("Хоч пролежав усе я життя на печі, Але 
завжди я був патріотом " В.Самійленка), п'єса П 
(«Кар'єра Артуро Уї" Б. Брехта), фарс П («Фюрер" 
О.М.Толстого), поема-П. («Війна старих та нових 
богів" Е.Парні, «Німеччина. Зимова казка" Г.Гайне), 
П.-поема в прозі («Ангеллі" Ю.Словацького). 
повість-П. («Страдія" Р.Домановича, «Записки про 
котяче місто" Лао Ше), роман П («Незвичайні 
пригоди Хулю Хуреніто та його учнів" J. Еренбурга), 
антиугопія П («У нас це неможливо" С.Льюіса, 
"Ферма звірів", "1984" Дж.Оруела, «Ґеліополіс" 
Е.Юнгера) кінопамфлет «Втеча містера Мак-Кінлі", 
сучасний літературний апокриф П 
(«Александр Великий" К.Чапека), мемуари-П. 
(«Росія в 1839" маркіза А. ле Кюстіна), трактат-П. 
(«Лист про сліпих для повчання зрячих" Д. Ділро) 
лист-П. («Лист до Гоголя" В.Бєлінського), стаття- 
П. Рос. л-ра 1 8 6 0 -7 0  рр. у боротьбі проти 
нігілістичних і соціалістичних ідей витворила 
особливий жанр, різновид — памфлетний 
антннігмістнчний роман

Анаммій.В<мяод, 
Юрім Гречанки*

ПАМ ЯТЬ ЖАНРУ" —  типол. змістовність 
жанру, яка утворюється в процесі його іст. 
функціонування і набуває значення його внутр. 
канону. Введення цього поняття у наук, обіг 
М.Бахтіним та його напівтермінологізація суч. літ- 
знавством зумовлені достиглою необхідністю 
побудови іст. жанрологіУ, зокрема, теор. 
усвідомлення заг., в межах «вел. часу" (М.Бахтін), 
транспективи жанру як такого. Особливу вагу має 
це поняття для фольклористики, насамперед, тому, 
що без нього неможливе розуміння діахронічної 
варіативності тв. усної нар. творчості.

Як один із гол. параметрів іст. мінливості 
жанру, це поняття за своєю змістовністю є іст.

392



ПАНЕПРИК

відносним. Ґенеза жанру пов'язана з архаїчним 
ритуалом як «мовою" міфопоет. уяви про світ. 
Пізніше в процесі історизаиії міфол. свідомості 
змістовна, актуальна єдність міфу та ритуалу 
послаблюється. Міф, втративши свою "мовну" 
матеріалізованість у ритуалі, починає відігравати 
ролю ідеологічної парадигми минулого, а ритуал, 
позбавившись своєї змістовної мотивації у міфі, 
формалізується, стає рудиментарним знаком цього 
минулого. Але досвід їх функціональних відносин 
не зникає. Зокрема, призначення ритуалу — бути 
системою «правил поведінки", які відповідають 
змістові міфол. події, переходить до жанру, який 
первісно визначається "позаліт. ситуацією, шо 
забезпечує йому побутову та культову доцільність" 
(С. Аверинцев), а тому й відпрацьовується як «мов. 
« рефлекс на ию календарну (типову) ситуацію. З 
часом у процесі культивування худож. форм і 
відбувається трансформація словесно-ритуальної 
поведінки у власне жанр, а самої життєвої ситуації 
— в тему, яка тривалий час залишається 
актуальною ознакою його комунікативної 
змістовності. Тема т.ч. натякає на міфо-ритуальне 
походження жанру, стає мнемонічною алю зією  
його доліт, минулого. Такий стан речей 
зберігається по суті впродовж всієї доби 
«рефлективного традиціоналізму (С.Аверинцев), 
тобто такого періоду літ. розвитку, який, зокрема, 
характеризується нормативною уявою про жанр, 
підживленою його стійким зв'язком із темою, і 
хронологічними межами якого є, з од. боку, 
античність, а з ін., — класицизм.

В контексті ж романт. бунту проти 
унормованих класицизмом принципів та правил 
худож. мімесису, зокрема, на тлі висунення як 
змістовної домінанти жанру його ціннісного 
пафосу, який дозволяє виразити автор, ставлення 
до об'єкта своєї рефлексії, тобто у зв'язку із 
суб єктивізаиією жанру вже сама тема стає його 
мнемонічною грунтівкою. Але з часом жанр, пафос 
поступається ін. модусам автор, модальності 
(зокрема, стильовому) і набуває значення 
мнемонічної атрибуції жанру, разом із темою 
збагачуючи його регресивний потенціал, а тому й 
консервуючи його іст. досвід.

Lie спричиняє актуалізацію у постромант. добу 
розвитку хулож. форм світоглядної змістовності 
жанру, знову ж таки пов'язаної з архаїчним 
ритуальним дійством, морфологія, синтагматика та 
семантика якого відтворюють структуру міфу з його 
стрижневою ідеєю світ. єдності та
цілеспрямованості. За судженням Н.Лейдермана, 
світоглядна змістовність жанру полягає у створенні 
«образної «моделі" світу, в якій все існуюче 
набувало своєї мети та свого порядку". Ця 
найсуттєвіша атрибуція жанру мнемонізується 
модернізмом з його нігілістичним ставленням до 
клас, уяви про цілісність світу, а отже, до трад. 
худож. форм.

Вторинна, оптимальна актуалізація
мнемонічного потенціалу жанру відбувається у 
новітню, постмодерністську добу літ. розвитку з її

концептуальною настановою на гру з худож. 
формами, шо є проявом опосередкованого 
визнання буттєвої усталеності світ, життя. Ue, 
викликане постмодерністською рефлексією, 
осучаснення всієї тривалої історії жанру свідчить 
про завершення нов. циклу його продуктивного 
функціонування.

Борис Іванюя

ПАНЕГІРИК — від грец. ponegyris — заг. 
зібрання, урочиста промова на багатолюдних 
зборах.

1 . Літ. жанр, шо в усній або письмовій формі 
возвеличує певну особу .чи об'єкт. Попередником 
П. був енкомій (гр. еп^отіоп — похвала), жанр, 
різновид хорової лірики в Лави. Греції VH ст. до 
н.е. Термін П. уперше зустрічається в давн-грец. 
оратора Ісократа, який назвав так свою 
«всегелленську" промову до греків на олімпійських 
іграх 3 8 0  до н.е.. яку виголосив ритмізованою 
прозою, де уславляв Афіни і громадянську 
доблесть, закликаючи геллінів до єдності і рішучої 
боротьби з персами. Згодом П стає синонімом 
похвальної промови взагалі (лат /ац&йіо) і в цьому 
значенні протистоїть інвективній і іромові як формі 
паплюження, глуміння (Інвектива). Ант. риторика 
розробила цілу систему П. як за об'єктом, так і за 
формою славослів'я. Так. розрізняли П. богам, 
міфол. героям, царям, державним або військовим 
діячам. Проте предметом возвеличення могла бути 
і країна, місто, місцевість, ріка і т.п. або ж соние. 
природа, весна, вино, жінка тошо. Виділялись 
політ., судові П., практикувались П. у високому 
стилі, відмітними рисами яких були абстрактність, 
надмірна пишність тропів, парафразування імені. 
Популярності жанру в греи. л-рі сприяли оратори 
Горгій, Лісій. Ісократ. Однак уже в історика 
Фукідіда (V ст. до н.е.) поняття П. набуває 
прозивного значення незаслуженого вихваляння і 
непомірних лестошів, а в сатирика Лукіана з 
Самосати П. перетворюється на бурлескну 
пародію ("Похвала мусі"). Важливе місце займав 
П. в творчості софістів, риторів гелленістичної 
доби (численні П. Александру Македонському). В 
давн. Римі, надто в імператорську добу. П. стали 
поширеним жанром («Панегірик Траянові" Гіліпія 
Молодшого, бл. 100 до н.е.). Інколи П. писались в 
метрич. формі, як, напр., три П. Клавліана 
імператорові Гонорію (кін. IV -  поч. V ст). Під 
назвою «12 латинських панегіриків" збереглося 
зібрання похвальних промов, яке включає зразки 
жанру від Плінія аж до IV ст. Панегіричний 
характер, хоч і без вживання даного жанр, 
означення, незрідка мала поезія Ґораиія (П. 
Октавіану Августу, Меценату). Овідія, ораторська 
проза Піиерона, Істор и ч н а п р о за  Корнелія 
Таціта («Біографія Агріколи"). Вже в ант. умовах 
виникли П. візант. імператорам.

Луже давнє коріння мають П. в сх. л-рах, 
починаючи з кін. III тисячоліття ло н.е.. де вони 
утвердились в династичних царствах, деспотіях і 
сатрапіях (Шумер, Єгипет. Вавилон. Персія) Вже

3 9 3



ПАНЧАТАНТРА

на ранніх стадіях можна розрізнити П. божествам 
(напр.. Осірісу, Ізілі в Єгипті) і П. правителям, 
вельможам (перс, написи Ахеменілів —  своєрідні 
«автопанегірики**. самовозвеличения орієнтальних 
владик). Найвищого розквіту в сх. л-рах П. досягає 
в клас, поезії мовою фарсі (X-XV ст.). Араб, 
поетика виробила для позначення П. адекватні 
терміни м а д х  (похвала) і касмла. Як правило, 
більшість араб, поетів жила при дворах володарів 
і тому з особливим завзяттям і старанням прагнула 
возвеличити сво їх  покровителів, вдаючись 
арсеналу найвитонченіших поет, засобів (Рудакі. 
X ст.. Анварі, Х!1 ст.. Саалі, ХШ ст.). Поряд зі 
світським, існував і рел.-містичний напрям перс, 
поезі. шо уславляв Аллаха і пророків (Насир 
Хосров. XI ст.). Представники т.зв. лервішсько- 
суфійської поезії вели, на відміну від придворних 
поетів, аскетичний спосіб життя і гостро 
засуджували світську л-ру за гіперболізоване 
уславлення земних владик. Вони стали творцями 
жанру г а зе л і-П. богам і божественним силам. У 
XVI ст. сх. панегірична поезія, вичерпавши свій 
худож. потениіал, вироджується в автопародіях та 
е п іг о н с т в і  хоча вона й досягає на той час 
неабиякої форм, довершеності.

Деяке пожвавлення П. переживає в зх.-європ. 
л-рі сер. віків. В ідр одж ен н я та бар око  — в иерк. 
гім н огр аф іі, протестант, л-рі, барочній ліриці (П. 
Христу, діві Марії, «отцям церкви**, святим і 
мученикам). Паралельно починають виникати і 
пародійні П., шо були сповнені в'їдливої сатири 
(елегіУГ.Бебеля. У. фон Ґуттена. Я.Бальде, оди 
В.Д.Векерліна, M.Oniua, К.Кульмана, «Похвала 
глупоті** Еразма з Роттердаму, «Похвальне слово 
пристрасті до грошей" фон Деккерса). В добу 
класицизм у П. стає основою придворної поезії, 
возвеличуючи особи та діяння монархів, 
переважно в країнах з клас, формою абсолютизму, 
як. напр.. Франція (Сено, Е.Флеш є, Ж.Д .Боссюе, 
Ж .Б .М ассій он , Ф .д е Малерб) або Росія 
(Д.Ростовський. Ф .Прокопович, М.Ломоносов. 
Г.Державін). Тут виникла така різновидність П. як 
панегіричні кн. пісні, шо писали силабічним віршем 
і уславляли духов, і світських владик (патріархів, 
митрополитів, Петра І, О.Меньшикова, Катерину 
II, Єлизавету Петрівну), іст. події (Переяславську 
Раду, підкорення Смоленська і Азова, Полтавську 
баталію). До нас дійшло, напр., понад 60  П. тільки 
з петровських часів. У Польщі цей жанр 
поширюється в XVI-XVIII ст. П. писали серед ін. 
такі видатні поети як А.Кшииький. К.Яніиький, 
Я.Кохановський. С.Шимонович, П.Морштин. 
І.Красииький, А.Нарушевич, С.Требеиький. У добу 
Просвітництва П. викликають гостро негативну 
реакцію (Ф.Венгерський, Ф.Заблоцький).

В укр. л-рі П. зустрічаються передусім у 
полемічній, бароковій і просвітительській л-рі XVI- 
XVIII ст.: у С.Яворського, Д.Ростовського (т.зв. 
вінці), Г.Кониського. Найбільше у поетів києво- 
чернігівського осередку (А.Заруцький, 
І.Орновський, П.Армашенко, С .Яворський, 
П. Орлик), які славили Мазепу як «найбільшого

українського лицаря**. Але і іісля піддання гетьмана 
за наказом Петра І анафемі автори П. змінили 
вихваляння на лайку. Така безпринципність є 
характерною для панегіристів нов. часів. Тому 
жанр і термін П. майже повністю виходить з 
ужитку, хоча природа його жанр, специфіки і 
характерні риси продовжували експлуатуватися 
навіть у XX ст.. особливо в країнах з тоталітарними 
режимами, як нацистська Німеччина (П. "вел. 
фюрерові ) або Совєтський Союз (П. "вождям 
світового пролетаріату", «полум'яним рево­
люціонерам", Комуністичній партії, проле­
тарському інтернаціоналізмові).

Чимало тв. панегіричного типу можна зустріти 
в укр. рад. поетів — від П Тичини ("Ленін! Одне 
тільки слово, а ми вже як буря: "Готово! . 1931: 
«Партія веде**, 1933), М.Рильського («Пісня про 
Сталіна**, 1934), В.Сосюри («Сталін**, 1936: "Ленін**, 
1938; «Слава**, 1943), М.Бажана («Людина стоїть в 
зореноснім Кремлі") до Д.Павличка й Б.Олійника.

2. В  переносному значенні П. — нестримна, 
надмірна, однак безпідставна хвала, незалежно від 
жанру. Як правило, вживається іронічно.

Амато/тій Волков, 
Петро Рихло

ПАН ЧАТАНТРА — худож. втілення жанру 
шастра (повчання:-напучення, зокрема, такого 
варіанту шастри, як "Нитішастра' (від ниті"' — 
поведінка), шанований в Давн. Індії підручник 
життєвої мудрості. Буквально означає "п'ять 
книжок", створенних начебто мудрим 
Вішнушарманом для синів иаря, шо були темні 
розумом й нічого не знали. Історія пригод та перемог 
чотирьох друзів — ворона, миші, черепахи та газелі 
— є. звичайно, притчею (котра виростає з 
найдавнішого фольклор, жанру — мазки про 
тварин). Ця ситуація, в свою чергу, виразно нагадує, 
шо й в Нов. Завіті Христос говорить мудрі речі 
притчами, "зважаючи на простоту" слухачів з народу. 
Ін. словами, перед нами надзвичайно 
репрезентативна ситуація життя типового жанру 
давн. Сх., шо виникає з фольклор, стихії, водночас 
конгамінуючись з традицією рел. дидактичної л-ри. 
Разом з тим П. займає особливе місце як в лавн-інл. 
л-рі (хто буде її ретельно вивчати, той не мусить 
боятися навіть царя богів Інлри), так і в світ, л-рі, 
котра вже понад півтора тисячоліття переказує й 
інтерпретує сюжети цієї кн. в найрізноманітніших 
варіантах

Оригінал П. невідомий: кн. дійшла в кількох 
анонімних р ед ак ц іях  ( Тантракг'яїка ' — кн. 
напучень, бл. V ст., та "Панчакг'янака" — Книга з 
п'яти оповідань, XI ст.), і намагання приписати 
авторство П. реально існуючому в IV ст. до н.е. 
радникові царя Чандрагупти Вішоногупті 
(аналогічний легендарному Вішнушарману) не є 
ґрунтовними: текст П. все ж таки складається, 
очевидно, не в IV ст. до н е., а в IV ст.н.е. й має 
типові ознаки літ. етикету і стилю цієї епохи. Тут 
маємо справу з переростанням побутової новели 
в чарівну казк у , з р ем ін ісп ен п іям и  котрі

3 9 4



ПАНЧАТАНТРА

примушують згадати Рігведу й Махабагарату, а 
також, звичайно, буддійські Д ж атаки " з їхньою 
наскрізною ідеєю взаємопроникнення тваринного 
і людського, високого і низького, мудрого і 
безглуздого. Спільна фольклор, основа спосте­
рігається. коли порівняти сюжет про війну ворон 
та сов у санскритській Магабгараті з подібним 
сюжетом в буддійських Джатаках. написаних на 
пали цей сюжет є і в П. Суто Джатакам відпо­
відають сюжети про осла в левовій шкурі, про кару 
колесом та ін. Саме фольклор, інтерпретації иих 
сюжетів й народили П. Та вона вже далеко не 
проста за своєю літ-худож структурою. Вишукане 
сполучення віршів з прозою (вірші обрамляють 
вел фрагменти тексту й фіксують увагу на 
моральному резюме). Окр. вірші виникли (як 
.загалом, і окр. новелістичні сюжети) задовго до 
самого тексту П. (напр., деякі подібності 
зустрічаються в кн. про політ, мудрість — 
"Артгашастрі". що існувала вже в !V ст. до н е., 
або в 'Законах Ману"). Аде назагад П. є перш за 
все картиною лавн-інд. життя, починаючи з епохи 
Гуптів. періоду розквіту міської культури з її 
культом мудрості й незгасаючою цікавістю до 
шахрайських сю жетів та анекдотів. Тут 
опоетизовано також цінності, які ми звикли 
називати гуманістичними: дружбу, вірність, 
самозречення, милосердя. ГОСТИННІСТЬ; разом з тим 
відчутний типовий утилітарно-цинічний струмінь 
зневаги до бідака й простака" — перед нами, 
по суті, тип ренесансної свідомості. Власне, сам 
дидактизм П. є лише штучним обрамленням, яке 
мусить з'єднати певним задумом тв.. що виникали 
як розважальні, значною мірою фольклорні. Але 
літ. обробка була вправною та послідовною: 
різнорідні за походженням міф и та байки, казки  
та притчі, ан екдоти  та аф оризм и утворюють 
досить однорідний синтез, особливо завдяки 
майстерності нараиії, коди один сюжет вміло й 
вмотивовано переводиться в ін. Образи богів, які 
в Ведах та клас, епосах Магабгарата і Рамаяна 
відіграють фундаментальну роль, тут робляться 
дещо пласкими й емблематичними, а ініціативи 
усіляких шахраїв, шо видають свою волю за волю 
богів, свідчать, що в П. відбито зростання 
скептицизму, хоча назагал картина світу тут є 
ортодоксально індуїстською. Водночас сюжети П. 
швидко переймаються ше екзотичним для Індії VEV 
ст. до н е. джайнізмом (кашмірська версія 
Пурнабгалри. XII ст) та буддизмом. П. перекладають 
чи не всіма мовами Індії, вона у вигляді окр. оповідань 
стає частиною клас, а н т о л о г і ї  ХІ-ХІІІ ст. 
ГГітопалеша' — корисна настанова. 
Катгасарігсагару" — океан казкових рік). Все 

зазначене, разом з демократизмом позиції оповідача, 
споріднює П. з такими тв. ренесансного типу, як сх. 
Тисяча н одна ніч", Книга папуги", "Книга 

Синдбада ', новели Пу-сунліна в Китаї, а також 
пізніші ренесансні новели Боккаччо або Саккетгі.

За кордонами Індії П. виявилася винятково 
популярною. В Сасанідському Ірані VI ст. за 
наказом царя Хосроя Анушірвана вона

перекладається пехлевійською мовою (за 
переданням. для того спеціально було послано до 
Індії царського лікаря Бурзое, шо. вдавшися до 
хитрощів, зміг переписати П. й привіз разом з нею 
з Індії ше й шахи). Переклад, зроблений Бурзое. в 
тому ж VI ст. використано для створення 
сирійського. а в VUI ст. —  й араб, варіанту (Абдаллах 
Ібн ал-Мукаффа); завдяки перекрученню в 
пехлевійській, та. згодом, й араб, в е р с ія х  імен 
панчатантрійських шакалів — Каратака й Даманака 
—  виникає нова назва: "Каліла й Дімна Цей 
варіант стає основою для подал ми их перекладів та 
інтерпретацій. Хорезмієць Біруні писав: У інд. 
народу існує багато галузей науки й неймовірна 
кількість книжок. Охопити їх усі я не можу, але як 
би мені хотілося перекласти "Панчатантру". котра 
відома у нас як "Каліла й Дімна Цікаво, шо в XVI 
ст. в перс, обробці під назвою "Пробний камінь 
мудрості" П. знову повертається в Індію. Перс 
переробки стають основою для тур. та узб. версій. 
Бл. 1080 візантієць Сімеон Сіф вільно перекладає 
"Калілу й Дімну" греи. мовою, але слово каліла" 
було усвідомлено ним як араб, "ікліль . тобто 
"вінець", а "дімна" — як "діман". сліди кочівя" 
Нова греи. назва бриніла вже як "Стефаніт та 
Іхнілат' — "Вкоронований та слідопит" Через посе­
редництво пд. слов ян зб. потрапляє до сх слов ян. 
Ось одна з назв сг-слов'ян. варіанту: Описаніє Сіфа 
Антіоха о зверях, нарицаємьіх Стефанита и 
Ихнилата". Давн-рус. книжники сприймали це за 
тв. когось з церк. авторитетів (напр . Іоана 
Дамаскіна). й шукали в ньому христ. настанов. З 
араб, тексту тв. на поч. ХН ст. перекладає 
гебрейською раббі Йоїль. а з його тексту робиться 
лат. переклад Іоана з Кагіуї (під назвою 
"Напучування людського життя"). Одночасно 
виникає ісп. варіант, згодом — нім.. франи.. італ.. 
чес. та ін. Як наслідок, сюжети з П. зустрічаються в 
ш вай ках Г.Сакса й в "Райнеке-лисі" Й В.Гьоте. в 
"Декамероні" Дж. Боккаччо й у байках Ж. де Ла­
фонтена (цікаво, що у Франції П зі іано з тур. версії 
"Гумайюн-наме — Царственна книга", котру тут 
було перекладено в XVI ст ). Інд оригінал П. стає 
відомим в Європі з XVIII ст.. після безпосереднього 
знайомства європейців з культурою Індії. 1762 у 
Петербурзі Б .Волков перекладає з франи 
Политические нравоучительные басни Пильпая. 

философа индейского", що було вже другим 
осягненням П .. сюжети якої здавна стали 
включатися в різноманітні афористико-лнлактичні 
зб.: саме ними скористався І.Крилов: згодом 
Д.Толстой використає цей матеріал у своїй "Азбуці" 
Перекладено П. було рос мовою П. Р.Шор та 
А Сиркіним. Відлуння П. можна спостерегти в 
байках Л.Глібова. П. стала популярною також в 
Індонезії, Малайзії. Сіамі. її знають в Афганістані й 
Монголії, в Ефіопії та Грузії, в Данії та Ісландії. 
Достатньо сказати, шо існує більш як 200 обробок 
П. на більш як 6 0  мовах. Рос індолог акад. 
С.Ольденбург, котрий називав П. інд 
П'ятикнижжям'. підкреслив, шо після Біблії вона 
стала одною з найпоширеніших в світі кп На

3 9 5



ПАРАБАСА

основі вивчення П. Т.Бенфеєм започаткувалася й 
власне ком парати вісти ка

Семем Абрамович

П АРАБАСА 1. Частина ст-аттичної к о м е д ії 
(ін. назва — анапест, позаяк саме цей вірш, розмір 
вживався в П ), пряме звернення до глядачів під 
час театр.-драм. дії. П. не була безпосередньо 
пов'язана із тим. шо відбувалося на кону, навпаки, 
була позасюжетним складником, який надавав тв. 
театр, двопланності. П. — автор, відступ, лір. і 
публіцистичний, шо в ньому автор устами 
корифея і учасника хору, які скидали маски і 
ставали в один шерег, не лише оцінював те. шо 
відбувалося на сцені, але і викладав свої політ, та 
літ. погляди, а також кидав гострі докори тим, 
хто знаходився в залі. Характерним було 
висміювання, часом невиправдане, конкретних 
осіб. Так. Арістофан — "батько політ, к о м ед ії" 
— у "Хмарах" глузує з Сократа. В політ, комедії 
"Верш ники" Арістоф ана гостра с а т и р а  
спрямована на ватага військової партії Клеона. 
В останніх комедіях Арістофана П. немає, в сер. 
і нов. аттичній комедії вона зникає.

2. V ширшому розумінні П. можна назвати будь- 
яку автор, декларацію, позасюжетне виголошення 
з кону сценічних або позаетнічних подій і явищ. 
Рим. комедіографи (Теренцій. Плавт) переносять 
звернення до глядачів у пролог. Тут драматург 
повідомляє про сю ж е т  п'єси, захищає свою літ. 
позицію, виправдовується перед публікою тошо. 
Соц. і моральний, повчальний і викривальний 
первні, як правило, відсутні. Комедія класицизму 
замінила П. резонерами: у Ж .Б.М ольєра в 
"Тартю ф і" це Клеонт, у Д .Ф онвізіна в 
Недоростку" — Стародум, резонер, шо виголошує 

у кін п'єси моралізаторську гн о м у . V 
О .Грибоедова Чацький поєднував функції 
високого позитивного героя і резонера —  автор, 
рупора. В реаліст, комедії розробляється прийом 
самовикриття. До залу звертається не автор, 
персонаж, а негативний герой, виходячи з логіки 
свого образу. Так. Городничий у "Ревізорі" 
М.Гоголя, висловлює автор, позицію, ін. мов. 
засобами проголошує думку, шо її вкладено в 
еп ігр аф  до комедії. Отже і резонери класицизму, 
і самовикривальні репліки й монологи в комедії 
реалізму функціонально відповідають П.

Прямий "ренесанс" парабасгичних звернень до 
залу має місце в драматургії реаліст, умовності. Так, 
у п'єсі К.Чапека "Розбійник" Пролог звертається до 
залу, маючи намір познайомити глядача з 
заголовкові героєм і оцінює його з позицій ледве 
не протилежних автор. Але в п'єсі бр. Чапеків "З 
життя комах" Бродяга визначає саме автор, позицію. 
П можна знайти й у п'єсі К.Чапека "Кохання згубна 
гра", коли кілька персонажів, порушуючи сценічну 
ілюзію, звертаються до залу. Щоправда, в подібних 
тв. спостерігається двоплановість, в якій П. ніби 
набуває другого життя. Тому до П. звертаються 
представники агітаційного театру. Такі автори часто 
свої ідеї передають через умовних персонажів або

зомги, функція яких дорівнює П. греків: Б.Брехт 
("Добра людина з Сичуані", "Круглоголові та 
гостроголові", "Матінка Кураж" та ін.); Назим Хікмет 
("Тартюф —  59" і "Чи був Іван Іванович?"); Остап 
Вишня ("Вій"); Д.Кручковський (С м ерть 
Губернатора"). В.Маяковськмй у фіналах "Клопа" та 
"Дазні" використовує той самий прийом, шо й Гоголь 
у "Ревізорі".

/Уюдмила Волкова

ПАРАБОЛА (від грєц. parabo/e — порівняння, 
слово, шо стоїть тюруч якогось поняття, слово в 
якому це поняття загадується (з paraba/Zein — кинути 
поруч) — оповідний тв.. у основі якого лежить 
історія, що є прикладом, моральним уроком.

У сх-слов ян. мовах, у тому числі й укр., 
існують два терміни: П. і прмгча: в багатьох зх - 
європ. — лише один — П. Слова "парабола" і 
"притча", "параболічний" і "притчевий" часто 
виступають як синонімічні, або різницю між ними 

. вбачають у тому, що притча тяжіє до а/тегорм, а 
} П. до сим волу.

П ерш опочатково П. мала значення 
зіставлення, подібності. Ст-давн. оратори інколи 
називали П. прості порівняння. Але переважно в 
давн. риториці під П. розуміли спеціально 
підібраний з дидактичною метою приклад і його 
пояснення, з допомогою яких стверджувалися 
певні морально-рел. думки. В такому сенсі деякі 
автори (напр., рум. поет і літ-знавеиь Т.Віану) 
визначали П. як приховану алегорм о.

Дидактично-худож. параболічні структури досить 
часто зустрічаються в Біблії, надто в Нов. Завіті.

П опулярними були П. в укр. 
проповідницькій л-рі 2-ої пол. XVH-XVIH ст. 
Цьому сприяла барокова традиція насичувати 
казання цікавими риторичними прикладами. 
Джерелом с ю ж е т ів  для них часто служили зх- 
європ. зб. "Римські діяння . "Велике зерцало" 
та ін. У давн. укр. л-рі було два способи 
алегоричного .освоєн н я сю ж ету — це 
ф абулярний і, п араболічний. Будь-який 
оповідний тв. міг стати П., якщо він набував 
ознак риторичного прикладу. Сюжетна частина 
П. зап ози чувалась з ін. ж анрів, а потім 
творилася наново з метою параболічного 
тлумачення. Один і той самий сюжет міг мати 
різне значення. Прикладами можуть бути П. 
Антонія Радивидовського XVii ст. про те, як лев 
відкусив голову приборкувачеві, про Розимунлу 
і Грацію Плену, про убогого слугу, про царя, 
який ніколи не сміявся і його необачного брата, 
про двох ворогуючих братів та ін.

П. належить до філос. тв., має двочленну 
структуру: ф аб у л у  і тлумачення, у якому 
розкривається алегоричний зміст тв. Тлумачення 
може реалізуватися і по ходу розповіді. Для П. 
характерною є яскравість сюжетних подій та 
образів, надто тих моментів, які підлягають 
алегоричному тлумаченню. Вся її структура 
спрямована на пробудження зацікавлення читача 
чи слухача.

3 9 6



ПАРА/НТЕРАТУРА^

Проблемним є питання про самостійність П. 
як жанру. Вона швидше пов язана з визначенням 
жанр, різновидів групи алегорично-повчальних тв., 
таких як притча-П., о*товідання-П ., казка-П ., 
байяа-П .. ан екд от П драм а П. тошо. Часто її 
виникнення є наслідком застосування 
параболічного прийому викладу худож. матеріалу. 
Скажімо, П. є вставне оповідання про гоівта магоів 
у прані 1.Франка "З останніх десятиліть XIX в." 
(1901).

Юрій Клим кж

ПАРА/НТЕРАТУРА Термін, неприйняття 
програми тої чи ін. літ. групи, школи або й цілої 
літ. епохи з позицій панівного на даний момент 
в тому чи ін. культ, середовищі смаку. Так, у давн. 
греків і римлян л-рою" називалося все написане, 
аж до іст. чи філос. прози, мемуарів чи епістол 
включно, але з формуванням таких наук, 
дисциплін, як поетика та р и т о р и к а , красне 
письменство почало осмислюватися як "мова 
богів" на протилежність "прозі", жанри якої 
обернулися в очах поетів П. Воднораз для ст- 
давн. греків літ. творчість будь-якого ін. народу 
(виняток робився згодом лише для римлян) була 
варварською" — аж до часів геленізму, коли 

інспірація грец. культ, засад в ін. культ, світи 
закономірно обернулася зворотнім впливом. Для 
ант. сус-ва П. були христ. писання, котрі 
розглядалися як "незграбні" з погляду ант. 
поетики та стилістики — доки саме ця л-ра не 
зруйнувала підвалини ант естетизму. Для христ. 
Сер-віччя П. була самоцінна худож. творчість як 
така, усяка "гра словом", слово ж бо мислилося 
як знаряддя, шо здобуває істину. В свою чергу, 
cep-віч. словесність стає посміховиськом в очах 
класииистів та просвітителів XVII! ст.: Вольтер, 
напр., вваж ає все ие за суцільний морок 
(щоправда, до П він фактично зараховує й 
дикуна" В .Ш експіра, котрий не знає 

класицистичних правил). Н.Буало забороняв 
письменникові спиратися не лише на Біблію , але 
й на власні фольклор, корені (нишівна критика 
ним НІ.Перро); для нього й ін. класииистів 
незаконною" була також романна проза як 

"плебейська" та позбавлена смаку й культури. 
Відповідною була й реакція відмираючого 
класицизму на сен ти м енталізм  та ром антизм , 
бо ж нишнлися. здавалося б, навіки канонізовані 
(з ренесансних часів) греко.-рим. естетизуючі 
традиції 3  т.з. кантіанської естетики, шо 
підсумовує ию установку на саме лише красне 
письменство. П. є всі cep-віч. сх.-слов'ян. л-ри 
аж до часів класицизму; типова П. для 
обстоювачів класицистичного погляду, напр., 
творчість ґ . Сковороди, побудована виключно на 
філос.-рел. джерелах, не кажучи вже про явища, 
котрі Сковороді передували. Самі фольклор, 
основи укр. л-ри виглядають з цієї позиції, 
визначеної інерцією  ар істо тел ево - 
класицистичного впливу, шонайм якше 
недостатніми". У свою чергу, філос.-публі­

цистична, " риторична структура романістики 
й, почасти, поезії ХІХ-ХХ ст. сприймаються 
естетською думкою як явище "неповноцінне "; 
(достатньо пригадати негативну оцінку 
Г.Флобером філос. відступів у "Війні та мирі"). 
Для реалістів XIX ст. П. був модерністичний 
експеримент будь-якого гатунку: з особливою 
ненавистю до суб 'єкти вн о-хулож . пошуку 
ставилися прихильники с о ц іа л іс т и ч н о г о  
р еал ізм у , котрий, в свою чергу, був в очах 
зх. світу параліт. монстром, або. за виразом 
одного з ам ер. критиків, "баскетболом  в 
інвалідних колясках" За межі справжньої л- 
ри" в різні часи виводилися такі сьогодні 
безперечно змістовні явища, як ліро-епіч. або 
ж л ір . проза. Все це дає підставу обгрунтувати 
введення терміну П. як такого, шо сприяє 
чіткішому м о д е л ю в а н н ю  п ер еб ігу  літ. 
критеріїв. Він допомагає глибше зрозуміти 
релятивність тих чи ін. "заг-прийнятних 
оцінок, пасіонарність нов. літ явиш, які 
енергійно "зак р есл ю ю ть" досягн ен н я 
попередників, а також живучість інерції тих чи 
ін. тимчасово впливових течій.

Семея Абрамович

ПАРАФРАЗ(А) (від rpeu. paraphrasis — 
переказ) — різновид переробки.

1. Переробка й ширший виклад думок з ін. тв.
2. Адаптований виклад вел. худож. тв 

(найчастіше для дітей), напр., адаптовані перекази 
"Гаргантюа і Пантагрюеля", "Ґуллівера , Аліси в 
країні чудес ", "Тисяча й однієї ночі", Робіпзона 
Крузо" та ін.

3. Вірш, переклад проз тексту (напр., переклад 
В.Тредіаковським, М./Іомоносовим та М.Сума- 
роковим 143 псалма "Три оди парафрастичні").

4. У музиці —  інструментальна п'єса (пере­
важно для фортепіано) на теми відомих нар пісень 
чи оперних арій.

Наталя /їмхоманона

П А Р Е М ЇО ГР А Ф ІЯ  — розділ 
фольклористики: збирання, систематизація та 
оприлюднення друком паремій. П. невіддільна від 
пареміології

,4мй/Я0.7Й  Дй./ЛОбГ

ПАРЕМІО/ЮПЯ АБО ПРИКАЗКОЗНАВСГВО
— розділ фольклористики, шо займається мов. і 
структурним аналізом паремін — п ри слів 'їв  і 
приказок. П. зароджується ше у ст-давн. світі в 
Єгипті. Ассирії, Вавидоні. Персії. Китаї, Індії та 
Греції (Арістотель). Але як багато ін. галузей 
філології власне наук. П. започаткована в добу 
Відродження. Її "батьком" уважасться Еразм з 
Роттердаму, шо у кн. "Adagt'a" (1515) зібрав і 
розтлумачив тогочасне значення і ант первісний 
сенс кількох сотень лат. і грец. прислів'їв. У 
пізніших виданнях зб. кількість їх зросла ло кількох 
тисяч. Цим було поставлено ключові проблеми 
П: збирання, тлумачення та порівняння. Подібне

397



ПАРЕМІЯ

видання, хоча меншого обсягу: 15 0 0  парємій 
видав італ. гуманіст П.Манутус (Мануиіо, 1512- 
74). Відтак парсміологічні зб. видаються в усіх 
країнах у тому числі у слов'ян. У чехів — із Сер- 
віччя: Конрад з Гальберштадту (XIV ст). Сміль 
Фляшка з Парлубін (XV ст ), Матей Червенка, Ян 
Благослав (XVI ст ), Я.А.Коменський (XVII ст ). 
Активно розвивалася П. у Польщі — С.Рисінський 
видав 1618 кн. розташованих за алфавітом 1800 
п рислів 'їв ; єзуїт Г Пнапіус (1 6 3 2 ) зібрав і 
витлумачив кільканадцять тисяч поль. парємій і 
зіставив їх з грец. і лат. відповідниками; у 
подальшому в поль. науці П. займалися 
К.В.Вуйиіиький (1830. 1836), С.Алальберг (1889- 
94), Ю.С.Бистронь(1933). акад. Ю.Кшижановський 
(1958. 1960). У Сербії — клас. зб. прислів'їв видав 
Вук Караджич (1830-50). У Росії паремії збирали 
та видавали І.Снєгірьов (1831-48), В.Даль(1862), 
І.іллюстров (1910). В Білорусі І.Носович (1874), 
Є.Ляцький (1898). П.Шпілевський. В Україні 
перший зб. парємій був складений К.Зинов євим 
на поч. XVIII ст.. пізніше з являються зб. М.Номиса 
(1864 ). Н .Закревського (1 8 6 0 -6 1 ), І.Франка 
(1901-10). У сх. слов ян. теор. пареміологічні 
дослідження розгорнулися В КІН. XIX ст.. 
переваж но в укр. та білор. ДОСЛІДНИКІВ:  
О.Потебня (1894), І.Тимошенко (1897), акад. 
В.Перети, /Іяиький.

Складність пареміологічних студій полягає в 
тому, що дослідник повинен не лише знати 
різноманітні аспекти най. культури, фольклору, 
історії, мови, але також мати подібні знання в галузі 
ін. культур, бо багато парємій виступає в різних 
народів, паремії чи не найлегше мігрують від 
народу до народу. Тобто наук, плідною є, 
насамперед, порівн. П. Дослідження порівн. П. 
полегшується пареміологічним покажчиком, 
виконаним у дусі ф ін ськ ої ш коли "An indeJcs lo 

The Prouerb" (Гельсінкі, 1934) та бібліографією 
О.Е.Е.Молля "Sprichujurfe — Bibliographie', 1-4 
(1957-58).

А натолій В о л к о в

ПАРЕМ ІЯ (rpeu. pareimia — прислів'я) або 
провербіум (лат. — приказка, приспів я):

1 Читання притч зі св. письма на вечірній 
службі Божій напередодні рел. свят. Звідси — назва 
кн. притч — пареміоніки,-

2. Видове позначення фольклор, мал. жанрів 
афористичного спрямування (п р и с л ів 'я ,  
приказки). Часом П. звуть також ін. малі жанри 
фольклор, прози: за га д к и  заклики, зичення, 
прикмети, примівки. прокляття, скоромовки.

/йолммла Волкова

П А РО ДІЮ ВА Н Н Я — вид н асл ід уван н я 
відш товхуван ня: використання засобів пародії*, 
коли автор, задум не обмежений суто літ., сказати 
б внутр. літ. рамками, як у пародії, але значно 
ширший. П. належить до феноменів худож. імітації 
поруч зі с т и л із а ц іє ю  м іс т и ф ік а ц іє ю

парафразуванням б у р л еск о м  іроі-ком ічною  
поем ою  сучасним літературним апокриф ом 
надто з тр авест ією  (точніше травестуванням ) та 
п а с т и ш е м . З двома останніми П. часом 
ототожнюють. (Причому в бурлеску, ірої-коміч. 
поемі, травестії, суч. літ. апокрифі присутній 
первеньП). У Мал. літ.-знавчому словнику" (1945) 
видатного нім. вченого В.Кайзера П. і травестія 
пояснюються цілокупно в одній статті. В ін. 
авторитетному лексиконі (1964) Г фон Вільперта 
обидва феномени розглядаються як різновиди 
наслідування; наголошується на їх спорідненості, 
але їм присвячено окр. статті: П. — розгорнуту, 
травестію — надто стислу.

П. існує від найлавн. часів, стало 
супроводж ує розвиток мист-ва. За 
Ю.Тиняновим, воно посилюється в періоди 

втоми та змін у літ. еволю ц ії" є виявом 
переосмислення, трансформації градини*. П. 
має місце вже в нар. творчості. Що ж до 
письменства, то П. зустрічаються, починаючи від 
Арістофана: "Х м ар и ' — П. на соф істів та 
Сократа, "Жінки на святі Фесмофорій", Війна 
жаб та мишей" — на трагедії Евріпіла. В сер. 
віки відомі пародійні тв. Еразма з Роттердаму 
"П охвальне слово гпупоті , "Листи темних 
людей', поширюються П. бібл. та літургійних 
текстів. Далі П. широко зустрічається в л-рі: 
"Гаргантю а та П антагрю ель Ф .Рабле. 
Орлеанська діва " Вольтера. "Життя та пригоди 

Трістрама Шенлі Д.Стерна, "Повісті Бєлкіна* 
О.Пуш кіна, "У д ісс" Д ж .Д ж ойса. Приклад 
пародійного використання драм, конфлікту з 
"Лукреції" В.Шекспіра є "Граф Нулін" Пушкіна.

Об'єктивним засновком розуміння П., як і 
власне пародії, є відом ість реципієнтові 
паролійованого об'єкту (гексгу , сги д ю  тошо). 
Більше того, сьогочасний читач аж ніяк не 
помічає пародійності С віф тових "Мандрів 
Гуллівера", певною мірою — "Дон Кіхота" М. 
де Сервантеса.

П. містить жапротвірні можливості, надто у 
д р а м а т у р ги * . За посередництвом П. 
канонізованих ж а н р ів  постала трагіком едія. На 
основі П. постав жанр оперети (Ф.Ерве, 
Ж.Офенбах).

А натолій В о л к о в , Н аталя Лихоманова

ПАРОДІЯ (грец. parodia — пісня навиворіт) 
— худож. тв.. шо відтворює домінантні риси окр. 
тв.. ж ан ру чи літ. напряму. Наслідуючи оригінал, 
П. зберігає первні, образи, етил, конструкції його 
худож. системи, шо забезпечує впізнаваність. 
Водночас особливості оригіналу гіперболізуються, 
доводяться до парадоксу, до абсурду. 
Використовуються г р о т е с к , р ем ін ісц ен ц ія , 
а л ю зія . Цим надається текстові нов. логічно 
непередбачуваного. окарикатуреного вигляду. На 
думку М.Бахтіна. П. є двійником, шо розвінчує 
пародійований об'єкт, містить у собі елементи 
карн авалу

398



ПАРОЛЮ

Можливі різні класифікації П.:
1 . За діапазоном пародіювання:
а) П.-рецензія" на окр. тв. V такому випадкові 

заголовок П. здебільшого дослівно чи варіативно 
повторює назву об'єкта П. "Видіння суду ' 
Байронова П. на однойменну поему Р.Сауті. Де 
єсть руська вітчизна?" і.Франка на вірш-декларацію 
москвофмгь€ггва І.Гушалевича. Где есть русска 
отчизїга? "Випадок у лазні А.Архангельського 
пародіює сюжетну ситуацію гумор, оповідання 
М.Зощенка Дазня";

б) на творчість письменника в цілому: цикл 
П. Л.Мінасва на поезії Г.Гайне;

в) на сти л ь , як от полемічні П .-оди  
О.Сумарокова. М.Ломоносова, В.Тредіаковського. 
У Нісенітних (вздорных) одах" Сумароков 
пародіює не лише одичний стиль Ломоносова, але 
й окр. рими та орфографію;

г) на жанр: "Кентервільський привил" 
О.Вайлла — П. на готичний роман:

ґ) на хулож. напрям: "Ще раз про символістів" 
В.Соловйова є П. не лише на стиль, але й на літ. 
напрям символізму н аза гал.

Едвард Стріха (псевдонім К.Буревія) 
зпародіював т.зв. пролетарську поезію:

Зробіть мені квиток партійний, 
f Іавловжки —  кілометр!
Навширшки —  кілометр!
/ напишіть червоним на вогні.
Ue — Стріха Едвард — 
рядовий
загонів геніальних 
геній/
Він сліз не має, 
цей Едвард. 
а кров — барилами, 
пожежами — вогонь 
У
собі
носить... -.

л) на філос. течію: пародійний роман "Піна 
днів Б.Віана на екзистенціалізм на праці 
Ж.П.Сартра.

2. За ставленням до об'єкта /7. Помилковою 
є думка ніби П. завжди є виразом негативного 
ставлення до об'єкта, шо пародіюється. "Жанр, 
пафос" бувас дуже різноманітним: від нишівно 
сатиричного до дружнього гумор., жартівливого: 
Ю./Іевітанський. а також авгопародії: В .Брюсов
На себе О.Дюма-батько на свою драму "Генріх 

!!! та його двір написав у співавторстві з А. де 
Левеном П. "Лвір короля Пето"

3. За жанром.- П.-вірш, П.-пісня. П.-байка, 
П оповідання П -тр агед ія , П ком едія П 
роман. П переклад Як от переклад В.Чучки, ню 
пародіює псевполіт. мову сьогочасних 
закарпатських русинів-гайнал і в :

"Скажи-ка, дядя, ведь недаром 
Москва, спаленная пожаром,
Французу отдана..."

БОРОДІНО

Повілжте, вуйку, і/и ие заларь 
Колись була Москва спалена, 
а пак французом зухаблена.
Вас не забуде Руська зимля,
Як билмсьте франпузькой плимня, 
Прославилисьте руськой имня 
кодо Бородіна.

Гий/ /7авно були муцні люле- 
вино глушили, як верблюди 
То були хлопи, не такі як ви. 
Месернчлива у ніх доля, 
не вильо їх утікло з поля, 
киби не цісарьова воля 
не зухабили би Москви.

Ми фурт дозаду наступали — 
французи йшли, а ми втікали.
Вже недалеко до Москвіі. 
Парь-батюшка у штабі лає, 
армаду на/ду проклинає.
"Же чом то войско одступає?
Вояки стуйте! //оста йти!

Найшли полки великой поле, 
за пуврокаТо 7рактор оре.
Сяднули їсти, кавий п ють.
Вже скоро рано, дзвонять дзвони, 
вояк са молить, б є поклони, 
а я наладжую канони, 
позерам — а французи йдуть ..

П. може бути не лише окр. тв. але й складником 
архітектоніки більшої хулож. структури: паролійні 
жанри вставки в романі К.Чапека "Війна з 
саламандрами"; у комедіях В.Маяковського "Клон", 
"Лазня", в п'єсах Б.Брехта.

П. є своєрідним літ.-крит. дослідженням. Щодо 
цього вона подібна пастишу часом їх важко 
відмежувати. Споріднення цих двох феноменів 
так близьке, шо автори пастишів часом навіть 
доводять читачеві, шо йдеться саме про пастиш. 
а не про П.

Адекватне сприйняття П., так само як ін. літ 
імітацій, але т е  більшою мірою, ніж. скажімо, 
парафраза чи травесті)*, вимагає доброго знання 
реципієнтом пернювзору. Доконечний ефект 
впізнання. Тому сенс П. для не) наготовленого читача, 
особливо читача пізніших часів, може бути 
незрозумілим: П. сприймається як позбавлена 
конкретної адресності. Так. паролійний образ Козьми 
Прудкова для читача XX-XX] ст. ! te мас конкретного 
ісг. літ. тла, тому сприймається як узагальнений сатир, 
образ банального поета-дилетаита.

П. — переважно внутр. літ.*феномен, але 
можлива й міжнац. У цьому випадку основним с 
не мов. стиль, а ін. структурні рівні: чеховські П. 
на пригодницькі романи та детективи.

Теорія П. достатньо не розроблена на шо 
скаржаться й самі пародисти. Хоча відповідні 
міркування висловлювано багаторазово, досі немає

3 9 9



ПАРОНОМАЗІЯ

заг.-прийнятого визначення, шо таке П., якого 
стриктурного рівня це явище: вил рецепції- 
нас/?!лування, хулож. прийом стилізапіУ чи
специфічний жанр?

Сліл розрізняти П. як метажанр (не жанр!) та 
як вил наслідування. Очевидячки, також доцільно 
ці два феномени розмежувати термінологічно; в 
другому випадкові вживати термін пародіювання: 
неможливо будь-який сатир, тв. з елементами 
пародіювання назвати П.

У музикознавстві термін П. має два значення.
1 . Коміч. наслідування конкретного тв.. 

індивідуального стилю, жанру. Зустрічається з XV- 
XVI ст. (вїланель. фрогголо, шансон). Широко 
вживається з XIX ст. як у камерній вокальній 
музиці ("Класик", "Райок" М.Мусоргського), так і 
в муз сценічних жанрах. Відомий приклад П. на 
італ. оперу — Опера жебрака" (1728): автор 
тексту Д ж .Г ей , композитор І.К.Пепуш. Її 
переробка ̂ усучаснемня Тригрошова опера 
К.Вайля та Брехта (1928). Пізніше Брехт написав 
на той же сюжет "Тригрошовий роман" (1934). 
Прозивним словом , навіть терміном для 
визначення оперових штампів стала вампука від 
одноактної опери-П . "Вам пука, наречена 
африканська: в усіх значеннях взірцева опера" 
В .Еренберга за власним лібрето на основі 
фейлетона М.Волконського, яка була виставлена 
1909 у Петербурзі.

2. Тв. на основі багатоголосного матеріалу. Як 
наслідок такої П. може змінюватися жанр і стиль 
(духов, музика ставала світською й навпаки).

Часто звертається до П. кіномист-во: чес. фільм 
'Лимонадний Джо" П. на кіновестерни; амер. 
Голий пістолет", "Гарячі голови", "Без вини 

винний". "Дуже страшне кіно" — П. на суч. 
бойовики та мелодрами.

Анатолій Волков, Наталя /7мхоманона

ПАРОНОМАЗІЯ (грец. paronomasia від para 
— біля + onomaso — називати) — етил, прийом 
умисного зближення й зіставлення паронімів, 
напр., назва поет. зб. Є.Маланюка "Стилет і 
стилос".

Анатолій Волной

ПАСКВІЛЬ, ПАШКВІЛЬ (нім. PasquiH, від 
італ. Pasqm/Io) — звичайно анонімний або 
оприлюднений під псевдонімом тв., в якому 
злостиво компрометується особа в очах 
громадської думки. Слово П. походить від імені рим. 
кравця Пасквіно (зменшувальна форма — 
Пасквілло), автора уїдливих епіграм. Він жив 
навпроти палацу, перед яким 1501  кардинал 
Караффі встановив віднайдене ант. мармурове 
зображення Менелая з тілом Патрокла (чи Аякса з 
трупом Ахілесса). Пасквіно почав прикріплювати 
до п єлесталу скульптури свої епіграми. Його 
слідами пішли ін. автори, вмішуючи тут свої 
обмовницькі тв. Пізніше ці тв. було зібрано й видано 
під назвою П.

Слово П. термінологізувалося в значенні 
брехливого звинувачення з принизливими 
інсинуаиіями, яке не містить узагальнення, але 
збиткується з певної особи, котру названо або 
зображено в той спосіб, шо дуже легко здогадатися, 
про кого йдеться. В цьому розумінні П. може бути 
будь-який літ. жанр. П. також використовується в 
літ. критиці та публіцистиці для тенденційної 
дискредитації сусп. супрс^гивника. А слово 
"пасквілянт" стало позначати не лише літератора- 
автора П., але взагалі людину, яка поширює чутки, 
веде балачки, що містять облудну дезінформацію, 
аби дискредитувати певну особу. Дії таких 
пасквілянтів спричинилися до загибелі О.Пушкіна. 
Найчастіше до П. звертаються "казеннокоштні" та 
"рептильні" автори, використовуючи П. як літ. 
донос. Відомим прикладом є кн. нім. критика 
В.Менцеля "Німецька література" (1827, др. вил. 
1836). де він наклепницьки закидав Й.В.Гьоте. 
Ф.Шіллерові, а також л-рі "Молодої Німеччини" 
байдужість до долі вітчизни й аморальність. П. 
Менцеля викликав контркритику Д .Бьорне. 
Г.Гайне, В.Бєлінського. В  їхніх статтях Менцеля 
було названо "виказувачем" і "ренегатом *. що точно 
визначає сутність більшої частини авторів- 
пасквілянтів. П. — характерне явище для совєтської 
л-ри та публіцистики: П .-фейлетони
Д.Заславського — про "врагов любого вида", 
численні П.-статті про О.Солженіцина тошо 
Типовим П. є роман-політ. донос В .Кочетова "Чого 
ж ти хочеш?" (1969), де тенденційно оббріхано 
опозиційну щодо совєтського режиму інтелігенцію. 
В Україні П. здебільшого спрямовувано проти 
Ватикану, Греко-Кат. Церкви, укр. націоналістів; 
П памфлети Я .Галана ("Від Петлюри до 
Петлюри", "Я і Папа", "Отець тьми і прісні", 
"Присмерк чужих богів", "Плюю на Папу" та ін). 
якими автор вислугував Сталінську премію (1952), 
В .Беляева ("Під чужими прапорами"), 
Ю.Мельничука ("Слуги жовтого диявола", "Поріддя 
Іуди" та ін.); О.Полторацького ("Українські 
буржуазні націоналісти — найлютіші вороги 
українського народу"), спогади-П. П.Карманського 
"Крізь темряву" (1955). Отож П. — звиродніла 
форма політ, сатири. Дише в певні періоди літ. життя 
П. набував статусу "визнаного" жанру (див. 
Інвектива, Памфлет, Пашквінала)

Анатолій Волков,
Дюлммла Сердим

ПАСКІНАДА, ПАШКВІНАДА (італ 
pasquinate) — єдиний "визнаний" жанр, різновид 
пасквілю: дотепний стислий вірш, наближений 
воднораз до памфлету та епіграми на конкретних 
людей. Першим майстром цього жанру був італієць 
П.Аретіно (1492-1556), який спрямовував свої П. 
на державців і політ, діячів. П. була поширена в 
деяких європ. л-рах у певні періоди, зокрема, набула 
популярності В  ПОЛЬ,  л-рі кін. XVIII ст. Серед ін. 
авторів складав П. поет Ф.Заблоиький (1750-1821), 
його П. наближувалися до фрашки

400



ПАСТОРАЛЬ

Л&іг?) ^.odzia Porticski. $po.sobem. jak z/odzcj,

M.'v/oz/dxfurqiuc:iek/20pOfHO(';(/odzi;
/ro.su) .s!̂  о )ego osiafeczn^m zgonie.

Koon< prz^znaozone — nfg ufonte.
(F.Zablocki. Ucieczka Ks. Ponicskiego).

Анатолій Волков

ПАСТїШ (фр. pastische, італ. pasficcio — 
паста) — 1 Вил стилізаий — точне наслідування 
жанр.-етил, манери певного тв.. автора, літ школи. 
Внаслідок етил, вигострення, згущення особливості 
наслідуваного взірця виступають дуже виразно, 
"демонстративно".

2. Тв.. написаний вищевказаним способом. 
Метою такого тв. можуть бути:

1) своєрідне відтворення духу та стилю  
наслідуваного зразка ("Шоста повість Бєлкіна 
М.Зощенка);

2) літ.-крит. проникнення" в чужі стилі. Так, 
молодий М.Пруст склав кн. "Pasfisches ef me­
langes'': одну й ту ж. навмисно примітивну, 
детективну історію викладено в літ. та параліт. 
стилях О. де Бальзака, Г.Флобера, бр. Ґонкурів. 
критика Ш.Сент-Бьова, істориків і філософів 
Ж.Мішле. К де Сен-Сімона, Ж .Ренана. Не була, 
начебто, гра, вправляння, але дуже показові та 
вагомі: зрілий Пруст був одним з найкращих 
франи стилістів Ін. приклад — "Духи польських 
поетів" відомого поль. літ.-знавця К.Вики. Нього 
типу П. рос. зб. харківських філологів Е.Паперної, 
О.Розенберга, О.Фінкеля Парнас дибом" або 
укр. зб. Вибрики Пегаса". В таких випадках П. 
наближається до пароли', але на відміну від неї 
не має заперечувальної спрямованості. Так, 
автори "Парнаса дибом" наголошували: "Ми не 
були й не хотіли бути пародистами, ми були 
стилізаторами, та ще й з настановою  
пізнавальною Т

П. переважно є внутр.-літ. явищем, але можливі 
і міжліт. П . тобто максимально точне наслідування 
духу і стилю чужомов. тв. ( Останній зі свояків 
Іоанни д'Арк" О.Пушкіна). Якщо П. написано не 
від імені справжнього автора, він стає різновидом 
місгифікаип

Анатолій Волков

ПАСТОРАЛЬ (лат. pastorales — пастуший) 
— метажанр, який заснований на ідилічному 
зображенні пастушого життя. До жанр, форм П. 
належать: пасторальний роман (напр., "Аркалія" 
італ. письменника Я Санналзаро (XV- XV! ст.), 
пасторальна повість ("Галатея" і "Естелла" франи. 
письменника XVIII ст. К. Флоріана), пасторальна 
драма ("Аманта" італ. письменника Т.Тассо (XV! 
ст ), пасторальна поема ("Ф'єзоланські німфи" 
італ. письменника Д ж .Боккаччо (XIV ст ), 
пасторальна трагікомедія ("Країна кохання" 
англ, письменника XVII ст. Р. Флекно) тощо.

Генетично П. пов'язана з буколічними 
мотивами (Буколіка) лавн-греп. л-ри. зокрема, з 
написаним ритмізованою прозою романом Ш ст.

до н е. Донга Дафніс і Хлоя". Не створює
Т р у Л Н О Ш І ЩОДО В и з н а ч е н н я  ВИ Д О В И Х  М Є Ж  М) Ж

пасторальною та буколічною л-рою, що зумовлює 
часте використання них понять як 
термінологічних синонімів. До того ж, буколічне ' 
та пасторальне " входять у змістовний обсяг 
поняття "ідилічне" Не пояснює характерну для 
всіє ї ідилічної л-ри свободу жанр, 
взаєм остосунків. Назагал П необхідно 
співвідносити з усіма жанр, формами 

руссоїстського" напрямку (відомий факт впливу 
пасторального роману франи. письменника XVI
— XVII ст. О. л'Юрфе "Астрея" на Ж.Ж.Руссо).

Що стосується питання про походження та 
розвиток новоєвроп. П., то при иьому не можна 
не зваж ити на жанр л и ц ар сь к о і*  л ір и к и  
пасторел; чи пастурелі (від Прованс, pastorel/e
— "пастушка"), який побутував або в оповідній, 
або в діалогічній формі в Провансі XI — XII ст. 
П асторела виникає внаслідок культивації 
аналогічних у своїй змістовності жанрів Прованс, 
фольклору. В пасторелі йшлося про зустріч на 
лоні природи лицаря та пастушки, яка йому 
сподобалася. Дицар витончено упалає за 
селянкою, і вона поступається його бажанням, 
або відхиляє домагання кавалера сама чи 
покликавши на допомогу односельчан чи милого 
дружка.

В XI — XIV ст подібні жанри під впливом 
Прованс, лірики виникли у Франції (пастурелль
— p asfou relle), в Каталонії (пасторелла — 
p a sfo re P a ), в галісійсько-порт. ліриці 
(пашгурелла), в Італії (пастораль), в Німеччині, 
Англії та ін. Вони не були сліпим наслідуванням 
Прованс, жанру, а обробкою його на тому чи ін. 
най. грунті. Якщо Прованс, пасторелла — 
любовна пригода лииаря і пастушки, причому 
чоловік — ініціатор освідчення, то у Р. Ґенрісона 
(XV ст., Шотландія) пастушка освідчується перша; 
у А. Нунеша (XII ст.. Португалія) лицар незрідка 
не наважується не тільки зізнатися в коханні, але 
й показатися на очі пастушці, обмежуючись тим. 
шо потай підслуховує її пісні; X. Руїс (XIV ст.. 
Іспанія) зображ ує пастушок грубими, 
чоловікоподібними. фізично сильними, 
жадібними та хтивими, протиставляючи їх діві 
Марії; а маркіз де Сантільяна (XV ст.. Іспанія) 
створив витончені стилізації в дусі 
аристократичної поезії, але з нар. елементами, 
причому краса пастушки та близкість її до 
природи перетворюють селянку на ідеал, до 
якого лицарю необхідно піднятися, аби 
заслужити любов. Із зникненням лицарства цей 
жанр суто лицарської л-ри поступово зникає, а 
термін П. продовжує існувати, наповнюючись 
нов. змістом.

Починаючи з XIV ст. (Італія) в жанрі П почади 
об'єднувати тв. різних родів — епіч , лір . драм., 
які мали пастушу тематику. V цьому значенні П 
була типол. близькою до ант. буколічної поезії 
(Ф еокріт, Вергілій , О відій. Кальпурній). 
проповідей та новел Іоана Златоуста (Ліона

401



ПАСТОРАЛЬ

Хрістозона) та пастушого роману поч. н е. (Лонг). 
Використання жанру П. було подвійним: 1) у 
трал, буколічній формі (еклозі) передавали зовсім 
чужий їй зміст — політ., рел., іст., інтимний та 
ін. (Італія —  Ф .П етрарка, Боккаччо, М - 
М Боярдо; Іспанія — дель Енсіна, Ж.Вінсенте, 
де Руеда та ін.); 2) подальший розвиток ант. 
буколічного змісту в нов. європ. л-рі. Першими 
тв. цього напрямку були поема (інколи вважають 
— роман у віршах) Боккаччо "Ф'єзоланські 
німфи" (1344 -1346 . вид. 1477), яка наслідувала 
ант. локальні міфи (Овідій "Метаморфози"), та 
проз, впереміш з терцинами роман "Амето, або 
Комедія про флорентійських німф" (1341-1342 , 
вид 1478). Традиції Боккаччо розвиваються в 
ідилічних тв. Лоренцо Прекрасного. А.Поліціано 
(XVI ст.) та ін.

З XVI ст. пасторальні поети та прозаїки, 
зображуючи ідеалізоване життя пастухів та пастушок, 
полемічно протиставляли безтурботному сільському 
життю міське життя з його соц. протиріччями. А 
пастухи були у них умовними масками, почепленими 
на придворну знать. Це проявилося в романах "Сім 
книг про Ліану" X де Монтемайора (1559, Іспанія), 
Аркадія Ф.Сіднея (1590, Англія). Астрея" О. 

л Юрфе (1610-1619, Франція) та ін. Ці тв. були 
популярні серед аристократів, позаяк відбивали їхнє 
розчарування в довколишній дійсності і відводили в 
ідеальні утопічні країни, де на лоні гармонійної 
природи пастухи та пастушки вели делікатні бесіди, 
переживали витончені почуття тошо. Це були елітарні 
тв., бо лише вибраним були зрозумілі алегорії й алюзії 
на ті чи ін. події придворного життя, чи імена, під 
якими ховалися конкретні іст. особи.

В кожному нац. пасторальному романі 
було і дешо особ ли ве. Т ак , у Ф ранції — 
значне місце відводилося докладному описові 
вел кількості видів і відтінків кохання, які 
зводилися до дванадцяти заповідей Селадона; 
в Іспанії — описувалося лицарське ставлення 
до жінки та п ід к р есл ю вал о ся  р ізке 
проти ставлен н я зоб р аж уван ого  життя та 
угопД*; в Італії — розроблялися витончені 
платонічні почуття пастухів та ін. Окр. місце 
посідас роман М. де Сервантеса "Ґалатея" 
(1585), в якому проголошувалися гуманістичні 
ідеали — сой. рівність, право на любов як 
осн ову  ем ан си п ац ії о со б и сто ст і, кр аса і 
свобода людських почуттів.

Пасторальні романи породили цілу л-ру 
еклог Широке використання діалогу та інтриги, 
багатоперсонажність, алегоричність та ін. вели до 
драматизації еклоги і, нарешті, до появи 
пасторальної драми. Перші її зразки з'явилися в 
сер. XVI ст. в Феррарі (Італія): жанр грагедн 
( Жертва Беккарі, 1554  р.), комелм ("Аретуза" 
Полліо. 1563) та ін. Серед них — драма Амінта" 
Тассо (1573). яка стверджує могутність любові і 
марність опору їй. п'єса "Вірний пастух" Б.Гваріні 
(1585, Італія), якою започатковано маньєризм.

Виникнення пасторальної драми йшло й ін. 
шляхом — з міраклін ("Друга пастуша п'єса", сер.

XV ст., Англія), ауто (Ж.Вісенте. поч. XVI ст.. 
Іспанія), фарсів (X. дель Енсіна. поч. XVI ст., 
Іспанія) та ін., тобто з жанрів, які вже існували і 
мали пасторальне начало.

П аралельно з драмою в XV — XVI ст 
в ід бу вався  р озквіт  п асто р ал ьн ої поезії: 
лю бовна лірика п етр аркістів (В.Колонна, 
П.Бембо, Б. ді Кастільоне); поема "Пастуший 
календар" Е .Спенсера (1 5 7 9  р.. Англія), яка 
обговорю є теми моралі, релігії, П О Л І Т И К И ;  

пастуші вірші послідовн и ків П леяди" — 
Ф .Депорта, який розмірковував про мирну 
самотність та сільське життя, Ж. В. де Дафрене, 
який зобр аж ував радісний світ любовних 
стосунків та їх чуттєвий бік; Г. де ла Вега в своїх 
"Е к л огах" (XVI ст ., Іспанія) підреслював 
природність та простоту життя пастухів, єдиний 
зміст якого — кохання.

Вишого розвитку П. досягла в XV — XVII 
ст. Вона стає одним з домінуючих жанрів у 
різних най. течіях і школах бароко, таких як 
маринізм в Італії, гонгоризм  в Іспанії та 
П ортугалії, п р ец іозн ість у Франції, 
Кенігсберхький поет, гурток і літ. товариство 
"Пегнииький квітковий та пастусший орден ' у 
Німеччині. Але поступово П. втрачає свої 
позиції в л-рі і витісняється ін. жанрами 
(героїчним чи соц .-п обутови м  романом, 
класицистичною драм ою ), незважаючи на 
значні зразки в ліриці Дж. Марино (Італія), Л. 
де Гонгора (Іспанія) та їх послідовників, у п'єсах 
О.Ракана, Ж .О.Гомбо, Ж.Мере та ін. (Франція), 
в комедії Допе де Вега "Дурна для інших, 
розумна для с е б е "  ( 1 6 3 5 ) ,  яка доводила 
п ер евагу  "п р и р од н ої" людини нал 
придворними, в "П асто р ал і про німфу 
Герцинію ' М. Опіиа (1630 , Німеччина).

У XVIII ст. П. набуває сентиментального 
характеру в деяких л-рах Європи (Швейцарія — 
Є. Ґесснер; Німеччина — Й. П. Гебель; Польща 
— Ф.Карпіньський; Росія — М.Домоносов, 
О Сумароков, М.Карамзін; Україна — Ф .Про­
копович,деякі мотиви у тв-ті Г.Сковороди і т.д. 
Існує П. і в трад. вигляді в окр. нац. л-рах. (О. Поп 
"Пасторалі" та поема Віндзорський ліс". 1713, 
Англія).

Наприкін XVIII — поч XIX ст. П. виходить з 
моди, її жанр, можливості іст. вичерпані, але 
зустрічаються спорадично в деяких віршах 
А.Шеньє (Франція). О.Пушкіна, Ф.Містраля 
(Прованс) та ін. У XX  ст. використовують 
переважно "жанр, пам'ять' П., зокрема, для 
створення іронічної невідповідності між її жанр, 
ознаками та змістом тв. (напр.. "Остання 
пастораль" О. Адамовича (Білорусь). "Пастораль 
сорок третього року" С.Вестлейка (Годандія), 
"П астух і пастушка В .А стаф 'єва  (Росія), 
"П астораль XX сторіччя" Д.Костенко, 
"Пастораль. 1 9 4 3 "  В.Затупивітра (Україна), 
"Пасторалі" Д.Арагона (Франція) та ін.

Відрізняючись розмитістю жанр. меж. П. 
здатна сполучатись з ін., навіть протилежними

402



ПЕРЕКАЗ МІФОЛОГІЧНИЙ

за своєю змістовністю жанр, формами, напр. 
еп ітаф ія К Батю ш кова Напис на труні 
пастушки (Росія. XIX ст.). Часто поєднуються 
пасторальні й міфол. мотиви ("Ідилія" рос. поета 
XIX ст. П.Катеніна), христ. (* Пастушкова пісня 
про Христа та його воскресіння" та Еклога про 
кривавий піт Христа" нім. поета XVII ст. Ф.Шпеє), 
лимарські (в П. ісп. поета XV ст. X. Мендоси) 
тошо.

Пасторальні мотиви наявні у творчості 
багатьох письменників різних най. і регіональних 
л-p.. зокрема, англ. (Е .Спенсер. XVI ст.; 
Б.Лжонсон, XVI — XVII ст.; Р.Геррик, XVI-XVH 
ст.: У.Коллінз XVIII ст). бразильської (Т.Гонзаго. 
XVIII — XIX ст.; К.Коста, XVIII ст.; А.Е^іізіо, XVIII
— XIX ст.; Ж. Маседо XIX ст), дан. (Е.Летус, XVI 
ст). канадської (Ж.Кенєль XVIII — XIX ст ), 
кубинської (Р.Менліве XIX ст ). утор. (Ф.Фадуді,
XVIII ст ). нідерл. (Н. Брукхейзен, XVII — XVIII 
ст). франи. (П.Ронсар. XVI ст.: Ж. дю Беллє. XVI 
ст.; Ж.де Лафонтен. XVII ст.: Р.Шатобріан. XVIII
— XIX ст.) та ін.

У слов'ян, літ. П. представлена іменами 
дубровчан Гундуліча (XVI — XVII ст.) та І.Буніча 
(XVI — XVII ст ). поляків Я.Кохановського (XVI 
ст ). Ф .К арпінського (XVIII — XIX ст.) та 
Ю Словацького (XIX ст ). словака Я.Голли (XVIII
— XIX ст ). хорвата І.Джюрджевича (XVII — XVIII 
ст.) та ін.

В рос. л-рі пасторальні мотиви зустрічаються у 
Я.Княжніна (XVIII ст ), Ф.Глінки (XIX ст ), 
П.Вяземського (XIX ст ). В.Жуковського (XVIII —
XIX ст ). А .Дельвіга. О .Кольцова (XIX ст ), 
О.Жемчужнікова (XIX — XX ст.) та ін.

В укр. літ. жанр П. не прищепився.
Андрій Близнюк, 

Борис /ванюн

П Е Р Е К А З  [С Т О Р И Ч Н И Й  — жанр у 
якому оповідається про події та особистостей, 
шо зафіксовані в письмових іст. джерелах. 
Однак характерною рисою П і. є те, шо в 
ньому вимисел переважає над фактами. За 
своїм хар ак тер ом  нммисе/т гарм онійно 
вписується в заг. контекст нац. фольклор, 
традиції. В цьому жанрі об'єктом описування 
(оспівування) виступають, як правило, іст. 
герої та факти, значення та відомість яких 
загальнонац. Це є причиною того, шо П і. 
більш поширений в своєму побутуванні в 
порівнянні з п ер ек азо м  м ісцевим що? 
звичайно, не означає відсутності героїчного 
пафосу в останньому Треба відзначити, шо 
межа між П і. та переказом місцевим досить 
умовна. Прикладом можуть слугувати місцеві 
перекази про оприш ків. О .Д овбу ш а, 
У.Кармалюка та подібних іст. постатей: такі 
перекази побутують по всій території України.

До П і. відносять оповіді про предків, 
династичні перекази та перекази про етнологічний 
родовід. Останні, часом, набувають міфол. 
характеру, а в переломні іст. епохи навіть наука

про етноси та їх минуле стає в своїх окр. теор. 
дослідженнях схожою на П і. Найяскравішим 
прикладом жанрологічної продуктивності П і 
останнього часу стала книга Ю.Канигіна Шлях 
аріїв'

Вимисел, яким доповнювались іст. події та іст. 
постаті, не виключає наявності в жанрі П.і. 
високого ступеню правдивості, інколи фактичної 
точності та хронологічної послідовності. Напр.. 
"пісенний переказ" М.Молдавчука з с.Дазешина на 

Закарпатті, присвячений утворенню т. зв. 
республіки в с.Ясиня. абсолютно точно і 
хронологічно послідовно змальовує іст. події 
початку XX ст.

П.і. багаторазово оброблялися і викори­
стовувалися в красному письменстві.

/гор Зяарич

П ЕРЕКАЗ МЇСЦЕВИЙ — жанр який дуже 
близький за своїм змістом та жанрологічним 
характером до п ер еказу  історичного. Різниця 
між ними полягає в більшій широті побутування 
переказу іст. Окрім цього, звичайно, події та 
іст. постаті П.м. рідко коли фіксуються в іст. 
письмових джерелах. їх значення локальне, 
вони відомі лише в якомусь окр населеному 
пункті чи невел. регіоні. Як правило, це 
перекази  про робітників, борц ів за соп. 
справедливість (опришки), про силачів (напр., 
переказ про І.Підлубного. котрий вирвав з 
корінням дуба, перебуваючи в с.Богдан на 
Закарпатті) і т.п.

П.м. охоплюють собою також всі оповіді, які 
пояснюють назви місцевих географічних та 
етнічних об'єктів. Напр., той же Богдан, як назву 
села, пояснюють вдалим полюванням якогось 
вельможі після декількох днів голодних пошуків 
їжі. Останній буцімто вигукнув. "Богом даний!" 
Мається на увазі впольований звір. А річка Шепіт 
називається так тому, шо хтось теж сказав, шо 
вона шепотить. Як бачимо, пояснення виводяться 
позірно із самої назви об'єктів. Своїм корінням 
П. м. сягають часів міфологічної основи най 
культури. Пояснення назв особливо яскраво 
демонструє нам близькість П.м. з етіологічними 
міфами.

/гор Знарич

ПЕРЕКАЗ М/ФОЛОПЧНИЙ — різновид 
жанру переказів, гол. персонажі якого 
міфологізовані нар. уявою. Ця міфологізація 
відбувається згідно зі своєрідністю архетипного 
міфолог, мислення того чи ін. етносу. Як правило. 
П.м. присвячені видатним постатям та вел. подіям 
далекої давнини. Характерною особливістю таких 
переказів є те, шо вони претендують на історичність 
та правдивість. Останнє є важливою ознакою нього 
жанр, різновиду переказів, бо міфічність завжди 
передбачає беззастережну віру в розказуване. Ції 
героїв П.м. завжди глобальні та гіперболізовані й 
здебільшого ідеалізуються. Такими є перекази про 
велетнів (напр.. про Головача — опришка гуцулів).

403



ПЕРЕКЛАД

гіперболізовані перекази про силу гол. героїв 
(Ловбуш. Кармелюк). існують міфол. перекази про 
природні об єкти (Говерла, печера та вел. кількість 
каменів Довбуша) тощо. Цікавим прикладом 
перетворення іст. події в П.м. може бути оповідь 
про І.Піддубного. котрий буцімто вирвав з 
корінням дуба під час перебування в одному з сіл 
на закарп. Гуиульшині. Інколи міфол. за 
походженням сю жети, поступово наповняючись 
реаліст, деталями та історичним змістом, 
перетворю ю ться в іст. перекази місцевого 
побутування.

/гор Зварич

ПЕРЕКЛАД — перенесення тексту з одної 
мови на ін . "один з найбільш важливих і найбільш 
суттєвих засобів спілкування між люльми" 
(Й В.Гьоте). ГГ — це мов. контакт між людьми 
різних національностей, отже між народами та 
їхніми культурами. Поряд з двомовнютю П. — 
найважливіший спосіб таких контактів. За сферою 
функціонування П. буває наук., технічний, 
офіційно-діловий, газетярсько-інформаційний, 
публіцистичний і х у д о ж н ій . За способом 
спілкування — усний (у т.ч. синхронний), 
письмовий і машинний.

В лінгвістиці є тенденція надавати поняттю П. 
ширшого значення, розуміючи під ним будь-яке 
мов перекодування Р. Якобсон виділив три типи 
П : внутр-мов . міжмов.. семіотичний. Австр. 
лінгвіст-романіст М.Вандрушка твердить, шо "в 
межах рідної мови ми робимо переклади з 
різноманітних м ов... П ерекладаємо з 
регіональних, професійних, технічних мов на 
стандартну мову... Перекладаємо Іе courroux 
(гнів), вислів високого стилю, як /а со/єге (злість)... 
/€' tr^pas (кончина) як /a rnort (смерть), архаїзм 
oneques. як jomats (ніколи) Кожна мова в дійсності 
являє пучок мов... Кожна мова є полісистемою 
неймовірної складності, яку можна представити 
б)ЛЬШ МЄНШ так;

релігійна
літератур* ta філософська

офіційна
поетична юридична

наукова
технічна

СТА! ІДАРТНА МОВА 
розмовно-звичайна

місцева військова
просторічна

РЕПОЇ ІАЛЬНА ТЕХІ ИЧШ МОВИ

вульгарна
регюнальні мови професійні жаргони

СОШ ОЯЕКТИ 
жаргони

ДІАЛЕКТИ
говори
V  М О С К О В С Ь К І Й  Л І Н Г В І С Т И Ч Н І Й  Ш К О Л І

внутрішньомов. перекодування називають 
перекладом з регістру на регістр.

Амаго/мй Волков

ПЕРЕКЛАД ПОСЕРЕДНИК — проміжний 
переклад, з якого здійснюється перекладання ше 
на якусь мову. Суч. теорія перекладу, вимагаючи 
звернення до оригіналу, відкидає використання 
П.-п.. як і непрямого перекладу взагалі. В 
минулому використання П.п. було поширеним 
явищем, шо залежало від багатьох чинників. 
Протягом XVIII — 1-ої пол. XIX ст. заг-європ. 
мовою-посередником здебільшого виступала 
франц. чи нім. Переклад Тисяча однієї ночі"
A. Галланом (1704-17) став посередником для 
перекладачів на різні європ. мови. Робінзон 
Крузо" рос. мовою вперше був перекладений 
1763 з франц. тексту. Нім. П.-п. використовував
B. Жуковський, перекладаючи з Махабгарати". 
Гомера. Фірдоусі. навіть П.Меріме. І.Франко, 
бажаючи відкрити укр. читачеві скарби світ, 
культури, в умовах відсутності відповідних 
перекладацьких кадрів був змушений 
неодноразово користуватися з нім. П -п.. Ще в 
20-х рр. XX ст. тв. Я Гашека та К.Чапека було 
перекладено на рос. мову не з чес. оригіналу, але 
з нім. П.-п. Це відбилося в назвах перекладів: 
"Похождения бравого солдата Швейка" (з нім. 
"Die Abenteuer des braven Soldaten Schwejks"-, в 
оригіналі "Osudydobrjcho voj6ka Svejka"); "Pyp" <
Верстандовы универсальные работари" (з нім. 

"W .U .R ." < Werstands Universal R o b o ts ', в 
оригіналі "R.U.R." < Rossum Universal Robots'). 
Проте перші укр. переклади було зроблено з 
оригіналу. Поряд з цим функції мови-посередника 
набуває рос. мова. Вага рос. П.-п. надто в слов ян. 
країнах збільшується в XX ст. Так. перша стаття 
про К. Чапека, шо з'явилася у Болгарії, являла 
собою переклад передмови до рос празького 
видання R.U.R.". Саме з цього рос. перекладу 
І Каліннікова було зроблено болг. переклад 
К.Трендафіловим для першої постави драми на 
болг. сцені в Русе рос. режисером Б.Еспе (1924). 
Болг. переклад з першотв. з'явився лише 1931 
Подібне було за совєтських часів шодо л-р народів, 
які входили до СРСР: рос. переклади виконували 
функцію П-п.

О соблива ситуація зі сх. текстами. 
В.Яблоньський, поль. перекладач і теоретик 
перекладу, зазначає: "Засвоєння сх. л-ри 
здійснювалося переважно через переклади з 
перекладів. П.-п. є специфічною рисою проблеми 
орієнтальних перекладів".

У певних випадках користування з П.-п. стає 
необхідністю — при відсутності або неприступності 
текстів першотв. Напр., значна частина оригіналів 
поезії азерб. класика Мірза-Шафі Вазеха (1792- 
1852) загублена. Ці вірші відомі з нім. перекладів 
Ф.Боденштедта (1819-82). Отож перекладачі 
Вазеха рос. мовою Н.Гребнєв і /1.Мальцев деякі 
тексти переклади зі знайдених першотв., а решту 
з П.-п. Боденштедта. Тобто намагалися дати 
еквівалент тв. Вазеха, реконструювати їх. маючи 
за основу неточні переклади-копії.

Анаголгій Волков

404



ПЕРЕРОБКА

ПЕРЕКЛАДАЦЬКИЙ ДМ ПАЗОН —
здатність відтворювати певне — вужче або ширше 
— кодо першотв. Д.п. визначають кілька чинників:

A) . Спроможність перекладацького 
перевтілення, підпорядкування своєї твор. 
індивідуальності волі автора першотв. 
Письменницький і перекладацький хист до твор. 
перевтілення можуть не збігатися. Так, О.Пушкіну, 
дарма, т о  він створив низку досконалих 
перекладів, очевидно, було легше творити в 
адекватних іншомов. оригіналам стилях 
( Наслідування Корану '. 'Сцена з Ф ауста", 
написані за іта/? зразками октави та ін.), ніж 
примусити себе як перекладача підкоритися 
авторові першотв.

Б). Досконале володіння різними стилями 
рідної мови.

B) . Знання кількох чужих мов. За приклад може 
бути М.Рильський, шо з дитинства знав, окрім укр.. 
рос., поль.. франц. мови.

Г). Глибоке знання най. дійсності, природи, 
побуту, культури, традицій країни першотв., 
здобутків л-ри. яка перекладається. Такі знання 
перекладач може мати з дитинства, або набути 
пізніше шляхом безпосереднього знайомства з 
країною чи через вивчення наук. л-ри. Вагомою 
порадою є слова Й.В.Ґьоте: "Хочеш зрозуміти 
поета, йди до його країни'. Напр.. поряд з 
консультаціями в турк. поетів була вчинена 
спеціально для вивчення природи, реалій і культури 
Туркменістану кількамісячна подорож групи рос. 
переклалачіві.

П Заг. широка культура.
Д). Тип твор. індивідуальності. Позаяк 

перекладання органічно містить у собі 
дослідницько-пізнавальні елементи, то серед 
переклалачів-письменників значне місце посідають 
майстри, що в їх оригінальному набутку 
інтелектуальний первень переважає над 
емоційним: І.Франко. В Брю сов. М .Зеров. 
М. Рильський. Я.Паранловський.

П.д. не буває безмежним. Навіть такий 
універсальний перекладач, як Рильський, шо 
створив зразкові переклади з франц. класиків 
(П.Корнель, Ж.Расін, Ж.-Б.Мольєр, Вольтер), 
романтиків (В.Гюго), неоромантиків (Е. Ростан), 
символістів (П .Верлен). перекладав цілком 
неподібних авторів з ін. л-р: Данте, А.Міпкевич, 
0 .Пушкін. О .Грибоедов, Ю .Словацький, 
М Некрасов, В.Брюсов. Ю.Тувім, сербський нар. 
епос. Г.Мопассан, Дж.Лондон, — перекладав 
переважно тв. різних високих стилів. У 
перекладацькому набуткові Рильського майже 
немає тв етнографічно-побутового, гумор, змісту, 
л-ри для дітей.

Широчінь П.д. значною мірою зумовлюється 
культ-іст. чинниками. Позаяк наявність перекладів 
світ, класики та тв. суч. л-ри є свідченням зрілості 
нац. культури, то саме потреба наблизити світ, 
шедеври до укр. читача спонукала Франка до 
перекладання тв. найрізноманітніших жанрів з л-р 
світу. За широчинню П.д. з Франком можна

порівняти Рильського, який створив зразкові 
переклади як зі слов'ян , так і з неслов'ян л-р 
Практика новітнього укр. перекладу дає й ін. 
приклади широкого діапазону перекладацької 
діяльності: Б.Тен, Г.Кочур, М./Іукаш.

З широчінню П д. переважно зустрічаємося, 
коли літ. мова склалася іст. пізно або ж при 
перекладанні на мову відносно малочисельного 
народу Цікавий приклад — діяльність лан 
перекладача Морґенса Бойсена. Він переклав 
більш як п'ятсот книжок Гомера, Г.Філдінга. 
О./І.Гакслі, Ф.Шіллера. Т.Манна, З.Фройла, Янга. 
М.Пруста та багатьох ін. Упродовж 25-ти років 
Бойсен перекладав пересічно по книзі що два 
тижні. Кількість аж ніяк не відбилася на якості: 
переклад такого складного твору, як "Улліс" 
Дж Джойса було відзначено нац. нагородою за 
мовно-стил. достоїнства.

Для переклалача-письменника. літ-знавия чи 
аматора широчінь Д.п. є лише бажаною. 
Перекладач-фахівець не може обмежуватися 
вузьким колом суб'єктивно близьких йому тв. та 
письменників. Для нього широчінь П.д. — важлива 
умова професійної діяльності.

Аяатолйі Волков

ПЕРЕК/1АДОЗНАВСТВО — частина філол 
знання, об'єктом якої є переклад. Термін 
запропоновано В.В.Коптіловим Переклало- 
знавство складається з теорії перекладу, історії 
перекладу, критики перекладу.

Анатолий Волков

ПЕРЕРОБКА — один з гол видів рецепції. 
Явише П. не має заг-визнаного теор. пояснення і 
точного термінологічного визначення. В 
класифікаціях міжліт. взаємин П. часом не 
вирізняють як особливий вид. і Г. Нєупокоєва. 
виділивши переклад запозичення наспи  
лунання, образну аналогію стилізацію  
реміпіспеппію , використання чужомов. 
фольклору, не вказує в цій низці П. Д. Дюришин 
серед форм рецепції, поряд з алю зією , 
запозиченням, філіацією, плагіатом, перекладом, 
називає алаптапію (поняття, близьке, але не 
тотожне П ). А відтак словац. дослідник розглядає 
адаптацію як різновид перекладу. За певними 
ознаками П. справді споріднена з перекладом. В 
обох випадках здійснюється трансплантація тексту 
в ін. мов-культ. сереловише. Втім, ця ознака не є 
визначальною для П У П ., так само як у перекладі, 
можливі онапіональпення, інтерна 
піоналізація, осучаснення, ідейне трансформу­
вання, адаптація. Цим обмежується спільне між 
перекладом і П.З ін. боку, багатьма ознаками ці 
два види рецепції відрізняються.

ПЕРЕКЛАД:
1 Має інформаційно-репрезентативний 

характер — знайомить читача з тв. чужомов л-ри. 
Об'єктивно ця ознака може здійснюватись не в усій 
повноті залежно від обраного перекладачем 
різновиду перекладу, від індивідуальності

405



ПЕРЕРОБКА

перекладача, зрештою від більшої чи меншої його 
обдарованості, але як мета репрезентативність 
завжди присутня в перекладі.

2. При будь-якому перекладі, навіть вільному, 
зміни внаслідок перекладницького втручання 
можливі лише на зміст, та етил, рівнях.

3. Зміни композиційного рівня неможливі (за 
винятком скороченого перекладу, де такі зміни, 
скажімо, відкидання закінчення-розв язки. 
здебільшого призводять до фальсифікації 
оригіналу).

4. Неможливі зміни чи заміни образів- 
персонажів.

5. Неможливі зміни жанру.
6. Тим більше неможливі зміни літ. роду.
7. Перекладений тв. є відповідником чужомов. 

першотв.
8. Переклад завжди є фактом міжнац. літ.- 

культ взаємин
9. Твор настанова мития — відтворення 

чужого чужомов. твору.
ПЕРЕРОБКА.
1. На має інформаиійно-репрезентатив. 

характеру, автор переробки не твердить, шо 
репрезентує читачеві чужомов. тв. Він не має на 
меті дати адекватне (вірне, точне) уявлення про 
першотв.

2. Зміни на змістовному та етил, рівнях 
завжди мають місце.

3. Можливі та досить часті композиційні зміни.
4. Зміни на рівні образів-персонажів майже 

завжди притаманні переробці.
5. Жанр, зміни можливі.
6. Можлива зміна літ. роду.
7 Перероблений тв.. написаний за чужим тв.. 

ба й навіть «за мотивами» його. — якісно нов. літ. 
факт. На відміну від перекладу першотв. виступає 
як імпульс для створення нов. мист. структури.

8. Переробка існує як вид не лише міжліт., а й 
внутр-літ. взаємодії Щодо цього П. подібна до всіх 
видів літ. взаємин, за винятком перекладу.

9. Настанова митця — створення нов. тв.
Наявність цієї системи опозимйг доводить

якісну, принципову з структурно-типол. відмінність 
перекладу і П. Чи не найважливішою при 
відмежуванні П. від перекладу Є ОПОЗИЦІЯ: текст- 
відповідник (текст-репрезентант) і власний тв. з 
урахуванням чужого мист. досвіду. Отже з теор. 
погляду П. є окр. видом міжнаи. літ. зв'язків, 
особливою  структурою зі специфічними 
лиферениійними ознаками. За багатьма 
параметрами П. наближається до таких видів 
міжліт. взаємин як наслідування чи запозичення. 
Ло них. надто до запозичення. П. чи не ближча, 
і !іж ло перекладу.

З іст.-літ. погляду П. не завжди легко 
відмежувати від перекладів. Не кажучи вже про 
фольклор, нерозмежовані переклади і переспіви 
були луже поширені в л-рі. від її виникнення до 1- 
ї пол. ХіХ ст. Поступово відбулось розгалуження 
П. і перекладу. Звідси і притлумлення найближчого 
до П. різновиду — вільного перекладу. Він,

щоправда, не зник, але став досить рідким, 
периферійним явишем. Ширше кажучи, 
опанування і привласнення чужомов. та 
чужонац. матеріалу часто відбувається ступінчасто: 
переклад — П. — оригінальна творчість.

П. має багато різновидів-, обробка, адаптація 
(в тому числі адаптація для дітей), парафраз(а) 
переспів, переповідання, перекладення, ідейна 
трансформація, жанр. П.. міжродова П.. зокрема 
драматургія переробок. З огляду на час і місце 
дії можна казати про П. — осучаснений, 
онаміональнення, перенесення (локалізацію), 
інтернаціоналізацію. Різновиди П. взаємно 
накладаються залежно від автор, задуму того, хто 
її здійснює. Напр. «Дванадцять сплячих дів. 
Старовинна повість у двох баладах" 
В.Жуковського є перевтіленням проз, роману X - 
У.Шпіса «Дванадцять сплячих дів. історія про 
привиди». Жанр, переробка тут поєднується з 
онаціональненням: дію перенесено з сер-віч. 
Німеччини на Київ. Русь; заг. колорит і стиль давн- 
рус. казк.-ф ольклор, і літописно-іст ґрец. 
письменник-будитель Ригас з Фер (1757-1798) 
докорінним чином переробив у своїй «Школі 
чутливих закоханих» (1790) шість оповідань Ретіфа 
де ля Бретона: розвинув деякі оповідні моменти 
та ввів до тексту сентиментальні вірші, вважаючи, 
що така манера викладу «більше відповідає духові 
грец. мови Мати ' Б .Брехта — водночас 
інсценівка повісті М.Горького, лописування- 
інтернаиіоналізація і осучаснення. час дії 
продовжено до 1917; згадуються такі реалії, яких 
не було підчас рос. революції 1905: танки, гранати, 
безпритульні.

В іст.-літ. контексті того чи ін. най. письменства 
ці різновиди набувають більшого або меншого 
поширення, функціонального значення, шо 
зумовлюються об єктивними і суб'єктивними 
обставинами, закономірностями худож. поступу. 
П. мають вел. значення для внутр. історій л-р, 
багато важать у твор. становленні окр. 
письменників. Вони стають підготовкою, стимулом 
до оригінальної творчості Анеля' — юнацька 
поема А.Міцкевича, П.-перенесення фривольної 
поеми Вольтера «Гертрула» — сприяла сприйняттю 
анакреонтичних мотивів легкої франи. поезії з 
огляду на філаретські вірші вел. поета. В історії 
слов'ян, л-р і театру, надто в епоху слов'ян, культ, 
відродження, П. відіграли важливу роль, передусім 
у тих л-рах, де відбувались процеси 
пришвидшеного розвитку, як-от укр., чес.. словац., 
болг.

Розширюючи естет, сферу л-ри-реиипієнта. П. 
можуть стати поштовхом для розвитку певного 
жанру, течи*чи напряму. В еволюції рос. л-ри на 
шляху народності, демократизму, реалізму 
неоціненну ролю відіграли байки І.Крилова. 
Становлення жанру літ. балади в слов'ян 
відбувалось як процес міжнап. багатоступінчасті 
рецепції. "Відгомони руських пісень' (1829) і 
"Відгомони чеських пісень" (1839) 
Ф./І.Челаковського започаткували нову чес. лір.

406



ПЕТРАРКІЗМ

поезію. У Болгарії за відсутності в 50-60-х рр. XIX 
ст. оригінальної хулож. прози та драматургії, 
важливим, навіть доконечним етапом її 
становлення було побо/тгарювання 

П. не слід плутати з плакатом.
Анатолій Волков

ПЕРЕСПІВ
1. Повторення чогось раніше створеного і 

висловленого. В ньому розумінні слово П. містить 
гостро негативну оцінку.

2 . Термінологічно розпливчасте слово, що ним 
в укр. поезії, а відтак у критиці позначали сер. і 
між перекладом і переробкою явища (В ін , 
зокрема слов'ян.. мовах, подібного позначення 
немає). П. називали, з од. боку, тв.. що були 
написані "за мотивами" чужомов. тв. Звичайно не 
були переробки онаиіонадьнення, як от балади 
П.Гулака-Артемовського "Твардовський" з "Пані 
Твардовської" А.УІічкевича, «Рибалка** з 
однойменної балади Й.В.Гьоте. або ж «Маруся** 
Л.Боровиковського зі «Світлани** В.Жуковського. 
З ін. боку, до П зараховували неточні, вільні 
переклади, переважно теж з онаціональненням. 
Показовим прикладом є П. М.Старииького, що 
змінював реалії та образність поезій 
переспівуваних поетів:
0  Пушкін ( "Казак"): М.Старицький:
Черна шапка наб^крена. Шапка сивая набакир
Весь жупан в пыли. В куряв) жупан.
Пистолеты при колене. 
Шашка ло земли ..

Шабля гострая, мушгети 
З запасом гаман...

М.Пермонтов ("Родина"): М.Старииький:
На пляску с гогьаньем и свистом Як потіла в ом вепугь лівчата.
Пол говор пьяных мужичков. Як гопака саджають парубки.

П робили й ін. поети, зокрема П.Куліш 
( Позичена кобза") і Т.Шевченко.

Поступове усвідомлення якісної різний! поміж 
перекладом і переробкою як прояв пронесу 
диференціації видів міжнап. літ. рецепції мало 
наслідком відмежування переробки від вільного 
перекладу, який майже зник. Нині слово П. 
переважно сприймається в його первісному, 
негативному значенні, хоча випадки вживання 
його зустрічаються. Р.Лубківським зроблено П. лат. 
поеми лит.-білор. поета XVI ст. М.Гусовського 
"Пісня про зовнішнють, дикість зубра і полювання 
на нього". В.Коптілов переспівав давн.-франц. 
Роман про Ренана

Анатолій Волков

ПЕРИФРАЗ(А) (від rpeu. peri — навколо + 
phraso — говорю) або опис — етил, прийом, заміна 
назви явища його розгорнутим описом. О.Потебня 
образно звав П. — речь околицей. Виникнення 
П. пов'язують з табуїстичною забороною 
називання певних явиш, зокрема, фант, істот ( "Той. 
що в скалі сидить . Той, що греблі рве"). У 
риториці П. уважався вагомим засобом 
збагачення та розвитку теми, поряд з 
ампліфікацією. В історії л-ри характерний для

певних напрямів (бароко, просвітництво, 
романтизм). Вживатися також для уникнення 
повторення того ж самого слова, тобто як 
синонімічна заміна.

П. може розглядатися як троп, позаяк 
перифразування здійснюється за принципом 
якогось тропа — метонімії "Лам лиха закаблукам, 
Закаблукам лиха дам" (Т. Шевченко); евфемізму 
Господа служба! Так ти не чарівник і панич сей 

не -  дух святий з нами! Горілка і страва не од того, 
шо не при хаті згадуючи? Га?" (ї.Котляревський): 
синекдохи; метафори: "Не сумуйте, шо купа на 
купі Всі поляжем за діло святе" (П.Грабовський).

На основі П. створюється загадка.
Анатолій Волков

ПЕТРАРКІЗМ —  поет, манера (стильова 
форма, літ. течія) зх-європ любовної лірики доби 
Відродження, біля джерел якої стоїть творчість 
італ. поета Ф .Петрарки. П. орієнтований на 
відтворення його поет, образів та форм і 
пов'язаний з ритуальною ідеалізацією коханої 
жінки з одночасним підкресленням жертовності 
почуття, яке невіддільне від страждання. Варто 
зазначити, що П. не ідентифікується з заг. впливом 
флорентійського поета-гуманіста. а передбачає 
свідоме наслідування деяких специфічних 
складників його поет, системи. Як правило. П. 
підхоплював лише окр. мотиви, образні формули 
і прийоми Петрарки або ж запозичував модель 
ситуації нерозділеного кохання. Будучи 
вершинним явищем поезії раннього італ. Рене­
сансу, творчість Петрарки знаменувала собою 
низку психол. та формальних відкриттів. V двох 
циклах сонетів кн "Канцоньєре — На життя 
мадонни /Іаури" та "На смерть мадонни Лаури" 
— вперше в нов. європ. ліриці з такою 
інтенсивністю було зображено суперечливість 
людської натури, недосяжність поет, ідеалу і. як 
наслідок, трагічність світовідчуття. П . в свою чергу, 
був спробою подолання cep-віч. дуалізму духу і 
плоті, суперечності між стихійним емпіричним 
почуттям і христ. спірітуалізмом. Звідси випливає 
пізніше трактування піднесеного петрарківського 
кохання до земної жінки як суто платонічної любові 
та її ототожнення з актом твор. натхнення і 
символікою поет, слави (Лаура — лавр). Поет у 
цій традиції сприймався вже як неперевершений 
майстер форми, для якого не існує нездоланних 
труднощів. Тому П. водночас зорієнтований на 
форм викінченість, зразки якої дав у сонетах, 
жанномах і мадригалах сам Петрарка, котрий, в 
свою чергу, запозичив їх з ант. л-ри. Після Прованс, 
любовної лірики та нім. міннезангу це була друга 
еротична система нов. європ. поезії, яка 
намагалася розв'язувати складні онтологічні 
проблеми в колі перипетій любовної пристрасті, 
нарощуючи при цьому дедалі більше технічну 
віртуозність. Тому поява П. була деякою мірою 
явишем об'єктивним і закономірним, і стосовно 
цього мав рацію акад. О Веселовський, 
стверджуючи, шо П. є давнішим від Петрарки.

407



ПЕТРАРЮЗМ

Основні постулати П. — краса і гармонія, 
формальна доверш еність, бездоганна ми­
лозвучність. духов, наснажена образність, гол. 
засобами якої є м етаф ора та ан ти теза. 
Тематичний спектр досить обмежений, найчастіші 
мотиви — зображення тілесної вроди (очі, обличчя, 
руки. стан), любовні скарги, відчуття непоборності 
смерті, балансування поміж земною пристрастю, 
гедонізмом, стражданням і небесним блаженством, 
пориви в космічні сфери як форма втечі від 
любовної влади тошо.

Спочатку П. проявив себе як наслідування 
топіки. стилю, строфічні форм поезії Петрарки, 
зокрема в творчості новолат. поетів (Пентан, 
Морулл, Валеріан. Ю.Скалігер та ін.). В італ. л-рі
2-ої пол. XV ст. також з'явилося чимало імітацій 
окр. мотивів Канпоньєре' Так. рим сенаторові 
Лж.де Конті (помер 1449) належать 150 сонетів 
під назвою La belta mano" ( "Прекрасна рука"), шо 
мали свій взіреиь у т.зв. рукавичкових" сонетах 
Петрарки (СХСЇХ — ССЇ). 60  сонетів каноніка 
Р Росселлі (1399-1452) присвячено донні Оретті. 
ім'я якої водночас обігрувалось в анаграмі. Апогею 
П досягнув в італ. л-рі на поч. XVt ст серед 
придворних неаполітанських поетів. Такі лірики, 
якБ.Карітео (1450-1516), С.д'Аквідла (1466-1500). 
А Тебальдео (1456-1537) та ін. імітували передусім 
петрарківські формально-стил. особливості. Саме 
в ией час П. оформився як літ. течія і набув 
програмового характеру. В трактаті Діалог в прозі 
про народну мову" П.Бембо (1470-1547) дав теор. 
обгрунтування П., а в кн. віршів Asoiani (1505) 
представив зразки петраркістської ренесансної 
поезії. Пізніше П. набуває елітарного характеру, 
зростає його афектованісгь (Дж. делла Каза (1503- 
1556), Лж.Гуїліччоні (1500-1541), А.Каро (1507- 
1 5 5 6 ), Г де Тарсія (1 5 2 0 -1 5 5 3 ) . Водночас 
поглиблюється і його філос. зміст у таких поетів і 
митшв. як В.Колонна (1490-1547), Г.Стампа (1523- 
1554) або Мікельанджело (1475-1564). П. відіграв 
також важливу роль в становленні норми італ. літ. 
мови і в иьому напрямку вплинув на Л.Аріосто. 
Т.Тассо, поетів-маріністів.

У франи. Відродженні, яке на перших етапах 
розвивалося під безпосереднім і відчутним впливом 
італ., П знайшов життєдайний грунт у творчості 
К.Маро (1496-1544). котрий переклав деякі сонети 
Петрарки (повний переклад здійснив 1548-1555 
В.Філєль (V.Phiiieu!). М.Сев (1501-1560), котрий 
буиімто віднайшов в Авіньйоні могилу Даури, своєю 
кн. віршів Делія (1544) вивів франи. П. на нові 
рубежі. Незвичайною відвертістю у висловленні 
любовних переживань вразила сучасників Д.Дабе 
(1 5 2 6 -1 5 6 5 ). поезії якої дихали приролними 
інтонаціями і вілзначалися високою верси­
фікаційною майстерністю. За ними послілували 
поети Плеяди " Ж.лю Бедле (1 5 2 2 -1 5 6 0 . зб. 

Олива ) і П.Ронсар (1 5 2 4 -1 5 8 6 , цикл віршів 
Любов до Кассандри"). які продемонстрували 

потенційні можливості франи. сонета як однієї з 
найдосконаліших поет. форм. Зачинателем П. в 
Іспанії вважають поета 1-ої пол. XV сг І.Сантільяна.

якому належать перші ісп. сонети. В XVi ст. в Іспанії 
виникла своєрідна школа петраркістів, яку очолив 
Х.Боска Альмогавер. Найвилатнішим її представ­
ником був Г де да В еса , а її вплив можна 
простежити пізніше в поезії Ф.Кевело. Д .Гонгори. 
Ф.Монтемайора та ін.

В Англії П. поширився передусім завдяки 
Т.Вайетту (1503-1542) та Б.Саррею (1517-1547). 
які. спираючись на Петрарку, здійснили реформу 
англ, віршування і запровадили форму англ 
сонета. їхнє мист-во сонета знайшло послідовників 
серед таких поетів, як Ф .Сілні, Е .Спенсер. 
В.Шекспір. В Португалії сонетами Петрарки, його 
зображенням любовної муки надихався передусім 
Л.Камоенс (1520-1580), в Німеччині їхній відгомін 
відчувається в поезії М.Опіца (1 5 9 7 -1 6 3 9 ) . 
П.Флемінга (1609-1640). Культивували П. і деякі 
слов ян. поети, шо перебували в полі тяжіння 
європ ренесансних ідей, напр., Джоре Држіч 
(1447-1499) з Дубровника, який підхопив традицію 
Петрарки і самостійно розвивав її далі.

Однак майже водночас із піднесенням П. 
почалася зворотна реакція спротиву й 
заперечення даної поет, манери, яка дістала назву 
ангипеграркізму. Анти-П. був спрямований 
передусім проти емоційних та формальних 
гіпертрофій П. Він мав переваж но сатир., 
пародійний, навіть єретично-богохульний 
характер і засновувався на бурлескній традиції, 
різко знижуючи поет, теорію  і практику 
ідеалізуючої імітації петрарківських сонетів. Анти- 
П. немовби розвивав ін. лінію cep-віч. поезії — 
лінію коміч. та пародійних жанрів міської та нар. 
л-ри. пов'язаної зі стихією сміхової культури. На 
поч. XVI ст. одним з найяскравіших представників 
анти-П. вважався Ф.Берні (1 4 9 2 -1 5 5 6 ), який 
пародійно звеличував заздалегідь непоет. речі 
(нічний горщик, свою бороду тошо). а також 
Н .Ф ранко, П .С кроф ф а. Тут анти-П.
перегукується із традицією пізнішого барокового 
травестування високих зразків ант. л-ри (скажімо, 

Енеїли" Вергілія П.Скарроном, А.Блюмауером, 
ї. Котляревським та ін ). Своєрідним проявом анти- 
П. стали також еротично-єретичні пасквінади 
(віршовані памфлети) П.Аретіно (1492-1556). 
проти яких (як і проти італ. моди на Петрарку 
взагалі) різко виступив іспанець К. де Кастільєхо 
(бл. 1490-1550). Серед франи. поетів ставлення 
до Петрарки і П. було П О Д В І Й Н И М :  з од. боку 
великий флорентієць імпонував завдяки своєму 
відточеному поет, мист-ву, а з ін.. — їх дедалі 
більше приваблювали паи. традиції і форми 
Напр.. ті ж Ронсар, дю Белле. Е.Жолель (1532- 
1573), Ф.Лепорт (1546-1606). А.л'Обіньє (1552- 
1630) не тільки намагалися наслідувати Петрарку, 
але й змагатися з ним. стверджуючи права франц. 
л-ри. Подібне крит. освоєння П. притаманне англ 
поетові-метафізикові Л.Лонну (1572-1603), а 
трохи згодом —  нім. поетові В.Гайнзе (1746- 
1 8 0 3 ) , у творчості якого переобтяжений 
декоративними елементами П. набув 
карикатурного звучання. Незважаючи на те, шо

408



ПІДРЯДНИК

П. породив протягом століть чимало епігонів (див. 
Епігонство), його вплив і значення в багатьох 
країнах були досить позитивними, а в самій Італії 
його сліди простежуються аж до В. Альф єрі (1749- 
1803) та /їж.Леопарді (1798-1837).

Петро Рихло

П'ЄСА. 1. Термін П. — франи. походження. 
В иій мові слово piece має вел. кількість лексичних 
значень: шматок, частина, латка, вставка, діжка, 
голова (худоби), частина тіла (тварини), штука 
полотна, кімната, гармата, монета, папір, акт, 
документ, літ. чи муз тв.. шашка, фігура у шахах 
та ін. В музиці ж П. (в цьому випадку слово 
походить з італ. мови pezzo, буквально ''шматок ') 
— це інструментальний муз тв., частіше невел. за 
розміром, який написано у формі періоду, простої 
чи складної 2-3 часткової форми, або у формі 
рондо. В назві муз. П. незрідка визначається її 
жанр, основа —  танок (вальси, полонези, мазурки 
Ф Шопена). марш ( Марш дерев'яних солдатиків" 
з "Дитячого альбома П.Чайковського), пісня 
("Пісня без слів" Ф .Мендельсона). П. може мати 
програмний характер, який виявляється в назві тв. 
("Осіння пісня' Чайковського. Місячне сяйво" 
К.Дебюсі. "Весна" Е.Гріга), чи узагальнюючий 
характер, розрахований на фантазію, уяву, 
асоціації слухача (' Маленька п'єса" А.Ґедіке). В 
залежності від жанру і стилю, яким викладено муз 
матеріал, П. підрозділяються на П мнтровізапн 
(прелюдія, фантазія, рапсодія, інтермепо) та П. 
настрою (каприччо, скерцо, гумореска, ноктюрн). 
Нерідко П., які об'єднуються спільним худож. 
задумом, утворюють никли, сюїти ("П 'єси- 
фантазії" Р .Шумана, "Картинки з виставки" 
М. Мусоргського).

2. Формальне, узагальнююче поняття, яке 
вказує на приналежність худож. тв. до будь-якого 
драм, жанру. Арістотель ("Поетика". V і XVHt 
розділи), Н Буало ("Послання VH Расіну"), 
Ґ.Е.Дессінг('Даокоон " і "Гамбурзька драматургія"). 
Й.В.Гьоте ("Ваймарський придворний театр") 
використовували його як універсальне поняття, яке 
стосується будь-якого жанру драматурги*. У XVH! 
ст. з'явились драм, тв., у назвах яких фігурувало 
слово П. ("П'єса про воиаріння Кіра"). Трактування 
поняття П. як найзагальнішого, універсального 
визначення приналежності до драм, ж а н р ів  
збереглося до нашого часу і широко вживається в 
суч. літ-знавчій науці і літ. практиці. Часто це 
поняття використовується, коли драм. тв. поєднує 
ознаки кількох жанрів (Кобо Абе "Фортеця", 
М.Куліш 97 ". С Мрожек "Контракт", Є .Шварц
Скарб").

3. У ХТХ ст. поняття П. або "п'єска" набуває 
широкого тлумачення: не тільки для визначення 
драм., але й закінченого, самостійного лір. тв. 
(В.Бєлінський "Твори Олександра Пушкіна. Стаття 
друга" — "послання та різні патріотичні п'єси" 
В Жуковського; і.Франка "Леся Українка" —
солодкувато-сентиментальна п'єска Співець"), до 

уривків з епіч. тв. (В.Бєлінський "Розподіл поезії

на роди и види " -  "п єса кн. Одоєвського. як факт 
того, шо ми називаємо дидактичною поезією"), до 
уривків, частин поет циклів (!.Франко Леся 
Українка" — "п'єска Vi" та "п'єса VH" з лір циклу 
"Подорож до моря").

4 . У XX ст. з'явилися драм, тв., які не 
вписувались в уже відомі драм жанри і навіть 
виходили за межі драм, роду В них автори подають 
невел. уривок з життя, який грунтується 
насамперед на розповіді про дію (епіч. первень), а 
не на самій дії (драм, елемент). Т. ч. послаблюється 
значення дії як обов'язкової умови існування 
/грами і посилюється оповідне начало). Цей процес 
проходить одночасно з приниженням роді діалогу 
як основи дії, основного засобу зображення 
характерів, як конфліктонесучого чинника в драмі. 
У цих тв.. які є певним суміжним, синкретичним 
утворенням на межі двох ролів — епіч. і драм., 
відсутні формальні ознаки приналежності до того 
чи ін. драм, жанру та, крім цього, розмита 
композиційна структура. Вони висвітлюють не 
стільки філос., публіцистичні або худож.-крит. 
аспекти життя, скільки є невел етюдними 
замальовками самого життя в усій його 
різноманітності. Такі тв. визначаються 
драматургами і діт-знавцями як П . за формальною 
приналежністю до драм, роду (Е Йонеско Стільці" 
Ж Жене "Служниці", С.Беккет "Театр 1")

5. У XX ст. з'являються драматурги, які 
намагаються розширити жанр, межі драми за 
рахунок використання первнів не тільки ін драм, 
жанрів, але й ін. видів мист-ва (кіно, балет, 
хореографія, спів, театр масок та ін ). Для назви 
подібного драм, новоутворення митці, а згодом і 
літ-знавці почали використовувати слово П. як 
формальну ознаку приналежності до драм, мист- 
ва (Беккет "Сиена без слів 1 ". Б .Брехт "Життя 
Галілея", М.Булгаков "Багряний острів". Лесь 
Курбас "Джиммі Хіггінс"). А деякі з драматургів, 
користуючись поняттям П., давали своїм тв ше й 
автор, підзаголовок, шо уточнює жанр, специфіку 
(П.-притча С .К азанц ева "Великий Будда, 
допоможи їм !" , П. для театру ляльок 
Е.Успенського "С лідство ведуть колоб ки ', 
аналітична П. Б.Шоу "Ті, що одружуються"), іноді 
цей підзаголовок наголошує нац.. етил, або ін. 
своєрідність П (антип'єса Ионеско "Голомоза 
співачка", п 'єсочка Беккета "Приходять та 
відходять").

Андр ій Близнюк

ПІДРЯДНИК — дослівно перекладений текст, 
матеріал, на підставі якого ін. особа має створити 
власне переклад. Суч. теорія перекладу ставиться 
до П. негативно, бо його використання ставить 
під сумнів репрезентативність, худож. відповідність 
перекладеного тв. оригіналові. Зокрема, 
користування з П дуже обмежує можливість 
відбиття в перекладі нац. своєрідності першотв. 
Щодо прози і драматургії використання П. — 
фактично не перекладання, а літ. опрацювання 
тексту. Але в поезії використання П. актуальне й

409



ПІНКЕРТОНОВЩИНА

часом лає позитивні наслідки. Напр., 
П.Антокольський, не володіючи мовою першотв., 
удатно переклав рос. мовою азер. поетів. Більше 
того — з успіхом відредагував тритомову антологію 
азер поезії, виявляючи енциклопедичну 
обізнаність в галузі історії, спираючись на 
допомогу, консультації таких відомих діячів науки, 
культури і мист-ва, як М.Аріф. М.ібрагімов, 
Г.Арасли. С.Вургун, Р.Рза, Ч.Гусейнова та ін. 
Л .Павличко тонко відтворив низку віршів класиків 
угор. і рум. поезії — Ендре Аді і Т .Аргезі, 
користуючись підрядником; чимало поезій 
Ш Пьотефі, А .Плата, М.Емінеску перекладено 
укр. мовою з П. аналогічно і без відчутних втрат 
стосовно своєрідності оригінальних текстів.

існують культ.-іст. ситуації, коли звернення до 
П. стає доконечним, напр.. при нагальній потребі 
дати відповідники іншомов. текстів з навчальними 
цілями, для потреб учнівської молоді. Часом справа 
розв'язується шляхом створення мікроколективів 
з лвох осіб: знавия чужої мови й людини, шо тої 
мови не знає, але доробляє переклад, вільно 
володіючи стилями рідної мови.

Вивчення культ, спадщини, побуту і звичаїв, 
умов життя груз, народу увінчало заслуженим 
успіхом працю М.Бажана по створенню укр. 
'Витязя в тигровій шкурі", визнаного 
авторитетними спеціалістами найкращим з усіх 
існуючих перекладів Ш.Руставелі.

Знання предмету необхідне усім: і тим, хто 
володіє, і тим. хто не володіє вихідною мовою. Але 
якшо до цього долучити талант (відсутній часом у 
перекладачів з оригіналу), духовну спорідненість з 
поетом, якого перекладають, і бездоганний філол. 
підрядник, то поет, переклад без знання вихідної 
мови треба вважати допустимим і можливим. Таке 
рішення більш реаліст., ніж категоричне 
несприйняття очевидних фактів.

Анатолии Волков

ГИНКЕРТОНОВЩИНА (від імені амер слідця 
Пата Пінкертона, який заснував 1850 приватну 
детективну агенцію) — різновид м а со в о ї  
л ітер ату р и , шо виник на поч. XX ст. і був 
розрахований на смаки невибагливого читача: 
детективи, переважно оповідання. Появу П. 
спричинив величезний успіх оповідань та повістей 
А .Конан Лойла про слідця-аматора Шерлока 
Холмса (1887-1915). П. є характерним прикладом 
вульгаризування традиційного образу та 
сюжету. V Конан Лойла гол герой перемагає 
спостереж ливістю , специфічними криміна­
лістичними знаннями і. насамперед, аналітичною 

залізною* логікою. На противагу йому, 
штампований герой тв. у дусі П. (Нат Пінкертон, 
Нік Картер, або навіть "однофамільник" 
персонажа Конан Лойла) не стільки розслідує 
злочин, як перемагає злочинця грубою фізичною 
силою. П. мала величезний для того часу успіх. 
Так. оповідання про Ніка Картера було 
перекладено 17 мовами. Про сприйняття масовим 
читачем П. писав Ж. П.Сартр у повісті "Слова".

^Найбільше мені припали до серця ілюстрації до 
Ніка Картера. Вони могли видатися трохи 
одноманітними: або великий нишпорка
немилосердно лупить своїх ворогів, або вони 
дубасять його. Аде ті бійки відбувалися на вулицях 
Манхетгена, на пустиришах поміж бурих парканів 
чи хистких кубічних споруд барви висохлої крові, 
це мене зачаровувало: я малював у своїй уяві 
пуританське й закривавлене місто < ...> ; злочин і 
доброчесність в однаковій мірі були тут поза 
законом; убивця і захисник правосуддя, однаково 
вільні і незалежні, з'ясовували між собою стосунки 
вдарами ножа". Проти П. гостро виступали літ. 
критики та письменники, як от у Росії 
К. Жуковський.

П. значною мірою є попередницею сьогочас­
них літ. тв. і кінодетективів про крутих детек­
тивів

Лив Масова література.
Анатолий Волков

ПІСН! ПРО ТУРЕЦ ЬКО  ТАТАРСЬКІ 
НАПАЛИ —  цикл сусп.-побутових за жанром та 
ліро-епічних за родом пісень, тематично пов язаних 
з нападами татаро-турецьких орд на Україну.

Це найдавніша група лір. сусп.-побутових 
пісень, шо зображають насильство і смерть, полон 
і рабство, переживання та страждання гол. 
персонажів у період тат.-тур. неволі. Найчастіше 
гол. героєм є жінка-полонянка («молода 
вкраіночка", «волиночка", «три подоляночки — всі 
три сестроньки^...), шо звертається — до батька, 
який намагається її врятувати. Вернися, батеньку, 
вернися рідненький/ Вже ж мене не обнімеш і сам, 
старенький, загинеш, — до матері. Не плач, мамко, 
надо мною, Бо я вижу тугутвою,- —  чи із благанням 
до турка.- Пусти мене, гурчиночку, Побачити 
родимочку Ше й рідную Вкраїночку.

Настрій та туга героїні перегукуються із сумом 
рідної землі, де «тепер гуси не літають, а лебеді не 
пливаюгь)). Сама ж невільниця порівнюється з 
берізкою:

"Ой березоньжо.
Та чого ж ти не зелена?
Ой як же я маю зеленою бути.

Коли лі/jo мною татари стояли..."
Постійним передвісником ворожого нападу є 

чорна хмара . Вороги з'являються раптово — де 
не взядись татари — стидкі, бридкі, погані", які 
знищують землю та людей («село наше запалили", 
«витоптала орда кіньми маленьких дітей"). Самі ж 
турки зображені як орди диких і невіруючих у Бога 
лиходіїв: "В  Туреччині нема бога ані віри, Б 
Туреччині самі турки все без віри..." Широко 
зустрічається тема продажу братом (рідше батьком 
чи нареченим) своєї сестри (доньки чи нареченої)
ТурКОВІ:

В Тіарегралі на базар'
Та брат сестру запродає.
Та не знає, дю взять має...

Наталя /Імхоманона

410



ПІСНЯ ЛІТЕРАТУРНА

ПІСНЯ ЛІТЕРАТУРНА — один з ж ан рів 
словесно-муз. творчості з настановою на вокальне 
виконання. Належачи до лірики наспівного типу 
(на відміну від декламативного та розмовного), П.л. 
характеризується "мелодійним фразуванням" 
(Жирмунський) вірш, рядків, яке досягається за 
допомогою різних, але функціонально узгоджених 
фігур поет, мови на всіх структурних рівнях (звук., 
ритм., синтаксичному, композиційному та 
строфічному), і яке орієнтоване на створення 
підвищеного емоційного настрою усього тв.

У ролі носія цього настрою виступає ліричний 
герой, тобто персоніфікований суб'єкт виконання 
пісні, нац.. сой., віковий і т.д. діапазон якого — 
надзвичайно широкий: "Пісня чесної жінки" Чжан 
Цзі (Китай, VIII-XI), "Пісня косаря" Е.Марвелла 
(Англія. XVH), "Пісня сирен" Х.Пьєтурссона 
(Ісландія. XVII). "Пісня лаутара ' М.Емінеску 
(Румунія. XIX), "Мазурська пісня", "Пісня 
сокольського жебрака" Д.Карніньського (Польша. 
ХШНст.), Пісня філаретів" А.Міцкевича (Польша, 
ХІХ), "Пісня кайданника" П .ґр абовського 
(Україна. XIX), Пісня Хмельницького"
С.Руданського (Україна. XIX), "Пісня орача" 
О.Туманяна (Вірменія, XIX), "Пісня собак" 
Ш.Пьотефі (Угорщина. XIX), "Над колискою". 
"Пісня матері" О .О леся (Україна. ХІХ-ХХ). 
"Босяцька пісня" І.Манжури (Україна, XX), "Пісня 
полонянки" О.Юшенка (Україна, XX), "Пісня 
хруща" П.Фора (Франція, XX) тошо.

Наявність лір. героя зумовлює переважно 
монологічну форму П.л., яка, з одного боку, сприяє 
безпосередньому, а тому й більш переконливому 
впливові на аудиторію, а з ін., — дозволяє слухачеві 
(індивідуальному або навіть колективному), тою чи 
ін. мірою ідентифікуючи себе з лір. героєм, стати 
виконавцем П.л. У цьому полягає її принципова 
демократичність порівняно, напр., з камерним 
романсом. Однак існують П.л. і в діалогічній 
формі: "Пісня простонародна" О.Духновича. 
Розставання' Л.Боровиковського (Україна, XIX). 

"Діалог біля новорічної ялинки" Ю.Девітанського 
(Росія. XX) та ін. (вірш-діалог).

Поняття лір. героя дає можливість виділити 
П.л. з ряду ін. словесно-муз. жанрів колективної 
лірики (гімн, марш, кантата та ін.) і констатувати 
її подібність з романсом. Але на відміну від 
останнього П.л. характеризується простішою 
манерою муз. "письма" і, крім того, до її 
обов'язкових ознак відносяться повтори 
мелодичних періодів, або реприза (насамперед, 
архітектонічно відокремлений приспів) та 
завершуюча весь тв. мелодійна фігура (каданс, 
каденція). Але все ж жанр, кордони П.л. не є 
настільки нормативними, шоб вона не могла 
зазнавати впливу ін. наспівних жанрів, і, перш за 
все, більш наративних романсу та балади.

З особливою виразністю змістовність поняття 
лір. героя П.л. виявляє себе за наявності у нього 
рольової маски, яка регламентує його жанр, 
поведінку (напр. "Пісня мандрівного спудея" 
Ю.Андруховича). В залежності від стильового

характеру цієї маски розрізняють такі модифікації 
П .л.. як колискова, пастуша, застільн а, 
величальна, гусарська тощо. Нерідко рольова 
пісня вкраплюється в тв. ін., надто драм, (напр., 

Бенкет у чуму" О.Пушкіна) жанрів.
Пі структурні особливості надають П.л. жанр, 

визначеності, незважаючи на її надзвичайно 
різноманітний тематичний асортимент: ' Пісня 
проти бакалійників" Г.К.Честертона (Англія, ХІХ- 
ХХ), "Пісня про загибель мого коня" Гамзата 
Надаси (Аварія, ХІХ-ХХ), "Пісня про пісню " 
А.Ахматової (Росія, XX), "Пісня про рушник" 
А.Малишка (Україна. XX). "Пісня про коника " 
Т.Бек (Росії, XX) тошо. Володіє П.л. і багатим 
спектром лір. пафосу (елегійний, анакреонтичний, 
панегіричний, сатир, та ін.): "Поминальна пісня" 
Тао Юань Міна (Китай, V), "Вакхічна пісня " 
О.Пушкіна (Росія, XIX). "Б ой ова пісня' 
Й.Йовановича-Змая (Сербія, ХІХ-ХХ), Вдячна 
пісня " К.І.Галчиньського (Польша. XX). Кисло- 
солодка пісенька" Ф .Карко (Норвегія. XX). 
"Безнадійна пісня" Ф.Гарсіа Дорки (Іспанія. XX), 
іронічна "Пісня про Юрія Переможця" З.Бережана 
(Україна, XX) тошо.

Як усі основні європ. лір. жанри і строфічні 
форми (ода, плач, рондо, мадригал, епіталама, 
пастораль, сонет та ін ). П.л. веде свій родовід 
від подіжанр. нар. лір. пісні, яка існувала як в 
календарно-обрядовій, так і в позаобряловій поезії.

Найбільш демонстративно генеза П.л. 
проявляється і в її свідомому наслідуванні свого 
фольклор, аналога, зокрема, у використанні трал, 
поет, формул. В контексті сх-слов'ян. поезії до 
останніх відносяться: риторичні фігури, напр.. 
звертання до природних явиш, до матері, батька, 
милого і т.д .; композиційні фігури (кільце, 
синтаксичний паралелізм, часто ускладнений 
лексичними повторами — анафорою, епіфорою, 
епанафорою, підхопленням (акромонограмою): 
градація (особливо сходинкове звуження 
просторового образу, шо нагадує рух кінокамери 
від панорамного до деталізованого зображення) та 
ін. Для таких пісень стилізацій характерним є 
використання і звичного для фольклору набору 
лексичних засобів вираження емоційних станів лір. 
героя (найчастіше постійних виражальних епітетів 
типу "чорна туга"). Імітуються в них і стійкий 
асоціативно-образний зв'язок між природними та 
душевними явищами, закріплений формулою 
психол. паралелізму, теор. розробленого акал. 
О.Веселовським; вводяться і типові для фольклору 
різнохарактерні образи-символи (орнітологічні, 
флористичні, топографічні, кліматичні тощо), 
систематичне вивчення яких у вітчизняній 
фольклористиці було закладено О.Потебнею: 
використовується і притаманне усній нар. творчості 
тотальне уособлення навколишнього світу. Не 
залишається поза увагою і жанр, розмаїття нар. лір. 
пісні (показовим щодо цього є використання 
поетами-декабристами О .Бестуж евим  та 
К.Рилєєвим пісень про чужу сторону та весільних 
з агітаційною метою).

4 1 1



ПЛАПАТ

Зрозуміло, т о  псевдонар. пісні часто 
фольклоризуються, тобто "забувають" свого 
автора, і тою чи ін. мірою адаптуються анонімними 
виконавцями до нов. середовиша. тим самим 
поповнюючи репертуар нар. пісні. Це є дуже 
показовим для укр. пісні, напр., "Гуде вітер вельми 
в полі... " В.Забіли (музика М.Глінки), Пісня"
0 .  Афанасьєва-Чужбинського, "Взяв би я бандуру". 
Небо ("Дивлюсь я на небо та й думку гадаю... )

М.Петренка. Журба" ("Стоїть гора високая...") 
Д.Глібова, шо покладена на музику М.Лисенком. 

Закувала та й сива зозуля.. . " П.Нішинського, пісні 
Вівасюка тошо. В  Росії фольклоризувалися пісні 
про тройку Ф .Глінки, О.Пушкіна, кн 
П .В яземського, М.Некрасова. Найвідомішими 
поетами, творчість яких характеризується свідомою 
народністю, є Т.Шевченко (Україна). О.Кольцов, 
М.Некрасов. І.Нікітін (Росія), Р.Бьорнс (Шотландія), 
П .Беранже (Франція), П .Бровка, А.Кулешов 
(Білорусія).

Основний корпус П.л. складається з лір. тв, 
які містять у собі свідому настанову на її різні 
ж ан рові матриці, про шо безпосередньо 
заявлено у їхніх назвах. Напр . "Дві циганські пісні 
(міні-цикл) П.Антокольського (Росія, XX), Вакхічна 
пісня" А .Байо (Франція. XVII), Похідна" 
П Воронька (Україна, XX). "Студентська пісня"
1. Х.Гюнтера (Німеччина, XVH). Карнавальна пісня" 
Р.Даріо (Нікарагуа, ХІХ-ХХ), "Національна пісня" 
Я Краля (Словаччина, XIX), Російська пісня" 
М .Лєрмонтова (Росія, XIX), "Весільні пісні 
1.М уратова (Україна, XX). "Пивна пісня"
С.Оулафссона (Ісландія. XVII), "Патріотична пісня" 
Ш .Пьотефі (Угорщина, XIX), "Пісенька для 
спектаклю" Л. Самойлова (Росія. XX), "Дитяча 
пісенька" К .С ендберга (США. ХІХ-ХХ),
Солдатські, любовні та пияиькі пісні" Л.Стартера 

(Нідерланли, XVII). "Робоча пісня" З.Топеліуса 
(Фінляндія, XIX) тошо.

В понятійний обсяг П.л. входять і автор., або 
бардівська пісня, іст. пов'язана з cep-віч. пісенною 
творчістю укр. кобзар ів та лірників, рос. 
скоморохів, франц. менестрелів, Прованс, 
трубадурів нім. дммнез wrepia Поява автор 
пісні зумовлена перш за все необхідністю 
вираження нов. самопочуття людини, не 
санкціонованого панівною ідеологією, а тому вона 
є опозиційною до офіційної пісенної творчості 
(зокрема, емігрантська, дисидентська пісня). 
Являючи собою, як і нар. пісня, первісний синтез 
слова і музики, вона нерідко набуває статусу суч. 
фольклору. Відомими представниками автор, пісні 
є О .Вертинський, Б .Окуджава, О.Галіч, 
В Висоиький, Н.Матвеева. Ю .Візбор. О. Польський 
(Росія). В.Ж данкін. Є.Драч, О .Богомолець. 
А.Панчишин. М.Бурмака. А.Чернюк (Україна).
С.Соколов-Воюш. С.Лавник. К. та А.Комоцькі, 
Є.Акулик (Білорусія). А.Осецька (Польща) та ін.

До складу П.л. включаються і поет. тв.. які 
первісно не були орієнтовані їх авторами на муз. 
виконання, але структура яких відповідає жанр, 
параметрам П .л ., що зумовлює найчастіше

реалізовану можливість їх муз. та вокальної 
обробки. Як правило, це поет, твори клас, за 
світообразом і стилістикою поетів (Й.-В.Гьоте. 
Г.Гайне. О.Пушкін. М.Лермонтов, М.Некрасов, 
М .Ц ветаева, Т .Ш евченко, І.Ф ранко, Леся 
Українка. Б.Лепкий, М. Рильський та ін ).

П.л. має багатовікову і безперервну історію. 
Як літ. жанр, шо виражає персоніфіковану правду 
життя, вона завжди протистояла офіційному жанр, 
баченню дійсності (напр., хвалебній оді) і тим самим 
змикалася з такими приватними, власне лір. 
жанрами, як дружнє послання, епіталама  
мадригал тошо. Це пояснює особливу 
популярність анакреонтичної пісні у Давн. Греції, 
серенади, адьби, канцони у Сер-віччі, пісні 
елегії, "нац ." та псевдонар. пісні в епоху 
сентименталізму та романтизму, автор, пісні у XX 
ст. Протягом своєї довгої історії П.л повертала 
ліриці її первинний синкретизм, синтез слова і 
музики, розподібнення якого почалося в XIV ст. у 
зв'язку з появою лірики "для читання" і 
"розм овної" Щодо цього, будучи жанр, 
вираженням ліризму як такого, П.л може слугувати 
"контрольним аналогом " лір. роду взагалі, шо 
збуджує до неї підвищений мисг-вознавчий інтерес 
Однак, незважаючи на численні дослідження в 
області П .л., вона все ж не стала об'єктом 
систематичної літ-знавчої уваги. Видається 
особливо перспективним створення іст. поетики 
П.л. з урахуванням різноманітних традицій та форм 
її діахронічно розвитку. До найважливіших 
проблем вивчення П.л. належать і такі, як 
соціологічне обґрунтування виникнення та 
зникнення тих чи ін. її жанр, модифікацій, міграція 
П.л., вплив її на ін. жанри (і не тільки лір. кола).

З компаративістичної т.з. найбільший інтерес 
викликають такі зразки П.л., які свідчать про різні 
форми та ступені засвоєння най. культури ін. 
народів (переклади, наслідування тощо), напр., 
"Пісня грецьких повстанців" Д ж .Г .Байрона, 

Бретонська пісенька", Народна пісня' 
(наслідування ісп. поезії), "На мотиви фінських 
пісень". "З пісень Сапфо (цикл в дусі еллінських 
поетів), "Пісні в дусі Г.Гайне", "Малайська пісня' 
В .Брю сова, Грузинська пісня". "Єврейська 
мелодія" М.Пермонтова, "Вечірній дзвін" І.Козлова 
(Росія. XIX) — переклад тв. англ, поета XVUI ст. 
Т.Мура, який став рос. нац. піснею, так само як 
"Б'ються холоднії хвилі" нім. поета Р.Рейнца (нім. 
текст і рос. переклад було надруковано 1904), 
"Грецька пісня" М.Костомарова, "Біблійні пісні" 
рос. поета XIX ст. К.Романова ("К Р '). Буковинські 
пісні" С.Федорченка (Росія, XX) та ін.

Див. Бард.
Борис /вамюк

ПЛАҐЇАТ (лат. plogio — викрадаю) — літ. 
злодійство, присвоєння духов, власності, що 
полягає в опублікуванні під своїм іменем чужого 
тв. або його частини. П. може бути несвідомим, 
коли автор відтворює ідеї, думки або форми, які 
були свого часу почерпнуті ним з тв. ін. авторів.

412



ПЛАГІАТ

однак в силу тих чи ін. причин вони "стерлись" в 
його пам'яті, залишившись лише в підсвідомості, і 
сприймаються ним самим як первинні й 
оригінальні. Однак такі казуси П. досить рідкісні. 
Значно поширеніший свідомий П . інспіратори 
якого самовільно запозичують, сукупно чи 
фрагментарно, літ продукцію, шо належить ін.. 
видаючи її за власну, тобто не називаючи 
справжнього автора або джерела Причини П. 
можуть бути різні — від простого меркантильного 
жадання збагатитись за чужий рахунок 
(найгрубіший. найпримітивніший П.) — до 
честолюбного прагнення розділити чужу славу при 
відсутності власного таланту. П.. як підкреслює 
словац дослідник Д.Дюришин, с "екстремальним 
вираженням літ. зв'язків, при якому структура 
освоюючого явиша відтісняється структурою 
оригіналу, і являє собою деградуючу з погляду 
поступального руху неактивну форму зв'язку, за 
винятком, шоправда. окр. випадків, коли на 
певному етапі розвитку деяких л-р П. відігравав 
стимулюючу ролю"

Поняття духов, власності виникло лише у XVIH- 
XIXст., тому на більш ранніх стадіях культ, розвитку 
питання її правового врегулювання (автор право) 
не мало жодної ваги. Проте саме уявлення про 
сутність П. як форми духов, розбою сформувалося 
ше в ант. л-рі і зустрічається в грец. філософів. 
Арістофана. Марціала. одна з епіграм якого 
показує присвоєння авторства чужих кн. як 
морально осудливий акт. за шо привласнювача 
потрібно публічно ганьбити (Кн. 1.52). Біограф 
Вергілія Тіберій Донат сповішає, як одного разу 
Вергілій написав на брамі палацу імператора 
Августа похвальний для останнього двовірш. 
Скориставшись з того, шо Вергілій не підписав цей 
двовірш, посередній поет Батіл видав себе за 
автора цих рядків і був щедро винагороджений 
імператором. Щоб викрити Батіла. Вергілій 
начертав під ними: Пі вірші написані мною, а
почесті за них дістались іншому". додавши до них 
ше один піввірш: Отже ви не для себе" Коли ж 
Батіл та ін. виявились неспроможними доповнити 
пі слова, розкривши їхній зміст, це зробив сам 
Вергілій. причому в чотирьох варіантах:

Отже ви не для себе зяиялсте гнізда, птахи.
Отже ви не для себе приносите вовну, вівиі.
Отже ви не лля себе збираєте мед. бджоли.
Отже ви не для себе тягнете плуга, воли.
З ТИХ пір ВИСЛІВ "Отже ВИ не ДЛЯ себе ' 

вживається афористично — як натяк на 
присвоєння чужих лаврів, користання плодами 
чужої праці, незаслужену славу і т.п.

Щоправда. П. пов'язується більшою мірою з 
формою, ніж з фабулою або змістом. Скажімо, 
лавн-рим. л-ра "присвоює ' собі сюжети й образи 
давн-грец. л-ри без жодного етич. докору, 
особливо в драмі: Плавт і Теренцій запозичували 
майже всі сюжети своїх комедій у Менандра та 
ін. представників нової" аттичної комедії. Сенека 
пише трагелп спираючись на ті міфол. сюжети, 
які розроблялись свого часу Евріпідом тошо.

Європ. Сер-віччя також визнавало духов, власністю 
лише форму, а образи й фабули вважались 
немовби спільною спадщиною. на яку кожен мав 
однакові права Після В.Шекспіра. більшість драм 
якого побудовано на сюжетних запозиченнях, 
але які є неперевершеними у філософ, осмисленні, 
психол. глибині й узагальненні типів людських 
характерів, подібні уявлення закріпилися і в 
свідомості митців нов. часу. Тому звертання до т.зв. 
традиційних сюжетів та образів не є ознакою 
П . інакше в його сферу потрапляли б цілі літ 
напрями, скажімо, кдасинизм. окремі літ. жанри 
(сюжети байок, починаючи від Езопа і Федра. 
постійно кочують з епохи в епоху і з л-ри в л-ру). 
тв. багатьох видатних майстрів світ л-ри (напр.. 
Б .Брехта). Прискіпливе вишукування у тв відомих 
письменників П.. як це засвідчує шеститомова 
праця нім. літ-знавця П .Альбрехта Плагіати 
Лессінга " (1891) — абсурдне заняття, тому шо вел. 
талант переплавляє в собі всі зовн. впливи, 
немовби в горнилі, і творить із них цілісну естет 
систему, яка складає сутність його худож 
неповторності. Про П. можна говорити лише в 
тому випадку, коли бездумно і безкрило дублюється 
сам твор. акт. а не тоді, коли наявна його ідейна 
та худож. трансформація Ж.Б.Мольєр називав 
себе бджолою, яка добуває собі їжу там. ле її 
знаходить. Й.В.Гьоте зізнавався И.Еккерману. з 
якою насолодою він "украв" у В.Шекспіра пісеньку 
для свого Фауста, бо вона так точно передавала 
потрібний йому настрій. Л ж .Г .Байрон у 
"Манфреді" створив паралель гьотівському 
Фаустові. але його роздратувало, коли Гьоте 
зауважив це запозичення, і тоді імпульсивний 
англієць звинуватив вел німця в П з Бібліі В 
Тригрошовій опері" Б .Брехт скористався для 

своїх зонгів віршами Ф.Війона в перекладах 
К./І.Аммера, дешо переробивши і підкоривши їх 
своєму задумові. "В мистецтві не існує восьмої 
заповіді, поет має право черпати скрізь, де він 
знаходить матеріал для своїх творів" — писав 
Г.Гайне ('П ро французьку сцену"). Бувають 
випадки, коли творчість двох митців, абсолютно 
незалежних один від одного, справляє враження 
П. в силу їхньої типол. близькості. Так. свого часу 
Ш. Бодлера звинувачували в тому, що він наслідував 
Е.По. Однак це не будо насліпуваїдтям. а проявом 
духов, спорідненості, подібністю ісг. умов, психол. 
чинника тошо. Сам Бодлер пояснював ис таким 
ЧИНОМ: "Прочитавши вперше в житті одну з книг 
амер. письменника, я зі страхом і задоволенням 
відкрив у ній не тільки сюжети, про які давно думав, 
але навіть фрази, написані і опубліковані ним ше 
двадцять років тому" Безперечно, ню ланий випадок 
слід класифікувати не як П.. а як типол. сходженіич. 
Від П. слід відрізняти також численні типи і види літ. 
запозичень твор. характеру. — таких, як 
наслідування, стилізація, переробка, 
адаптація, пародія, ремініснениія, алюзія, 
па стиш та ін

Нерозуміння різниці між П і твор. видами 
рецепції призводить часом ло думки про

413



ПЛАЧ

принизливість залеж н ості письменника- 
реиипієнта віл перш одж ерел. С каж ім о, 
Ю. Словацькому закидали "плюшоватїсть". Рум. 
класика Й.Д.Караджале прямо звинувачували 
в П. з Ф .Д о сто євськ о го . Відкилаючи такі 
обвинувачення, рум. критик К.Доброджяну- 
Геря цілком слушно твердив: "У новелі "Лейба 
Зибал" і в драмі Й.-Л.Каралжале "Напасть" 
вплив Ф.Лостоєвського вельми наочний, шо аж 
ніяк не шкодить новелі та драмі залишатися 
прегарними й румунськими тв ." Зрештою, 
справу розглядав суд. вирок якого був на 
користь К аралж але. У П. обвинувачувано 
О .М.Толстого, коли він видав свій Бунт машин" 
без жодних посилань на першоджерело — 
"R.U R" К.Чапека О.Толстой змушений був 
викласти перед текстом своєї драми стисле 
пояснення-виправлання В 60  х рр. XX століття 
Клер Ґолль, вдова франи. поета І.Ґолля , 
безпідставно звинуватила у П. видатного поета 
сучасності П.Пелана, і тільки заступництво 
відомих діячів культури захистило поета від 
кампанії цькування у зх. пресі.

Однак це не значить, шо в л-рі все допустимо 
і безкарно історія л-ри зберегла і випадки 
прямих П. та імена літ. крадіїв, які з тих пір 
оточені неславою. Як правило, імена плагіаторів 
зберігаються як іст. конфуз лише завдяки величі 
тих. за чий рахунок вони нам агалися 
поживитись. Так. ми знаємо про сучасника 
М.Сервантеса Алонсо Фернандеса Авельянеду, 
який видав 1 6 1 4  фальшиве продовження "Дон 
Кіхота ' (сам Сервантес піддає його в другому 
томі свого  безсм ертного роману нишівній 
критиці). 1885  рос. газ. Жизнь" опублікувала 
пушкінську Пікову даму". автором якої був 
зазначений якийсь Ногтьов

Хрестоматійною для укр. л-ри стала історія 
видання М.Парпурою 1 7 9 8  Енеїли" 
!.Котляревського. Хоча, як засвідчують новітні 
дослідження. Максим Парпура керувався при 
цьому добрими намірами, однак для самого 
письменника він залишився людиною, котра 
самовільно знехтувала його автор, правами, тому 
в 3-ій частині своєї поеми Котляревський гнівно 
засуджує цей факт і висміює свого видавця як 
плагіатора:

Якусь особу Mduanypy 

7*<зк шкварили ял шашлику.
Гарячу міль лили за шкуру 
і розпинали на бику.
Натуру мав п;н луже бридку.
Кривив душею для прибитку.
Чужеє оддавав в печать, 
баз сорому, без бота бувши 
f восьму заповідь забувши.
Чужим пустився промишлять
Зрідка зустрічаються в л-рі також випадки 

дятоплапату. Напр., фінал драми ґ  фон Кдяйста 
"П ентесілея" запозичено з його ж "Родині 
Шроффенштайн . написаної п'ятьма роками 
раніше.

Особлива форма П. склалася в Німеччині в 
період Третього райху. коли третьорозрядні нім. 
письменники поверхово переробляли заборонені, 
а тому недоступні читачам тв. єврейських авторів, 
"арізуючи " їх під власними іменами. ТутП. ставав 
не тільки суто літ. але й політ, акцією і ставився 
на службу тоталітарному режимові.

Як посягання на чужу власність П. в рамках 
автор, права регламентується сьогодні зако­
нодавством більшості країн і не обмежується тільки 
моральним осудом, але й може класифікуватися 
як кримінальний злочин.

Петро Рихло

ПЛАЧ — лір. жанр оплакування, генетично 
зумовлений фольклор, погребальним голосінням. 
Входячи до системи жанрів, пов'язаних з темою 
смерті (е п іт а ф ію , р ек вієм ом , аф ш ем  
заповітом ). П. присвячений, насамперед, 
конкретному реальному померлому, однак часто 
зустрічаються П., що розширюють межі трад. 
уяви про його жанр, тему: "Оплакую поразку при 
Чєньтао" кит. поета VHI ст. Ду Фу. казах, 
жокгау, "Плач во дні великого голоду' нім 
поета XVII ст. А.Грифіуса. анонімний рос. "Плач 
про полонення та остаточне зубожіння 
М осковської держави (XVII с т ) ,  "Плач за 
майором К о вал ьо ви м '. Плач за паном 
Голядкіним" Ю./Іевітанського, "Плач за двома 
ненародженими поемами" А.Вознесенського. 
"Плач за плакальницями" Є.Євтушенка — рос. 
поетів XX ст., "Плач за Дувром" укр. поета XX 
ст. Д.Полтави.

Різнохарактерним постає у П. і ліричний 
герой — суб'єкт оплакування: анонімні сер-віч. 
"Плач Йосипа Прекрасного". "Плач Богородиці", 
"Плач землі' . "Плач душі гріховної": "Плач 
Кухуліна над тілом Фер Діада" ірл. поета V ст 
Амергіна, "Плач полонених юдеїв" рос. поета XIX 
ст. Ф.Глінки. "Плач віковий італ. поета XIX ст. 
Дж. Кардуччі, "Плач Іуди" рос. поета XX ст.
І.Жданова.

Домінуючим пафосом П. є елегійний та траг.. 
що зумовлює походження з нього жанру лавн- 
грец. елегіУ і трагедії. Однак можливі й винятки 
(явно іронічна "П одоба плачу за Патріком 
Каванахом ірл. поета XX ст. К.Брауна). П. може 
включати ін. жанр, мотиви (у П. за Гільомом 
Десятим Прованс поет XII ст. Серкамон 
розмірковує на політ, теми), а також зустрічаються 
в різних тв. жанрові вкраплення" П. (П. Ієремії 
в Біблії, П. над тілом Гектора в Іліалі" Гомера. 
П. Кассандри в трагедії Есхіла "Агамемнон". П. 
Ярославни в "Слові о полку Ігоревім . Плач 
пермських людей" та Плач пермської церкви" в 
житії Стеф ана П ерм ського, написаного 
Єпіфанісм Премудрим)

Метр, і строфічно діапазон П. не 
регламентований (у "Плачі природи франи. поета 
XII ст. Адана Ділльського чергуються вірші та проза).

Культивування та розвиток П. має багатовікову 
історію. Він зустрічається вже в ст-лавн. зб. текстів.

414



ПОБОЛГАРЮВАННЯ

таких, як інд. Рамаяна (бл. И ст. до н е ), кит. "Книга 
пісень ' H-VI ст. до н е (анонімний П. за вбитим 
чоловіком Розрісся плюш"), в я п о н . поет, 
антології VIH ст. Манйосю" (написаний у формі 
танка П. Какіномото Хітомаро). В  лавн-rpeu. л-рі 
відомі величні П. про безсмертя загробного ЖИТТЯ; 
П Пінлара (VI-V ст. до н е.), співчутливий П. 
страждальцям Сімоніда (VTV ст. до н.е.), "Плач за 
Адонісом* Сафо (VII-VI ст. до н е.). Тою чи ін. мірою 
вони були наслідуванням погребальних треносів, 
тобто оплакувань героїв та богів, шо виконувались 
професійними плакальницями з малоаз. рабинь або 
каріянками-вільновідпушенииями.

Заг-людський за своєю змістовністю, жанр П. 
існує у багатьох най. л-рах, хоча особливого 
поширення в кожній з них не мав. Він 
представлений у творчості кит. поета Ш ст. до н е. 
Сун Юя ( Викликання душі ), вірм. поета XV ст. 
М.Нагаша ( Плач над померлими", який зараз 
виконується при похованні молодих людей), ПОЛЬ, 
поета XVi ст. Я.Кохановського ("Трени" — цикл з 
19-ти П.-елегій, присвячений смерті доньки), поль - 
укр. поета XVI-XVII ст. С.Кльоновича (цикл 
"Надгробних планів на смерть Яна 
Кохановського ). поль поета Ф.Карпіньського 
("Плач сармата над могилою Сигизмунла Августа * 
(1797-1801)). рос. поета XVH ст. С.Медведева 
( Плач і втіха" — у зв'язку зі смертю паря Федора 
Олексійовича), австр. поета ХІХ-ХХ ст. Р.-М.Рільке 
("Плач за Іонафаном"), кор. поета XIX ст. Кіма 
Сакката ( "Оплакую смерть молодої дружини"), ісп. 
поетів XX ст. А.Мачадо ("Плач за чеснотами та 
смерть дона Ґідо") та Ф.Ґарсія Норки ("Плач за 
ігнасіо Санчесом Мехіасом"), укр. поета XVII! ст. 
Інока Якова ( "Плач київських ченців ), укр. поетеси 
XX ст. П.Килини ( Плач на смерть Антонія Pica 
Пастора') та ін. У суч. укр. л-рі найвіломішим є 
"Плач Єремії" Г.Чубая.

Борис Уванюя

ПОБОЛГАРЮ ВАННЯ — різновид 
переробки-онаніонаяьнення Зміна першотв., 
коли зберігається його сюжет та ідея, а конкретні 
обставини та реалії — географічні, природні, 
іст., побутові — змінюються на відповідні болг. 
На відміну від звичайного оиапіональиення 
іст.-літ. сенс П. не в написанні підкреслено най. 
забарвлених тв.. а в задоволенні культ, потреб 
читачів або глядачів при відсутності відповідних 
худож. тв. у своїй л-рі. Подібне явите відомо й 
в ін. л-рах. але в Болгарії воно мало специфіку 
та особливу вагу. П. використовувалось у давн- 
болг. період і навіть після звільнення з-під тур. 
ярма, коли культ, голод ше не відчувався гостро. 
Але найбільше властиве періодові зародження 
най белетристики та драматурги в процесі 
пришвидшеного розвитку літератури  
Метою П. було намагання зробити чужомов. 
текст зрозумілішим для болг. читача та якомога 
більше вплинути на нього. П оболгарювачі 
переважно звертались до новогрец., нім.. 
франи.. рос., серб, п-р Просвітництва та

сентименталізму, тв. моралістичного характеру 
і, крім худож. завдання, ставили перед собою 
виховне. З огляду на це показове П. — Чудеса 
Робена сина Крусо" (1849) І.Богорова. На той 
час болг. читачеві особливо подобались тв.. де 
перемагала доброчесність, а порок карався, такі, 
як нескладні кн. для дітей і дорослих на бібл.. 
лицарську, легендарну тематику нім. 
письменника кат. пастора Криштофа фон Шмілта 
(1 7 6 8 -1 8 5 4 ) .  З 1 8 5 8  до 1 8 7 3  було 
поболгаризовано понад 20  його тв. Багато П. 
робилося з рос. л-ри. Повість М.Карамзіна 

Бідна Ліза" в Й Груєва одержала назву Сирота 
Цветана* (1858). Місце дворянина Ераста тут 
заступає син багатого торговця Драган, а Лізи 
— П ветана. За допомогою рос. оригіналу 
поболгарювач відтворює риси моралі нов. болг. 
торгівепьно-реміснииького стану.

Вел. місце посідала іст. тематика. Через тур. 
цензуру поболгарювачі були змушені проявляти 
лояльність до офіційної влади. Але. звертаючись 
до рідної історії, вони знаходили там героїв і 
факти, які свідчили про велич і героїзм болгар 
Замість рус. князя або нім. лицаря поболгарювач 
ставив болг. царя або воєводу, шо пробуджувало 
в читача патріотичні почуття. Ненависть до 
насильників приховано відбивала ненависть 
болгарина до чужоземних гнобителів — турків та 
греків. Поболгарювачі не намагалися зберегти 
стильові та мов. тонкоші оригіналу. Вони свавільно 
скорочували його, змінювали подробиці, 
обставини, соц. стан та імена дійових осіб, 
географічні назви, вносили свої зауваги тощо. 
Вкладаючи в сюжет болг. зміст, прагнули зробити 
героєм тв. свого сучасника-співвітчизника.

1 8 6 7  П .Р .С лавей ков і С Захарієв 
поболгарили повість М.Карамзіна Наталія, 
боярська д о ч к а '. якій дали назву Невенка. 
болярска дьшеря' Дію перенесено в часи 
Другого болг. царства. Місце подій — не Москва, 
але давня болг. столиця Велике Тирново 
Точиться війна між болгарами і печенігами. 
Цілком змінено най. зміст першотв.. надано йому 
нов. ідейного напрямку: вірність цареві відступає 
перед вірністю народові

За відсутності в Болгарії в 1850-60-х  рр. 
оригінальної худож. прози П . поряд з 
перекладами, було необхідною передумовою 
постання новоболг. літ ри. Акад. Еміл Георгієв з 
нього приводу стверджував: "Повинно минути 
чимало часу аж новоболг. повість візьме гору над 
cep-віч. романт. оповіданням та повчальним 
житіем. Щоб досягти оригінальної новоболг. 
белетристичної творчості, необхідно було пройти 
етап перекладу та поболгареної повісті, які стали 
вихідним матеріалом для новоболг. повісті" Так. 
безперечним є вплив П. на Безталанний рід 
(1860) засновника болг. повісті В.Друмева

1853  з'являється перша поболгарена п 'єса  
"Михал" Сави Інієва Доброплодного на основі 
комедії новогрец. драматурга М.Хурмузі 

Шалений" 1 8 5 6  Павел Тодоров поболгарив

415



ПОБУТОВА КАЗКА

трагедію серб драматурга В Й овановача 
"Багатостраждальна Ж ен овева" П єса 
користувалася величезним успіхом, виставлялась 
патріотичною молоддю по містечках і селах (таку 
виставу описав І.Вазов у іст. романі "Під ігом"). 
лягала в основу оригінальної &>лг. драматургії та 
театру 1873 Т .Шишков поболгарив іст. драму нім 
письменника Г.К Ї.Трауцшена " Велізарій". переніс 
на болг. грунт Недоростка" Д.Фонвізіна під 
назвою Не ше може, или Глазен Мирчо" ("Він не 
може, або Розпешений Мірчо"). 1 8 7 5  вдало 
поболгарив Скупого" Ж .-Б .М о л ьєр а  
М.Д. Балабанов ("Скъперникът").

П. виховували читача й глядача, сприяли 
засвоєнню болг. спільнотою культ, набутку ін. 
народів, допомагали розвиткові нов. нац. мови.

Анатолій Волков, 
Валерій /Іавремон

П О БУ ТО ВА  КАЗКА — один з основних 
жанрів пар. казки, поряд з казкою  яро тварин й 
чарюною казкою . Порівняно з ними жанрами 
П.к. новіший жанр, шо склався в ІХ-Х ст. Вел. 
кількість і певна строкатість сюжетів, відсутність 
гострих меж із суміжними жанрами (чарівна казка, 
казка-легенда, анекдот, переказ) перешкоджає- 
як теор. виокремленню П.к. так і практичному 
віднесенню конкретних сюжетів до того чи ін. 
жанру або жанр, різновиду. Це. вочевидь, 
спричинило унікальний термінологічний різнобій. 
Поряд з "клас". вживаним ше О.М.Афанасьєвим. 
терміном П к. було запропоновано низку ін. 
визначень Частина з них для позначення всього 
жанру, на заміну терміну П.к.: новелістична, 
сошально-побутова. реаліст, ін. як виділення окр. 
жанр, різновидів: авантюрна, авантюрно- 
новелістична. гумор., побутова новелістична, 
родинно-побутова, сатирико-гумор., сатир., 
солдатська, соціально-побутова. А.Аарне окремо 
вирізняє як жанр казки про чорта. Слід зазначити, 
шо деякі терміни, напр., новелістична чи реаліст, 
казка застосовуються чи то на означення жанру, 
або його части ни , для виділення ж анр, 
різновиду. До того ж при конкретному "зара­
хуванні" до тієї чи ін. групи певний сюжет 
опиняється в різних групах. Виникнення 
деяких з названих терм інів поясню ється 
намаганням певних учених післяж овтневої 
лоби змінити фольклористичну термінологію 
в дусі вимог "комуністичної партійності" 
Подібні незгоди й суперечності спричиняють 
так ш кідливу для науки терм ін ологічн у 
синонімію. З усього псевдотермінологічного 

набору доцільно вживати лише П.к.. або ж 
новелістична казка (казка-новела). Такий 
термін наголошує на близькості ло ренесансної 
новели  та ф ац ети , між якими й П.к. має місце 

взаємообмін" сюжетів. Слід теж зазначити вел. 
різницю між с х -сл о в  ян та зх-євр оп . 
термінологією. В європ. казкознавстві П.к. не 
зараховують до поняття казки (напр.. нім. МлгсЬеп 
— виключно чарівні казки).

Диференпійні ознаки П.к. чітко унаочнюються 
шляхом зіставлення з чарівною казкою. Відмінний 
хронотоп, дія відбувається не "колись", не в 
умовному казк. часі, не десь, у якомусь 
тридесятому царстві в іншій держ аві". а в 

реальному часі й місці, шо наближені до хронотопу 
оповідачів та слухачів.

Основні дійові особи — звичайні люди, шо 
діють у реальних, звичайних обставинах. Звісна річ, 
П.к. не сприймається слухачами як розповідь про 
те. шо насправді, фактично відбувалося. Це — 
оповідь про можливе, але вигадане, як будь-яка 
казка, зрештою, як будь-який худож. тв. Але фанг., 
неймовірне переважно відсутнє. Щоправда, 
фантастичний первень (образи-персонажі. образи- 
предмети, мотиви) може мати місце: укр. Кобиляча 
голова, яблунька, криниченька, шо промовляють 
людським голосом: сопілка, шо зроблена з дерева, 
яке виросло на могилі безневинно загиблої 
сиротини: перетворення в руках бідаря попелу на 
золото або на коштовні прикраси може мати місце, 
але воно не є першорядним для розкриття ідейно- 
змістовної настанови та для сюжетного розвитку. 
П.к. часто-густо мають однакові з чарівними 
казками теми й навіть сюжетні мотиви, але саме 
через реальність зображування вони безпо­
середньо відбивають нар. погляди на життєві 
явиша, моральну їх оцінку. Показові казки про 
мудру порадницю-лівчину (жінку). Якщо в чарівних 
казках (напр., "Нарівна-жабка ) героїня розв'язує 
поналеклалні завдання за допомогою упідлеглених 
їй фант. сил. то в П.к. розумниця — власним 
розумом і кмітливістю (укр і рос. "Дівка-семилітка", 
нім "Розумна дочка селянина").

За худож.-стильовими параметрами П.к. можна 
розділити на три частини. V першій поряд з 
реальними особами наявні антропоморфні або 
зооморфні істоти: Доля. Горе. Біла, Злидні. Кривда 
й антитетично — Щастя й Правда як залишки 
міфол. світосприйняття (чес. "Розум і Щастя", бід. 
Щастя і Горе ", укр. "Про Злилні"). Помилковим 

є твердження деяких казкознавців начебто це 
алегоричні образи. Можна вважати, шо сюжети 
такого типу належать до давніших. Другу частину 
складають казки про чорта (за термінологією 
Аарне). Третя частина — суто побутові казки. 
Вказані групи розрізняються також за 
сюжетосклаланням. Казки першої групи мають 
розроблений кількаепізодний сюжет, часом з трал, 
фольклор, потроєннями. Сюжети третьої групи 
тяжіють до простоти, олноегіізолності: це не 
завжди, але здебільшого так. Казки про чорта щодо 
цього в конкретних випадках наближуються чи то 
до першої, чи то до третьої групи В окр. тематичну 
групу можна виділити й нечисленні іст. казки.

Очевидячки, до старших за виникненням Нж. 
належать ті, де оповідається про людей, що 
відрізняються якоюсь психол.. переважно 
негативною рисою. Позаяк тут висміюються заг- 
людські ґанджі, подібні казки відомі всім народам. 
Вони надто близькі до анекдотів, з яких, певно, 
розвинулися. Найпоширеніші П.к. про дурість (рос.

4 1 6



ПОБУТОВА КОМЕДІЯ

Набитий дурень", укр. "Про дурня Терешка"). До 
таких казок близькі оповіді про надмірну 
завбачливість (нім. «Розумна Ельза". рос. 
«Лутонюшка*), про наївну простакуватість (відомі 
в багатьох народів варіанти казки "М іна"). 
Поширені казки про необережну балакучість, 
невміння тримати язик на прив'язі (нім. "Дурна 
жінка", рос. "Жінка-докажчиця", укр. "Чи можна 
жінкам правду казати "), про боягузів (нім. "Семеро 
сміливих"), про лінивство (нім. "Три ледарі"), про 
скнарість (укр. "Укараний скупець*, араб. «Абу- 
Касимові капці" —  відома в вірш, п е р е р о б м і  
і.Франка). Натомість з певною симпатією 
оповідається про спритника (крадія, блазня, 
солдата).

Складніші сюжети родинно-побутових казок, 
що відображають конфлікти родинного ЖИТТЯ: про 
чоловіка та жінку (укр. "Чоловік і жінка", сх.- і зх - 
слов'ян. "Уперта жінка" або І'олено-стрижено" 
у вірш, переробці А.Міцкевича), про мачуху та 
пасербицю (укр. "Бабина дочка і дідова дочка", 
"Золотий черевичок", "Калинова сопілка"), про 
батьків і невдячних дітей (укр. "Невдячний син"), 
про братів — ці казки здебільшого є воднораз 
казками про бідного та багатого (укр. "Лва брати"). 
Пізнішої генези соц.-побутові казки. Вони 
поділяються на тематичні цикли: багатий і бідний, 
пан і мужик. Тут симпатія завжди на боці 
кривджених.

Поетика П.к. назагал подібна в різних народів. 
Персонажі гостро, контрастно протилежні, 
поділені на позитивних і негативних. У родинно- 
побутових казках це затурканий, безмовний 
чоловік і завзята, лиха жінка. В казках про невинно 
гнаних — мачуха (або мачуха і мачушина дочка) і 
пасербиця: пихата, жорстока нероба — бабина 
дочка й непишна, доброзичлива трудівниця — 
дідова дочка. У сусп.-побутових казках панові або 
попові протиставлено простого селянина, наймита, 
солдата. Вчинки персонажів теж контрастні. 
Контрастність відбивається в мов. 
характеристиках, у д іа д о г а х  (часто — це 
запитання й відповіді, або суперечки). Мотиви 
зіткнення (часто внаслідок зустрічі) контрастуючих 
дійових осіб здебільшого є засновком сюжету. 
Досить часто однотипні епізоди нанизуються на 
сюжетний стрижень — створюються кумулятивні 
казки, або поєднуються за фольклорним правилом 
сюжетоскладання — потроєння. В обох випадках 
не сполучено з традицією (клімаксом або 
антиклімаксом). Дія розгортається хутко. її 
активізують діалоги, які складають більшу частину 
тексту. Щодо цього П.к. подібні до казок про 
тварин, але знов таки відрізняються від чарівних 
казок. Немає повільності, урочистості, ретардацій. 
Майже відсутня казкова обрядовість, крім формул 
ініціальних (зачинів) і фінальних (кінцівок). Так, у 
сх.-слов'ян, казках лише зрідка вживаються 
топографічні зачини (рос. "В некотором царстве, 
в некотором государстве", укр. "В іншому царстві, 
у козацькому гетьманстві"). Здебільшого зачини 
стислі, хронологічні (укр. "Був собі дід та баба і

мали собі дочку", білор. "Жиу-бьгу адзін пан, і у 
яго радзіуся сын", рос. «Жыди-быди..."). Такі 
зачини відразу вводять у вихідну сюжетну ситуацію. 
Інколи текст починається безпосередньо з вихідної 
ситуації (укр. "Зосталося три брити сиротами", рос. 
«Зла жона худо з мужем жила, ничево мужа не 
слушала", білор. "Адзін пан дужа любіу слухаць 
казкі"). Завершуватися П.к. може формульною 
кінцівкою-пілсумком (укр. "Ділова дочка пішла 
заміж, а бабина й досі дівує та гордує", рос. "Когда 
каша свариться, тогда и сказка продлиться"). Часом 
кінцівки поєднуються, або ж поступаються місцем 
жартівливій римованій примівці (укр. "їм міх та рядно, 
а нам сміх та добро", рос, "Жиди они богато; двор у 
них кольцом, три жердины конец с концом, три кола 
забито, три хворостины завито, небом накрыто, а 
светом обгорожено!", білор. "Удалась і тэта нам 
штука, будзем ияпер пииь ды гуляць, да панскую 
шкатулку наминаиь"). Часто П.к. формульного 
завершення мають (укр. "Пішли всі додому і живуть 
собі як слід", «Попрощався та й поїхав", рос. Злая 
жена и теперя в яме сидит в тартарары").

/Ткмичяла Волком

П О Б У Т О В А  К О М Е Д ЇЯ  (комедія побуту і 
звичаїв) — жанр, різновид с а т и р и ч н о ?  к о м е д і ї ,  
де предметом осміювання є триб життя і звичаї 
певного сой., або най. середовища, відповідні 
уявлення про життя, правила поведінки, спосіб 
виявлення почуттів, мовлення тошо. В одних 
випадках комедіограф осміює власне сой. явите 
(соц.-побутова К ). В ін. —  родинні стосунки 
(сімейно-побутова К.) Але в більшості випадків ці 
жанр, різновиди відмежувати майже неможливо. 
Становлення П.к. як одного з гол. комедійних 
жанрів пов'язане зі зростанням реаліст, тенденцій 
у класицизмі. Саме найкращому класицистичному 
комедіографові Ж.Б.Мольєру належить тв., яким 
було започатковано П.к. — "Міщанин-шляхтич". 
Ін. приклади переростання класицистичної 
к о м е д і ї  х а р а к т е р  ін у П.к. у XVIII ст.: "Еразмус 
Монтанус" Д.Гольберга, «Недоросток* Д.Фон- 
візіна, «Школа лихослів'я* Ф .Ш ерілана, 
"Сарматизм" М.Зфболоцького. В  XIX ст. відповідно 
до розвитку літ. реалізму П.к. стає провідним 
комедійним жанром, надто у сх. слов ян. л-рах: 
«Приїжджий зі столиці, або Метушня в повітовому 
місті*, "Дворянські вибори" Г.Квітки-Основяненка, 
«Свої люди — поквитаємося*, «Не все котові 
масниця* О.Островського, «Мартин Боруля*, «Сто 
тисяч*, «Хазяїн*, «Суєта* І.Карпенка-Карого. Цей 
письменник устами значною мірою автобіографією 
героя Івана Барильченка з п'єси «Суєта* виразно 
задекларував мету П.к., як П розуміли в реаліст, 
сх .-слов'ян , драматургії (перефразувавши 
М.Гоголя): «Комедію нам дайте, комедію, шо бичує 
сатирою страшною всіх і сміхом через сльози 
сміється над пороками і заставляє людей, мимо їх 
волі, соромитися своїх лихих учинків*.

V зх.-європ. П.к. сатира не була такою 
нищівною. Становлення франц. П.к. пов'язане з

417



П О В !Р Я

антиромант. літ. групою "Школа здорового глузду*, 
зокрема з творчістю Ф.Понсара ("Честь і гроші** — 
1853, "Біржа** — 1856) та Е.Ожьє ("Ґабріель** — 
1850, "Син Жібуайє" — 1862, "Месье Ґерен** — 
1864). Серед нім. П.к. "Розбитий дзбан** Г. фон 
Кляйста — 1811 (ия нар. комедія в переробні 
Франка з 1887 Йшла на укр. сцені), "Журналісти** 
Ґ.Фрайтага — 1854. Серед П.к. XX ст. міщанський 
трагіф арс, згідно з автор, підзаголовком, 
"Моральність пані Дульської** поль. драматурга 
Г.Запольської, нар. комедія "Великий виграш (Сто 
тисяч)** Шолома Алейхема, "Мандат**. "Самогубець** 
М.Ердмана, "Отак загинув Гуска**, "Хулій Хурина**, 
"Закут** М.Куліша, "Раки** С.Михалкова, "Не 
називаючи прізвищ** В.Минка. Можливе поєднання 
ознак П.к. з ознаками ін. різновиду сатир, комедії 
— політичною, як це зробив М.Гоголь у "Ревізорі".

Людмила Волкова

П О В !Р  Я або З А Б О Б О Н  — світоглядна 
система уявлень, пов'язаних з вірою в магічний чи 
містичний зв'язок між конкретними явищами 
дійсності і долею людини. Ця віра базується на 
тому, шо зв'язок, про який йдеться, сприймався 
людьми в контексті цілісної системи міфічного 
(язичницького) світогляду як результат певного 
пізнання оточуючого середовиша, а отже був 
підкорений заг. логіці міфічної світобудови. Тому 
П. охоплювали все коло людських інтересів, 
регламентували життя у всіх його проявах: 
народження, життя, побут, трудову діяльність, 
смерть, уявлення про Всесвіт.

П. пов'язані не тільки з життям земним, але й 
потойбічним. Вони лежать в основі провіщення 
майбутнього та ворожіння. Багато П. базується на 
логіці магії (контагіозної абосимпатійної). Загалом 
неправильним є твердження про те, що П. жодним 
чином не пов'язані з логікою і в них відсутній 
раціоналізм причиново-наслідкових зв'язків. 
Підставою для такого твердження є забута 
семантика зв'язку причини та наслідку, подразника 
та реакції на нього. А такий зв'язок обов'язково 
існував, якщо прийняти за аксіому, що міфічна 
модель світу — це абсолютна реальність (а отже й 
така ж логіка) для тих. хто в ній живе. Сьогоднішній 
погляд оцінює її з т. а суч. рівня пізнання дійсності. 
Тому сьогодні готова формула П. із забутою 
семантикою детермінантних зв'язків здається 
позбавленою раціоналізму. Це є причиною того, 
що П. в суч. сприйманні мають тільки образно- 
символічний смисл, як і ворожба, знахарство, 
ритуальні дії, чародійство, тлумачення снів тощо.

П. треба відрізняти від прикмет, в яких логіка 
зв'язку між причиною та наслідком цілком виразна 
і чітка. Ця логіка для нас є зрозумілою тому, що 
зрозумілим є зв'язок між двома явищами, на відміну 
від зв'язку в П., значення якого забуте.

Логіка П. дуже нагадує логіку гри, коли люди 
загадують на долю, на щастя, на врожай і т. п. Як 
правило, ці загадування пов'язані з певними 
ситуаціями, датами напр., ступання білого коня 
лівою чи правою ногою на острові Рюген у давн.

слов'ян, ворожба та загадування на Василя).
П. просякнуті буквально всі сімейні свята та 

календарні обряди: у гуцулів при померлому на 
підвіконня ставлять воду та їжу для душі покійника, 
у сербів та хорватів зв'язують ланцюгом ніжки 
стола, за яким сидить сім 'я, шоб родина не 
розмерлася і була дружною. Інколи, окрім вже 
названих образно-символічних зв'язків, у П. чітко 
простежується логічна аналогія між реальною 
подією та можливим наслідком. Так, у гуцулів жіниі 
заборонялось плести або снувати нитки, якщо її 
чоловік пішов на полювання, бо звір буде плутати 
сліди і сам мисливець може заблукати.

За структурою П. в основному нагадують 
прислів'я, часом за змістом подібні до легенд та 
казок (П. про міфічних істот та різні чудеса).

Загалом цей жанр усної нар. творчості ше 
чекає на своє вивчення та дослідження як один з 
тих, шо зберігає незаторканою хоча й забуту в своїй 
первісній змістовній основі,але побутуючу й 
сьогодні давнину.

frop Зиаряч

ПОШ СТЬ — один з різновидів епіч. роду, 
сутність якого в найширшому значенні визначена 
етимологією: це те, шо оповідається, завершена і 
досить широка оповідь про ту чи ін. подію або 
особу. Термін П. не має точного аналогу в зах - 
європ. мовах. Залежно від специфіки твору, автор, 
номінації та розуміння перекладача йому можуть 
відповідати франц. recit і conte, нім. Erzah/ung і 
Geschichfe, англ, tat/, story, short noue/, /ongchorf 
story — тобто "розповідь", "казка", "історія ", 
"короткий роман", "довге оповідання'.В такому 
широкому розумінні в рос. та укр. діт-знавчій 
традиції П. називається будь-яка більш-менш 
грунтовна оповідь (анонімна або автор., в прозі 
чи в віршах), що належить стародавн. л-рам: 
"Повість про красномовного селянина", Повість 
про Синлбала-морехола" тошо. У такий спосіб 
називались також і деякі тв. за.-європ. cep-віч. л- 
ри, шо потрапляли на слов'ян, грунт: так, відомий 
лицарський роман отримав в перекладі на білор. 
мову назву "Повість про Трістана та Ізольлу". 
Особливо слід виділити використання терміну "П. " 
в ст-слов'ян. д-рі, де під цим малося на увазі і 
сказання, і жигіс, і повчання, і літописний ізвод 
(напр., "Повість временних літ"), так визначалися 
тв. як рел., так і світські, існували повісті іст., 
авантюрно-героїчні, лицарські ("Повість про 
Єруслана Лазаревича"), військові ("Повість про 
азовське сидіння") та ін.

П. як одна з літ. форм у суч. розумінні 
з'являється наприкін. XVIII-XIX ст. Складність її 
чіткої термінологічної детермінації пояснюється як 
відсутністю однозначного аналогу в зх.-європ. 
мовах, так і дешо складним розмежуванням з 
романом і оповіданням ^новелою) Часто 
зустрічається визначення П. як сер. епіч. форми і 
це назагал правомірно, проте воно не відображає 
її суттєвої специфіки і вельми часто спростовується 
літ. практикою: "Повісті Бєлкіна" О.Пушкіна за

4 1 8



ПОДОРОЖ

розміром можна віднести скоріше до оповідань, а 
"Життя Клима Самгіна", назване М.Горьким "П ", 
більш об'ємна, ніж деякі романи. За суч. тенденції 
до "стиснення" роману, різниця в обсязі тв. взагалі 
стає несуттєвою.

Більш продуктивним є підхід до П. як до 
особливої жанр, форми. Згідно з иим поглядом 
П. і близьке до неї оповідання являють собою 
принципово ін. вил епіч. прози, аніж роман та 
новела, вони зберігають почасти елементи усної 
традиції давн. епіч. прози, прагнучи "розповісти" 
"оповісти", а не "показати ", зобразити об'єктивно. 
З ін. боку, П. відрізняється від роману вибором і 
характером подій, які зображуються, її дія більш 
зосереджена на повсякденному бутті та 
послідовному плині часу на відміну від 
екстраординарності та динамічності роману і 
новели. Як наслідок, для П. характерний порівняно 
повільний розвиток дії, рівний ритм розповіді, 
відносна простота к о м п о зи м п  Домінують 
статичні складники: положення, душевні стани, 
пейзажі, описи, об'єднані часто за принципом 
нанизування. Фінал П. здебільшого відкритий і 
випливає з логіки розвитку подій, а не протистоть 
їй, як у новелі. Важливу роль у П. відіграє мовна 
стихія, голос автора або оповідача, незалежно від 
того, наскільки безпосередньо він виражається. 
Саме голос автора (оповідача), його інтонація є тим 
сполучним чинником, без якого П. могла б 
перетворитися на аморфне нагромадження фактів 
та вражень (показова П. А.Чехова "Степ"). Суттєво 
відрізняється в романі та П. ставлення до худож. 
часу. Якщо в романі час є ніби функцією дії, ним 
маніпулюють, він може текти назад і зупинятися, 
то в П. час — основний чинник, саме він часто 
визначає її розміри, які можуть розростатися в 
залежності від зображеного часового відрізка (не 
випадково П. М.Горького "Життя Клима Самгіна" 
має підзаголовок "Сорок років"). Таким чином, 
досить чітко простежується зв'язок П. та роману- 
хроніки, роману-потоку, роману-біографії (дилогія
С.Аксакова, трилогія /1.Толстого, тетралогія
H. Ґаріна-Михайловського, "Життя Арсьєнєва"
I. Буніна, трилогія М .Ґорького, "Повість про життя" 
К.Паустовського). В зх.-європ. л-рах певну схожість 
з П. виявляють побудовані за хронологічним 
принципом сімейні нняни Т.Манна, Дж.Голсуорсі, 
Р. Мартен дю Ґара, Р.Роллана, Ф.Еріа, Б.Клавеля, 
Е.Базена, але при цьому зх. письменники все ж 
таки тяжіють до романної інтриги та завершеності. 
Взагалі видається не позбавленою підстав гіпотеза 
про те. шо два види епіч. прози (роман, новела — 
повість, оповідання) мають певні відповідності з 
двома типами ментальності, шо умовно 
визначаються як "зх ." та "сх. ". Саме з цих позицій 
можна пояснити поширеність жанру в рос. л-рі, в 
якому творили М.Карамзін, кн. В.Одоєвський, 
О.Бестужев-Марлінський, О.Вельтман, О.Пушкін, 
М.Гоголь, ^-Григорович, !.Тургенев, Л.Толстой, 
Ф.Достоєвський, А .Ч ехов, В.К ороленко, 
М.Горький, Є.Замятін, Б.Давреньов, О.Толстой, 
В.Катаєв, Ю.Олеша, М.Зошенко, К.Паустовський,

М .Ш олохов, О.Солженіиин, В .Н абоков. 
Ю.Наґібін, В.Некрасов, В.Тендряков, В.Белов, 
В.Солоухін, В.Аксьонов, Ч.Айтматов, Ф.іскандер, 
!.Грекова, В.Токарева, Г.Владімов та ін. В укр. л- 
рі жанр П. представлений в творчості Г.Квітки- 
Основ яненка, Т .Ш евченка, Марка Вовчка, 
Ю.Федьковича, П.Мирного, !.Нечуя-/1евицького, 
I.Франка, Лесі Українки, М.Коцюбинського. 
В.Винниченка, О.Кобилянської, М.Стельмаха,
O . Гончара, Ю.Мушкетика, П .Загребельного, 
М.Трублаїні та ін.

Серед білор. повістярів — Я.Колас, Я. Бриль. 
В.Биков; поль. —  Е.Ожешко, Б.Прус, С.Ж е- 
ромський, Я.івашкевич, чес. — Я.Неруда, Я.Галек, 
В.Свєтла, К. Чапек; болг. — І.Вазов, Т.Влайков, 
Елін.

У зх.-європ. та амер. л-рах слід відзначити 
повісті Ч.Діккенса, Е.По, Д.Еліста. Г.Флобера, бр. 
Е. та Ж. Гонкурів, Марка Твена, Ш. Андерсона. 
Шона О 'К ейсі, Е .Гем інгвея, В .Голдінга. 
Дж.Оддріджа, І. Во, Гарсія Маркеса та ін.. проте, 
говорити про П. стосовно зх. л-ри майже завжди 
доводиться з певною мірою приблизності.

Особливо слід відзначити різновид філос. - 
фант. П. Біля витоків цього типу П. лежать 
"Філософські повісті" Вольтера, визначені самим 
автором як "Contes philosophiques" —  буквально 
"філос. казки". В даному випадку франц. термін 
"казка" цілком правомірний, оскільки для цього 
різновиду П. характерні елементи чарівно:*мазям, 
фантастики, містики, а з ін. боку — притчевість, 
сатира, гротеск, (не випадково саме цей термін 
використовують для визначення своїх П бр 
Стругаиькі ("Понеділок починається в суботу: 
Казка для наукових співробітників молодшого 
віку", "Казка про трійку") та Ф.іскандер ("Кролики 
і удави", "Філософська казка"). За своєю сутністю 
П. є і тв., визначені трал, як ґотичн. романи — 
"Замок Отранто" X .Уолпола, "Ватек" Бекфорда, 
"Франкенштайн" М.Шеллі.

До того ж типу філос.-фант. П. належать казки- 
алегорії Е.Т А .Гофмана "Золотий горшик" і 
"Крихітка Цахес ", "Дивна історія Петера Шлеміля" 
А.Шаміссо, повісті В.Олоєвського "Сильфіда" і 
"Саламандра", "Петербурзькі повісті" М.Гоголя, 
"Дивна історія доктора Джекіля та містера Хайда "
P. Д.Стівенсона, "Фатальні яйця " і "Собаче серце" 
М.Булгакова, "31 червня" Дж.Б.Прістлі, "Пікнік 
на узбіччі" і "Слимак на схилі" бр. Стругацьких. 
Ф ілос. П. фактично є тв. письменників- 
екзистенціалістів Ж .П.Сартра ("Нудота") і А.Камю 
("Чужий").

Попри усю складність точної ідентифікації П. 
в системі прозових жанрів ця епіч. форма все ж 
таки цілком самобутня і грає важливу ролю в 
худож. осмисленні дійсності.

Юрія Полов

ПОДОРОЖ .
1). Специфічний жанр, який використовувався 

переважно в старовинній л-рі (до сер. XIX ст.) й 
сюжетно базувався виключно на переміщенні

419



ПОДОРОЖ

персонажа в просторі й часі. В цьому жанрі 
особливо виразно підтверджується місткість 
концепції хронотопу (М.Бахтін) як універсальної 
теор. моделі визначеності сюжетного руху 
"монтажем" худож. простору відповідно до задуму 
автора. Жанр П. відкривав широкі можливості 
автор, самовиразові й, водночас, етнографічно- 
побутовому описові. Генетично цей жанр виник зі 
спогадів, вражень,записів мандрівників; в свою 
чергу, П. є попередником дорожнього нарису 
наших днів. Специфічним варіантом П. є давн-рус. 
ходіння. П. тяжіє до сфери риторичних 
(позахудож.) жанрів, базуючись на документалізмі.

2 ). Піт. прийом в ін. жанрах (гол. чином 
прозово-романних), який допомагає чіткішій та 
виразнішій організації хронотопу тв.

З найлавн. часів мандрівка, різко міняючи 
образ світу в очах людини й збагачуючи її уявлення 
про ойкумену, була грунтом для висновків 
узагальнюючого, часом навіть монументального 
характеру. Тема П. розгорталася як шлях пізнання 
взагалі. Географічний вихід людини за межі дому, 
полісу й т.п. був небезпечним і часом жахливим 
(чудиська Енкіду та Хумбаба, які зустрічають 
Гільгамеша за стінами Уруку; змій, якого бачить 
на о-ві мандрівник з розбитого лавн-єґип. корабля; 
Сфінкс, який випробовує Еліпа; Страхіття- баба, 
котра оберігає колодязь в ірл. сазі "Пригоди синів 
Есхала Мугмадона" й т.п. Тут яскраво позначається 
вплив фольклору. Чужі краї були полем для 
фантазії. Гомерівський Одіссей мандрує серед 
чудовиськ і чаклунів, й навіть рання іст. проза греків 
сповнена напівфант. описами, як гіперборейський 
простір узимку в Геродота — "пір ям" (тобто 
снігом). У подальшому ант. л-ра розробляє мотив 
П. як у документальній прозі ("Записки" Цезаря 
та ін ), так і в худож. обробках міфін, шахрайсько- 
сатир, сюжетах, історіях розлучення закоханих 
тощо (Геліолор, Вергілій, Овілій, Лукіан, Петроній, 
Апулей та численні ін ). Проте спільна для всього 
давн. світу тенденція — згасання фант, мотивів й 
фіксація реальності та Я екзотики (оповідь про П. 
єгиптянина Ун-Амуна до Біблу) вже відрізняється 
від казок про колонізацію Африки або ж казки 
"Хитромудрий полководець Джуті"). Зворотне 
явише в стародавн. світі нехарактерне (напр., 
містичний рух сюжету в "Метаморфозах" Апудея).

Ще документадьнішою стає проза за Сер-віччя 
(хоча чудиськ і тут не бракувало нестачі). Записки 
та звіти місіонерів, воєначальників та прочан були 
спрямовані на фіксацію реальності: давався взнаки 
феномен об'єднання світу в післягеленістичні часи 
й взаємопроникнення культур. Для христ. 
прочанина, що прямував до Гробу Господнього, 
мусульман, регіон не був тою terra incognita, якою 
були Егейські острови для Одіссея. Тут почасти — 
джерела нов. прози романного типу, котра 
живиться фактами й прагне до освоєння "живого 
життя" ("М андрівка св. Брандана до Землі 
Обіцяної", VJ ст., або київ. "Ходіння ігумена 
Даниїла до Св. Землі", X! ст.). Зростає рол 
автобіограф ічного елементу, самовиразу

непересічної особистості, котра наважилася на 
тривалу й небезпечну мандрівку (кн. М.Подо про 
мандрівку до Китаю, ХІП ст.; "Ходіння за три моря" 
Афанасія Нікітіна, XV ст ). "П.-втаємничення" 
архаїчного типу майже згасає. Поруч з суто 
прочанськими тв. відзначимо "Християнську 
топографію Всесвіту" Козми індікопдова (VI ст ), 
яка мала своє продовження хіба що в історії про 
Св.Грааль. Чи не останнє духов, відлуння такої П - 
ініціаиії ми зустрічаємо в "Божественній комедії" 
Данте. Лимарський ром ам  насичує П. 
авантюрно-любовними елементами (оповіді про 
Амадіса Ґальського). Не продовжується у 

Звільненому Єрусалимі" Т .Т ассо , в 
шахрайському романі епохи бароко й т.п. 
Белетризація долає орієнтацію на втаємничення й 
тому, шо в ренесансну добу orbis terra rum перестає 
бути загадковим; вед. географічні відкриття 
деміфологізують і казк. Індію, і невідомі землі. 
Згасає й П. ініціація.

/1-ри арабо-мусульман. регіону тих часів 
мовлене не стосується. К ораи показує як 
провіденційну подію космічного масштабу духов, 
мандрівку Мохаммеда до Єрусалиму й звідти на 
небеса. Відповідно й в світській л-рі цього регіону 
П.-втаємничення — найхарактерніший сюжет. За 
Нізамі, напр., "жива вода пізнання знаходиться 
на Пн., в 4 0  днях шляху, в вічному мороці, "де 
немає гніву та гніту" ( Іскандер-наме"). Численні 
пригоди на зразок мандрівок Синдбада-морехолия 
з "Тисяча і одної ночі", здається, мають поруч з 
розважальним прихований, суфійний зміст. Але й 
тут документально-розважальна настанова домінує: 
Сулейман з Басри, IX ст.; Біруні, X XI ст.; Хосров, 
XI ст.; Ідрісі, XII ст.; аль Варлі, XIII ст. (згадується 
тут подекуди й Київ. Русь). В XV-XVI ст. 
документалізм бере гору в світ, масштабі: П. 
поступово перетворюється на позахудож. жанр, а 
записки мандрівників, інтерес до яких після вел. 
географічних відкриттів помножується на зрослі 
тиражі книг після Гутенберга, стають популярним 
читанням (Б./Іас К асас, X .Колумб, Амеріґо 
Веспуччі; згодом — Дж.Кук, В.Й .Берінг, 
Ж.Ф./Іаперузта ін ). Але з цієї стихії виростають й 
вед. романи — "Гаргантюа та Пантагрюель" 
Ф .Рабле, "Робінзон Крузо" Д.Дефо, "Утопія" 
Т.Мора, "Мандри Гуллівера" Дж.Свіфта, "Нова 
Атлантида" Ф .Бекона. П. стає поштовхом до 
виникнення "Луїзіади" /І.Камоенса, численних лір. 
тв. "Відкриття світу" переживає й книжність візант. 
культ, регіону, зокрема, слов'ян. На зміну фанг. 
"Сказанню про Індійське царство" (XV ст.) 
приходить реальна Індія Афанасія Нікітіна. В 
щоденнику митрополита московського (згодом 
кардинала) Ісілора, що їхав до Флоренції з метою 
підтримки унії з Римом (щоденник написано 
єпископом суздальським Авраамом) відбилося 
здивування й захоплення зх.-європ. цивілізацією 
(XV ст.), але ця тенденція не вкорінилася, так само, 
як і місія вигнаного з Москви Ісілора. Навпаки, 
розповсюджується в тому ж XV ст. серб, варіант 
"Александра", де описуються "кентаври", "люди

4 2 0



ПОДОРОЖ

одноногі" тощо. В  укр. словесності спостерігається 
нов. спалах зацікавлення чужими землями та 
власним духов, основами ("Книга беседы о пути 
ерусалимском" Даниїла Корсуньського, XVI ст.). 
Відкриває для себе Україну сірієць Павло 
Алеппський, який був вражений її високою 
культурою (XVII ст ).

З появою в полі зору світу України зросла 
кількість європ. іст.-літ. пам'яток, у яких йшлося 
про неї: зникає властива ренесансним часам 
квазінаук. ерудиція, підкреслюється об'єктивність 
розповіді, підсилюється своєрідна публіцистичність 
(часом, проте, набираючи характеру грубої 
тенденційності). Не визначено особливою роллю 
України між Зх. та Сх. напередодні й під час війни 
Богдана Хмельницького. Ситуація "подорожі" 
наявна й у тих тв., які було писано в дусі іст. 
узагальнення або дипломатичної реляції (напр., 
листи й мемуари, щоденники й брошури очевидців 
на зразок австрійця Е.Лассоти, француза Ж.Баре, 
італійців Д.Ліппомано та Д.Руджієрі й ін). Як 
подорожні нотатки побудовано "Подорож" П. 
делла Валле, що переконував Зх. в необхідності 
союзу з козаками; те саме можна сказати про 
"Подорожні нотатки" К.Гільдебрандта, швед, 
пастора, котрий змалював козаків як людей 
"хоробрих, мужніх, швидких, волелюбних" (XVII 
ст ). На особистих враженнях побудовано й 
відомий "Опис України" Г.-Л. де Боплана (1650), 
котрий показав козацьку проблему як одну з 
найголовніших в Речі Посполитій. Підсумковим 
став "Щоденник подорожі" У. фон Вердума, 
знімеченого француза (1671), в якому змальоване 
жорстоке спустошення краю після війн (саме на 
цьому, за спостереженнями Д.Н аливайка, 
будується образ України як "пустелі" у Вольтера 
та Дж.Байрона).

Чим далі просувався зх. мандрівник на Сх., тим 
тьмяніші були враження від нього. Так, в описі 
мандрівки Олеарія до Московії або в мемуарах (з 
елементами П.) англ, дипломата Горсея, шо не 
один рік прожив в Росії (XVI-поч. XVII ст ), відбито 
здивування перед цим багатим від природи краєм, 
де панує тиранія, відсутня приватна власність, отже 
й гідність особистості, й насаджується страх перед 
владою та холопська психологія.

"Відкриття світу" певною мірою закінчено в 
епоху Просвітництва, коли було складено наук, 
атлас Землі (звичайно, з неточностями). Але тема 
П. в л-рі входить в нове річише. З одного боку, 
мотив П. стає немов би необхідною ознакою нов. 
й найбільш вільного жанру — роману, а в деяких 
вилах його напр , пригодницькому романі, 
починає домінувати. Інерція П. як напучення й 
"пізнання-ініціаиії" спостерігається хіба що в таких 
стилізаціях, як класицистичні за духом "Пригоди 
Телемака" Ф.Фенелона або "Мандри молодого 
Анахарсіса " Ж.Бартелемі. Органічно включають 
мотиви П. мемуари (напр., "Записки" м-м де 
Жанліс, які починаються з опису мандрівки до 
Америки її батька та дядька, шо спричинилося до 
дальшого плину подій). Особливо ж сильний

поштовх використанню прийому П. дали 
сентименталісти, які центром ідейно- 
композиційного тяжіння зробили не "зови." 
(пейзаж, етнографія, пам'ятки чужої культури), а 
свідомість автора. Поч. поклав Л .С терн у 
"Сентиментальній подорож і". Такий само 
суб'єктивізм , шо знаменує прагнення до 
розкріпачення "я", відбивається в його наслідувача 
М.Карамзіна ("Листи російського мандрівника", які 
зробили справжню революцію в рос. словесності). 
Цікаво, що в цитаделі класицизму — Франції, де 
сентименталізм не без зусиль прокладав собі 
шлях, він часом виступає в формі суто 
суб'єктивного маніфесту я", начебто 
"замкненого" в своїх можливостях пересування 
( 'Подорож навколо моєї кімнати" Ж. де Местра). 
"Сповіддю душі" є й "Американська подорож" 
Р. де Шатобріана, "Подорож на Схід" А. де Ла- 
мартіна. Були й своєрідні варіанти: так, у відомому 
тв. О.Радіш ева "П одорож з П етербурга до 
Москви" глибоке й шире душевне зворушення 
автора, шо спостерігає приниження народу, 
виливається в суто громадянський, за генезою 
класицистичний пафос революціонаризму. Цей 
суб'єктивізм в добу романтизм у переростає в 
худож. заперечення ледь не всякого опису й 
абсолютизацію душевного поривання "непри­
каяної" особистості ("Подорож Чайльд-Гарольда' 
ЛжН.Г.Байрона). Натомість в реалізм і XIX ст. 
утверджується об'єктивізм, стиль нарису, хоча 
кращі тв. цього роду ніяк не приховують автор, 
"я" (Стендаль, П.М еріме, О.Пушкін). Стиль 
"самовиразу" в поєднанні з "об'єктивним описом " 
починають у сфері нарису-П. навіть вдало імітувати 
("Іспанські щоденники " рос. літератора П.Анне­
нкова, котрий писав їх в своєму петербурзькому 
кабінеті).

З підсиленням як суб'єктивності, так і 
описовості П. вона починає дедалі більше 
насичуватися політ, змістом. Відомо, напр., що 
вкрай крит. в змалюванні Росії, її засад та культури 
нариси маркіза А. де Кюстіна викликали обурення 
Миколи І, в той час, як поверхові й сповнені духу 
"развесистой клюквы" дорожні нариси О.Дюма- 
батька були сприйняті прихильно. Але попри усякі 
політ, ефекти як жанр, так і прийом П. стає в 2-й 
пол. XIX ст. невід'ємним елементом л-ри назагал. 
Поряд з літ. досконалими нарисами вчених та 
дослідників (Ч.Дарвін, Ф.Нансен та ін.) віддають 
належне П. письменники неоромант. спрямування 
(Р.Л.Стівенсон, Р.Мелвілл, Г.Хаггард, Дж. Конрад, 
Ж .Верн та ін.); у XX ст. ця картина не змінюється 
(Т.Хейєрлал, А.Фідлер, Ж .Кусто, Дж.Лондон, 
К.Чапек, Я.Дуріх, Е.Гемінгвей та ін.). Виникають 
також тв., розташовані немов би на межі д-ри й 
публіцистики: так, "Острів Сахалін" А.Чехов 
сподівався був захистити як вчену дисертацію.

Абсолютно закономірною є популярність 
мотиву П. (причому, часто ініиіаиійного типу) в л- 
рі постмодернізму: від її передтеч Дж.Джойса 
та Г.ґессе до М.Павича, У.Еко, К.Рансмайра та 
багатьох ін. Серед найновіших прикладів в укр. л-

421



ПОЕЗІЯ

pi — "П ерверзія" Ю.Андруховича, "Адепт" 
В.Єшкілєва та О. Гуцул яка, романи В.Кожелянка.

Семен Абрамович

П О Е ЗІЯ  (від греп. poesis — творчість) — 
форма словесної творчості, яка виступає в суч. л- 
рі рівноважною щодо прози, але іст. їй передує. 
В  фольклорі й на початкових стадіях формування 
л?р на живих нар. мовах саме П. виступає як 
домінанта. В історії складання най. л-р особливо 
значну ролю відіграють потужні поет, 
індивідуальності, з якими пов'язано становлення 
як л-ри народу, так і нормативів літ. мови (Гомер, 
Вергілій, Данте Аліг'єрі. О.Пушкін, Т.Шевченко, 
М .Емінеску, Ш .Пьотефі). які торують шлях 
прозаїкам, а не навпаки, — це свідчить про 
ферментну ролю саме поет, слова в розвої світ, л- 
ри. Від прози, що звичайно пов'язана з "нижчим ", 
утилітарним рівнем літ. осягнення буття й 
вирішенням громадських проблем, П. відрізняється 
установкою на образно-поет. самовираз 
особистості й фантазію. Функція П. — вивільнення 
свідомості від "буденного", яка завжди 
пов'язувалася з поняттями екстазу та натхнення. 
Недаремно сим волом  її від часів античності є 
образ Музи, яка підносить поета над буденністю. 
Сама словесна форма тут покликана стати "мовою 
богів", віршами, які ритмікою та фонічними 
прийомами наче прагнуть створити виший від 
буденності, гармонійний і прекрасний світ. Якщо 
проза може бути утилітарною або худож. (напр., 
філос. проза античності й ант. роман), то П. за 
природою своєю є виключно худож. творчістю, 
хоча її здобутки здавна й охоче використовувалися 
в сфері елоквенції. Пя установка на художність є 
сутністю П., а не вірш, організація мови сама по 
собі: Як бувають не-поет. вірші (напр., дилетантські 
ювілейні панегірики, дидактичні вірші), буває й 
поет, проза (напр.. лірична проза), шо тяжіє за 
принципами організації слова до художності й 
віршу. За ант.-класицистичними уявленнями (які, 
одначе, підтверджуються практикою всієї світ, л- 
ри). до сфери П. слід залічити епос, лірику та 
драму незалежно від того, написані вони віршами 
чи прозою , хоча в силу експресивності та 
суб'єктивності вірш, мови саме вона органічно 
тяжіє до поет, сфери і в буденній свідомості з нею 
ототожнюється.

Семен Абрамович

П О ЕЗІЯ В  П РО З! — невел. за обсягом ліро 
епіч. тв. у проз формі, в якому домінують ліризм, 
поет, звучання. Для цього своєрідного жанру, 
який завжди знаходиться в тісній взаємозалежності 
із літ. напрямами, характерні елементи вірш, 
ритму, стрункість ком позиції, особлива 
сконцентрованість змісту. Засновком жанру була 
бібл. лірика в прозі. В добу романтизму на цій 
основі, а також спираючись на франц. традиції 
проз перекладу віршів, формується П . в п. у франц. 
л-рі. Бертран створив зб. П. в п. "Нічний Ґаспар, 
фантазії в манері Рембранта і Калло" (вид! 1842),

де вишуканим пластичним стилем і ритмізованою 
мовою зображено повний привидів і жахів, 
фантастики й містики похмурий світ. Під впливом
A. Бертрана написав зб. "Маленькі поеми в прозі" 
(1869) Ш.Бодлер. Відтак жанр поширюється в ін. 
л-рах: І.Тургенєв "Вірші в прозі" ("Seniiia"), амер. 
письменниця Г.Стайн та ін.

В укр. л-рі П. в п. веде поч. від ритмізованої 
давн-рус. писемності, але основним джерелом є 
ліризація прози, яка відбувалася в л-рі внаслідок 
сильного впливу на неї фольклору. Першим укр. 
письменником, у творчості якого з'явилась П. в п. 
був М.Шашкевич ("Віра серця мого, як Бескид..."). 
До цього жанру звернулися також К. Климович 
("Знайдений скарб") і Г.Воробкевич ("Із сна ся 
здригнув... ", "Спомин"). V кін. X IX — на поч. XX 
ст. під впливом психологізму в л-рі відбувається 
своєрідна якісна зміна ліризму. Проза стає 
медитативною і сповідальною, а голос автора 
зливається з голосом лір. героя. Письменників не 
влаштовує просте запозичення з нар. творчості тем. 
худож. засобів, естет, ідеалів. Остаточно 
утвердився і отримав відносно закінчену форму 
жанр П. в п. в кін. XIX — на поч. XX ст. Важливою 
рисою розвитку П. в п. цього періоду Є ЦИКЛІЧНІСТЬ, 

шо свідчить про високий рівень розвитку жанру. 
Високохудож. цикли, в яких відчувається 
взаємовплив реалізму і романтизму, створили 
Дніпрова Чайка ("М орські малюнки"). 
М.Черемшина ("Листки"), М. Коцюбинський ("З 
глибини"), С.Яричевський ("Серце мовить"). П. в 
п. Дніпрової Чайки, В.Стефаника ("Амбіції"), 
Марка Черемшини, О.Кобилянської ("Рожі") 
відбивали твор. пошуки й свідчили про намагання 
звільнитися від шаблону, проти якого виступав 
І.Франко: " ... емансипація особистості автора за 
межі схоластики, повний розрив із будь-яким 
шаблоном". У 1-й чверті XX ст. П. в п. стала 
перехідною від лірики до епосу і як і ін. ліро- 
епіч. жанри виконувала функції вел. худож. форм. 
З П. в п. виступають П.Тичина, В.Еллан-Блакитний,
B. Чумак, М.Хвильовий. Десь з 1933 до 1946 у 
розвитку П. в п. наступила перерва; Досліджуваний 
жанр відійшов на другий план, поступившись 
місцем ін. вірш, і проз, формам. 1946 письменник 
із Закарпаття Ф.Потушняк створює цикл П уп 
під назвою "Дзвіночки". Дешо пізніше до цього 
жанру звертаю ться І.В ільле, Ю.Боршош- 
Кум'ятський, В.Мисик, І.Драч, А.Драгомирецькии, 
В.Чухліб.

Оксана іваскж

ПОЕМА (rpeu. р оіета від роіео — творю) — 
ліро-епіч. літ. вил з настановою на тривалу вірш, 
оповідь. За висловом Ю.Марцинкявічюса, П. — 
"найсвавільніший" жанр, шо ускладнює його теор. 
ідентифікацію. Насамперед вона не обтяжена 
тематичним завданням, шо зменшує ймовірність її 
жанр, очікування. Не підкреслює її спорідненість 
з епіч. жанрами. Власне ж від епосу в П. (яків ін. 
ліро-епіч. жанрах) — її наративність, яка властива 
не лише тв. з явно фабулізованим сюжетом, але й

4 2 2



ПОЕМА

— з істотною автор, рефлексією, яка по суті є 
ознакою ліризму. Співвідносність епіч. та лір. в 
різних модифікаціях П. не є, звичайно, постійною, 
особливо в іст. плані, але її родова структура 
залишається більш-менш усталеною: предмет автор, 
оповіді (чи то реальна подія, чи екзистенціальне 
самопочуття) переломлюється через свідомість лір. 
героя, насичується її персоніфікованістю, і т.ч. 
створюється цілісний образ цього предмету. Заг. 
експресивність П. є її домінантною ознакою, шо 
дозволяє вирізнити її серед таких спільно-родових 
жанрів, як вірш, повість і роман у віршах з більш 
рельєфною та реаліст, фабулою, хоча, напр., 
0 .Пушкін "Євгенія Онєгіна" визначав і як роман у 
віршах, і як П., "східні поеми" Дж.-Г.Байрона 
можна назвати вірш, повістями тошо.

Як і роман, П. належить до відкритих жанр, 
форм, які здатні на постійне засвоєння досвіду всіх 
літ. родів і навіть ін. видів мист-ва. Так, "Самсон" 
Дж.Мільтона (Англія, XVI!), Флорінла" Р.Памбо 
(Колумбія, XIX — XX), "Дзяли" А.Міцкевича, "В 
катакомбах", "Вавілонський полон" Лесі Українки 
мають драм, характер; "Книга скорботних пісень" 
Нарекаці (Вірменія, X), "Бустан" Сааді (Персія, ХШ), 
"Мойсей" і.Франка, "Дерева" М.Заболоцького 
(Росія, XX) належать до філос. П.; "Зерцало 
глупців" норманлсько-лат. письм. Нікела Вірекера 
(XII — XII!), "Сон" Т.Шевченка, "Сучасники" 
М.Некрасова, "Ботокуди" І.Франка, "Тьоркін на 
тому світі" О .Твардовського — П. з сатир, 
домінантою; до коміч. можна віднести П. "Мишача 
шамотня" М.Чоконаї-Вітеза (Угорщина, XVIII — 
XIX), "Євгеній Онєпн нашого часу" та "Кому на 
Русі жити погано" рос. поета-пародиста XIX ст. 
Д.Мінаєва; іст. П. є "Володимир Великий" 
Е.Ю.Сгагнеліуса (Швеція, XVIII — XIX), Гражина" 
та "Конрад Валленрод А.Міцкевича, "Маргер" 
В.Сирокомлі (Польща, XIX), "Три таверни" 
Е.А.Робінсона (США, XIX — XX), "Данило 
Галицький" М.Бажана; П .-казками вважають 
"Руслана і Людмилу" О.Пушкіна, "Коника- 
музиканта" Я.Полонського (Росія, XIX), "Витязя 
Яноша" Ш.Пьотефі (Угорщина, XIX), "Чумацький 
віз" Е.Руликовського; існують і П.-автобіографії — 
"Прелюдія, або Розвиток свідомості поета" 
В.Вордсворта (Англія, XVIII — XIX), "Мій родовід" 
Б.Ахмадуліної (Росія, XX); і П.-памфлет — "Битва 
старих та нових богів" Е. Парні (Франція, XVIII —
XIX) і П .-м істерія — "Торж ество смерті" 
В.Печеріна (Росія, XIX); і П.-лума — "Дума про 
Опанаса" Е.Багрииького (Росія, XX), і П.-реквієм
— Городок 1 9 3 2 "  О.Ольжича, "Реквієм " 
А.Ахматової, "Реквієм" Р.Рождеспвенського (Росія,
XX) ; і П.-ідилія — "Епітадаміон" Е .Спенсера 
(Англія, XVI, написана автор., т.зв. "спенсеровою 
строфою"); і П.-станси — "Станси на турнір" 
А.Поліціано (Італія, XV), і "П .-симфонія" — 
підзаголовок "Сковороди" П.Тичини тошо. Чи не 
найунікальнішими зразками жанру є проз. П. 
М.Гоголя "Мертві душі", Ю.Словацького "Ангелії" 
та О Довженка "Поема про море". В тому, що ці 
тв. названі письменниками П., вбачається глибоке

розуміння жанр, пафосу, який відповідає автор, 
бажанню надати предмету зображення певної епіч. 
ваги, тобто подати його в контексті абсолютних 
цінностей, а разом з тим відбити автор, пафос, лір. 
піднесеність.

Не можна не враховувати при теор. визначенні 
П. і стильові акценти тієї чи ін. літ. течії або культ, 
тр а д и ц ії Напр., "Витязь у тигровій шкурі" 
Ш.Руставелі (Грузія, XII), "Шахнаме" Фірдоусі 
(Персія, X — XI), "Закоханий Роланд" М.Боярло 
(Італія, XV), "Рінальдо" Т .Тассо (Італія, XVI) 
сприймаються в контексті лицарської л-ри.; 
галантно-преціозна П. у 20-х піснях Дж.Маріно 
(Італія, XVI — XVII) "Адоніс" пов'язана з б ар око , 
П. рос. поета XX В.Хлєбнікова Лаломир" — з 
ф утуризмом, П. "Євшан-зілля" М.Вороного —  з 
неором антизм ом  тошо. Вільно користується П. і 
строфічним репертуаром світ, лірики. Крім 
астрофічнихта строфоїдних П., є П., шо написані 
те р н и н а м и  ("Бож ественна комедія" Данте, 

Любовне видіння" Д ж .Бокаччо), о к т а в а м и  
("Шалений Роланд" італ. поета XV — XVI ст. 
Д.Аріосто, "Марина" М.Рильского), со н ета м и  
("Дочка Слави" Я.Коллара, "Суперечка" рос. поета 
XIX — XX ст. Вяч.Іванова), а напр., перша частина 
поеми cep-віч. поета Етберта Люттихського "Човен 
щедротний" починається моновіршами, потім 
продовжується двовіршами, тривіршами і т.д. 
Архітектонічна свобода П. проявляється і в її 
спроможності сполучатися з ін. П., утворюючи 
цикл. Напр., написана ге к за м е тр о м  П. візант. 
письменника XII ст. Іонанна Цепи "Догомерівські 
діяння" та "Післягомерівські діяння" (у двох 
частинах) складають своєрідну епопею, яка певною 
мірою наслідує "Іліаду"; п'ять П. азерб. поета XII
— XIII ст. Нізамі — "Скарбниця таємниць", Хосров 
і Ширін", "Лейлі і Меджнун", "Сім красунь" та 
"Іскандер-наме" складаються "хамсе" ("п'ятириия"); 
низка П. рос. поета XX ст. В .Д уговського 
складають у єдину кн. з наскрізною автор, думкою
— "Середина століття". Загалом жанр, структура 
П. вирізняється універсальною гнучкістю, т о  
зумовило її багату та плідну історію, а також 
значення в літ. світ, процесі. Європ. поемна 
традиція започаткована гомерівською Іліалою", 
яка на довгий час визначила епоху епіч., або 
героічної П. з характерним для неї прагненням 
всебічно усвідомити переломні для людей події. 
При цьому, незважаючи на драм, характер 
останніх, автор, пафос (апологетичний або навіть 
сатир.) стверджував кінцеву перевагу буття над 
історією, вічності над часом, колективної правди 
над індивідуальною. Така світоглядна змістовність 
епіч. П., принаймні, клас. доби, ототожнює її з 
епопеєю, яка в подальшому схрещенні з романом 
трасформується в ром ан -еп оп ею . В коло епіч. 
П. входять "Енеїда" рим. поета Верґілія (І ст. до 
н.е.), "Слово о полку Ігоревім" (XII), "Божествена 
комедія" Данте, "Визволений Єрусалим" Т.Тассо, 
"Дузіади" Д .К амоенса (Португалія, XVI), 
"Втрачений рай" Дж.Мільтона. В епоху класицизму 
з її орієнтацією на античність з'явилось багато тв.,

4 2 3



ПОЕМА

які намагались наслідувати клас, зразки, зокрема, 
"Іліалу" Гомера: "Франсіада" П.Ронсара (Франція, 
XVI). "Генріала" Вольтера (Франція, XVIII), 
"Росіяла" М .Х ераскова (XVIII), "М есіала" 
Ф.Клопштока (Німеччина. XVIII) та ін. нац. епіч. 
П. Крім цих "високих" за жанром псевлоклас. П., 
виникли й ін.. які знижували (травестіювали) 
витвори минулого, насамперед. Верґілієву 
"Енеїду", шо було симптоматичним знаком кін. епіч. 
П. Це ірої-коміч. тв.: "Іліада навиворіт" К.Маріво 
(Франція, XVII — XVIII), "Орлеанська ліва" 
Вольтера (XVIII),"Енеіда" ! .К отляревського, 
"Горпинида, або Викрадена П розерпина" 
П.Білецького-Носенка (Україна, XVIII — XIX), 
"Вергілієва Енейла навиворіт" М.Осипова (Росія,
XVIII) , "Мишеїла" І.Красииького (Польща, XVIII). 
"Циганіада" Й.Будай-Деляну (Румунія. XVIII —
XIX) , білор. анонімна "Єнеіда навиворіт" (1 пол. 
XIX) та ін. До XVIII ст. проіснувала й лилактична 
П., першим зразком якої були Георгіки" Верґілія, 
присвячені селянській праці. Особливого значення 
вона набула за Сер-віччя у зв'язку з роз­
повсюдженням христ. ідеалів. Кіпріан, Пруленцій, 
Дракомгій, Іларій з Пуатьє, Ювенк, Аратор та ін. у 
вірш, формі створили алегоричні тв. з повчально- 
навчальною метою знайомства читача з іст. та 
біографічними епізодами зі Ст. та Нов. Завіту. 
Багато тв. дидактичного напрямку були за суттю 
моральною проповіддю, про що свідчать їх назви, 
напр., "Про народження гріха" (Пруленцій, VI),

Про вісім найголовніших пороків" (Герман 
Розслаблений. XI), "Справжнє зображення життя 
гідної людини" М.Рея (Польша, XVI), хоча вони і не 
вичерпують всієї проблематики цієї жанр, форми 
("Міркування у віршах про людину" Вольтера).

До популярних жанрів належала й описова П . 
зі споглядальним (позаконфліктним) ставленням ло 
дійсності та відповідним йому наративним 
(фабульним) відтворенням предмету зображення. 
Ним найчастіше бувають явища природи, краєвид, 
етнічні звичаї тошо, що дає підставу умовно назвати 
описову П , принаймні деякі її зразки, поширеною 
екфразою (екфразіс). До цього типу П. належать 
"Наука кохання" рим. поета І ст. до н е. — І сг.н.е. 
Овідія та його незавершені "Фасти" — календар 
пам'ятних дат Рим. Імперії. "Сади", "Сільський 
житель, або Французькі Георгіки", "Нещастя та 
співчуття", "Три царства природи" франи. поета 
XVIII — XIX Ж.Деліля. "Пори року" англ, поета 
XVIII Дж.Томсона, "Альпи" нім.-мов. швейи. поета 
XVIII ст. А. фон Галлера, поль. поеми — "Софіївка"
С.Трембеиького, "Рільництво" Л Б.Томашев- 
ського, "Польське поміщицтво" К.Козьмяна та ін. 
Більшість цих тв. містила в собі дидактичну мету. 
Однією з варіацій описової П. була наук. П. як 
жанр, різновид наукової поезії ("Про природу 
речей" рим. поета І ст. до н.е. Тіта Дукреція Кара, 
котрий започаткував традицію наук. П. в європ. л- 
рі., "Про вплив трав" Одона Менгського, "Книга 
про каміння" Марборда Рейнського та ін.).

Поступово дидактична та описова П. втратили 
актуальність, шо спричинило крит. судження про

них, напр., нім. просвітителя Ґ.Е .Л ессінга 
("Лаокоон, або Про межі малярства та поезії". 
1766). Романтизм з його негативним ставленням 
до раціоналістичної регламентації худож. мислення 
і тяжінням до родового та жанр, синтезу створює 
нову модифікацію П. — романт. П. До неї 
належать "Ґя у р ", "К аїн ", "Манфред", 
"Паломництво Чайльл Гарольда" Дж.Байрона, 
"Ґр аж ін а", "Конрад Валленрод", "Дзяди"
A. Міцкевича, "Анґеллі" (прозова), "Король-Дух" 
Ю .Словацького, "Німеччина, зимова казка" 
Г.Гайне, "Цигани". "Бахчисарайський фонтан" 
О.Пушкіна, "Демон", "Миирі" М.Лермонтова,
Лучаферул" М.Емінеску, "Червона Діброва'

B. Александрі, "Лореці Сако", "Ануш ' О.Туманяна. 
"Гайдамаки", "Гамалія", "Єретик" Т.Шевченка, 
"Полонянка" Е.Ечеверрії (Аргентина), "Пісня про 
Гайавату" Г. Лонгфелло (США) та ін. В цих П. на 
тому чи ін. рівні визначеності співіснують дві жанр, 
тенденції — лір. та епіч., антитетична напруга між 
якими має світоглядне значення, позаяк виражає 
усталену для романтизму концепцію "двох світів". 
Перша зумовлена іст. нов. самопочуттям людини, 
а саме — П відчуженістю від дійсності, недовірою 
до життя, яке спричиняє неможливість або 
небажання егоїстичного героя подолати 
екзистенціальні перешкоди і тому повернутися в 
лоно колективного буття. Друга тенденція, 
протилежна першій, струкгурується насамперед в 
іст-героїчній П., актуальність якої пов'язана з 
романт. пошуками тих аксіологічних орієнтирів в 
ідеалізованому часі чи просторі (перш за все в 
легендарному минулому та екзотичних країнах), 
зміст яких викликав би у читача крит. ставлення 
до суч. йому дійсності як такої, шо не відповідає 
уяві вільної та розвинутої особистості про належне 
існування. Романт. ідея життя втілюється в образі 
(колективного чи персоніфікованого) цілісного 
героя, вчинки якого і доля загалом знаходяться у 
злагоді, якшо не з навколишнім світом, то, 
принаймні, з природою та історією. В подальшому 
світоглядна змістовність романт. П. стає фактом 
духов історії, але жанр. — продовжує впливати 
на весь розвиток П. як такої. Це насамперед 
проявляється в поглибленні ліризації П., 
закономірність якої зазначив ще В.Бєлінський. Але 
незважаючи на появу навіть лір. П., говорити про 
її деепізацію неможливо, про шо свідчать такі епіч. 
за характером тв., як "Сонячна Вірменія", "Золоте 
століття" Вірменії" О.Вананлециі (Вірменія, XVHI 
— XIX), "Легенда про старого мореплавця"
C. Т.Кольрілжа (Англія, XVHI —  XIX), "Кому на Русі 
жити добре" М.Некрасова, "Ж ених" сербо­
лужицького поета XIX — XX  ст. Я.Барта- 
Чишинського, "Війна і мир" В.Маяковського, "Can­
tos" Е.Паунда (США, XJX — XX), "Країна Муравія" 
О .Твардовського, "С тіна", "К ров та попіл" 
Ю.Марцинкявічюса (Литва, XX) та ін.

Ознаками ліризаиії П. є використання монтажу 
з послабленим архітектонічним зв'язком між окр. 
частинами тв., композиційна асоціативність, 
просторово-часова фрагментарність, мала сюжето-

424



полошзми

твірна роля фабули, сюжетна інтровертність, 
словесний полістилізм тошо ("Хмара в штанах 
Маяковського. "Лванадцять" О.Блока, Анна 
Снегіна" С Єсєніна, "Шуролов М.Нветаєвої, 
Ейнштейніана О .Ваиієтіса, "Напередодні" 

В.Лесина. Зачарований трамвай Р.Братуня. 
Оза АВознесенського. "Вертеп". Говорити, 

мовчати і говорити знову Г.Чубая та ін.) Загалом 
суч. історія П. лає підставу для теор. визначення її 
родових властивостей як переважно ліро-епіч. за 
своїм характером.

Борис /вамюк

ПОЗИТИВЇЗМ (франц. posifiuisme. віл лат. 
posiifuus позитивний) 1 . Філос.-наукознавчий 
напрямок, іцо вілкилає «метафізику», філос. 
спекуляиії. вважає: філософія не має права на 
існування як самостійна наука, а може й повинна 
лише узагальнювати «позитивні» знання, шо їх 
осягнуто в конкретних науках шляхом опису (не 
пояснення) та систематизації Засновником П. був 
франц. філософ О.Конт (1798-1857). У «Курсі 
позитивної ф ілософ ії» він. заперечуючи 
теологічну і метафізичну форми пізнання, бачив 
у орієнтації на точні і природничі науки справжню 
науковість, поширював їх на вивчення явиш 
культури ("Сусп. явише, як явише людське, 
безсумнівно повинно бути зараховано до числа 
явиш фізіологічних») Йому належить і термін П. 
Серед ін. представників П. найвіломіші: у Франції 
І.Тен (1828-93), Е.Ж.Рєнан (1823-92). в Англії — 
Г.Спенсер (1820-1903). П. мав значний вплив на 
методологію природничих і гуманітарних наук, у 
тому числі фольклористики та літ-знавства. У 
хулож. л-рі. театрі та кіно П. став засновком теорії 
та практики натуралізму, веризму й неореалізму.

2. Напрямок у літ-знавчих дослідженнях 2-ї 
пол XIX ст.. який спирався на засади філос. П. 
Склалися дві основні тенденції. Сцієнтична, шо 
прагнула до віднайдення та формування 
універсальних законів літ. розвою: уподібнюючи 
літ-знавство (як і ін. сусп. науки) природничим, 
трактувала л-ру в детерміністичний спосіб. 
Найвидатнішим репрезентантом був Тен 
(Культурно-історична ш кола) Ін представник 
цієї тенденції В .Шерер наголошував на потребі 
виділяти в л-рі Ererbtes. E rJerntes. Erlebies 
(успадковане, вивчене, пережите). Лруга 
тенденція була спрямована на ф ілолого- 
фактографічний опис фактів. Особливе місце 
посідав франц. позитивіст Брюнетьєр. який 
найпослідовніше розглядав літ. процес, надто 

'історію жанрів, з позиції дарвінівської 
еволюційної теорії. На зламі XIX -  X X  ст. 
починається негативне ставлення до літ-знавчого 
П. Найгостріше виступив проти уподібнення 
гуманітарних наук (у тому числі літ-знавства) 
природничим нім. ф ілософ  і культуролог 
В.Дільтей. Певні елементи П. знайшли розвиток 
у подальших літ-завчих дослідженнях. П. мав 
значний вплив також на критику.

Юрм* Попов

ПОЛГГИЧНА (СОШАЛЬНА) КОМЕДІЯ — 
драм.ж а н р , сутність якого полягає в сатир, 
зображенні соп. явиш.

Найдавнішим жанр різновидом П.к. (і європ. 
комедії назагал) була ст-аттична к о м ед ія  Вона 
мала чітко вироблену структуру, де реаліст, 
складники поєднувалися з умовно-ф ант., 
гротескними та пародійними, з напівпубліцистичними 
автор, відвертими або алюзійними нападами на 
конкретних осіб і сусп. явиша Ідейний сенс 
розкривався в прямому вигляді в агоні — 
сперечанні двох антагоністів (саме тут 
концентровано викладалася автор, позиція) і в 
п ар аб ас: — безпосередніх зверненнях до глядачів, 
що чергувалися з зображуваними сюжетними 
епізодами. Зародження ст-аттичної комедії 
припадає на кін. VI ст. до н е. (комедії Епіхарма, 
шо не дійшли до нас), розквіт — творчість батька 
комедії" Арістофана ("Х м ари". Птахи . 
"Лісістрата", "Жінки в народних зборах" та ін ). В 
останні роки життя Арістофана гострота політ, 
сатири в його творчості ослабла (напр , "Плугос"). 
Cep-аттичній комедії тою мірою, якою ми її знаємо
— тексти майже не дійшли — політ, сатира не
притаманна. Традиції ст-аттичної комедії, 
зокрема, використання парабаси. не зникали 
протягом віків. Елементи політ, сатири час від 
часу мали місце в пізнішій європ. драматургії 
("Тартю ф , або Облесник" Ж .Б .М о л ьєр а. 
"Безумний день, або Весілля Ф ігаро 
П .О .Бомарш е, Н ед ор осток ' Л .Ф он візін а. 
"Вкрадений л и ст ' Й ./І.Карадж але. "Пані 
міністерша " Б.Нушича та ін ). але не були 
вирішальними для формування й розвитку 
новоєвроп. комедійних жанрів. Лише в XX ст. П.к. 
знову досягає розквіту в агітаційній драматургії 
реаліст, умовності (В.Маяковський: Містерія-
буфф", "Клоп", "Лазня": Б .Брехт: "Карьера 
Артуро У ї", "Швейк у другій світовій війні ; 
О.Вишня: "Вій", "Запорожець за Лунаєм ': Назим 
Хікмет: "Чи був Іван Іванович? Тартюф-59 ").

Людмила Волхова

ПОЛОНЇЗМИ (новолат. poionus — польський)
— різновид в а р в а р и зм ів : слово чи вислів, шо 
запозичені з поль. мови, або ж створені на її кшталт. 
В  укр. мові П. складають чи не найчисельнішу групу 
слів чужомов. походження (пан, ;іерепрошую. 
повинен, цікавий тощо). Багато П. в свою чергу 
походять з нім. мови. Тому їх можна розглядати і як 
германізми (барва, гетьман, шкода). Наявність П. в 
укр. мові спричинена близькістю іст. долі двох народів. 
П. проникали в різні іст. періоди, за різних обставин. 
В окр. випадках важко відмежувати П. від давн- 
слов ян.. давн-рус. слів, які. можливо, збереглися в 
укр. мові (на відміну від рос. мови) під ПОЛЬ, впливом. 
Вел. кількість П. ввійшла в нар. і літ. мову за часів 
перебування України в складі Жечі Посполітоі 
(гетьман, добродій, кроква, дановий). Треія група П.
— слова, то  вкорінилися в Зх. Україні, насамперед у 
Галичині, протягом спільного з поляками перебування 
в складі Габсбурзької імперії.

4 2 5



ПОРІВНЯЛЬНА МЇФОЛОПЯ

Перенасичення П. спричиняло тенденції 
пуризму: очиніення віл них укр. мови. Показова, 
напр.. позииія М.Старицького стосовно мови його 
іст. роману 'Оборона Буші". яку він виклав у листі 
релакторові журналу "Зоря" В./Іукичу: "Щодо 
полонізмів, то я їх зуживаю умисне в розмові 
поляків, шоб обарвиги м належним кольором... 
Такі полонізми, рали окраси мови, я б прохав 
лишити, бо, якби розмовляв француз, то леякі 
слова я б лишив французькі, а німцеві -  німецькі. 
Лруга річ. коли велеться розмова віл автора чи 
віл русина, там уже полонізми касуйте"

V красному письменстві причини наявності та 
функціональність використання П. різноманітні. В 
XVI-XVIH ст. П виступають як унормований 
склалник літ. мови Напр.. у Думі пана гетьмана 
Мазепи : През незголу всі пропали. Самі себе 
звоювали. Нехай вічна буле слава. Же през шаблі 
маєш право . П. є вагомим органічним складником 
мови зх-укр. письменників XIX -  1-ої пол. XX ст.

Якшо поминути ситуації усвідомленого ЧИ І 
неусвіломпеного вживання П . то можна виділити 
три випадки худож. цілеспрямованого 
використання П.

1) П. як скзотизмм— для мов. характеристики 
дійових осіб — ПОЛЯЗ̂ В, як от у комедії 1 Кочерги

Фея гіркого мигдалю":
Пшеменський: Моє шанування найпснькнєйшій 

пані < ...>
Францишка: А може пан хоче кави? Чи 

яенгжини? < ...>
Пшеменський: Лзєнкуєм... як пані знає, я зараз 

жонлпею в Боростовського.
2) П. як історизми, коли П. вживаються й у 

мові автора чи персонажів — неподяків. Напр.. у 
іст. повісті Б./Іепкого "Крутіж": "До них посполиті 
пристали і зчинили різню. П'ять хоругвів 
шонайкрашого в світі війська покотом лягло".

3) Обидві функції можуть поєднуватися. Так, 
в остаточному тексті роману "Оборона Буші' П. 
відіграють подвійну ролю: історизмів і водночас 
мов -нац. характеристики Напр.. П. у мов. партії 
коронного гетьмана графа Стефана Потоиького: 
бардзо. кобіги, ойчизна, пшепрашам.

4) П. — жаргонізм, елемент канцелярського 
жаргону XVII — поч. XIX ст.

Анатолій Волков

ПОРІВНЯЛЬНА МІФО/ЮПЯ — магістраль 
на галузь вивчення міфів народів світу, в межах 
якої досягнуто найбільш відчутних і значних наук, 
результатів. Завдяки використанню дуже широкого 
фактичного матеріалу в П. м. вирішується шерег 
найрізноманітніших проблем, починаючи від міфу 
як явиша і закінчуючи психологією міфу. П. м. в 
зв'язку з цим включає в себе й різні напрямки світ, 
наук, лумки.

Вивчення міфів започатковано вже в 
античності Основною проблемою, яка вирішу­
валася в цей період, була спроба визначення 
зв язку між раціональним знанням та міфол. 
оповідкою (власне, з цього починається розвиток

ант. філософії). Найбільш поширеним, домінуючим 
було алегоричне розуміння міфів. Софісти і стоїки 
бачили в богах їх персоніфіковані функції, 
епікурейці вважали, шо міфи створені на основі 
іст. фактів як такі, що відверто підтримують жерців, 
правителів тошо. Платонівська інтерпретація міфів 
має філос.-символічний характер. Евгемер (111 ст. 
до н е.) в міфічних образах вбачав обожнених іст. 
діячів та героїв Такий погляд на міфи існував і 
пізніше, носячи назву евгемеристичного.

В сер. віки христ. теологами були використані 
всі можливості для дискредитації ант. міфології. 
При ньому використовувалися або епікурейська й 
евґемеристична інтерпретації, або ант. божества 
оголошувалися бісами. Епоха Відродження 
відтворила інтерес до ант. міфології, вбачаючи в 
ній реалізацію почуттів і пристрастей еманси- 
пованої людини. Домінуючою в розумінні міфів с 
їх алегорична інтерпретація (трактат Дж.Боккаччо, 
пізніше — тв. Ф. Бекона та ін). Величезне значення 
для вивчення міфів народів світу мало відкриття 
Америки. Цей факт дав поштовх ддя пошуку нов. 
підходів у розумінні міфів як явиша. їх типол. рис

Виникають перші спроби П.м.: Ж Ф.Дафіто 
1 7 2 4  пише роботу Звичаї амер. дикунів в 
порівнянні із звичаями давніх часів", в якій 
зіставляються лавньогрец. культура з культурою 
пн.-амер. індіанців. Найбільш визначною в цей 
період є філософія міфа Дж Віко, викладена в 
праиі "Засади нової науки" (1 7 2 5  р ) , яка 
започаткувала власне всі майбутні напрямки у 
вивченні міфів (типи міфічного мислення, 
психологія міфу, синкретизм тощо). Просвітництво 
(Вольтер. Д.Ділро, М.Монтеск'є та ін.) у міфах 
вбачало реалізацію темних забобонів, омани та 
примітивності. Тому доба Просвітництва з її заг. 
негативізмом стосовно міфології не могла внести 
в науку про міф шо-небудь істотно вагоме. 
Цікавою і нов. для свого часу т.з. на міф є філос. 
концепція Й.Гердера, який розглядає міфи різних 
народів як космічні феномени . феномени мудрості 
й нац. своєрідності.

Шелдінг розумів міф як естет, феномен, шо 
займає своєрідне місце між природою та власне 
мист-вом. У поглядах Шелдінга остаточно 
оформилася романт. ф ілософія міфу, було 
подолане алегоричне трактування міфу на користь 
символічному Визначною була праця Я.Грімма 
"Німецька міфологія (1835), в якій казка постає 
як одна із древніх форм людської творчості, як 
пам'ятник народного духу", як відображення 
міфів народу.

Вся 2-а пол. XIX ст. ознаменувала себе 
протиставленням двох шкіл, шо дотримувалися 
різних принципів у визначенні міфів та різних 
поглядів на їхню природу та існування. 
М іф м ю гіч м а  ш к о д а , наук, засади якої 
започаткував Я.Грімм, не розірвавши з романт. 
традиціями, широко використовувала методи та 
надбання порівн. індоєвроп. мовознавства, 
намагаючись реконструювати індоєвроп. 
міфологію шляхом етимолог, зіставлень у межах

4 2 6



ПОРШНЯЛЬНА НИФОЛОПЯ

індоєвроп. мов (нім. вчені В .Шварц. В.Мангард, 
А.Кун, англ. — М. Мюллер. рос. — Ф.Буслаєв, 
О.Афанасьєв, укр. — О.Потебня). Мюллер створив 
теорію, в якій виникнення міфів постає як наслідок 
хвороби мови". Згідно з цією теорією, міф виник 

толі, коли починає затемнюватись, забуватись 
первинний зміст метафоричних епітетів, якими 
первісна людина позначус й називає об єкти 
навколишнього середовища та їх властивості. В 
межах міфол. школи боги постають солярними 
символами (Мюллер), або образним узагальненням 
метеорологічних (грозових) явищ (Кун, Шварц). 
Міфол. школа стала першою спробою серйозного 
використання порівн.-іст. інлоєвроп. мовознавства 
для вивчення та реконструкції міфів, і. хоча в 
подальшому міфолог, вчення цього напрямку було 
значною мірою кореговане нов. надбаннями 
індоєвропеїстики, і в ньому виявилися хибними 
теорія хвороби мови та зведення міфів до 
небесних природних явиш, воно посідає визначне 
місце в історії європ. та світ науки про міфи.

Другою визначною школою XIX ст. у вивченні 
міфів була антропо/уогмна або еволюціоністська 
шкода, засновником якої визнають Е.Б Тейлора. 
Її основне ядро склалося в Англії як результат 
перших наук досліджень порівн. етнографії. Оси. 
матеріалом були етнографічні факти архаїчних 
племен у порівнянні з етнографічними циві­
лізованих народів (Е./Іанґ. Г.Спенсер та ін.).

Виникнення міфів Тейлор пов'язував не з 
натуралізмом", а з анімізмом", уявленнями про 

душу, які виникли ще в епоху первісного стану 
людини внаслідок її роздумів над смертю, хворо­
бами, снами тошо. Міф. на думку Тейлора, виник 
як результат раціонального, логічного пояснення 
загадкових для людини явищ. Не було своєрідне 
ототожнення міфів з "первісною наукою". Але цей 
метод руйнував міф як такий якраз завдяки тому, 
шо пояснював його як феномен суто 
раціоналістичний: з одного боку, відбувалося 
буцімто повне й вичерпне пояснення міфу як 
феномену, а з ін. — цей феномен руйнувався 
завдяки процесові самого пояснення.

Значно розширив і певним чином змінив та 
доповнив знання про міф Дж.Фрезер. Він у основу 
пояснення міфу поклав не анімізм, а магію, яку 
вважав універсальною лавн. формою світогляду. В 
теорії Фрезера міф виступав не усвідомленою 
формою пояснення світу ("первісна наука"), а 
відображенням древнього ритуального дійства 
(обряду). Т. ч.. міф є своєрідним супроводом 
ритуалу, ритуал з цієї т.а займає приорітетне місце. 
Величезний вплт-гв на подальший розвиток науки про 
міф Фрезер мав завдяки своїй феноменальній праці 
"Золота гілка" (1890). в якій зібрано й досліджено 
величезний міфічний матеріал народів світу, 
пов'язаний з аграрними культами "помираючих" та 
воскресаючих" богів. Осмислюючи ці ритуали. 

Фрезер створює універсальну модель типол. 
повторюваних у різних кінцях світу міфопоет. 
картин світу, шо притаманні людині на ранніх стадіях 
її розвитку (Мкфопоегична модель св&у)

Теорія Фрезера дала поштовх розвиткові й 
розповсюдженню ритуалістичної доктрини, яка 
набула найбільш заверш еної форми в 
Кембріджській школі клас, філології (А.Б.Кук. 
Г.Маррі, Л Харрісон. Ф.М Корнфорл). Пя школа 
вбачала в ритуалі джерело не тільки мист-ва 
давнього світу, але й ін. форм сусп. свідомості 
(релігія, філософія тошо). При цьому слід 
зазначити, шо ритуалізмояі віддав данину ше до 
Кембріджської школи акал. О.Всселовський, 
запропонувавши ширшу доктрину зв язку та участі 
ритуалів у розвитку не лише окр. жанр. форм, 
мотивів та сюжетів, а цілих родів п-ри. і ло певної 
міри мист-ва взагалі. Ритуалістична теорія в науці 
про міфи в 1-й пол. XX ст. посідає чільне місце. В 
багатьох працях відомих вчених (О Лжеймс. 
Т .Х .Гастер. С .Х.Хук, Ф .Реглан. С.Е.Гаймац) 
ритуалізм набуває з часом гіпертрофованого 
значення. Напр., положення, шо всі тексти, які не 
вписуються в ритуальне дійство, не є міфами, а 
текстами ін. жанр, форми (казка, легенда, переказ) 
(Реглан). Крайнощі в ритуалістичньп! теорії 
породили крит. ставлення й оцінки ло неї з боку 
багатьох вчених (К .Л еві-С трос. У Баском, 
Лж.Фонтенрозта ін ). Так. Е.Станнер на прикладі 
пн.-австралійських, племен показав, шо є ряд міфів, 
які не пов'язані з ритуалом і не походять від нього, 
і є ряд ритуалів та обрядів, не пов'язаних з міфами.

Помітне місце в науці про міфи посідає 
функціональна шкода, яка була започаткована 
роботою англ, вченого Б.Малиновського Міф у 
первісній психології" (1926). Малиновський 
доводить, шо міф у своєму функціонуванні 
переслідує суто практичні цілі. Його завдання 
полягає в підтримці культури етносу, передаванні 
досвіду, підкоренні свавільної свідомості "дикуна" 
інтересам колективу тошо. Всі ці функції 
виконуються завдяки апелюванню ло надзвичайної 
реальності праіст. подій, у яких все бере свій 
початок, якими все пояснюється, завдяки яким 
існує Всесвіт. Міф. на думку Малиновського. 
виступає свяшенним текстом і сприймається 
первісною свідомістю тільки в ньому й ніякому ін. 
статусі. Підтримка порядку в космосі шляхом 
обрядових дійств, шо повторюються відповідно до 
космічного ритму, тісно пов'язує міф з обрядом, 
вказуючи на його функціональне значення 
(К.Т.Пройс. "Релігійний обряд і міф". 1933).

Представники франи. соціологічної школи 
(Е.Люркгейм, /Іеві-Брюль) при вивченні міфів 
брали за основу не індивідуальну психологію, як 
англ, вчені, а психологію соціуму, колективу, 
вказуючи на специфічні відмінності останньої і 
вважаючи її виразником колективної, сой. 
реальності. В межах соціологічної школи 
розроблялися проблеми походження ранніх форм 
релігії. її зв'язку з міфом. На перший план 
висувається тотемічна міфологія, яка пояспюс 
модель родової організації й сама служить 
підтримці цієї моделі. Особливу увагу при вивчеі и 1І 
міфів в XX ст. викликає не стільки сам міф і його 
функціонування, скільки своєрідність і специфіка

4 2 7



ПОРІВНЯЛЬНА 1ШФОЛОПЯ

міфічного мислення, тобто модель міфолог, 
свідомості взагалі.  ̂ Виходячи із сон. психології. 
Леві-Брюль. аналізуючи міфи Австралії, Океанії та 
Африки, доводить, шо міфол. мислення 
відрізняється від наук., воно є лологічним. але 
зберігає свою логіку, в межах якої міф є достатнім 
для самого себе, тільки собок^ пояснюється, тобто 
міфол. мислення не є алогічним. Міфол. мислення 
в формах колективних уявлень (міфів) виступає в 
статусі віри, а не роздумів, тобто світ в уяві 

дикуна" виступає єдиним і не має поділу на 
реальний і надприродний. Леві-Брюль вивів закон 
співприсутності. якому підкорені колективні 
уявлення при виникненні асоніаиій — містичного 
зв язку між тотемічним колективом і країною світу, 
країною світу й рослинами, міфічними тваринами, 
вітрами, ріками, морями, небом тощо, тобто всім 
сушим.

Помітний внесок у дослідження міфологічного 
мислення вніс нім. філософ С.Кассірер. шо став 
засновником символічної теорії міфа. Міфологія, 
на його думку, виступає замкненою символічною 
системою, яка має специфічні властивості й 
об'єднана своєрідним моделюванням дійсності та 
функціонування. В пій системі у символічних 
формах відбувається особлива об єктиваиія 
почуттєвих даних та емоцій. Конкретно-чуттєве 
мислення, на думку Кассірера, може узагальню­
вати. тільки стаючи знаком, символом-, конкретні 
предмети і явиша можуть ставати знаками ін. 
предметів та явиш, при цьому не втрачаючи 
конкретності. Тобто цей процес є процесом 
символічного замінювання одного ін. Міфічне 
мислення постає певним кодом, який вимагає 
наявності дешифруючого колу, ключа. В процесі 
пошуків цього ключа Кассірером були виявлені 
фундаментальні структури міфол. мислення й 
природи міфічного символізму, тобто виявлені 
закономірності символічного керування дійсністю. 
Вони пояснюються специфікою міфЬл. мислення, 
яке. за Кассірером. не розрізняє реального й 
ідеального, предмету й образу, тіла і якості; 
відносини не синтезуються, але ототожнюються. 
Частина функціонально тотожна цілому, весь 
космос побудований на опозиції "сакрального" 
(свящ енного, магічного," вічного тошо) та 
профанного" (емпіричного, плинного, іст. тошо). 

Цією своєрідністю міфол. мислення пояснюється , 
міфол.уявлення про час та простір і числа.

Особлива зацікавленість у вивченні специфіки 
міфіч. мислення знайшла своє втілення в роботах 
нім. психолога А.Вундта, який вважає, що в генезі 
міфів особливу ролю відіграють снобачення. 
асоціативні ланцюги, афективні стани. Вважаючи 
афективні стани та снобачення спорідненими з 
міфами (продукти фантазії), З.Фройл та його 
послідовники приділяли особливу увагу цій стороні 
буття людської свідомості. Для Фройда це, перш 
за все, ідея інфантильного сексуального потягу до 
батьків протилежної статі, який поступово 
оф ормлюється в т.зв. Я д іп ів  к о м п л е к с  і 
витісняється в підсвідомість, доповнюючись ін.

сексуальними комплексами і знаходячи час від часу 
реалізацію в сновидіннях тощо. Фройдисти 
розглядають міфи як пряме відображення цієї 
психол. ситуації.

Виходячи із символічної інтерпретації міфів та 
колективних уявлень, швайц. вчений К.Юнг 
доводив, шо, враховуючи спільність у різних видах 
людської свідомості (міф. сни. поезія), можна 
вивести колективно-підсвідомі міфоподібні 
символи архстипи Архетипи у Юнга — це 
структури первинних образів колективної 
неусвідомлюваної фантазії. Проте такий погляд на 
міф приховує в собі небезпеку звести міф до будь- 
якої форми людської фантазії (сон. галюиінація 
тошо). Послідовник Юнга Дж.Кемпбелл ( Маски 
Бога', 1959-1970) відверто біологізус підходило 
наук, аналізу міфології.

Франц, етнолог К .Л еві-С трос розробив 
структуралістську теорію міфу. Визначаючи 
своєрідність міфологічного мислення, яка 
виражається чуттєвим рівнем, предметністю та 
метафоричністю тошо. Леві-Строс доводить, шо 
цей тип мислення здатний до узагальнень, логічного 
аналізу та класифікацій. Основою методу Леві- 
Строса є поняття структури як сукупності відносин 
між елементами. Ці відносини є інваріаіггами, і в 
той же час змінюваними, тобто структура виступає 
не сталою й незмінною частиною цілого, а 
підкоряється певним закономірностям, враховуючи 
які, можна шляхом перестановки елементів цілого 
(системи) одержати іншу, а з неї — ше одну тошо. 
/Іеві-Строс т.ч. описав логічний механізми 
первісного мислення на міфічному матеріалі амер. 
індіанців, виділяючи при цьому бінарні опозиції 
(теплий — холодний, високий — низький, сирий 
— варений і т.п), які, на думку /Іеві-Строса. є 
логічним інструментарем для вирішення 
суперечностей фундаментального характеру 
шляхом медіації — прогресивної опосе- 
редкованості, механізм якої полягає в заміні 
фундаментальних протиставлень (життя — смерть) 
менш різким протиставленням (рослинний і 
тваринний світ), а останню замінюють ше менш 
різким протиставленням і т.п.

V XX ст. на теренах СССР вчення про міф 
внаслідок засилля марксист.-денінської методології 
розвивалося етнографами у зв язку з релігією (з 
атеїст, т.з) (В.Богораз, Л.Штейнберг. С.Токарев, 
М.Шахнович, А Золотарьов та ін ). а також 
філологами "класиками". до яких можна віднести 
В .Проппа, котрий у Морфології казки" (1928) 
започаткував структурну фольклористику, 
розробивши сюжетну модель чарівної казки за 
функціями дійових осіб. Його робота історичні 
корені чарівної казки" (1946) продовжує основні 
положення структурної фольклористики у 
співвідношенні казкових мотивів з міфол. 
уявленнями, первісними ритуалами, обрядами та 
звичаями, розглядаючи чарівну казку як продукт 
"деградації" колись священних міфів. Великий 
внесок у науку про міф ологію, зокрема, в 
розуміння міфу як феномена, вніс О.Лосєв. один

4 2 8



ПОРІВНЯЛЬНА ФОЛЬКЛОРИСТИКА

з найавторитетніших знавців ант. міфології 
(' Діалектика міфу'').

В останні десятиліття привертають до себе 
увагу дослідження лінгвістів-структуралістів 
Вяч.Вс. Іванова та В.Топорова, в яких робляться 
спроби реконструкції найст-давн. семантики 
міфології балто-слов ян. та індоєвроп міфологем. 
Використовуючи найсучасніші надбання семіотики, 
ці вчені працюють із матеріалом неіндоєвроп. 
джерел. Особливу увагу вони приділяють аналізові 
бінарних опозицій. Є.Мелетинський в роботах з 
міфології сканл.. палеоазійців та при вивченні 
деяких питань заг. теорії міфу використав також 
методи СЄМІОЛОГ!!.

ігор Зварич

ПОРІВНЯЛЬНА ФОЛЬКЛОРИСТИКА.
(порівняльне вивчення фольклору) — сукупність 
прийомів, способів дослідження народнопоет. 
творчості, заснованих на зіставленні найрізно­
манітніших фактів і явиш (жанр систем, текстів, 
зображувальних засобів і т.д.). Порівняння є 
найважливішим аспектом роботи фольклориста, в 
якій би сфері і в якому б напрямку ці роботи не 
проводилися. Необхідність і плідність порівн. 
аналізу (компаративістики) виявляються при 
постановці будь-яких наук, проблем і на всіх рівнях, 
він однаковою мірою слугує завданням власне 
дослідницьким, едиційно-текстологічним, обліково- 
класифікаційним. У цьому розумінні П.ф. 
найуніверсальнішим способом наук, аналізу в 
фольклористиці й одним з найефективніших шляхів 
до теор. та іст. узагальнень.

Суч. фольклористика не може обійтися без 
широкого і систематичного порівняння матеріалу, 
без співвідношення явиш, шо вивчаються, з порівн. 
даними, без виявлення та вивчення фактів 
повторюваності, у кінцевому рахунку — без уста­
новлення заг. закономірностей та особливостей, 
а також нан.-специфічних явиш, заг. і локальних 
характеристик. За визначенням В.Жирмунського. 
наук, порівняння являє собою обов'язковий 
елемент будь-якого іст. дослідження" і належить 
до області методики, а не методології. "Порівняння 
— не методичний прийом дослідження, який може 
застосовуватись з різними цілями і в рамках 
різноманітних методів" Воно не позбавляє 
специфіки явиша, шо вивчається (індивідуальної, 
нац. і т.д.), навпаки, дозволяє встановити її з 
більшою точністю, на основі подібності і відмінності 
між явишами.

П.ф. пройшла довгий шлях, склавши 
неподільну частину вивчення нар. поезії різними 
наук, школами і напрямками. Відкриття порівн.- 
іст. методу в мовознавстві і застосування його 
згодом в галузі міфології і до пам'яток нар. поезії 
привело в добу романтизму (перші десятиріччя 
XIX ст.) до створення методології М!фопог:чиоі* 
школи. Порівн. аналіз, що здійснювався в рамках 
цієї теорії і був спрямований, в першу чергу, на 
реконструкцію найдавніших, спільних для 
індоєвроп. народів, поет, уявлень, мотивів, образів.

а також на виявлення і тлумачення більш пізніх t 
власне най. (іст. і побутових) шарів фольклору, мав 
уже всі риси організованого способу порівн. 
дослідження в межах докладно розробленого, 
продуманого наук, методу (бр . В . та Я.Грімм, А.Кун 
та ін. Важливу ролю в розвитку теоріі' 
запозичень, т.зв. мандрівних сюжетів та ідей 
міграпіонізму (Т.Бенфей. почасти О.Веселовський, 
О.Пипін та ін., в Україні М.Лрагоманов) відіграло 
засноване на нов. принципах і прикладене до нов. 
для науки матеріалу порівн.-іст. вивчення фолькл. 
та літ. зв'язків Сх. і Зх. Накопичення порівн. 
матеріалу в рамках англ, антропологічно:* 
^етнографічно^ школи Е .Б .Тейлора. А.Ланга, 
Лж.Фрезера та ін. сприяло розвиткові в кін.XIX 
ст. теорії самозародження сюжетів (поліґєнеза).

Відображенням спільних психічних законів і 
закономірностей духов, життя людства в фольклорі 
досліджувала психологічна школа в 
фольклористиці (в Німеччині В. Вундт, в Україні 
— О.Потебня). Комплексний підхід до порівн. 
вивчення фольклору дав пізніше змогу акад. 
Веселовському переосмислити і скорегувати 
міграційну теорію Т.Бенфея. О.Веселовський 
обгрунтував теорію "поліміграиіонізму". намагався 
об'єднати погляди двох шкіл: запозичення й 
антропологічну. Походження казкових мотивів він 
пояснював самозародженням (полігенезою), а 
сюжетів, шо об 'єднують ряд мотивів, запозиченням. 
У своїй Історичній поетиці", заснованій на 
систематичному зіставленні численних фактів світ, 
фольклору О.Веселовський відкрив наявність заг. 
закономірностей іст. розвитку народнопоет. 
творчості, він заклав основу для подальшої 
розробки іст.-типол. теорії, а також для вивчення 

еволюції поет.свідомості та її форм " (власне- 
мггоричноі поетики)

Характер наук, порівн. аналізу і предмет П.ф. 
залежить від проблематики дослідження, від 
основних практ. завдань того чи ін. напрямку, школи 
і т.д. Напр., прихильники компаративістичної 
фінсько:* (іст.-географічної) шкоди гол. завдання 
вбачали в порівн. вивченні сюжетів, встановленні 
праформи", а разом з цим і прабатьківщини" 

запозиченого сюжету і визначенні часу його 
виникнення, в складанні вказівників казкових типів. 
Тільки шляхом широких структурно-типол. 
зіставлень могли бути потім відкриті закономірності 
побудови, іст. розвитку структур і семантики 
чарівно:* казки (В.Пропп. Бр. Кербеліте та ін.). 
Найновіші спроби застосування цього способу 
фольклористичного дослідження представниками 
різних напрямів, в т.ч. структуралістами, 
показують, шо порівняння — єдино можливий шлях 
реалізації того чи ін. наук, завдання або теорії. 
Напр., розкриття надзвичайно складної механіки 
міфічного мислення з характерними для нього 
безперервними трансформаціями засноване у 
Леві-Стросса від поч. до кін. на здійсненн) 
специфічного порівн. аналізу, шо відкриває логіко- 
міфол. сенс у взаємостосунках "конституйованих 
одиниць" різних міфів.

4 2 9



ПОРЮНЯЛЬНА ФОЛЬКЛОРИСТИКА

V рамках окр. фольклористичних шкіл 
порівняння має принциповий характер і строп; 
методологічну спрямованість, складає певну наук, 
систему, всередині якої існує певна спадкоємність, 
шо виражається як у передачі накопиченого досвіду 
та досягнень, так і в подоланні традицій, 
поступальному рухові, удосконаленні методики і 
техніки, розширенні факт. бази. В той само час 
"немає підстав говорити про якесь єдине спільне 
для різного часу і різних напрямів порівн.-іст. 
методу в фольклористиці... Правильніше казати 
про різноманітні методи порівн.-іст. вивчення 
фольклору, що змінюють один одного, борються 
один з одним, відкидають або виправляють один 
одного. Вони проявляли себе незмінно в рамках 
відповідних фольклористичних теорій, що 
слугували методологічному утвердженню останніх. 
У всіх випадках методологія П.ф. не замкнена в 
собі. її компаратмвістична сутність невіддільна від 
ширшого комплексу методології фольклору. 
Враховуючи досвід трад. компаративістики (в 
області мовознавства, літ-знавства, етнографії, 
фольклористики та ін.). В.Жирмунський зробив 
спробу визначити комплекс єдиних, відносно 
самостійних завдань і аспектів П.ф., обгрунтувавши 
вивчення не тільки "впливів" і "запозичень 
(компаративістична школа), але також іст.-типол. 
збігів, що детерміновані подібними умовами сусп 
розвитку. При цьому В.Жирмунським (і його 
прихильниками -Б.П утиловим. В .Проппом. 
Є.Мелетинським та ін.) підкреслено визначальну 
ролю й теор. перевагу іст.-типол. порівняння, яке 
відкриває заг. закономірності розвитку фольклору, 
гол. етапи іст.-фольклор, процесу.

Типол. дослідження сприяли подоланню 
багатьох невиправданих гіпотез про вплив і 
міграцію сюжетів. Всупереч трад. поглядові 
(О.Веселовський та ін ). згідно з яким подібність 
сюжетів як складних багаточленних мотивів завжди 
вказує на наявність запозичення, Жирмунський 
висунув та обгрунтував принципове положення 
про те. шо розвиток оповідного сюжету і 
послідовність мотивів, які його утворюють, часто 
мають свою внутр. логіку, шо відображає 
закономірності і зв'язки об'єктивної дійсності і в 
той же час зумовлена особливостями людської 
свідомості, котра відображає цю дійсність". Однак, 
виходячи із запропонованої В.Жирмунським 
диференціації видів наук, порівнянь (іст.-типол.. 
іст.-генетичне, іст.-культ., шо встановлює міжнарол. 
культ, взаємозв'язок), зусилля фольклористів інколи 
зводились до вирішення вихідної дилеми: 
запозичення чи типол. подібність. Захоплення 
широкими типол. спостереженнями надавало дешо 
одностороннього, а інколи й абстрактного 
характеру дослідженням; нерідко випадали з поля 
зору живі процеси твор. співробітництва 

співтворчості" (П.Богатирьов). взаємообміну 
кращим худож. досвідом. Цілком очевидною в 
таких випадках є необхідність подальших кроків: 

усвідомлення неоднаковості та градації 
подібностей, розмежування рівнів типолог.

дослідж ення. Регіональну типологію треба 
відрізняти від типології більш широкого порядку' 
(В.Ґаиак). Як показують синхронно-функціональні 
дослідження П.Богатирьова, рум. фольклориста 
П .К а р а м а н а , розвідки Р .В о л к о в а в галузі 
сюжетосклалання рос., укр. і білор. казки, нов 
спостереження укр. фольклористів Н.Шумали, 
М. Гайдая, В.Юзвенко, О.Романця та ін.. у межах 
окр. регіонів повторюваність охоплює не тільки 
найзагальніші. але й конкретні, локальні прикмети 
розвитку і п ри м нож ується різноманітними 
результатами контактних зв язків, міжетнічної 
співтворчості; укр.-рОС.-бІЛОр.; укр.-боЛГ.. укр- 
поль.. укр.-рум. (молд.) і т.д.

При конкретному дослідженні тв. фольклору, 
і перш за все подібних і спільних явиш. ВИЯСНЯЄТЬСЯ 

необхідність користуватися не одним способом 
дослідження (іст.-типол., іст.-генетичним, іст.- 
культ.), а кількома чи всіма одночасно. Ue залежить 
від того, шо фольклор, тв. являє собою складне 
худож. ціле, яке пройшло довгий шлях розвиткуі 
в якому проявилися й пережитки давн. спадщини 
(архетипи худож. культури), і сліди запозичень або 
впливів, і заг. функціональні закономірності 
розвитку нар. творчості. Варті уваги роботи 
Путилова про слов'ян, ба/талм, В. Гайана про 
героїчний епос різних народів, в т.ч. про укр. луня. 
Барага про сх-слов'ян. казки. К.Григаса, Е.Кокаре 
про паралелі в латис., лит. і рос. прислів'ях! 
приказках, М.Плісеиького про взаємозв'язки укр. 
і рос. нар. епосу. Г.Бостана і Гацака про типол. 
співвідношення і взаємозв'язки рум. (молд.), укр. і 
рос. фольклору контактних зон Карпатсько- 
Дністровського регіону та ін. Систематичне, 
комплексне вивчення ф ольклор, ситуації 
дифузійних зон на фоні заг. типол. універсалів та 
іст. (етнічної) спорідненості усно-поет, традицій із 
врахуванням суттєвих особливостей часу і місця 
(як підкреслив суч. франц. фольклорист П ер 
Сентів) повинно сприяти подальшій конкретизації 
практичних завдань і методичних принципів П.ф.

Обов'язкова умова систематичних досліджень 
— виявлення різних співвідношень нац,- 
спепифічних характеристик з локальними, 
регіональними особливостями і з заг.-типолог. 
явищами. Не тільки на рівнях жанр, систем, текстів, 
сюжетів, мотивів, але також на рівні мікроструктур 
(поет, констант, шо відображають в силу "внутр. 
твор. енергії", і, звичайно, зови, чинників, глибинні 
худож. зрушення), треба шукати найбільш суттєві 
показники спільності, подібності (аналогії) і, 
особливо, специфіки най. фольклор, культур.

Ін. актуальні завдання П.ф.: а) проникнення в 
глибинний смисл текстів, розкриття їх "худож. 
змісту" (Пропп) в усій його різноманітності-, тут 
ефективні результати дає застосування структурно 
(і системно) типол. порівняння, б) вивчення історії 
окр. пам'яток нар. поезії, процесу фольклор, 
творчості в масштабах народу (нації), регіону, 
зон и  (етнічної групи) і т.д.; в) вивчення заг. 
закономірностей фольклор, творчості, виявлення 
універсалі, встановлення меж і специфіки дії тих

430



ПОРІВНЯЛЬНО ІСТОРИЧНЕ МОВОЗНАВСТВО

або !Н. законів фольклору (закон життя фольклор, 
традиції, його трансформації, закон жанро- 
утворення, сюжетоутворення, якісної еволюції 
образних систем (іст. поетики), розвиток 
функціональних зв'язків і семантики та ін.).

Григорій Бостан

ПОРІВНЯЛЬНЕ ВІРШ ОЗНАВСТВО —
розділ заг. віршознавства, орієнтований на порівн. 
дослідження най. систем версиф ікації для 
встановлення їх генетичної, іст. або типол. 
схожості. З П .в. межує зіставлювальне 
віршознавство, яке співвідносить контрастні 
системи версифікації з метою знаходження їх 
неподібності.

Предметом вивчення П.в. є насамперед 
система (або системи) віршування, шо охоплює нац. 
п-ри. створені генетично спорідненими мовами, 
напр. аруз у тюркомов. ліриці. До предмету П.в. 
належать і системи віршування різних най. л-р. які 
мають між собою прямі контакти, тобто спільного 
літ. регіону, шо зумовлює іст. закономірні процеси 
взаємовпливу, засвоєння однією поет, культурою 
ін. (трансляція та рецепція) тошо. Н-апр., укр. 
фольклорист Ф .К олесса довів, що Богдан 
Залеський увів у поль. лірику нові строфи та вірш, 
розміри під впливом укр. нар. поезії ("Українська 
народна ритміка в поезії Богдана Залеського". 
1900): М.Трубеиькой встановив, шо О.Пушкін у 
Піснях західних слов'ян" використав серб. епіч. 

вірш ('До питання про вірш 'Пісень західних 
слов'ян" Пушкіна". 1937): Р.Якобсон виявив вплив 
поль римування на укр.. а через нього — на рос., 
зокрема, це стосується зумовленої постійним, на 
передостанньому складі у словах, наголосом в поль. 
мові — заборони чоловічої рими, яка трималася 
аж до поч. XIX ст.. незважаючи на поет, авторитет 
М.Ломоносова та ґ.С ковороди. які активно 
вводили її в свої тв. І.Ралько довів застосування 
"акпентника шевченківського типу" (14-складовий 
лвоаклентний вірш — коломийковий) в акцентних 
віршах білор. поета Я.Купали: М.Сулима описав 
іст. міграцію сапфічноі строфи в поезії європ. 
регіону до появи її в Україні в кін. XVI — на поч. 
XVII ст.. а через неї — і в серб, та хорв. у XVIII ст. 
тошо.

У предметне коло П.в. входить і вивчення 
типол. властивостей вірш, мови як такої, її різних 
рівнів та окр. елементів. Так. Дж.Ф.Дейвіс у 
надрукованій 1830 доповіді "Про поезію китайців" 
констатує подібність кит. граматико-синтаксичного 
паралелізму з давн-гєбр. (біблійним); В.Жир- 
мунський у праці "Ритміко-синтаксичний паралелізм 
як основа давньотюркського народного епічного 
вірша' (1964) зробив порівн. аналіз ряду давн. літ. 
пам'яток (киргиз Манас", узб. " Алпамиш", фінно- 
угор. епос народів уральської мовної сім'ї та тюрк, 
казки про богатирів) і дійшов висновків шоло їх 
типол. близькості (силабічний характер вірша, 
наявність тирад, тобто прастрофічних форм з 
характерними для них інтонаційно-синтаксичною 
замкнутістю та єдністю змісту).

Глобальною проблемою П.в. є моделювання 
генеалогічного дерева вірш, систем. Виникнення 
цієї проблеми збігається з початком власної історії 
П.в., яке стало розвиватися у зв'язку з поширенням 
компаративістичного методу в гуманітарних 
науках, перш за все —  в лінгвістиці. Так, до перших 
спроб віднайдення заг. іст. знаменника всіх 
індоєвроп. просодичних систем належать 
зіставлення ант. та інд. метрики, які було 
проведено Т .Б ергком . Г .У зенером  та ін. з 
використанням у ролі контрольного аналогу іст. 
досвіду нім. віршування. Пізніше А.Мейє вдалося 
визначити основні характеристики індоєвроп 
метрики в процесі порівняння лавн-інд. (ведичних) 
вірш, розмірів з давн-rpeu. нар. (пісенними та 
декламаційними). Зокрем а, франи. вчений 
встановив спільний для них принцип силабізму 
( Індоєвроп. джерела грецьких метрів", 1923). У 
2-й пол. XX ст. було доведено виникнення з 
індоєвроп. вірша загальнослов'ян. (Р.Якобсон), 
кельт. (К.Воткінс), давньоітал. сатурнійського 
(Т.Коул) та ін.. а М.Гаспаровим реконструйовано 
гіпотетичний індоєвроп. вірш ( Нарис історії європ 
вірша". 1989).

Для вирішення цієї та ін. проблем і завдань, 
що пов'язані з предметом свого дослідження, суч. 
П.в. спирається на принципи та положення 
компаративістичного літ-знавства, використовує 
досвід культурології, фольклористики, археології, 
сусп. історії та ін. наук гуманітарного циклу, а 
також застосовує методи іст., струкгуралістичної 
та генеративної поетик. У свою чергу теор. 
здобутки та практичні доробки П.в. збагачують 
суміжні літ-знавчі дисципліни, перш за все 
історичну поетику та перек/талознавстяо

Борис іванюк

ПОРІВНЯЛЬНИЙ МЕТОД або ПОРІВ 
НЯДЬНИЙ ПІДХІД — один з гол. наук, методів, 
шо шляхом порівняння встановлює спільне, 
особливе та окреме в досліджуваних явищах, в 
закономірностях їх розвитку. П.м. широко 
використовується у гуманітарних науках: 
мовознавстві, історії, етнографії, фольклористиці 
тощо. У літ-знавстві поряд з терміном П.м. 
вживається в дуже близькому значенні термін 
компаративізм. Різновиди П.м.: 1) зіставний 
підхід — просте встановлення суті різних об єктів: 
2) типологічний підхід — пояснення подібностей 
однаковими чи подібними умовами генези та 
розвитку; 3 ) генетичний підхід —  пояснення 
близькості явиш спільністю походження 4) 
контактологічний підхід — пояснення подібностей 
рецепцією, взаємовпливами досліджуваних 
об'єктів.

Анатол w Волков

ПОРІВНЯЛЬНО ІСТОРИЧНЕ МОВОЗНАВ 
СТВО (порівняльно-історичний, порівняльно- 
генетичний. компаративний метод у мовознавстві) 
— система наук.-дослідницьких прийомів, шо 
використовуються при вивченні споріднених мов

4 3 1



ПОМВНЯЛЬНО-ЇСТОРИЧНЕ МОВОЗНАВСТВО

для відновлення картини іст. минулого них мов з 
метою розкриття закономірностей їх розвитку, 
починаючи віл мови прелка.

Виникнення П .-і.м . зумовлене лвома 
об єкгивними фактами — матеріальною подібністю 
мов та нерівномірністю їх розвитку. Подібність мов
— наслідок походження зі спільної мов. основи, 
яку за традицією називають прамовою. 
Нерівномірність розвитку мов спричиняється до 
того, то  одні і ті ж елементи в одних споріднених 
мовах можуть зберігатися, а в ін. змінюються. 
Напр.. граматична будова англ, мови розвивалася 
швидше, ніж нім., звук, система слов'ян, мов — 
інтенсивніше, ніж балт.. морфологія іменника в 
болг. зазнала більш суттєвих змін, ніж в укр.. а 
дієслова — навпаки. Створюється своєрідна іст. 
перспектива, стає можливим порівнювати те, що 
є. з тим, шо було. При цьому порівн. складник П.- 
і.м. є його засобом, а метою методу є історія мови, 
її минуле.

ідея спорідненості мов формувалася протягом 
XVI — XVIH ст.. і лише в 1-й чверті XIX ст. було 
знайдене пояснення спорідненості і розроблено 
метод вивчення споріднених мов. Засновниками 
П.-і.м. є лан. мовознавець Р.Раск, нім. лінгвісти 
Ф.Бопп і Я.Грімм. чех Й.Добровський, словак 
П.Й.Шафарикта рос. мовознавець О Х .Востоков. 
Майже одночасно і взаємонезалежно ці вчені на 
матеріалі інлоєвроп. мов визначили критерії 
спорідненості і використали порівняння як метод 
вивчення історії споріднених мов. Наступні 
покоління мовознавців різних країн взяли участь у 
вдосконаленні цього методу. Крім інлоєвроп. мов. 
у сферу дослідження залучалися все нові групи 
мов. П.-і.м. визначив розвиток мовознавства ХіХ 
ст. і став найвизначнішим його досягненням.

П.-і.м. грунтується на низці вимог, додержання 
яких підвищує надійність його висновків.

1. Необхідно враховувати всі різновиди мов
— живі і мертві, літ.-писемні і розмовно-діалектні.

2. При порівнянні йти від близькоспоріднених 
до ін. мов тієї ж мов. сім'ї.

3. Визнавати більш давн. спільні на кожному 
етапі порівняння форми.

4. Спорідненими вважати ті мови, між якими 
існують закономірні відповідності у звуковому 
складі і значенні коренів слів і афіксів.

П.-і.м. використовує такі основні прийоми: 1) 
порівняння значущих мов. одиниць; 2) доказ їх 
генетичної тотожності; 3) виявлення приблизних 
хронологічних відношень між порівнюваними 
елементами; 4) відновлення первісного виду 
фонеми, морфеми або слова назагал.

1. Для порівняння беруться слова найважливіші 
для спілкування, які існували вже в далекі часи. 
До таких слів належать ті, шо означають важливі 
поняття і явиша природи, назви деяких тварин і 
рослин, частин тіла, терміни спорідненості, назви 
древніх трудових процесів, знарядь і продуктів 
праці, особові займенники і числівники першого 
десятка та ін. стійкі й етимологічно надійні лексичні 
елементи. По можливості необхідно виключити

випадкові звук, збіги (міжмов. омоніми), факти 
запозичення і мов. змішування. Напр., порівнюючи 
лат. слово hosfis, давньорус. гость і готське gasts 
можна припустити, шо ці слова генетично тотожні, 
походять з одного джерела. Ґенетична тотожність 
зовсім не означає обов язкового повного збігу за 
звучанням і значенням, звичайно йдеться про 
співзвучні й однакові або близькі за значенням 
слова і морфеми.

2 . Щоб довести генетичну тотожність 
порівнюваних слів, необхідно встановити 
закономірні звук, і структурні відповідності між 
ними. Вчені довели відповідність /і в латині і г, g в 
давньорус. і готській мовах, о в латині і давньорус. 
мовах і о в готській: лат. horfus сад. горол, 
давньорус. город і готське gards двір, дім (нім. 
Garden —  сад); лат. походження давньорус. ночь і 
готське па his. Суворе врахування регулярних звук, 
відповідностей звільняє від сваволі при відборі 
фактів та у висновках. Знання цих відповідностей 
дозволяє зіставляти й такі слова, які далеко 
розійшлися за значенням, напр., укр. берег і нім. 
Berg -  гора, укр. стіна і нім. Siein -  камінь.

3. Відносна хронологія означає те. що певний 
факт передував ін. або відбувався після нього 
(перша і друга палаталізація задньоязичних 
приголосних у слов'ян, мовах, перший і другий 
перебій приголосних в герм, мовах і т. п.). Прийом 
відносної хронології допомагає уникнути помилок 
при відновленні картини минулого споріднених мов.

4. При реконструкції первісної форми слова 
використовується прийом зовн реконструкції, 
який за суттю становить собою сукупність вже 
описаних прийомів. Отже, реконструйована 
інлоєвроп. форма слова гість має вид ghostis. Такі 
відновлені вихідні форми слова називаються 
архетипами і позначаються особливим знаком — 
зірочкою (астериск), який вперше запровадив 
А.Шляйхер. Формула реконструкції, тобто "форма 
під зірочкою" є узагальненим зображенням 
існуючих відношень між фактами порівнюваних 
мов. Відновлена ж за допомогою формул 
реконструкції прамов, схема слугує лише як точка 
відліку на певній хронологічній площині при 
вивченні історії мови. Ця схема дає можливість 
наочніше уявити історію розвитку конкретних груп 
споріднених мов або окр. мови.

П .-і.м . має деякі обмеження і недоліки. 
Відзначимо 3  НИХ:

1. Цей метод малоефективний при вивченні 
ізольованих мов (баскська, корейська, японська).

2 . Можливості цього методу залежать від 
кількості матеріально-споріднених рис всередині 
тієї або ін. мови.

3. За допомогою цього методу важко 
встановити паралельні процеси, шо виникали в 
споріднених мовах незалежно одна від одної, а 
також ті зміни, шо були зумовлені контактами мов 
у давнину.

4. Реконструйовані архетипи даються в одній 
хронологічній площині, хоч насправді вони могли 
існувати неодночасно.

4 3 2



п о с т м о д Е Р т з м

5. Мов розбіжності ЗБОЛЯТЬСЯ ло ідеальної 
одностайності, ло єдиної праформи без 
урахування діалектних відмінностей е самій 
прамові

6 . Найвизначніші досягнення П.-і.м. пов язані 
з вивченням фонетики і морфології. Методика ж 
вивчення лексики, семантики та синтаксису 
розроблена недостатньо і не лає очікуваних 
результатів

Однак П.-і.м. ними недоліками не знецінюється, 
без нього не може бути історії мови. Вчені 
враховують ці недоліки і досить успішно долають 
їх. На допомогу приходять ін. методи вивчення 
історії мови (внугр. реконструкція, лінгв. географія, 
лексикостатистичне датування мов та ін).

Під безпосереднім впливом П .-і.м . 
сформувався один з аспектів* порівн.-іст. 
дослідження міфології, фольклору та л-р — іст.- 
генетичне порівняння, яке розглядає подібні явища 
як наслідок спільного їх походження, генетичної 
спорідненості й пізніших іст. .зумовлених 
розходжень.

Лив Міфологічна школа
Володимир Федор мцев

ПОСТМОДЕРНІЗМ (англ, postmodernism, 
від дат. post — після, та франц. modernisme) — 
те, що відбувається після модернізму — етап 
розвитку зх. цивілізації, шо за визначенням 
А.Тойнбі. настав після Нов. часів (Afodern Ages. 
1475-1875), після 1875 — Postmodern Ages.

Уперше поняття П. з являється в роботі 
Р.Панвітца Криза європейської культури" (1917). 
що була написана під впливом ідей Ф.Ніише. 
Вчений вводить поняття постмолерної людини", 
реагуючи на ніцшеанське твердження про 
патологічний Модерн" 193 0  р. поняття П. 

з'являється в діт-знавстві. Федеріко де Оніз 
визначає ним період розвитку ісп. та лат-амер. л- 
рі. 1905-14 рр.. шо був переходом віл модернізму 
до ультрамодернізму. Однією з найрозробленіших 
у 70-х рр. XX ст. була постмолерністська теорія 
архітектури (Ч.Дженкс та Р.Стернеа Розквіт 
постмолерністської архітектури''. 1977).

Теоретики П. підкреслюють кризовий характер 
постмодерністичної свідомості, вважаючи, шо 
своїм корінням вона сягає доби зламу природничо- 
наук. уявлень рубежу ХІХ-ХХ ст.(чи навіть глибше), 
коди було суттєво підірвано авторитет як 
позитивістських наук, знань, так і раціоналістично 
обгрунтованих цінностей буржуазної культ, 
тралили

Значний внесок у розробку теорії П. зробили 
франц. філософи-постструктуралісти М.Фуко, 
Ж-Ф.Ліотар. Ж.Лерріла. У працях "Постмо- 
дерністський стан' (La Condition postmodern. Rap­
port sur ie saLioir". 1 9 7 9 ) та "Пояснення 
постмодернізму ' ( Le Postmodern expiique aux 
enfants" 1988) доба постмодерну" характе­
ризується Ліотаром як ерозія віри у великі 
метаоповіді" (цим терміном і його похідними 
"метаісторія", "метадискурс" він означує всі

роз яснювальні систем и", шо організують 
буржуазне сусп-тво і слугують засобом 
виправдання: релігія, історія, наука, мист-во. будь- 
яке знання"), котрі об'єднують і тоталізують" 
уявлення про сучасність. Переробивши концепцію 
Фуко та Ю.Габермаса про легітимацію знання . 
Ліотар розглядає будь-яку форму вербальної 
організації цього знання як специфічний тип 
лискурсу-оповіді. Кінцева мета цієї літературно" 
витлумаченої філософії — надання завершеності 
'знанню На цьому шляху зазвичай і 
породжувалися оповідно організовані філос. 
оповіді" та "історії", завданням яких була 

організація власного металискурсу про знання' 
Основними принципами філос. думки Нов часу 
Ліотар називає "вел. історії", тобто гол. ідеї 
людства: гегелівськуліалектикулуху. емансипацію 
особистості, ідею прогресу. уявлення 
Просвітництва про знання як засіб встановлення 
заг. шастя тощо. Характеризуючи науку 
постмодерну, Ліотар твердить, шо вона перейнята 
пошуками нестабільностей, як напр . теорія 
катастроф" франц. математика Р.Тома. Амер. літ- 
знавець Ф.Лжеймсон дає лешо ін. тлумачення 
поняттю "метаоповідь", застосовуючи терміни "вел. 
оповідь", "домінантний код", стверджуючи, що 
"оповідь" — це не стільки літ. форма чи структура, 
скільки "епістемологічна категорія", яка може 
витлумачуватись як одна з абстрактних координат, 
всередині яких ми пізнаємо світ, як "позбавлена 
змісту форма".

Постмодерністичне розуміння історії 
грунтується на ідеї дисконтинуальності Фуко, 
висунутої всупереч ідеї лінеарного руху історії. 
Якшо модернізм трагічно переживає крах образу 
щасливого сусп-тва" в майбутті, то П. сприймає 

майбуття лише в зв язку з апокаліптичністю 
екологічної та ядерної катастроф. З ідеями Фуко 
співвідноситься також концепція Лерріли про 
леконструкцію, яка заперечує гол. тезу європ. 
філос. мислення — логоцетризм. (Сам термін 
"лекон стр уктя" був запропонований 
М.Гайлеггером і введений в обіг 1964 Ж.Лаканом). 
ідея леконструкиії передбачає, шо в сучасності 
ніхто не знає, як саме відбуватиметься далі 
еволюція. Людина ж проживає сучасне як відкриту 
можливість. Леррілеанська деконструкпія. являє 
собою аналіз трал, бінарних опозицій, мета якого 
полягає не в зміні місць цінностей цих опозицій, а 
в порушенні чи знищенні їхнього протиставлення, 
релятивізації їхнього зв'язку (Derrida D. De ia 
grammato/ogie. 1967).

В постіндустріальному зх. сусп-тві П. став 
реакцією на деіндивідуалізацію, характерну для 
масового сусп-тва, у країнах Сх. Європи та на 
постсовєтському просторі — на деіндивідуалізацію 
тоталітаризму. Ломінанта П. — абсолютний 
пріоритет окр.. інакшого над універсальним, 
особистості — над системою, людини — над 
державою . П. зачіпає глобальну за своїм  
масштабом сферу, бо стосується не стільки 
світогляду, скільки світовідчуття, тобто тієї царини,

4 3 3



п о с т м о д Е р т з м

де на перший план виходять не раціональна, 
логічно оформлена філос. рефлексія, а глибоко 
емоційна, внутр. відчута реакція суч. людини на 
навколишній світ. За Ліотаром, гол. властивість П. 
полягає в розпаді єдності, в множинності як гол. 
умові існування. Постмодерністична свідомість 
(менталітет) антидогматична і плюралістична; її гол. 
прикмета і внутр джерело руху — сумнів, відмова 
віл альтернативного вибору (або — або) на користь 
широкого спектру рівноправних рішень (і — і). Не 
віддаючи перевагу жодним трал, культ, моделям. 
П здатний черпати з будь-яких духов, надбань. 
При цьому тотальна іронічність погляду не тільки 
вирізняє П. від попередніх етапів, а й не дозволяє 
заходити у пафос, заперечує об'єктивність оцінок 
і створює передумови для подальшого вибору, бо 
П не є кінцевим продуктом свідомості, а дише 
періодом у процесі розвитку людського духу.

Проблема П. як цілісного феномену суч. мист- 
ва лише на поч. 80-х рр. була поставлена на 
порядок денний. Для об'єднання численних 
"постмодерністів в одну вед. течію слід було 
віднайти єдину методологічну основу та однорідні 
засоби аналізу Виявленню постмодерних 
паралелей у різних видах мист-ва було присвячено 
спеціальне число ж. Critical Inquiry" (1980). У 
працях теоретиків П. було радикалізовано гол. 
постулати постструктуралізму і деконструктивізму 
і здійснена спроба синтезувати протилежні заг- 
філос концепції постструктуралізму з практикою 
Йєльського деконструктивізму. спроеціювавши 
синтез на царину суч. мист-ва П. Дослідники 
(І.Гассан, Д.Додж, А.Вайдд, К.Батлер, Д. Фоккема, 
Ю.Габермас, У.Спанос) обгрунтували цей синтез 
як нове бачення світу", "постмодерністську 
чуттєвість ". У ній вбачали заг. знаменник духу 
доби* шо породила П. як естет, феномен. 
Стосовно л-ри П. виділяється як специфічний 
стиль письма", шо сформувався під впливом 

певного 'епістем ологічного розриву зі 
світоглядними концепціями модернізму, існує 
широкий спектр думок шодо характерних ознак 
П. Гассан виділяє серед його основних рис 
іманентність і невизначеність". стверджуючи, шо 

тв. цього напряму в мист-ві виявляє тенденцію до 
мовчання". тобто "з метафізичної т.з." нічого не 

здатні сказати про "кінцеві істини". У той же час 
Вайдд вважає, що найголовнішою ознакою П. є 
специфічна форма коригуючої іронії стосовно 
всіх життєвих проявів. Згідно Доджа, який 
розробив переважно теорію літ П., визначальною 
властивістю постмодерністичних т е к с т ів  
виявляється той факт, шо на рівні оповіді вони 
створюють у читача непевність" у ході її розвитку. 
Стилістика П. диктується його світобаченням, 
світоглялно-естет. основою чи, як висловлюється 
Фоккема. епістемологічними передумовами ". Для 
Фоккема П. — передусім особливий "погляд на 
світ". відмічений переконанням, що будь-яка 
спроба сконструювати "модель світу " — як би вона 
пе зумовлювалася епістемологічними сумнівами" 
— безглузда, продукт тривалого процесу

"секу/тяризаиіУ і дегуманізації" На відміну від 
модернізму, шо є експериментальним траг. мист- 
вом відчуженого індивідуума. П.. як правило, мист- 
во трагікомічне або фарсове, не тільки іронічне й 
пародійне, а й самоіронічне та самопаролійне. 
Наріжним каменем творчості стає радикальна 
іронія, яка вед. мірою має підгрунтям 
екзистенціалізм, доробок контркультури, засоби 
мас-медіа.

Постмодерністська худож. л-ра. утвердилася, 
пройшовши етапи нової критики, нового 
роману", лрами абсурду, вона спирається на 
новітні культурологічні, літ-знавчі. лінгво-філос., 
іст.-соціологічні штуяії з П .. семіотики, 
деконструктивізму тошо. основна спрямованість 
яких —  перегляд сталих понять, законсервованих 
суджень, концепцій та дефініцій. Постмо­
дерністична творчість являє собою естет, 
плюралізм і амбівалентність на всіх рівнях: повноту 
уявлень без оцінок, культурологічне метапро- 
читання і співтворчість митця і реципієнта, 
синкретизм, міфол. мислення, твор. використання 
будь-яких традицій, ігнорування причинно- 
наслідкових зв'язків при конструюванні тв., опертя 
на принцип гри. інтертекстуальність. Уривки культ, 
кодів, форму, фрагменти соп. ідіом — всі вони 
поглинуті текстом і перемішані в ньому. Як 
необхідна попередня умова для будь-якого тексту 
інтертекстуальність не може бути звелена до 
проблеми джерел і впливів: вона становить спільне 
поле анонімних форм, походження яких зрідка 
можна виявити, несвідомих чи автоматичних, 
поданих без лапок, питаній. Канонічне 
формулювання лав Р.Барт: Кожний текст є
іитергекстом. ін. тексти присутні в ньому на 
різних рівнях у більш чи менш пізнаваних формах. 
Кожний текст являє собою нову тканину, зіткану 
зі старих цитат (Barthes Я Encyclopedia unioersa/is.
— Paris, 1 9 7 3 . Voi. 15). Введений франи. 
дослідницею Ю Крістєвою . термін 
інтертекстуальність став одним із основних 
принципів постмодерністичної критики (діалогу між 
текстами), визначаючи й те світо- й самопочуття 
суч. людини, яке отримало назву "постмо­
дерністська чуттєвість" Справжній смисл цієї 
операції стає ясним лише в контексті теорії знаку 
Дерріли. Положення, шо історія і сусп-тво можуть 
бути прочитані як текст, спричинило сприйняття 
людської культури як єдиного інтертексту, котрий 
би слугував передтекстом /тля будь-якого тексту, 
що з'являється знову. Ін. важливим наслідком 
уподібнення свідомості тексту було інтертекстуаль- 
не прочитання суверенної суб'єктивності людини 
в текстах-свідом остях, які складають 'вел. 
інтертекст" культ, традиції. "Для суб'єкта, що 
пізнає, інтертекстуальність. — за словами Крістєвої,
— це ознака того способу, яким текст прочитує 
історію і вписується в неї . Франп. учений 
Ж.Женетту кн. Палімсести. Література в другому 
ступені" (1982) запропонував класифікацію різних 
типів взаємодії текстів. 1) інтертекстуальність як 
співприсутність у одному тексті двох чи більше

4 3 4



ПОЛК СВМЮМОСТ!

текстів (цитата. алюзжя. плагіат): 2 )
паратекстуальність як відношення тексту до свого 
заголовку, післямови, епіграф у; 3) мета- 
текстуальність як коментуюче й часто крит 
посилання на свій перелтекст: 4) гіпертекстуаль- 
ність як осміяння і пародіювання одним текстом 
ін.: 5) архітекстуальність як жанр, зв'язок текстів.

Суч. письменникам постмодерністичної 
орієнтації притаманний високий ступінь теор. 
саморефлексії, наявність автор, коментаря. Усе. 
шо зветься "постмолерністським -романом" 
Дж.Фаулза, Лж.Барта, Р Сюкеніка, Ф Соллерса. 
X .Кортасара та ін.. містить досить розлогі 
міркування про проиес написання тв. Вводячи в 
тканину оповіді теор пасажі, письменники 
постмодерністської орієнтації незрілка апелюють 
безпосередньо до авторитету Р.Барта. Дерріли, 
Фуко. Еко та ін. "апостолів" П.

П. спирається на внутр. джерела руху, 
вбачаючи їх у дуалістичній природі, діалогічності 
самих явиш. П. часто розглядають як своєрідний 
худож. код (М.Брелбері). тобто як звід правил 
організації "тексту" тв. Складність такого підходу 
полягає в тому, шо П. з формального боку виступає 
як мист-во. шо свідомо заперечує будь-які правила 
і обмеження, вироблені попередньою культ 
традицією. Тому як основний принцип організації 
постмолерністського тексту Фоккема називає 
нонселекцію". яка узагальнює різні способи 

творення ефекту зумисного оповідного хаосу, 
фрагментованого дискурсу про сприйняття світу 
як розірваного, відчуженого, позбавленого смислу, 
закономірності й впорядкованості. Найха­
рактернішою ознакою є злиття трагедії й фарсу, 
іронія й самоіронія, пародія й самопародія. П. 
звертається до метаоповілі лише у формі пародії, 
яка існує у формі подвійного кодування", 
постійного пародійного зіставлення двох (чи 
більше) "текстуальних світів", під якими розуміються 
худож. стилі. Специфічна властивість постмо­
дерністської пародії отримала назву пастмш, який 
є основним модусом постмолерністського мист-ва 
(від італ. pasticcio — опера, складена з уривків ін. 
опер, суміш, попурри стилізація). На думку 
Гассана. завдяки самопародії письменник 
намагається боротися з "облудною за своєю 
природою мовою . пропонуючи -імітацію роману 
його автором, який, у свою чергу, імітує ролю 
автора .. пародіює сам себе в акті пародії". Іронія, 
метамовна гра, переказ у квадраті" — таке 
визначення дає П. Еко Так. амер. П. вільно оперує 
фрагментами вестерна або кліше бойовиків, рос. 
концептуалізм — штампами соціалістичного 
реалізму

Найпоширенішими образами-знаками П. 
стають карнавал, лабіринт, бібліотека, 
божевільня, хаос, полісемантичність яких є 
очевидною, заг-визнаною. Металітературністьстає 
однією з ознак П., який схильний до цитування й 
самоцитування. часом оперуючи цілими блоками 
семантичних цитат. А .Роб-Грійє назвав 
постмодерністську прозу "цитатною л-рою".

Зануреність у культуру аж до повного в ній 
розчинення приймає різноманітні форми аж до 
роману-цитати (Ж. Ріве Панянки з А. . 1979). 
який складається з 750  цитат, запозичених з 408  
авторів. Проте основною метою П є не 
компоновка цитат у певну структуру чи створення 
колажу, а їхня переоцінка. V колажі, на відміну 
від модернізму, всі фрагменти предметів 
залишаються незмінними, нетрансформованими в 
єдине ціле.

Піком П. в Америці стають 1960-70 рр.. коли 
набуває розквіту "чорний гумор (Дж Барт, 
Дж.Данліві, Д Бартельм. В Гелліс. К.Кізі. 
Д ж .Хеллер. Т.Пінчон та ін). В країнах Дат 
Америки це X .Кортасар. Х.-Д. Борхес. У 80-і роки 
явише й термін поширюються на європ. л-ри 
(М.Брелбері, Фаулз. Еко). А з сер. 80-х рр. — і на 
л-ри Сх. Європи — С.М рожек (Польша). 
М.Кунлера (Чехія), П.Ярош. Л Баллек. П.Вілі- 
ковський (Словаччина), М. Павич (Сербія). В рос. 
л-рі. з П. пов язана творчість С .С околова, 
В.Нарбікової. Вікт.Єрофеєва. Д.Прігова та ін. В 
укр. літ. зародки постмодерністських тенденцій 
можна віднайти в химерній" прозі (іронічність укр. 
менталітету проявилася ше в "Енеїді" 
ЕКотляревського), в творчості В .Д розда, 
П.Загребельного. Є. Гуцала, мололій поезії 90-х 
рр. ("Бу-Ба-Бу"). романістиці Ю.Андруховича 
("Рекреації . М осковіала", "П ернерзія"), 
В.Єшкілєва. О.Забужко.

Ряд теоретиків (Еко, Додж. Д.Затонський) 
вважають неминучим появу феномену П. за будь- 
якої зміни культ, епох, коли відбувається злам однієї 
культ, парадигми і виникнення на її уламках ін 
("Дон К іхот", "Гаргантю а і П антаґрю ель". 
"Трістрам Шенлі" тошо). Відчуття вичерпаності ст. 
і непередбачуваності нов., контури якого неясні й 
не обіцяють нічого певного та надійного і робить 
П.. де цей настрій виразився яскравіше за все 
виразом "духу часу кін. XX ст.

Тамара Денисова,
Га лина Смвачеммо

ПОТ!К СВЩОМОСТІ (англ, stream о/ con­
sciousness) — одни з худож. засобів проникнення 
у внутр. життя персонажа, прагнення найбільш 
адекватно відобразити в літ. тв. складний проиес 
розумової ДІЯЛЬНОСТІ ЛЮДИНИ, ЯКИЙ МІСТИТЬ 
елементи раціонально-свідомої, емоційно-чуттєвої 
та інтуїтивно-підсвідомої активності. П. с. має на 
увазі безпосереднє фіксування роздумів, 
переживань, почуттів, спогадів, зови вражень, 
відчуттів, свідомих та підсвідомих асоціацій, 
усвідомлених і неусвідомлених бажань, настроїв, 
інтуїтивних осяянь тошо при мінімальній ролі 
автора, шо їх упорядковує. Завдання 
ускладнюється тим. що процес мислення 
здійснюється в образах, передача яких у графічній 
формі слів досить приблизна ("думка висловлена 
є неправда" Ф .Тютчев). Завдання автора — 
максимальне зменшення Щілини" між образним, 
асоціативним переривчастим мисленням і його

4 3 5



ПРАЗЬКА НІМЕЦЬКОМОВНА ЛІТЕРАТУРА

словесним втіленням. Метафора "потік*, "ріка 
найбільш тонно відображає дискретний і в той же 
час безперервний процес розумової діяльності. 
Термін П.с. був уведений в наук, ужиток амер. 
філософом і психологом В.Джеймсом, який у кн.

Наукові основи психології" (1890) дав таке 
визначення П.с.: "Ми то бачимо, то чуємо, то 
розмірковуємо, то бажаємо, то згадуємо, то 
очікуємо, то любимо, то ненавидимо... Кожна 
думка, яку ми маємо в даний момент про даний 
факт, строго кажучи, єдина і тільки носить 
подібність споріднення з ін. нашими думками про 
той самий факт"

Пильну увагу до складності та суперечливості 
діяльності людського розуму проявив ще Л. Стерн. 
У романі "Життя та міркування Трістрама Шендґ 
(1767) він уперше показав не зови., а внутр.
авантюру" — складний та заплутаний процес 

мислення, асоціативний характер пам'яті тошо. 
Значний внесок у поглиблення психол. аналізу 
зробили автори таких жанрів, як епістолярний 
роман (С.Річарлсон. Й.В Гьоте). роман-сповідь 
(Ж Ж Руссо) есе щоденник зб афоризмів та 
максим

Письменники XIX ст. досягди особливих успіхів 
у аналізі людської психіки. Вже романтики виявили 
пильний інтерес до проникнення у складну 
"діалектику душі" Б.Констан відзначав: "Почуття 
людини неясні та суперечливі: вони складаються з 
численних мінливих вражень, шо вислизають з-під 
спостереження, і слова, завжди занадто грубі та 
занадто загальні, можуть, звичайно, їх називати, 
але не здатні їх визначити." Ф .Стендаль, який 
описав складний процес "кристалізації" любовних 
переживань. М. Гоголь з його "звітом відчуттів", 
"внутр. монолог" /1 .Толстого і особливо засіб 
"невласне прямої мови" Г.Флобера знаменували 
собою новий етап у поглибленні психологізму. 
Першою спробою в дусі власне П.с. був роман 
Ж.Дюжардена "Лаври зірвані" (1887). Більшою чи 
меншою мірою використали цей засіб Г.Джеймс, 
Дж.Мереліт. Дж Мур. Дж.Конрад, Ж.Гюісманс. 
П.с. стає вже не засобом, а послідовною манерою, 
технікою писання в поезії символізму та літ. 
імпресіонізмі

Найбільше застосування знайшов П.с. в XX ст. 
в М.Пруста. Г.Стайн. В .Вулф, А.Бєлого та ін. 
Суттєву ролю в філософ.-психол. обґрунтуванні 
цього засобу зіграли теорії А.Бергсона. З.Фройда, 
К.Юнга. які висунули підсвідомі, іраиіональні 
моменти буття людини на перший план — П.с. 
якраз і базується не на свідомо-упорядкованій 
розумовій діяльності, а саме на фіксуванні 
не упорядкованих, інтуїтивно-інстинктивних 
моментів мислення. Вершиною використання П.с. 
став роман Дж.Джойса "Улісс" (1922). який 
повністю побудований на різних формах внутр. 
мови — від трад. внутр. монологу до детальної 
реєстрації думок, відчуттів, емоцій, підсвідомих 
рухів героїні в напівсонному стані. Для втілення 
цього завдання Джойс запроваджує цілий ряд стид.- 
синтаксичних новацій: часткова відмова від

розділових знаків, неологізми, контамінації слів, 
переривання фраз і пропуски слів тошо. які 
повинні ілюструвати переривчастість, асоціатив­
ність та стрибкоподібність людського мислення. 
Характерний приклад джойсівської фрази: '...на 
ганку він обмацав кишеню штанів: чи тут ключ. 
Немає. В тих, шо залишив. Треба б взяти.. 
Гардероб скрипить. Не варто її тривожити. Була 
зовсім сонна... На вид закрито. Обійдеться до мого 
приходу..." В дешо ін. формі застосовує П с. Пруст: 
його метод полягає в скрупульозному фіксуванні 
найлрібніших деталей матеріального та духовного 
буття своїх героїв, у відображенні найтонкіших 
нюансів людських відчуттів, вражень і переживань, 
у реконструкції минулого за допомогою запаху та 
смаку (хрестоматійний епізод з печивом "маллен"). 
V тому ж напрямку експериментують представники 
нового роману у Франції ("тропізми" Наталі 
Саррот. "шозизм" А.Робб-Ґрійє). Прийом П.с. став 
одним з найважливіших способів відображення 
буття персонажів у д-рі XX ст.. більшою чи меншою 

! мірою він притаманний творчості В .Фолкнера, 
Е.Гемінгвея, О .Гасклі, Г.Гріна. Б Пільняка. 
Ю.Олеші. С.Соколова.

У суч. укр. л-рі П.с. широко застосовують 
Є.Пашковський. В.Медвідь. Ю.Іздрик та ін.

Юрім Попов

ПРАЗЬКА НІМЕЦЬКОМОВНА ЛІТЕ 
РАТУРА (ПРАЗЬКЕ КОЛО НІМЕЦЬКИХ 
ПИСЬМЕННИКІВ, ПРАЗЬКА НІМЕЦЬКО 
МОВНА ШКОЛА) — назва групи німецькомов. 
письменників Праги, тісно пов'язаної з чес. 
столицею генетичним корінням, літ.ліяльністьякої 
маніфестувалася на зламі століть і тривала до кін. 
Чехословацької республіки ("Мюнхенська змова" 
1938). Нім. літ-знавці схиляються до думки, шо 
дана група не мала ознак літ. школи. її основу 
складали лише мов. та географічні чинники, а 
також дружні стосунки деяких її представників. 
Як правило, до цього кода зараховуються. 
Г.Майрінк, Р.-М.Рільке, В.Гадвігер, П.Леппін. 
Ф .Кафка, М.Брод, О.Баум. Ф.Верфель. Л. Перун, 
Л.Віндер, Е .Зоммер. П.Корнфельд. Р.Фукс, 
О.Пік. Е.Вайс, Ф.Вельч, Й.Уриіліль, Е.-Е.Кіш, 
Ф.К.Вайскопф. Л.Фюрнберг та ін. Характерною 
особливістю даного літ.анклаву було те. шо в 
ньому гармонійно поєдналися риси нім., 
єврейської, слов ян. (передусім чес.) та австр. 
ментальності При всьому розмаїтті індивідуальних 
твор. манер його об'єднують певні естет, засади, 
шо свідчать про зв'язок і синхронний розвиток 
цієї д-ри з л-рою нім. метрополій — Берліна та 
Відня. Спільними для їхньої творчості можна 
вважати також гуманістичну позицію, засудження 
всякого роду націоналізму і шовінізму, підтримку 
нац. і культ, прагнення слов'ян, народів, у першу 
чергу, чехів, у їхній боротьбі за створення своєї 
державності, реалізацію нац. інтересів тошо.

З т.з. теор. принципів, сповідуваних 
представниками П .н .л .. в їхній творчості 
(принаймні у таких видатних особистостей, як

4 3 6



ПРАЗЬКА тМ ЕЦЬКОМ ОВНА ЛІТЕРАТУРА

Кафка. Брол. Верфель, Майрінк, Уриіділь, Перун) 
домінували експресіоністські тенденції, шоправла 
інколи з відчутним тяжінням до сон. чи рел. 
забарвленого реалізму. Такі комбінації худож. 
методів і напрямів споріднювали празьких авторів 
з "великою" нім. та австр. л-рами. Здебільшого у 
празьких письменників переважали епіч. жанри 
(роман, оповідання, новела, ескіз, нарис, 
репортаж). У ліриці й драмі, які представлені тут 
значно скромніше, поєдналися символізм та 
висхідний експресіонізм, шо утворили духов, 
течію, яку чес. дослідниця Івана Візлалова називає 
експресивним неоромантизмом. Найвилатнішим 
лір поетом П.н.л. вважається Рільке, найвіломішим 
драматургом — Верфель. Біля джерел празького 
експресіонізму стояла нім. богемна група митців, 
відома під назвою Молода Прага . яка виникла в 
1898 Її члени, до яких належали П.Деппін, 
О.Вінер. О.Вініикі, хуложник-графік Г Штайнер- 
Праг. зустрічалися в кафе Р ен есан с ', де 
проголошували свої нонконформістські погляди. 
Протест проти нім. дрібнобуржуазного 
середовища нерідко набирав форм апеляції до чес. 
суспільства, виражався в тяжінні до табуїзованих 
тем.

Ретроспективно можна відкрити й ін. 
характерні ознаки, притаманні празьким нім. 
письменникам: більшість цих авторів була 
єврейського походження, і ця детермінанта 
визначала собою концепцію світу і людини. Один 
з перших дослідників П .н.л., чес. германіст і 
перекладач Павел Ейснер відзначав також 
"острівний" характер П.н.л., підкреслюючи, шо 
вона виникла і розвивалася в неприродному.

. відірваному від здорового нар. цілого, середовищі. 
Оскільки нім-мов. населення Праги складало на 
зламі століть порівняно невеликий відсоток від заг. 
кількості населення (близько 7%). то почувало себе 
наи. меншиною, острівком у морі богемського 
люду. Не породжувало своєрідний "комплекс 
гетто який найвиразніше усвідомлювався 
єврейським населенням, оскільки він був 
закріплений в його пам'яті реально й іст. (сер-віч. 
єврейське гетто Праги почало зникати і втрачати 
чп*кі кордони лише наприкін. ХЇХ ст.). Певна 
кастовість існувала й у соц. відношенні: 
німеиькомов. колонія Праги складалася в 
основному з чиновників, комерсантів, учителів, 
лікарів, адвокатів — тобто сой. прошарку з високим 
життєвим рівнем ("буржуазний стан"), далекого від 
інтересів простого люду. "Потрійне гетто" — нім., 
нім.-єврейське та буржуазне — сприяло, за 
Ейснером. замкнутості, "герметичності" даної 
частини населення. Пі почуття ше більше 
загострилися з початком 1-ої світ, війни і розпаду 
Австро-У горської монархії, до складу якої входила 
Прага. Дезорієнтовані сой. й політ., празькі нім. 
письменники в пошуках своєї наи. ідентичності, 
перед лицем екзистенціальної загрози інтуїтивно 
заглиблюються в юдейську історію, релігію, 
фантастику, містику В цей час з'являється низка 
тв., в яких присутня топографія ст. Праги або

актуалізується суч. празька тематика, як. напр.. 
"Пастух дівчат " (1914) Кіша, Толем ' (1915) та 
Вальпургієва ніч" (1917) Майрінка, Шлях Тихо 

Браге до Бога" (1916) Брода, Смерть лева" (1916) 
Августи Гаушнер, "Боротьба" (1916) Е. Вайса. 
Празьке сереловише було тут не просто кулісою, 
але й органічним складником П.н.л.. а реальна 
дійсність нерідко зображувалася нею саме з 
перспективи гетто (напр., у "Ґолемі " Майрінка). 
Ставляться питання можливостей люди! !и активно 
діяти і давати вияв своїй свободі Обстоюючи 
необхідність моральних жестів, письменники 
водночас стверджують, шо людина онтологічно 
приречена, вона мусить терпіти удари долі і 
безвільно коритися їй. Таке парадоксальне 
поєднання пасивності і прагнення побороти 
страждання характерне для більшості героїв 
романів, оповідань і лір. суб'єктів П.н.л. поч. XX 
ст , і. в першу чергу, для персонажів Кафки, типові 
риси яких зводяться до зневіри людини в своєму 
існуванні, до її безцільного блукання у холодній 
порожнечі світу, її шукань і волань, абсолютної 
самотності, туги, страху і відчуття якоїсь 
незбагненної, ірраціональної вини, котру не можна 
ні пояснити, ні спокутувати. Тому атмосфера 
більшості тв. празьких нім. письменників, як 
правило, гнітюча і похмура, а створювана ними 
картина дійсності нерідко вражає своєю лєформо- 
ваністю та гротесковістю. холодною відчуженістю, 
розірваністю та фрагментарністю форми: 

Записки Мальте /Іаурідса Брігге" (1910) Рільке, 
Т ол ем " (1 9 1 5 ) і "Зелене обличчя' (1 9 1 6 ) 

Майрінка. "Процес" (1915-1918) і "Замок" (1921- 
1922) Кафки. "Зірка демонів (1921) і "Спокусник " 
(1937) Вайса. Пісня Берналетти" (1941) Верфедя.

Одним із засобів очуження дійсності служила 
мова — не жива, розмовна мова, в яку постійно 
вливалися Діалектизми, жаргонізми, вирування 
вулиці, нар. сщрмя, збагачуючи і постійно живлячи 
її, а мова олітературена, "відф ільтрована", 
"законсервована" (знову ж таки внаслідок 
"острівного" становиша цієї л-ри). яка завдяки 

деякій архаїчності давала змогу тримати певну 
дистанцію до зображуваного явища, споглядати 
його немовби збоку, надавати йому лешо 
іронічного відтінку.

Водночас події 1-ї світ, війни та агонія 
Дунайської імперії породили нов. етап у розвитку 
П.н.л. Він характеризується посиленням політ 
активності, соц. заангажованості деяких празьких 
письменників, які намагаються вирватись із 
зачарованого кода своєї герметичності і відкрити 
для себе ширшу соц. базу, знайти контакти з нов. 
класами, що виступали на іст. арену, прилучитись 
до пролетарсько-револю ційної боротьби, 
антифашистського опору. Ці тенденції 
спостерігаються вже в творах Брода, Вельча або 
Верфеля, написаних для щорічників "Дас ціль" 
Курта Гіллера, але з особливою  силою 
проявляються в публіцистичній діяльності Кіша. 
Фукса, Вайскопфа і значно молодшого від них 
Фюрнберга. Паралельно з'являється нове полгг. і

4 3 7



ПРЕРОМАНТИЗМ

сои ставлення ло чес. народу та його культури, 
до ін. слов'ян, народів. Воно мало свого зачинателя 
вже в особі Рільке, який надихався чес. 
фольклором у своїх ранніх зб. "Життя і пісні" 
(1894), "Жертви ларам" (1896) та ін.:

Поанять мене 
чеські пісні хвилюванням, 
плинучи з тихим звучанням 
я серпе сумне.

( "Народна пісня", пер. М.Бажана) 
Слов'ян, світ був для Рільке сповнений 

особливої таємничості і зваби. Росію він уважав 
своею духов, вітчизною, вивчав рос. мову, 
перекладав рос. письменників (двічі особисто 
зустрічався з /1.Толстим) і навіть написав кілька 
віршів по-російськи. Водночас його полонив своєю 
поетичністю укр. фольклор, поезія Шевченка, з 
якою він познайомився під час подорожей по 
Україні та Росії. За укр. мотивами Рільке створив 
декілька поезій ("В оиім селі...", "Все буде знов 
могутнє і велике "), ними просякнуті його "'Історії 
про любого Б ога '

Специфічне становище празьких нім. 
письменників, які творили нім. л-ру в оточенні 
слов'ян, світу, сприяло плідним міжліт. зв'язкам, 
взаємній рецепції нім. та чес. письменства. Нім. 
газети "Прагер тагблатт" та "Прагер прессе" 
жваво вмішували рецензії на чес. книги і спектаклі, 
переклади тв. чес. авторів. Серед активних 
пропагандистів чес. культури були нім. літератори, 
перекладачі Пік, Фукс, Вайскопф та ін. Фукс був 
добрим знавцем чес. образотвор. мист-ва і 
пропагував його на сторінках нім. часописів. Він 
познайомив нім. читачів з багатьма чес. поетами і 
передусім творчістю Безруча ( "Сілезькі пісні Петра 
Безруча". 1916). Пік. будучи редактором і культ, 
оглядачем ряду провідних нім.газет, сприяв 
популяризації чес. л-ри і мист-ва, перекладав тв. 
Ф.Шрамека, Й.Томана, К.Чапека, Ф.Дангера та ін. 
Вайскопф видав нім. мовою поет, антології "Чеські 
пісні" (1925) та "Серце — щит" (1937), у яких дав 
нім. читачеві довершені зразки нар. поезії та лірики 
П. Безруча, Й.Гори. К.Бібла, В.Незвала, І.Волькера 
та ін У свою чергу чес. літератори і германісти 
уважно стежили за розвитком П.н.л., публікуючи 
свої відгуки, рецензії, огляди на сторінках чес. 
видань. Ло найактивніших авторів тут належали 
Р.Ілловий, А .Н овак, П.Ейснер, Й.Кодічек. 
К. Конрад. К.Пкл та ін. Цей процес літ. і культ, 
взаємозбагачення тривав аж до 2-ї світ, війни, з 
початком якої він був насильно перерваний.

Феномен П .н.л. можна співвідносити з 
існуванням нім-мов. письменства в ін. ненім. 
регіонах, напр., з нім. л-рою Румунії або Буковини, 
де вона також постала в інонац. — ром, та слов'ян. 
— середовищі і мала аналогічні умови для свого 
розвитку.

На Україні дослідженням П.н.л. займалися 
Н.М атузова ("Празькі німецькі соціалістичні 
письменники", К., 1971)таД.Затонський ("История 
немецкой литературы", — М., 1976.- Т .5).

Петро Рихло

ПРЕРОМАНТИЗМ (від франц. preroman те) 
— своєрідний перехідний етап в європ. л-рі 2-ї 
под. XVIII ст ., від сентим енталізм у до 
романтизму, а в ширшому іст. контексті — від 
ідеології Просвітництва ло романт. світовідчуття. 
Сам термін був введений Д.Морне в праці "Огляд 
історії французької літератури" (1909). Ряд 
дослідників ототожнюють поняття "сенти­
менталізм" і "преромантизм" Справді провести 
чітку межу між цими напрямами дуже важко: для 
обох характерне розчарування в можливостях 
розуму, відмова від просвітницької гармонії, 
звертання до світу почуттів, інтерес до екзотики, 
нац. коренів, фольклору. Однак існує низка 
відмінностей: як правило, у сентименталістів 
переважає звертання до суч. дійсності, тоді як 
преромантики першими звернулись ло іст. 
минулого. надмірна чутливість героїв 
сентименталістів змінюється загадковістю та 
непередбаченістю людських пристрастей у 
преромантиків. Критика просвітницького 
раціоналізму в сентименталізмі поступається місцем 
повному його запереченню у преромантиків.

В естет, плані преромантики продовжили та 
розвинули започатковану ще просвітителями 
полеміку з класицизмом, але в той же час піддали 
критиці й естет, постулати Просвітництва. На 
противагу класииистському ідеалові морально- 
прекрасного висувається поняття мальовничого, 
яке аж ніяк не завжди містить у собі етич. момент 
(напр., мальовничість корабельної аварії, негоди, 
руїн). Нове естет, поняття стосувалося не тільки 
малярства, але поширилось і на поезію, садове 
мист-во (ангд. парки).

Другим важливим елементом преромант. 
естетики стало саме поняття романтичний. Воно 
походить від слова " romance". шо означало сер- 
віч. лицарсьжі романи, насичені фантастикою, 
таємницями, чудесами. Просвітницька критика 
негативно ставилася до цього поняття, під ним 
розумілося шось нераціональне, те. шо суперечить 
життєвій правді. В П. ці явища стають основними 
естет, значущими категоріями, поряд з 
меланхолійно вразливим героєм тв. Надалі термін 
"романтичне" з Англії потрапляє до Франції та 
Німеччини і вже там стає основним гаслом і назвою 
напряму в л-рі та умонастрою епохи.

Третьою важливою категорією П. стає поняття 
"готичний". У епоху Просвітництва "готичний" був 
синонімом "варварський" і вживався в основному 
стосовно архітектури Сер-віччя Наприкін. XVIII 
ст. відроджується інтерес до готичної архітектури, 
а слово "готичний" починає застосовуватись до л- 
ри ( Готичні повісті" Г.Уолпола, Д.Бекфорда, 
А.Ралкліф, Ж.Казота).

Декларацією естетики П. вважається брошура 
англ, поета Е.Юнга Роздуми про оригінальну 
творчість. Дист до автора "Грандісона" (1759), в 
якій автор звинувачує тогочасних англ, літераторів 
у рабському наслідуванні древніх. У майстрів, 
вважає Е.Юнг, слід вчитися їхнього методу, а не 
копіювати їх тв. Неперевершеним зразком щодо

4 3 8



ПРИБАЛТІЙСЬКА КУЛЬТУРНО /MTEPATVPHA ПШЗОНА

цього для Юнга є В.Шекспір. Преромантики також 
високо цінували Е .Спенсера та Д.Мільтона і 
заперечували авторитет класициста А.Попа. 
Найвидатнішими представниками П. в Англії були 
Д. і Т.Уортони. Д Макферсон, Т.Персі, Уолпол, 
Т.Грей, Т.Чатгертон. Заг-європ. відомість набула 
талановита шотл. епосу
Макферсона "Твори Оссіана, сина Фінгала" 
(1765).

У Франції риси сентименталізму та П. 
зливаються в творчості Ж .Ж .Руссо і Ж -
A. Бернардена де Сент-Пєра ("Поль і Віржінія"). 
В Німеччині ідеї П. були сприйняті поетами 
геттінгенської школи і бурі та натиску (Ф.- 
Г.Клопшток. І.-Ґ .Г ер д ер . І.Г .Ф о сс , ранній 
Й.В.Гьоте). Певного впливу П. зазнали Д.Барло, 
Ф.Френо, Ч.Браун(США), К.Кішфалуді, Д.Бержені 
(Угорщина), В.Альф'єрі, В.Монті, У .Фосколо 
(Італія). Г.Державін. М.Карамзін, В.Жуковський,
B. Озеров. М.Гнєдич, П.Вяземський, молодий 
0 .Пушкін (Росія).

Як вже було зазначено, провести чітку межу 
між сентименталізмом. П. і власне романтизмом 
неможливо, хоча низка дослідників вважають 
рубежем, що їх розділяє. Французьку революцію. 
Внаслідок випереджаючого сой.-політ, та духов, 
розвитку Англії XVIII ст. П. раніше і яскравіше 
проявився саме там, проте принципової типол. 
різниці між цими напрямами не існує, всі вони тою 
чи ін. мірою тяжіють до бароково-символічного 
методу відображення дійсності.

Див Осслаяізм
Юрій Попов

ПРИБАЛТІЙСЬКА КУЛЬТУРНО /ПТЕ 
РАТУРНА ГНДЗОНА, частина б ал тій ськ о ! 
культурно літературної зони — комплекс 
культур: лит., латис. та естон. народів (на території 
Естонії також мешкають малі народності.- ліви і воді, 
культура яких розвивалася у тіснішому зв'язку з 
естон.). Знаходячись на перехресті торгових 
шляхів, прибалти здавна мали відносини з багатьма 
європ. та аз. народами. Так, у IX -  1-й пол. XI ст. в 
Прибалтику проникають такі речі араб, та візант. 
походження, як діргеми, скляне намисто, 
черепашки каурі, парча, а з Зх.— франкські та 
сканд. мечі, черепахоподібні фібули. V 2-й пол. XI 
ст. з'являється продукція з рус. князівств 
(переважно прикраси). V XIII ст., після вторгнення 
в Прибалтику нім. хрестоносців, майже вся її 
територія, разом з торгівепьними шляхами, 
перейшла в руки нім. феодалів та торговців. Вплив 
культур різних європ. та аз народів на культуру 
народів П.к.-л.п. постійно змінювався залежно від 
політ, ситуації. Значними та тривалими були 
впливи нім. культури, часто у пруському варіанті, 
та рос. культури. Через Прусію в Прибалтику 
потрапили і поширилися рел.-політ, ідеї М.Дютера. 
Один з найстаріших.ун-тів П.к.-л.п. — Вільнюський, 
шо почав формуватися ще 1566. — був створений 
єзуїтами саме для протидії лютеранам. Нім. культ, 
досягнення в Прусії (філософія І.Канта) були

важливим елементом культ, зв язків прибалт 
народів з німцями. До того ж. в Прибалтиці 
мешкало багато німців з XIII ст. аж до 2-ої світ, 
війни, а з XVIH ст .. тобто з кін. Пн. війни і 
приєднання більшості прибалт, земель до Росії, 
мешкає багато росіян. Крім нім. та рос. культ, 
впливів, лит. культура довгий час, особливо в 
період існування Речі Посполитої, а також в період 
перебування Польщі та Литви у складі Рос. імперії, 
була пов'язана з поль. Яскравим підтвердженням 
цього зв'язку є творчість поль.-лит. поета
A. Міикевича (Міикявічюса). Естон. культура завжди 
була пов'язана з фін. Так, естон. руни мають 
органічний зв'язок з фін.-карельськими рунами, а 
"К алевала", мала в Естонії дуже широке 
розповсюдження. Ін. прикладом фін-естон. культ, 
відносин є діяльність корифея фін. та естон. 
архітектури класицизму К.Л.Енгеля.

З XVIM сг., коли Росія здобула вихід до Балт. 
моря, роля рос. культури значно зросла. Санкт- 
Петербург став не лише найбільшим балт. портом, 
але й одним з найзначніших культ, центрів П.к.- 
л.п., з ун-том, видатними діячами науки й культури, 
літераторами, будівничими та різьбярами, 
здебільшого запрошеними із Зх. Європи, шо 
створювали неповторний вигляд міста (К.Россі,
B .  Растреллі. Е.М .Ф альконе). Водночас 
розвивалися наука, мист-во, л-ра і тих народів, які 
опинилися у складі Росії (поляки, фіни, естонці, 
латиші, литовці). У XVIII-XIX ст. в Естонії різко 
зросла кількість кн. естон. мовою (до цього періоду 
кн. в Естонії та Латвії видавалися здебільшого нім. 
та лат. мовами), а 1739 видано повний естон-мов. 
текст Біб/тн величезним на той час накладом, шо 
свідчить про широке розповсюдження грамотності 
серед естон. народу. Під впливом ідей 
Просвітництва, естон. мовою почали видавати і 
світську л-ру (дидактичні кн. Ф.В.Віллманна і 
Ф.Г.Арвеліуса). було створено Естляндське літ 
товариство, одним із засновників якого був акад. 
Ф.Відеманн. Серед діячів культури, що писали 
естон. мовою, були, крім естонців, і німці 
(драматург А.фон Коцебу), і росіяни (публіцист 
Ф .Руссов), і представники ін. народів, що ше раз 
підтверджує тісні культ, контакти в П.к.-л.п народів 
індоєвроп. та уральських сімей. Але під час 
перебування прибалт, земель. Фінляндії та частини 
Польщі у складі Росії було й багато явиш 
гальмування з боку Росії нормального розвитку 
культури народів цих земель. У тій частині Литви, 
шо остаточно відійшла до Росії наприкін. XVIII ст., 
на довгий час була заборонена лат. графіка лит. 
мови, створена ше в XIV ст., і насильно замінена 
кирилицею.

Естонці, латиші та литовці досягли значного 
рівня розвитку науки, л-ри та мист-ва. Далеко за 
межами Прибалтики відомі естонці Яан Кросе. 
І.Розенплентер. Ф.Р.Фельман, Ф.Р.Крейивальд, 
Культура Латвії та Литви має яскраві нац. 
особливості-, латис. письменник Я.Райніс 
використовував не тільки латис. фольклор (драма 
'Вогонь і ніч"), але й бібл.. ант. мотиви (трагедії

4 3 9



ПРИГОДНИЦЬКИЙ (АВАНТЮРНИЙ) РОМАН

Йосип та його брати", "Кай Гракх") та ін. нац. 
первні (мотиви рос. билин в трагедії "Ілля 
Муромеиь" та мотиви естон. казки у п'єсі "Золотий 
кінь ). Відомі латис. майстри балету з родини Дієпа. 
В Питві видатними поетами та прозаїками є 
К.Донелайтіс (XV1H ст). А.Страздас (XViiI-ХІХ ст.) 
— "отці" лит. л-ри В.Креве (Креве-Міцкявічюс), 
Ю .Яноніс, С .Н еріс. А .Венилова. П .Ц вірка. 
М.Слуцкіс. Е.Межелайтіс, Ю.Балтушіс. Багато з них 
використовували нац. фольклор, мотиви (Креве у 
"Легендах Дайнавської давнини" чи Неріс у поемі 
Егле. королева вужів"). Глибоко пронизані нац. 

духом і тв. лит. композитора та маляра 
М .Чюрльоніса. Культура прибалт, народів 
протягом XVHi-XX ст. тісно пов'язана з ін. 
культурами (напр.. лит.-рос. поетЮ.Балтрушайтіс). 
Створювалася і створюється і рос. (з Естонією 
пов'язана доля поетів ГСеверянина та 
Д.Самойлова, з Латвією — прозаїків М.Задорнова 
та В.Пікуля), гебр. (раббі Шабтай га-Кохен) та ін. 
л-ри (нім., пол., білор.).

Юрій Ткачон

ПРИГОДНИЦЬКИЙ (АВАНТЮРНИЙ) 
РОМАН —  тип роману, в ідейно-тематичний, 
центр якого покладена пригода, надзвичайна 
подія, тобто, вигадане, "штучне" начало, 
висловлене найбільш виразно. Власне поняття 
роман, "романність" пов'язані в першу чергу саме 
з цим типом роману та аналогічною йому малою 
формою — новелою . П .р. являє собою 
метажанр який містить цілий ряд тематичних 
різновидів (морський, детективний, наук.-фант, і 
т.п.). В основі П.р. лежить авантюра, пригода, за 
визначенням В .Ф .Гегеля, — внутр. і зовн. 
випадковості кохання, честі та вірності", інакше 
кажучи, пригода — це нетривіальне, небуденне, 
"штучне" поєднання фактів, подій, обставин, 
персонажів, характерів, почуттів, свідомостей, 
мислень аж до інтуїтивно-підсвідомих порухів та 
імпульсів. Пригода як "подієвий троп" (А.Вуліс) 
присутня й у ширшому, аніж роман, колі літ. явиш 
(казка, міф, героїчний епос, драма) проте саме 
в романі пригодницький первень відіграє 
найважливішу ролю. Він є гол. елементом ант.. 
лимарського, ш ахрайського, готичного 
романів і тою чи ін. мірою представлений у романі 
виховання, сентиментальному, іст.. реаліст. Лише 
в сер. ХІХ ст. П.р. вирізняється в особливий жанр 
на противагу реаліст, і, особливо, нату­
ралістичному роману, теоретики якого про­
голосили відмову від будь-якої "штучності". Однак, 
вел. л-ра як у ХІХ. так і в XX ст. не цуралася 
пригодницького елементу. Тв. В .Скотта. В .Гюго.
O. де Бальзака. Ч.Діккенса, Ф.Достоєвського. 
Г Сенкевича. К.Чапека, О.Гріна. В .Фолкнера 
свідчать про це. З ін. боку, у таких класиків 
пригодницького жанру як Ф .Купер, Е .П о,
P . Стівенсон. Дж.Конрад цей первень незрідка 
тісно пов'язаний з найважливішими світоглядними 
і худож. проблемами. Як результат звернення до 
актуальних соц. питань з'являється такий різновид

П.р. як роман-утопія, наук, прогрес викликає до 
життя наук.-фант, роман тошо. Тобто зовсім не 
завжди П.р. є синонімом чогось легкого і суто 
розважального, а пригода несе лише сюже- 
тоформуюче навантаження. Часто вона виконує 
змістовну, смислотвірну функцію Так. у ант. міфах 
і давн-rpeu. драмі пригода уособлює невідому 
людині волю богів і долі. В лицарському романі 
вона символізує боротьбу героя з ворожими 
природними і соц. силами, причому пригода 
сприймається автором і героєм цілком серйозно. 
Проте вже в "Дон Кіхоті" М. де Сервантеса, в 
шахрайському романі пригода сприймається з 
деякою іронією, для просвітителів вона була 
засобом ілюстрації тієї чи ін. філос. концепції 
("Канлід" Вольтера), романтики розглядали 
авантюру як прояв автор, свободи та могутності 
індивідуальної волі, яка здолала всі перешкоди на 
своєму шляху, реалістам пригода надавала 
можливість аналізу людської психіки в 
екстремальних умовах або ж уособлювала сон. 
конфлікт, складності та суперечності людського 
буття. Однак, якщо у вищеназваних письменників 
пригодницький первень відігравав все ж таки 
підлеглу ролю. то у власне авантюрному романі 
(який з'явився, до речі, в епоху неоромантизму і 
був, по суті, епігонським явищем щодо романтизму 
поч. XX ст.) засіб перетворюється на мету, пригода 
стає самодостатньою, вона і мета, і, водночас, засіб 
для втілення однієї дуже простої, але місткої 
життєвої максими: "добро завжди перемагає зло", 
яка не може сприйматися без значної долі гри та 
іронії. З цієї т.з. романт. (рони* і слід розглядати 
закони жанру, де с відсутнім глибокий психологізм, 
де складність людських характерів підміняється 
заплутаністю зовн. обставин, суперечлива 
діалектика людських стосунків зводиться до 
протистояння чітко визначених позитивних та 
негативних персонажів. Заданість, шаблонність П.р. 
не раз обігрувалися самими ж їх авторами, які 
складали закони написання того чи ін. різновиду 
жанру (напр. закони детективу С.С.ван Дайна, 
закони роботехніки А.Азімова).

Виходячи із заданності П.р.. можна досить 
повно класифікувати різновиди авантюрно- 
пригодницького жанру (терміни "авантюрний" та 
"пригодницький" слід розглядати як синонімічні, 
їх розмежування було даниною заідеологізованості 
совєтського літ-знавства: у нас пригодницький, у 
"них" —  авантюрний).

У 2-й пол. ХІХ — XX ст. формуються такі 
піджанри П .р.. морський (Купер. Г.Мелвілл, 
Р.Баллантайн, Стівенсон, Конрад, Р.Сабатіні. 
К.Станюкович); детективний (По, У.Коллінз. 
Е.Габоріо. А.Конан Дойд, Г.К.Честертон, A.Kpich, 
Ж .Сіменон): наук.-фант. (Ж .Берн. Р.Уеллс. 
К.Чапек, С.Лем, Азімов, А.Кларк. Р.Бредбері. 
Г.Гаррісон, бр.Стругаиькі); іст.-пригодницький 
(О.Дюма-батько, Сенкевич, Г .Р ..Хаггард, 
М.Дрюон. О.Н азарук. М .Стюарт, Ю Косач. 
В.Пікуль); сой.-пригодницький (Е.Сю. В.Крестов- 
ський, Дж.Дондон, Б .Келлерман), географічний

4 4 0



ПРИГОДНИЦЬКИЙ (АВАНТЮРНИЙ) РОМАН

(Ж.Берн, Р .Х аггарл, Р.Кіплінг, В .Обручев, 
П.Бенуа); утопія і антиутолм (Купер, V.Moppic, 
Є.Замятін, В.Винниченко, О.Д.Хаксді, Дж.Оруелл), 
військово-пригодницьким (Ф .Купер, К .Май, 
Л.Буссенар, В .Богомолов); політ.-пригодницький 
(Д. /1е Карре, Ф .Ф орсайт, Ю .Семенов); 
поліцейський (кримінальний) (Д ж .Х.Ч ейз, 
Р. Чандлер, Д.Тирманд, Д.Шейнін); шпигунський 
(Купер, Де Карре, Я .Ф лем інґ, Н .Семенов, 
ЮДольд-Михайлик); любовно-приголницький (А. 
і С.Голон, К.С'юзен); містико-приголнииький 
(Б.Стокер, С.Кінґ). Дана класифікація не вичерпує 
всієї різноманітності П.р. Можна було б виділити 
окремо піратський роман, колоніальний (Сенкевич, 
П.Доті, П.Бенуа), індіанський роман (Т.Майн Рід, 
Май), вестерн; не можна не згадати П.р. для 
підлітків (його засновником був Стівенсон з 
"Островом скарбів"), анімалістичний ( "Золотий 
осел" Апулея, "Біле ікло' Дж.Лондона). Попри всю 
різноманітність П.р. він будується за допомогою 
обмеженої кількості сюжетних схем і мотивів. 
Найдавнішою й найзагальнішою схемою побудови 
П.р.є роман-подорож — морська, сухопутна, 
космічна. Як варіант подорожі можна виділити 
олісею — довгий, з великою кількістю перешкод 
шлях героя додому ( "Одісея капітана Блала" 
Р.Сабатіні, "Космічна одісея 2 0 0 1 " А.Кларка) і 
робінзонаду — вимушену або добровільну 
зупинку на цьому шляху, яка нерідко переростає в 
утопію або антиутопію ( "Таємничий острів" Берна, 
Кратер" Купера та ін.). Сюди ж можна віднести 

сюжети про Атлантиду. За цією ж сюжетною 
схемою подорожі будується роман викриття 
таємниці, пошуку скарба або зниклого героя, 
відкриття нових земель. Морська пригода майже 
неминуче стикається з піратською темою, сухопутна 
— з нападом індіанців, розбійників, конкурентів 
тошо. З подорожжю пов'язаний і т.зв. екзотичний 
роман про перебування героя в чужій країні 
("Таит" Г.М едвілла), а також сюжет про 
розставання, пошук та зустріч закоханих.

Друга велика група П.р. будується згідно 
моделі викриття злочину та пошуку злочинця. Тут 
наявні такі характерні мотиви, як помста, 
подвійнинтво, палацова чи будь-яка ін. інтрига, 
"мертві" душі, людина в масці тощо (Детектив).

Особливий розділ П.р. —  створення штучної 
людини і в цілому тема наук.-технічних досягнень 
(див Наукова фантастика)

Попри всю різноманітність сюжетних схем та 
мотивів існує один, без якого П.р. втрачає свою 
специфіку — це мотив таємничості, який 
варіюється в широких межах, але неминуче 
присутній. Розкриттю таємниці підпорядковано всі 
сюжетні колізії П.р. — в ньому суворо витримується 
єдність дії: шукач скарбу не повинен відвертатися 
на рятування невинно ображеного, якшо тільки той 
не приведе його до шуканого. Образно кажучи, в 
П.р. чітко діє правило чехівської рушниці, шо 
висить на стіні. Найважливішим первнем П.р. є 
заплутана інтрига з її обов'язковими атрибутами: 
шифрами, масками, потаємними входами і

виходами, лабіринтами, сходами, мапами, 
переодяганнями, сейфами, валізами з подвійним 
дном та ін. хитромудрими пристосуваннями. Важко 
переоцінити роль різних засобів пересування та 
зв'язку — телефон стає чи не найважливішим 
пов'язуючим ланцюгом у суч. детективі та 
подіційному романі, аж до його використання як 
знаряддя вбивства. Не меншу ролю відіграють різні 
види зброї та отрут і витончені способи 
позбавлення життя — але, знову ж підкреслимо, 
найжахливіші сиени сприймаються крізь призму 
ігрового начала, своєрідного договору між 
письменником і читачем.

Своєрідним є хронотоп П.р.. Найчастіше це 
— шлях у найширшому розумінні, нерідко острів 
або якийсь ін. засіб відокремлення від буденного 
життя — морське судно, підводний човен, 
повітряна кудя, дирижабль, космічний корабель, 
отже, весь світ, всесвіт, але тільки не власний дім, 
герой П.р. — не людина житла (виняток — 
детективний роман, у якому герой здійснює уявну 
подорож, не виходячи зі своєї вітальні). Автор 
маніпулює часом в П.р. — він безмежний і 
рухається в обох напрямках, стискається, 
розтягується, часові пласти нашаровуються один 
на ін .! лише герой не підвладний йому — він вічно 
молодий або ж, у крайньому випадку, зрілий.

Герой П.р. є героєм у буквальному розумінні 
слова, його можливості гіперболізовані, він 
діяльний і активний, компенсуючи цим внутр. 
статичність, він не так розумний, як дотепний, 
швидкий і рішучий. Характерна діалогічність у 
системі персонажів П .р. (детектив — його 
простакуватий друг, хазяїн — слуга, людина — 
машина в наук, фантастиці, герой — його друг, 
зрідка вірна подруга; в П.р. домінують чоловічі 
товариства). Типова ситуація "герой в інонаи. 
середовищ і" є невичерпним джерелом 
пригодницьких ситуацій.

Стиль П .р. відповідає динамічності та 
напруженості сюжету. Простота і лаконічність 
мови, значна доля діалогу в оповіді, насиченість її 
нехитрими життєвими сентенціями, нерідко 
розповідь від першої особи, орієнтація на 
попередні зразки та їх цитування, забігання вперед, 
навмисні та ненавмисні помилки в оповіді і їх 
виправлення, невибагливий гумор —  все це 
зближує стиль П.р. з манерою усної розповіді.

В  цілому безсумнівна другорядність П.р. як 
жанру, його пов'язаність і залежність від "великої" 
літератури (безперечна орієнтація Стівенсона на 
Д .Д еф о, Дюма на В .Скотта, О .Гріна на 
Дж.Донлона і т.п.). Проте саме через свою 
другорядність, прив'язаність до реалій свого часу 
П.р. дає нерідко точнішу картину побуту, звичаїв, 
характерів тієї чи іншої іст. епохи, ніж клас, тв., 
націлений на вічні цінності.

V XX ст. П.р. став однією з суттєвих складових 
масової літератури і в більшості своїй тиражує 
вельми посередні зразки. Проте є ряд тв. 
авантюрного жанру, бездоганних у своєму роді і 
відомих усьому світові. Це, перш за все, детективи

4 4 1



ПРИКАЗКА, ПРИПОВМКА

Крісті і Сіменона, кримінальні романи Чейза і 
Чандлера, політичні П.р. Карре і Форсайта, наук, 
фантастика Лема, Азімова і Кларка та багато ін.

Крім того, видатні письменники XX ст. 
(К.Чапек, Ґ.Грін , В.Голдінг, Ф.Люрренмат. 
Р.Мерль, Г.Ґарсія Маркес, Кобо Абе) вельми 
активно використовують елементи П .р. для 
постановки найважливіших проблем сучасності, 
оскільки за своєю динамічністю, насиченістю 
подіями та напруженістю дії П.р. якнайкраще 
відповідає реаліям XX ст.

В укр. л-рі успішно працювали в жанрі П.р. 
О .Бердник, В .Береж ний, В .Владко, Косач, 
Назарук Р.Самбук, Ю.Тис, М.Трублаїні; став 
класикою П.р. роман В.Винниченка "Сонячна 
машина".

Юрій Полов

ПРИКАЗКА, ПРИПОВМЖА — мал
фольклор, жанр, споріднений з прислів'ям (разом 
вони складають паремію). У деяких най. (нім., англ., 
Поль., чес., словац.) фольклорист, традиціях не 
розрізняють ці жанри. Подібні погляди й деяких 
сх.-слов'ян, фольклористів (М.Кравцов). У клас, 
фольклор, зб. подаються прислів'я та П. без 
диференціації (напр., "Галицько-руські народні 
приповідки". Зібрав, упорядкував і пояснив д-р 
Іван Франко, 1905-1910). З ін. боку, більшість сх. 
слов'ян, дослідників уважають, шо це два жанри. 
Відмінність між ними обстоюють, зокрема, суч. 
лінгвісти-фразеологи. Виходячи з синтаксичних 
міркувань, вони зближують П. з фразеологізмами 
та ідеомами. Справді, жанр.-етил, відмінності між 
прислів'ям і П. існують. На відміну від прислів'я 
П. не висловлює повне твердження й висновок з 
нього, не дає узагальнення, а підкреслює 
особливість конкретного предмету чи явища, дає 
в дотепній образній формі спостереження над цим 
явищем. З цього випливає те, шо на противагу 
синтаксичній двочленній завершеності прислів'я, 
П. — одночленна з синтаксичного погляду. Вона 
переважно є неповним реченням або частиною 
речення. Це може бути компаративний зворот. 
ближча сорочка, як жупан, з'явився (звалився), як 
сніг на голову або гуцульське ходить в школу, як 
пес до церкви ; дієслівна форма з іменником: 
прирівняв солов'я до зозулі; іменник з інфінітивом: 
він умів голити без мила й бритви і т. д. Ін. річ, шо 
часом П. є скороченим прислів'ям, певним натяком 
на відоме реципієнтам прислів'я (напр., і комар 
носа не підточить з прислів'я "Зробив так, що й 
комар носа не підточить", або на Юра, як рак 
свисне з прислів'я Як рак на дуба вилізе, та й 
свисне, тогди то ся стане. Через загальновідомість 
П. воно може вживатися в л-рі як назва тв. Так, 
М.Старицький переробив комедію "На 
Кожум'яках" І.Нечуя-Левииького, назвавши свою 
комедію П. "За двома зайцями": скорочено з П. 
женеться за двома зайцями від прислів'я За двома 
зайцями поженешся — жодного не здоженеш.

Існують регіональні П. або варіанти заг. нар. 
П., шо можуть бути незрозумілими за межами

регіону: напр., гуцульське "як з поду впав" (під — 
горише).

/Ікмпмнла Волкова

ПРИСВЯТА або ПОСВЯТА — засіб автор 
підкреслення рецепції. П. у власному розумінні 
складається з одного-кількох слів. Так, 
Ф./І.Челяковський присвятив три томики зб. 
"Слов'янські народні пісні" трьом видатним діячам, 
шо сприяли культ, зближенню слов'ян: чехові 
Ганці, поляку Бролзіньському, сербу Каралжичеві; 
М.Вороний "Баладу моря" —  "світлій пам'яті Лесі 
Українки", Є.Маланюк поезію "Київ" — пам'яті 
Юрія Нарбута, поему "П'ята симфонія" — "пам'яті 
Василя Тютюнника, воїна і громадянина". 
Зрештою прикладів безліч. П. може переростати 
в більшу за розміром, конче важливу для ідейно- 
худож. задуму частину тв. Такою є присвята 
"Шафарику" з поеми Т.Шевченка "Єретик" про 
Яна Гуса, якого було спалено за ухвалою 
Констанцького собору. П., шо складається з 
восьмидесяти шести рядків, є прославленням 
Шафарика як булителя слов'ян, самосвідомості. 
П'ятилесятилітній Й.В.Ґьоте склав до "Фауста" 
"Присвяту " в 4-х октавах, звертаючись до тих, хто 
його оточував, коли поетові було 25  років і він 
лиш започав свою трагедію. П. - зверненнями 
бувають цілі тв., як поезія Шевченка "Гоголю" ("За 
думою дума роси вилітає"). Близькі до П. поезії- 
звернення, спогади, оспівування, напр., низка 
віршів І.Базова: "Байрон", Тайне", "Сторіччя 
Пушкіна". Своєрідною П.-запереченням є поезія 
М.Лєрмонтова "Ні, я не Байрон, інший я". Отже 
П. — один із способів автор, підкреслення духов., 
культ., приватних симпатій (у т.ч. свідчення про 
міжнаи. контакти).

Анатолій Во/мми

ПРИС/НВ Я — жанр мал. фольклор, прози.
Час виникнення жанру П. дуже давн , 

засвідчений у писемності всіх народів древньої 
культури, зокрема в Греції, де жанр отримав назву 
paronim ie. Відтак термін було перекладено 
римлянами як prouerbum (prouerb) або adagiom. 
У більшості суч. європ. мов відповідні нац. терміни 
утворено віл ант. зразків (італ. prouerbio, франи. 
prouerbe, рум. prouerbo, англ, prouerb) або 
кальковано (нім. Sprfchmorf, поль. przys/оыле, 
білор. приказка, рос. і болг. пословица, чес. 
porekad/o, словац. porekadlo).

Існування П. в усі часи й у всіх народів 
безсумнівне, але складним, та й навіть дешо 
суперечливим залишається його відмежування від 
суміжних жанрів і чітке жанр, визначення. 
Найлегше визначити П. з мовознавчого погляду. 
Структурно — це інколи прості, частіше складні 
речення, можливе й поєднання кількох (2-4) речень 
На противагу звичайним реченням П. е 
формулюваннями, шо вони повторюються 
протягом сторіч незмінно або з незначними 
змінами. Частини П. співвідносяться по-різному:чи 
як підмет до присудка ("Вчиться — завжди

4 4 2



ПРИС/ПВЯ

згодиться", "Хто сі будує, той бідує"); чи як причина 
до наслідку ("Брудна вівця —  вовча вечеря", 
"Багато псів —  зайцеві смерть", "Правда, шо раки, 
то червона юшка"); чи як порівняння ("Вівця, як 
бджола, дає один прибуток", "Життя вільне, як 
собаці на прив'язі"); чи як протиставлення 
("Робити — не меду лизати", "Робота чорна, та 
день малий").

Вочевидь, мовознавчий підхід визначає лише 
певні формальні ознаки П., не торкаючись сутності 
жанру. Так, синтаксична завершеність відмежовує 
П. від приказки, проте з фольклорист, погляду за 
функціональністю та змістовністю ці жанри важко 
відмежувати. На відміну від звичайних речень П. є 
постійною трал, повторюваною формулою, яка 
має переносне значення і вживається в багатьох, 
часом — досить різних, ситуаціях. Третьою 
характеристичною ознакою П. є їх образність: "Аж 
гарчить, так на меншого кричить", "Як пес сукно 
стереже, а сам в нім не ходить", "Чудно трохи, 
шоб чоловіка з'їли блохи". Основним худож.- 
образним засобом  у П. є м етаф ор а, але 
зустрічаються також метонімії, синекдохи, 
гятерболи, іронія. Четверта ознака — розподіл 
ритмічною побудовою на дві частини: певне 
спостереження, певна теза або теза + антитеза й 
висновок. Двочленність часто наголошується й 
римами. Вони бувають чоловічі ("Сюди тень, туди 
тень, та й минув день"), жіночі ("Хвастала кобила, 
шо з возом горшки побила"), дактилічні ("Де 
борошно, там і порошно"). Вагому ролю відіграють 
алітерації та асонанси. В деяких випадках для 
звуковідтворення ( "Близко вила ти, та лалеко 
дибати"). У більшості випадків перегуки звуків 
надають П. милозвуччя та сприяють 
запам' ятовуванню.

Щодо змісту, то J1. звичайно вважають за 
енциклопедію нар. мудрості. Дійсно, вони містять 
логічно завершені судження, лаконічно й чітко 
акумулюють думку, висновок зі спостереженням 
над дійсністю. До того ж переважно мають 
повчальну настанову. Говорячи словами М.Гоголя, 
"ні в кому не відбилась цілком та багатовічна 
повнота розуму нашого, яка міститься в наших 
численних прислів'ях". Вони узагальнюють 
спостереження над життєвими явищами, 
віддзеркалюють нар. погляди на явища природи, 
господарство, сой. та нац. відносини, родинне 
життя, людські чесноти та вади тошо. Слід лише 
зважати, шо, позаяк П. відображають 
багатовіковий досвід, різні шаблі історії та 
відповідно людського світобачення, П. можуть бути 
не лише різними, але й протилежними. На 
первісному ступені господарства хлібороб складає 
й.у шо засвідчують його неспромогу опиратися 
силам природи: "Не родить рілля, але Божа воля", 
або "Без Бога ані до порога ". Згодом виникають 
протилежні за змістом П. "Без труда нема плода", 
"Без роботи чоловік не виживе": або "Як дбаєш, 
як і.маєш". Протилежний сенс мають ше, напр., 
пйремії: "Вівторок — шасливий день" і "На 
вівторок бід зібралось сорок", або поль. "Болт и-

&мп — Bog w <ймп " і "Соле w ;йм! — роАб/ dioH/ и / і?ІҐ 
—  відкидання старосвітської гостинності (Пор. укр. 
"Гість не впору — гірше татарина"). Застарілість і 
заяложеність певних П.можуть спричиняти іронічне 
ставлення до них. За словами О.Пушкіна, 
"моральні приповідки бувають навдивовижу 
вживаними в тих випадках, коли ми від себе мало 
чогось можемо вимудрувати собі на виправдання".

Порівн. пареміологія засвідчує, шо вел. 
кількість П. є поліетнічними, відомим різним 
народам, звичайно у вар м итах. У багатьох 
випадках їх походження встановлюється легко. 
Надто це стосується бібл.: напр., від "Бо вони сіють 
вітер і пожнуть бурю" (Осія 8.7.) походять укр. 
варіанти: "Хто сіє вітер, той жатиме бурю" або 
"Хто сіє кривду, той жатиме бурю". Лат. П. "Хто 
пізно приходить до столу, той дістає лише кістки" 
скоротилося й набуло узагальненого сенсу: "Хто 
пізно приходить, сам собі шкодить". 
Пареміологічне зіставлення часом допомагає 
зрозуміти первісне значення П. Так відоме укр. 
"Вихопився, мов Пилип з конопель' (незрозуміло, 
хто цей Пилип?, чому Пилип?) пояснюється З ПОЛЬ. 
"И/угцхй si? jak /itip z ко поре і": первісно йдеться 
про зайця (fiiip у поль. мисливському жаргоні — 
заяиь). В укр. фольклорі первісне значення зникло, 
лишилося тільке переносне.

Частина П. має незаперечне автохтонне 
походження, відображуючи конкретні іст. події або 
побутові явиша: "Висипався Хміль із міха та 
показав ляхам лиха", "Пережили татаршину, 
пережили паншину, переживемо й це". Існують 
також регіональні П ., які можуть бути 
незрозумілими за межами даного регіону. 
Гуцульські "ГТшеииця— дурниця, а гроші — мара, 
сьогодні є, а завтра нема" чи "Пшениця — 
дурниця, утрьох молотять, а одному їсти" вражають 
негативним ставленням до основної сільсько­
господарської культури України. Пареміограф 
В.С.Плавюк, оприлюднивши ці П., супроводив їх 
приміткою-поясненням: "У  гірських місися остях 
пшениця не родить. Гуцули и майже не сіють, тому 
не надають; як і грошам, їй значення". Подібний 
погляд, певно, пов'язаний також із язичницько- 
скотарським: "Гріх пороти груди землі" —  говорять 
гуцули.

П. у різний спосіб споріднене з ін. фольклор., 
подекуди з літ. жанрами. На думку О.Потебні, 
"один з видів П. межує безпосередньо з байкою. 
Від байки може залишитися коротший вислів, шо 
стає П. або приказкою ("Ми орали" з байки Езопа 
"Віл та муха"). Потебня далі пише: "Другий прийом 
перетворити байку на П. полягає, напр., у тім, шо 
не речення, а ввесь зміст байки стає П. "Він 
і долотом рибу удить" <...> Річ у тім, шо зграя 
злодіїв змовилася пограбувати простаків. Один із 
них сів на березі річки, нав'язав на вудку долото і 
спустив його в воду. Підходить один з тих, кого 
злодії хотіли обдурити, і питає: "Чим ти рибу 
ловиш?" —  "Долотом". — "Хіба можна долотом 
рибу ловити?" — "Як же, підожди, подивись". 
Простак почав дивитися, а тим часом товариші

4 4 3



ПРИТЧА

того, хто вудив рибу, обчистили простаків віз". Цей 
текст Потебня наводить за збірником казок 
Манжури. З відомої казки про лисиию та вовка 
виникла приказка "Битий небитого везе". З думи 
про козака Голоту — "Шапка-бирка, зверху 
дірка".З пісні про сварливу жінку — "Сіяв гречку, 
а уродив мак, нехай буде так" чи "Хай буде гречка, 
аби не суперечка".

! навпаки, П. можуть розгортатися в тв. 
більших жанрів. "Бачили очі шо купували — їжте, 
хоч повилазте" Г.Квітка-Основ'яненко розгорнув 
у оповіданні "Пархімове снідання". Вищезгадане 
поль. П. "И/угидз? s:?  j'ak /Шр z kon op el" 
В.Сирокомля переробив на легенду, де йдеться 
про шляхетського маломаєтного Лон Кіхота, який 
завжди вихоплювався невчасно й собі на шкоду. 
Часом П. дістають сюжетну реалізацію. Так, у "Лон 
Кіхоті" М. де Сервантеса або в "Мертвих душах" 
М.Гоголя (реалізація П. "кто высоко взлетает, тот 
низко падает" — Чічіков їде з Селіфаном і мріє 
про те, шо буде херсонським поміщиком, а в цей 
час Селіфан перекидає бричку).

Нар. П. від найдавн. часів переходили в 
книжну мову та літ. тв. Обмежимося лише укр. 
матеріалом. П. зустрічаються вже в Іпатіївському 
списку "Повісті временних літ": "Руси есть веселие 
пити, —  не может без того быти" (під р. 980), або 
' не погнетши пчел — меду не едать" (під р. 1231). 

П ., приказки, нар. афористика містяться в 
Ізборнику С вятослава 1 0 7 3 " ,  "Повчанні" 

Володимира Мономаха. В "Руській правді" низку 
юридичних статей оформлено П. Починаючи з XVI
— XVII ст.. П. використовують укр. письменники 
(І.Вишенський, Хр.Ф ілалет, М.Смотрицький, 
Л.Баранович, І.Галятовський, А.Радвиловський, 
І.Гізель); вживають козацькі літописи XVII — XVIII 
ст. У XIX ст. практично всі укр. письменники 
звертаються до П. (від Г.Сковороди, І.Котля­
ревського, П.Гулака-Артемовського, Є.Гребінки, 
Т.Шевченка, Марка Вовчка, Панаса Мирного, 
І.Франка до М.Коцюбинського).

Лосить часто П. стають заголовками, образно 
розкриваючи автор, задум: Квітка-Основ яненко
— оповідання "Добре роби, добре й буде" (1836), 
Панас Мирний та Іван Білик — роман "Хіба ревуть 
воли, як ясла повні?" (1872-75), М.Старицький — 
водевіль Як ковбаса та чарка, то минеться й 
сварка" (1872), М.Кропивнииький —  драми "Лай 
серцеві волю, заведе в неволю" — первісна назва 
"Микола Старостенко, або Незчуєшся, як лихо 
спобіжить" (1863), "Доки сонце зійде, роса очі 
виїсть ' (1882), "Де зерно, там і полова" (1888), 
І.Карпенко-Карий — іст. п'єса "Лиха іскра поле 
спалить і сама шезне" (1896). У рос. драматургії 
показові назви п'єс О.Островського.

Жанр П. разом із найспорідненішим з ним 
жанром приказки входить до ширшої, видової 
категорії — паремії. Типол. та іст. П. споріднені 
з письмовими дидактичними жанрами — 
афоризмом, гномою, сеитеипією, крилатими 
словами.

/Ьолми/та Волкова

ПРИТЧА (від давньорус. притьча —  історія, 
нещасливий випадок, а також приклад) — 
оповідний, алегорично-повчальний тв. філос., рел., 
морального змісту з двоскладовою композицією, в 
основі якої лежить приклад і його пояснення.

П. виникла в сиву давнину у фольклорі народів 
С х., звідти перейшла в писемну л-ру. 
Найвідомішими параболічного характеру кн., до 
яких входили поряд з казкам и, байками, 
повчальними оповіданнями і П., шо позначалися 
на духов, житті Європи і мали значний вплив на 
формування і розвиток давн. й нов. укр. л-ри, а 
також усної нар. творчості, були Біблія, інд. зб. 
"Ланчагантра", її ірано-араб. переробка "Каліла 
і Дімна" (греи. переклад "Стефаніт і Іхнілат"), 
"Квітник духовний", давн-христ. роман "Варлаам 
і Йоасаф", "Історія семи мудреців", "Велике 
зерцало", "Римські діяння" та ін. Схематично 
процес виникнення П. йде від міфу до казки, від 
казки до аполога (казки про тварин), з якого 
власне і розвинулися П. та байка.

П. тісно пов'язана з ін. жанрами, такими, як 
парабола, загад к а, п ереказ, лрислів я, 
анекдот та ін. Надто спорідненою вона є з байкою. 
Це зумовлено спільністю їх походження.

Повчальність, алегоричність, філософічність, 
зовн. подібність побудови — це ті риси, що єднають 
П. з байкою. Однак, П. має низку специфічних 
ознак, шо в комплексі роблять її стійкою худож. 
структурою. У більшості жанрів, як правило, ідея 
випливає із зображуваних подій; П. йде від 
протилежного: до наперед заданої ідеї
підбираються події. Тому сюжет і образи П. 
надзвичайно схематизовані, прямують до певного 
зразка, тобто архетипічності. Стандартність сюжету 
і широка узагальненість образів дає можливість їх 
традиціоналізації, а також багаторазового 
використання у худож. тв., вони легко піддаються 
інтерпретації та переосмисленню. Отже, П. є 
полісемантичним тв.

П. властива певна структурнологічна схема 
побудови, шо виражається у формулі викладу — 
пояснення. У ній якесь складне (філос , моральне, 
рел.) поняття розкривається за допомогою 
повчальної історії (часто "морального уроку", 
прикладу), кожна з дійових осіб якої, та й самі пояіі 
мають переносне значення, його тлумачення 
змушує читача чи слухача роздумувати, веде через 
прості міркування до розкриття якогось складного 
поняття. У притчі криється дидактичний прийом: 
за певною логічною схемою розкриваються 
складніші істини через прості. Пояснення П; 
розшифровує те, про що говорилося в її гол і 
частині. П. є раціоналістичною у своїй основі. У 
першій частині П. описувані події можуть мати 
закінчений — або, навпаки, незакінчений 
характер, у такому разі розповідь обривається в 
момент найбільшого зацікавлення читача (слухача) 
і т.ч. створюються сприятливі умови для пояснення 
певної тези, ідеї. Зображувані події й образи 
являють собою широкі узагальнення, які у другій 
частині набувають конкретного значення.

4 4 4



ПРИТЧА

Тлумачення конкретне по відношенню до викладу, 
тому шо воно є узагальненим образом пізнаваної 
людиною дійсності у формі філос., рел., моральних 
концепцій.

П. у принципі є тв. серйозним, хоча можуть 
бути гумор, та сатир. П. Якщо підійти з мірками 
класицизму, то П. можна віднести до тв. високого 
стилю. П. властива певна інтонація, образна 
система, шо випливають з її архаїко-урочистої і 
філос.-повчальної манери оповіді.

П. має модифікації. Це зумовлено іст. 
обставинами її розвитку і здатністю синтезуватися 
з ін. жанрами. Першою такою модифікацією є П.- 
прислів'я. V давн. укр. л-рі досить часто притчами 
вважали прислів'я, які входили до різних зб. або 
вводилися у тв. для висловлення чи підтвердження 
певних думок і положень (давн-рус. зб. "Златая 
цепь", "З л а то у ст", "И змарагд", "П чела", 
"Моление" Данила Заточника, "Сказание о 
БорисЬ и Hih6*h" та ін.), розуміння прислів'я як 
притчі є і в Г.Сковороди та ін. У Бймтн слово 
"машал", яке у нас було перекладено як "притча" 
("Притчі С оломона"), насправді означає 
'"афоризм", сентенція", "приказка", "гра слів", 
""загадка", "алегорія". Напевне, первісно піл П., 
як і під байкою, розуміли другу її частину. Тобто 
ту філос.-узагальнену думку у формі, скажімо, 
прислів'я, для пояснення якої спеціально 
підбирався чи придумувався приклад. Таке 
прислів'я містить у собі складний за структурою 
алегорично-повчальний худож. образ. Тому не 
дивно, шо на його основі може виникнути 
сюжетний філос.-дидактичний тв. у будь-якій жанр, 
формі. Лруга модифікація — власне П. Лля неї 
характерним є параболічний спосіб змалювання 
дійсності, шо полягає у розкритті філос., рел., 
моральної концепції через наведення прикладу і 
його пояснення. Така П. має два різновиди: вона 
може бути з поясненням чи без пояснення. У Біблії 
вже зустрічаються П., позбавлені алегорії, близькі 
за значенням до прикладу, з відступами від строго 
визначеної композиції, тому з необов'язковим 
тлумаченням сказаного у тв. Такі форми властиві 
також світській, фольклор. П. Параболічна 
повчальність прикладу в даному випадкові є 
засобом худож. відображення. Такий приклад 
наштовхує читача чи слухача на роздуми, змушує 
зробити зіставлення сказаного у тв. з власним 
життєвим досвідом, дійти певного для себе 
висновку.

П. є проз, вірш., драм. Виділяється П. і в усній 
нар. творчості, так звана фольклор. П., але за своїм 
зови, ознаками вона дуже подібна до 
моралізаторської казки, а також байки.

З найдавн. часів П. існувала як окр. жанр, а 
також як структурно-складова одиниця більших 
жанрів (ж анр-вставка). Вона вводилася і 
вволиться у тв. з різною метою, переважно з 
композиційно-стильовою для кращого вираження 
їх основної концепції. Такими є вставні П. в поемах 
ІФранка "Панські жарти" (притча про батька і 
трьох синів), "По-людськи" (про побожного

корчмаря Майлеха), "На Святоюрській горі" 
(притча про вужа в домі), "Мойсей" (притча про 
терен), /Іесі Українки "Роберт Брюс, король 
шотландський" (притча про павука) та ін.

П. прийшла з давн-христ. л-ри в укр. вже 
сформованою. Однак упродовж століть вона 
еволюціонувала як жанр, поступово змінювалася і 
розширювалася її ілейно-естет. функція.

У більшості випадків у основі П. тих чи ін. най. 
л-р лежать трад. сюжети світ. л-ри. Не є 
виключенням й укр. л-ра. Особливий інтерес як 
до жанру П., так і до сюжетів появляється в певні 
моменти її іст. розвитку. Такими були періоди л- 
ри Київ. Русі, потім з пол. XV] — до кін. XVIII ст., 
кін. XIX — поч. XX ст., 60-і роки і 80-90-і рр. 
Основні худож. принципи, які мали значний вплив 
на еволюцію жанру П. та визначили її естет, 
функції в наступні етапи, сформувалися вже в л- 
рі Київської Русі. До них належать: посилене 
проникнення в нац. культуру досягнень світ, л-ри і 
розширення у зв'язку з цим заг-людських 
високогуманістичних ф ілос., рел., політ., 
моральних понять і принципів, у передачі яких 
значну родь відіграє і П.; формування, зміна або 
інтенсивне збагачення жанрової системи л-ри, 
посилений інтерес до П. світ. Л-ри, до 
використання їх сюжетів, образів, мотивів для 
вираження чи підтвердження життєво значущих 
для даної епохи думок. У л-рі Київ. Русі склалося, 
в основному, розуміння притчі як філос. жанру. 
Уже в Київ. Русі існувала рел. і світська П. 
Найвизначнішими зразками рел. є Притча о 
человИчестби души и тЬлеси ", між 1160-1169  (в 
основі її лежить П. про Сліпця і Хромця) Кирила 
Туровського, "Оповідання про обрів" із Повісті 
минулих літ", світські вставні П.-прислів'я і П. про 
чоловіка, шо продавав своїх дітей із "Моления" 
Данила Заточника та ін. У 2-ій пол. XVH-XVIll ст. 
набуває розповсюдження проповідь-П. (Дазар 
Баранович, "Меч Духовний" (К., 1666) — "О 
насажденіи винограда", "О раздаяніи тадантовь", 
"О богатом, и Дазар^", "О богатом ему же уродзися 
нива", "О блудном сын*Ь"; Ангоній Радивиловський, 
"Вінець Христов" (К., 1688) — "О раздаяніи 
талантовъ", "О богатом і Л азарі" та ін.), притчі 
Сковороди "Обращение притчи к Богу, или к 
вечности" з трактату "Книжечка, называемая Silenus 
Aicibiadis сирИч Икона Алківіадская (Израилский 
змій)", I. "Притча СлЪпый и Очитый" із "Диалога. Имя 
ему — Потом зміин", ""Притча, нареченна Еропій" з 
тв. "Благодарный Еролій" та ін.

Укр. письменники XIX ст. не часто зверталися 
до П. Можна назвати тільки окр. тв. П.Куліша 
("Орися"), І.Нечуя-Левицького ("Рибалка Панас 
Круть") та ін., у яких використано вставні П. Але 
традиції давн. П., її поетика інтенсивно впливали 
на розвиток л-ри. Вони виявилися вже в байках- 
приказках П .Білецького-Н осенка, Л .Б оро- 
виковського, укр. повістях й оповіданнях Г.Квітки- 
Основ яненка.

Можна з певністю говорити, що І.Франко є 
творцем вірш. П. в укр. л-рі. Використовуючи

4 4 5



ПРИТЧЕВЇСТЬ

мандрівні сюжети, він написав низку П., що ввійшли 
до розділу Притчі" зб. "Мій ізмарагд" (1898), 
"Давнє й нове" (1911). не ввійшли у зб. "Притча 
про немилосердя" (1912). "Притча про двох рабів" 
(1913). "Притча про сліпня і хромия" (1914) та ін. 
V П. Франко піднімає філос. проблеми життя і 
смерті, говорить про цінність звичайної людини, 
стверджує естет, і загальногуманістичні принципи 
й ідеї. Саме вірш. П. набула найбільшого 
поширення в укр. л-рі XX ст. До цього жанру 
звертаю ться В.М исик, Д.П ервомайський,
С.Крижанівський. Б.Олійник, Б.Корж та ін. Багато 
спільних рис з притчами Франка мають П. 
Д.Павличка.

В укр. літ-знавстві П. досліджували Франко, 
М.Зеров, А.Каспрук та ін. З жанром П. пов'язане 
виникнення такого літ. явища, як прмгчевість.

Юрій Кямм'кж

ПРИТЧЕВЇСТЬ (від притча) — використання 
в тв. худож. л-ри поетики притчі. Діт-знавче 
поняття виникло в наш час. Про нього стали 
говорити у зв'язку з філос. прозою XX ст., зокрема, 
з появою "нового латиноамер. роману" і 
породжених ним засад худож. зображення — 
"космобачення" ("космопоглял"), магічний 
реалізм, "барочний роман", "концептуальна 
проза" тощо.

Як явише П. існувало з давніх-давен і було 
пов язане з дидактичною л-рою, зокрема, з такими 
проз, жанрами, як аполог, байка, притча, 
повчальна повість; лір., як повчання, послання, 
гнома: драм — мораліте шкільна лрама тощо 
Наявність П. в дидактичній л-рі відбиває певний 
процес моделювання мислення, при якому підбір і 
спосіб подачі худож. матеріалу є аргументом 
мотивації автор, концепції.

V суч. притчевих тв. пряме повчання відсутнє, 
воно нівелюється різними худож. прийомами, 
скажімо, шляхом конструювання образів- 
персонажів через психол. вмотивованість їхніх 
вчинків, внутр. діалог, розгортання двочленної 
будови тв. (виклад - пояснення) в повноцінну 
сюжетну структуру, заміни повчальних висловів 
фігурами худож. синтаксису з обов'язковим 
введенням загальнолюдського контексту, міфол. 
часу і простору. В таких тв. замість дидактизму 
з являється філософічність.

П. має здатність впливати на образну, сюжетну 
та композиційну систему тв.. синтезуватися з ними, 
трансформувати їх. унаслідок чого тв. можуть 
набувати видових жанр, ознак, скажімо, новели- 
притчі (Ф.Кафка "Вирок", "Перевтілення". "У 
виправній колонії": І.Андрич "Притча про 
візирового слона"), повісті-притчі (Е.Гемінгвей 
"Старий і море"; Т.Пулатов ""Друга подорож 
Каїна": В.Распутін "Прощання з Матьорою"); 
роману-притчі (Г.Мелвілл "Мобі Дік, або Білий 
кит"; Дж .Конрад "Олмейрова примха", "Лорд 
Джім": А.Камю "Чума"; Г.Гарсія Маркес "Сто 
років самотності". "Осінь патріарха"; В.Голдінг 
"Володар мух". "Спадкоємці", "Вільне падіння",

"Шпиль", "Піраміда", "Бог Скорпіон". "Ритуал 
посвяти"; Ч.Айтматов "Білий пароплав . "І довше 
року триває день", "Плаха"; О.Чіладзе Йшла по 
дорозі людина", "і кожен, хто зустрінеться зі 
мною...", "Залізнийтеатр"; та ін ); лрами-притчі (бр. 
Чапеки "З життя комах"; Б .Брехт "Гостроголові 
та круглоголові", "Добра людина із Сичуані", 
"К ар 'єра Артура У ї", "Кавказьке крейдяне 
коло").Одначе П. не робить тв. притчею за жанром, 
позаяк виступає лише стильовим прийомом у 
системі худож. засобів.

У притчевих тв. визначальними є два моменти: 
перший — гол. думка (ідея) домінує нал 
зображенням і другий — оповідь у них здійснюється 
заради мудрого повчання. Вони ведуть ло 
універсалізації змалювання і загалом ло 
традиціоналізації сюжетів та образів, надають їм 
архетипічних рис. Однак, такі тв. позбавлені 
схематизму, мають складну структуру і 
відзначаються високою худож. вартістю, бо 
універсалізація виступає не самоціллю, а естет, 
принципом світобачення. Кожна подія чи образ 
— це лише модель, з допомогою якої пояснюються 
філос. осмислені явища громадського життя.

П. є одним із видів худож. узагальнення. Вона 
має зв'язок з міфологізмом у л-рі. П. з'являється 
не лише тоді, коли письменники звертаються 
безпосередньо до поетики притчі, а й виступає як 
закономірність міфологізаиії худож. тв. П. виникає 
внаслідок зіставлення двох часових рівнів чи 
якихось подій, а також як результат специфічної 
ідеалізації образів-персонаж ів. У першому 
випадкові проекція більш давн. події на життя веле 
до їх перестановки: через минуле розкривається 
суч., одна подія дає розуміння ін. події, набуває 
алегоричного значення, стає повчальним 
прикладом, "уроком ". У другому випадку 
змальовується герой-зразок, носій якоїсь філос. 
ідеї, моральної риси. рел. догми, певного 
позитивного чи негативного світоглядного 
принципу, заради утвердження якого відбувається 
описана подія і якому підпорядковуються всі худож. 
засоби. Щ два принципи лежать в основі 
параболічного зображення дійсності. Ло речі, 
парабола є одним із видів притчі. Параболічність 
і притчевість часто сприймаються як синоніми. П. 
розширює явише, робить його типовим, 
проблемним, зі всеохоплюючою боротьбою проти 
зла та стереоскопічним зображенням, і шо 
найголовніше, надає глибокого гуманістичного 
змісту.

Специфіка притчевої естет, структури і 
можливість широкого узагальнення сприяють 
виникненню особливого виду худож.умовності. 
Вона створюється в більшості випадків унаслідок 
ірреального бачення сучасності, як наслідок 
узагальнення сусп. важливих явиш і алегоричного 
вираження їх через конкретні факти та образи. 
Виникненню умовності сприяють такі особливості 
поетики притчі, як широка асоціативність, 
полісемантичність сюжетів та образів, двопланність 
у викладі матеріалу і появи на цій основі підтексту.

4 4 6



ПРИШВИДШЕНИЙ РОЗВИТОК ЛГГЕРАТУРИ

висока тональність оповіді та міфол. широта в 
охопленні проблем і розуміння сутності людини та 
її діянь, існують певні прийоми реалізації 
пригчевості. До них належать: часова чи смислова 
інверсія, введення притчі у тканину тв. (вставна 
притча), розгортання тв. на основі приказки, 
приспів я  сентенпй* філос. чи морального змісту, 
наслідування сюжетним ходом структурно-логічної 
схеми побудови притчі (виклад - пояснення), 
притчева ідеалізація образів-персонаж ів, 
ремінісиентне відтворення сюжетів, образів і 
мотивів лавн. притч та ін.

Поняття П. не зводиться лише до прийомів 
худож. зображення. Воно є набагато ширшим, бо 
це певний засновок худож. світосприйняття, який 
виявляє іманентні властивості давн. м іф ів  і 
книжкової мудрості. Виникнення й існування 
сюжетів та образів пов'язане в такому разі з 
конкретною дидактичною метою. У зв'язку з цим 
можна говорити про притчевий характер усієї 
давн-христ. л-ри. Тому тв., шо написані на її 
сюжети, містять у собі філос.-притчевий первень. 
Письменники в такому разі лише відштовхуються 
від першоджерела, даючи при цьому оригінальний 
поворот темі, мотиву, переосмислюють значення 
образів.

У кожній най., зокрема і в укр., л-рі, П. має 
глибокі корені. П. позначилася на розвиткові 
житійної, ораторсько-учительної, а пізніше, у 2-й 
пол. XV!! — XV!!! ст ., на ораторсько — 
проповідницькій л-рі, а надто на філос. тв. 
Г.Сковороди. Естет, досягнення давн. укр. л-ри, у 
тому числі й П., стають надбанням нов. л-ри. Але 
якщо в давнині це був один із визначальних 
способів худож. мислення, то в нов. укр. л-рі він 
стає лише одним із засобів худож. зображення 
дійсності. Раціоналізм притчі був співзвучним із 
просвітницькою ідеологією і знайшов втілення в 
специфічних формах П. у вірш, і проз. тв. 
письменників поч. Х!Х ст. (П.Білецький-Носенко, 
П.Гулак-Артемовський, Л .Боровиковський, 
Г.Квітка-Основ яненко та ін.). Поети-романтики 
заклали основи появи параболічного підходу до 
зображення дійсності. Вони своїм оспівуванням 
фактів героїчної історії народу мали на меті 
протиставити його видатне минуле і підневільне 
сучасне, пробудити нац. свідомість і політ, 
активність. П. як тип узагальнення набула 
найвиразніших ознак у творчості Т. Шевченка 
("Парі", "Н еоф іти". "О сії. Глава X!V. 
(Подражаніє) , ''Колись-то ше во время оно... 
"Саул", "Псалми Давидові". "Пророк", "Марія"] 
Молитва" та ін.). Притчеві принципи поезії 

Шевченка знайшли продовження в Суданського, 
П.Куліша, Ю.Федьковича, М.Старииького.

Особливого значення набула П. у 2-ій пол. та 
в кін. XIX — на поч. XX ст. Вона стає одним із 
засобів вираження сусп. проблематики. Поряд із 
використанням різних прийомів П. важливу ролю 
вюігравала притчева образність (образи-алегорй*, 
образи-ідеї, образи-архетміти, образи-приклади, 
образи-символи). їх зв'язок із особливостями

сюжетного ходу оповіді, композицією веде до 
виникнення ситуації аналогії, зіставлення, 
проведення паралелей, домислення, тобто до 
параболічного розуміння естет, сутності явиша. 
Словесні образи, як правило, будуються за 
антонімічним принципом (І.Франко "Смерть 
Каїна", "На Святоюрській горі". "Терен у нозі'. 
"Мойсей", "!стар"; Леся Українка "Роберт Брюс, 
король шотландський", "Вавілонський полон", 
"Адвокат Мартіан", "Триптих": Б.Грінченко 

Матільда А граманте", "Ж ивуша вола : 
М.Вороний "Євшан-зілля"; П.Грабовський До 
сіячів" та ін.).

У л-рі XX ст. П. прогресує з 60-х років. 
Провідним стає принцип синтезу притчі з ін. 
жанрами. Притчеві ознаки мають низка сонетів 
Д.Павличка, балад РДрача, еп ітаф ії і Гнівні 
сонети" В.Симоненка та деякі вірші Л.Костенко. 
Р.Дубківського, ГЖиленко, П.Перебийноса та ін. 
Параболічна засада зображення виявляється і в 
таких тв. химерної прози, як "Лебедина зграя і 
"Зелені млини" В.Земляка, "Дім на горі" і "На полі 
смиренному В.Шевчука, Оглянься з осені 
Р.Яворівського та ін.

П. набуває поширення в тій чи ін. л-рі в певні 
періоди і і розвитку. Насамперед тоді, коли виникає 
необхідність звернення до світ, морально-естет. 
досвіду. Однією з причин цього може бути 
підневільний стан л-ри. Письменники змушені через 
цензурні утиски та заборони для вираження сусп. 
вагомих думок звертатися до "езопової мови", 
використовуючи трад. сюжети та образи. Однак, 
засада параболічного зображення є набагато 
складнішою, ніж езопова мова , бо є наслідком 
високого рівня розвитку худож. мислення та іст. 
необхідної інтеграції літ. процесу. Явиша, пов'язані 
з притчею, дають можливість поглиблення, а також 
розширення масштабів засвоєння і підняття най. 
проблематики до проблематики світ., 
загальнолюдської.

На виникнення П. в нац. л-рі мають вплив зовн. 
та внутр. чинники. До зовн. належать її 
взаємозв язки зі світ, л-рою. Внутр. є наслідком 
стилетвірних закономірностей і саморозвитку 
худож. свідомості. Вони пов'язані з ростом 
пізнавальної функції л-ри, її інтелектуалізації на 
основі наук, аналізу сусп. явиш і подій, їх філос. 
осмислення з позицій певного естет, ідеалу, 
збільшення історизму, шо має головне значення 
в розкритті основної автор, концепції, постійної 
гуманізації сусп. думки й у зв'язку з цим посилення 
вимог читачів.

Юрій Клим кж

ПРИШВИДШЕНИЙ РО ЗВИ ТО К ЛІТЕРА 
ТУРИ. Типол. зіставлення, з од. боку, дає змогу 
встановити заг. епохальні інтернац. та зональні 
закономірності, проте з ін., — робить очевидним 
нерівномірність — випередження й відставання — 
в рівні культ, та літ. розвитку. Причинами 
відставання бувають і внутр. особливості сой.-іст. 
розвитку, і дія зовн. несприятливих чинників. Так,

4 4 7



ПРИШВИДШЕНИЙ РОЗВИТОК ЛІТЕРАТУРИ

колоніальне гноблення затримало культ, розвиток 
народів Азії й Африки. Розпад світ, колоніальної 
системи привів до швидкого розвитку аз. та афр. 
л-р. Можна сказати, шо історія окр. най. л-р являє 
чергування періодів сповільненого, іноді нульового 
розвитку з періодами П.р.

Явиша П.р. показові для слов'ян, л-р. Слов'ян, 
народи в X — XI ст. аж ніяк не відставали віл Зх. 
Європи, проте згодом стали відставати, бо зазнали 
татаро-монг. й тур. навали та подальшого іга. 
Другим чинником, який гальмував їх культ, 
розвиток, була одвічна агресія нім. феодалів. П.р. 
сперше рос., а згодом й ін. слов'ян, л-р починається 
з XVIII ст. Особливостями П.р. є, по-перше, його 
швидкість, по-друге, своєрідне накладання однієї 
стадії на ін.: літ. напрями ще ніби не встигають до 
кін. розвинутися, коли виникають і швидко 
набирають сили наступні. На матеріалі рос. л-ри 
це зазначив ще В.Бєлінський, який писав: "Ми враз 
переживаємо всі моменти європ. життя, котрі на 
Заході розвивалися послідовно". Так, за 
концепцією Д.Чижевського, укр. літ. відродження 
(певною мірою й най. пробудження) починається з 
класицизму. Але класицизм  був запізненим: 
І.Котляревський —  травестія "Енеїда", "Ода до 
князя Куракіна", 'комічна опера"" "Наталка 
Полтавка", водевіль "Москаль-чарівникІ.Гулак- 
Артемовський — переспіви псалмів, послання, 
переробки  (поль. байок І.Красицького, тв. ін. 
письменників). До того ж цей класицизм був 
"неповний" — переважно створювалися тв.
" нижчих" жанрів. На класицистичну поетику 
накладалися ознаки пізніших напрямів. Що ж до 
сентименталізму, то можна погодитися з думкою 
того ж Д .Чижевського, шотв., які, напр. М.Зеров, 
зараховував до цього напряму ("Н аталка- 
Полтавка", Квітчині повісті) точніше вважати за літ. 
напрямом і стилем " недиференційованими". 
Подібне становище було й у чес. або пл.-слов'ян, 
л-рах. Третьою особливістю є те, шо л-ра, яка 
пришвидшено розвивається, набравши розгін, не 
лише наздоганяє, але й переганяє ін. Так, рос. л- 
ра, яка протягом XVIII та 1-ої чверті XIX ст. 
наздоганяла зх.-європ. л-ри. "Євгенієм Онєгіним" 
(1823-1831) та "Дихом через розум" (1823-1824) 
започинає крит. р е а л із м  у європ. л-рах. У 
творчості Д. Толстого та Ф.Достоєвського крит. 
реалізм досягає найвищого розвитку у світ, 
масштабі.

Найбільш розгорнуто проблема П .р .л. 
розглянута Г.Гачевим на матеріалі болг. л-ри 1-ої 
пол. XIX ст. Він визначав: діячам культури Болгарії 
та ін. балк. країн XIX ст. було зрозуміло, шо їх 
культури розвиваю ться пришвидшено, 
використовуючи досвід передових європ. народів, 
водночас створюючи свої культ, цінності на основі 
най. традицій. Процес П.р. в болг. л-рі розвивався 
надзвичайно інтенсивно. "Так, ще в 30-і роки XIX 
ст. ... плідним жанром були ж итія святих, а в кін. 
століття вже виникли соціалістична поезія та 
модерністичні течії. Тобто духов, життя країни за 
півстоліття пройшло шлях, який, напр., в Англії чи

у Франції тривав ледве не тисячоліття" (Гачев). 
Болг. письменники в 40-60-х рр. не сприймали 
творчості О.Пушкіна, М.Дєрмонтова, М. Гоголя. 
Вони захоплювалися М.Домоносовим, Д.Фонві- 
зіним, Ґ.Дєржавіним, М.Карамзіним. Але в 70-і рр. 
Д.Каравелов і Х.Ботєв уже спромоглися вийти на 
худож. рівень розвитку передових л-р Європи. 
Процес досягнення передового культ, рівня своєї 
епохи завершився.

Чудовий приклад П.р. дає нова чес. л-ра. У 
період чес. відродження вона ше не відокремилася 
цілком від ін. галузей культури. Розвиваючись в 
єдиному річищі булительства, разом з 
народознавством, історією , філологією, 
журналістикою, бібліотечною справою, п-ра 
опановує в переважно най., нац.-визвольний та 
специфічно загальнослов'ян. ідейно-тематичний 
зміст: Я .Коллар, Ф.Челаковський, Й.Шафарик, 
В .Ганка, Я.Копецький, Й.К.Тил, К.Я.Ербен. 
Культура й л-ра чес. відродження набувають 
широкого звучання, але майже виключно у слов'ян, 
світі. З сер. XIX ст. розвивається реаліст, л-ра. 
Починається розширення ідейно-тематичного 
діапазону: від нац. та слов'ян, проблематики — до 
сой. тематики, яка розв'язується на чес. матеріалі. 
Насамперед — у творчості першого у нов. чес. л- 
рі видатного сатирика К.Гавличека-Боровського. 
Потім — у тв. реалістів 2-ої пол. XIX ст. віл 
Я.Нерули та В.Галека до С.Чеха. Чес. л-ра не 
просто досягає, але, можливо, на деяких ділянках 
перевершує заг. рівень розвитку європ. реалізму. 
На думку львівського вченого О.Чичеріна, поява 
"Малостранських повістей" (1878) Неруди навіть 
визначає початок нерудівського етапу розвитку 
реалізму у світ, л-рі: П .Неруда — А.Чехов — 
М. Коцюбинський. На зламі XIX і XX ст. у поезії 
Я.Врхліцького, Ю.Зейера, Я.Махара'освоюється 
нац. тематика минулого.

Якісно нов. етап починається з 20-х рр. XX ст 
Причинами спалаху творчої активності були 
створення незалежної Чехословацької республіки 
та становлення най. самосвідомості, саме як 
самосвідомості державної нації, котра має не лише 
внутрішньонац., але й міжнар. права, обов'язки та 
інтереси. Коли Чехословаччина тільки склалася як 
держ ава, життя ін. народів викликало у 
чехословац. читачів особливе зацікавлення. !м 
важливо було знати, яке життя в ін. країнах, де 
народи раніш і в сприятливіших умовах створили 
нац. держави. На цей громадський запит відповів 
шерег письменників, насамперед К.Чапек. Одна 
за другою виходять кн. його порожних нармся 
(1923-36). Зіставляючи побачене з рідним, він 
шукає, чого можуть повчитися його земляки в ін. 
народів. Нац. особливості цікавлять як втілення 
інтернац. сусп. явиш.

Чи не найпершою чес. кн., яка завоювала 
справжнє світ, визнання, були "Пригоди бравого 
вояка Швейка "(1921-23) Я Гашека. В роки 1 -ї світ, 
війни та в роки повоєнні з'явилась низка тв. 
письменників "втраченої генерації" (амер. 
Е.Гемінгвей, Д.Дос Пассос, Ф.С.Фітилжеральд,

4 4 8



ПРОК/НН, ПРОКЛЯТТЯ

В.Фолкнер: англ. Р.Олдінгтон: нім. Е.М.Ремарк: 
серб. М Црнянський: укр. О.Туринський). де 
розповідається про страждання, яке несе люлям 
імперією істична війна. Проте в жодній кн. автори 
не змогли показати трагізм війни в поєлнанні з 
дотепною сатирою. В л-рі того часу зображення 
війни як трагіфарсу вдалося лише Гашекові. 
Безсмертною заслугою письменника є створення 
образу найкращого в світі типового образу простої 
людини, яка мимоволі стала солдатом 
імперіалістичної армії. Не менший світ, розголос 
мала 'колективна драма на три дії зі вступною 
комедією К Чапека R.U.R." (1920). Тема, сю ж ет 
та образи  чапеківської п'єси по-різному 
використовувались, розроблялися багатьма 
зарубіжними письменниками. Не наводячи ін. 
прикладів, обмежимося констатацією, шо 
посилення ваги слов'ян, л-р у кін. XIX та в XX ст. 
було іст. підготовлено їх П.р.

У тих випадках, коли різниця в стадіях літ- 
культ. розвитку між л-рою. шо впливає, й л-рою- 
реиипієнтом дуже вел., можливе не пришвидшене 
проходження відповідних стадій, а. сказати б, 
перестрибування. Це мало місце, зокрема, в 2-й 
пол. XX ст., коли аа л-ри освоювали суч. європ. 
напрями, засоби, стилі. Прикладом може слугувати 
засвоєння япон. і кит. л-рою психол. реалізму та 
словесного проз, зображення пейзажу, ін. приклад 
— стрибок" киргиз л-ри від нар. героїчного епосу 
Манас до прози Ч. Айтматова. що піднявся на 

виший шабель світ. суч. л-ри. Подібні феномени 
спостерігаються в л-рах Африки (див. Негригюд)

Анатолій Волков

ПРОЗА (лат. prosa — від prorsa — вільна, 
проста) — форма словесної творчості поруч з 
віршем. Невірно трактувати П. виключно як 
явище красного слова: генетично вона виникає в 
сфері утилітарної словесності: худож.-естет, 
моменти в ній тоді спорадичні, в той час, як у 
фольклорі й розвинених л-рах домінує вірш, "мова 
богів". В усній нар. творчості П. функціонує на 
околиці жанровоУ системи й пов'язана з 
потребою зберегти в колективній пам'яті образ 
визначної людини або явища (легенди, передання 
тощо). Літ. Ц. формується в річищі риторики, а 
не поетики, як от ораторська, фідос. або 
історична проза в ант. л-рі. шо стала витоком 
ант. роману. Попри свою зовнішню "природність", 
П. як художня форма не передує віршам, а 
виступає в епохи руйнацій естет, канонів на зміну 
складній та витонченій вірш, культурі. В епохи 
становлення й панування цих канонів — напр., в 
класицизмі — П. переважно сприймається як 
щось вульгарне, нижче від віршів (характерний 
мольєрівський Ж урден. який з подивом 
усвідомлює, шо говорить прозою). П. побутує 
звичайно спочатку як "додаток" до поезії й часом 
контамінує з нею — напр.. в рамках жанрів 
масової літератури. Підноситься П. звичайно в 
епохи панувані ія установки на утилітаризм — так, 
церк. л-ра європ. Сер-віччя з її суто практичною

установкою на цілеспрямоване духовне 
формування читача витісняє вірші в сфери 
куртуазної та нар. словесності й культивує 
переважно сувору проз стихію в дусі Біблії: л-ри 
сх-сдовян. Сер-віччя суцільно прозаїчні. Подібне 
зовні, але все ж таки неоднорідне явище — 
торжество роману й романних форм в л-рах 
Європи XIX — 1-ї пол. XX ст. Автори європ. П 
романного типу активно претендують на статус 
митця, а не духов, лідера (хоча в л-рах, які склалися 
на cep-віч. засадах, и новітній романіст довго має 
статус "вчителя"). В пору піднесення індивідуальної 
думки й руйнації трал, авторитетів худож.-проз 
жанри дають змогу вільно інтерпретувати явиша 
життя духу й сусп-ва. хоча часом не знаменує 
зниження культ, стереотипу. В такі періоди вірш 
сприймається як щось другорядне й старосвітське, 
він навіть підпадає під вплив стилістики П. (поезія 
реалістів XIX ст.) й загалом девальвується. Зате й 
П. починає тяжіти до образно-худож. організації 
тексту (членування на колони, пошук ритму й ти ), 
напр., тв. А.Чехова або М.Коцюбинського. В 
певному сенсі П. й вірш — споконвічно 
"антагоністичні" форми слова.

Семен Абрамович

П РО ЗА ІЗМ И  — введені в поет, текст мов. 
(лексичні або фразеологічні) складники, які 
належать не до властивого даній поет, системі 
стилю, але до поточної побутової мови. 1ст. 
розуміння П. змінювалось у зв язку з розширенням 
трал, тематики поезії, яка весь час розширювала 
сферу свого відображення в бік низьких буденних 
явиш. Унаслідок цього складники, що вважалися 
позапоетичними вхолили в мову поезії.

А. може. 74 /з кошмяом спішиш
У ро^пол<льния. прозою казавши...
Ах. .друже Хотчлогь би скоріш
Почуть слова, шо чуємо ми завше.
З далеких повертаючись доріг...

(М. Рильський)
Анатолий Волков

ПРОК/ПН, П РО К Л Я ТТЯ  — мал фольклор 
жанр, функціональність та семантика якого 
пов'язані з побажанням біди, нешастя. кари і навіть 
смерті людини, тварини, рослини.

Побутування проклять та їх походження 
пов'язані з магічною вірою в силу слова. Щодо нього 
П. стоїть поряд з такими мал. жанрами усної нар. 
творчості як божба, замовляння, клятва та ін.

П., як правило, є реакцією на ворожі дії. Часто 
воно складається з двох частин. У першій частині 
констатується негативна дія. а в другій — відповідь 
на цю дію. Відповідь -П. будується за аналогією 
негативної дії, тобто переадресовується. ("Якщо 
ти це чув. то щоб ти так чув. як пень.'". "Якщо ти 
це бачив, то шоб ти завтра сонця не побачив.'". 
"Якщо ти це говорив, то шоб ти занімів, як 
камінь.'"). П. може адресуватися стихії (під час 
сінокосів люди проклинають бурю, ЛОШІ: повінь, 
котра завдала багато шкоди). П. може бути і

4 4 9



ПРОСВ<ТНИЦТВО

однокомпонентним ('Трім би тебе вбив/", "Пута 
би тьи скилаН, "Холера би тьи вхопила.'", "Шляг 
би тьи трафив.'" — у гуцулів). П. можна 
переадресувати ("Най ти твої яльитьби лишьи си в 
твої пазусі.'" або просто "Собі в пазуху"). 
Вважається, що П. може справдитися залежно від 
часу, в який його промовляють. Звідси в гуцулів 
вираз "лихий чьис" інколи П. дуже тісно 
пов язується з божбою. Це відбувається в тих 
випадках, коли воно направляється на самого себе 
("Шоб я до сходу сонця не Д О Ж И В, ЯКЩ О ... ", "Шоб 
мене грім побив і блискавка спалила, якщо ..."  і т. 
п ). Найстрашнішими і невідворотними були П. з 
вуст матері або батька. Прокляті діти в дегендах 
перетворювалися па дерева, тварин тошо. В укр. 
фольклорі існують пісні про дівчину, шо 
перетворена в тополю через прокляття. V гуцулів 
вважалося гріхом клясти, а проклинати іменем 
Бога — страшним гріхом.

П фольклор, походження використовуються 
й у д-рі (напр. у "Зачарованій Десні" О Довженка).

/гор Зварич

ПРОСВІТНИЦТВО (франп siec/e des 
/umieres" букв. — "вік світочів") — широкий 
інтелектуальний рух у XVIII ст. в Зх. Європі, 
спрямований на ліквідацію соц., економічних, 
політ., ідеологічних, культ, інститутів феодалізму. 
Слід розмежувати конкретно-іст. явише 
"просвітництво" від більш широкого поняття 
просвітительство", стосовно аналогічних, але 

пізніших явиш в різних регіонах світу (в Росії та в 
Україні в XIX ст.. в Дат. Америці в ХІХ-ХХ ст ).

Зх- свроп. П. обіймало не тільки л-ру та мист- 
во. але і ф ілософ ію, економіку, політику. 
Письменники і філософи П. (Д.Докк, Е.Шефтсбері. 
Дж.Свіф т. Д.Д еф о, Г.Філлінг, Ш.Монтеск є. 
Вольтер. Д.Ділро, Ж .Ж .Руссо. Ф.Шіллер та ін.) 
були ідеологами третього стану (насамперед, 
буржуа) і духов, підготували Французьку 
революцію 1 7 8 9 -1 7 9 4 . Ідеологія П. стала 
черговим "маятниковим" рухом європ. філос. та 
громадської думки. Відштовхуючись від 
аристократизму та кат. реакції XVII ст.. 
просвітителі продовжували традицію 
В ід р о д ж е н н я  і Реф ормації, захищаючи 
простолюдина, прославляючи Розум та 
критикуючи офіційну церкву. Але тим самим вони 
підготували зворотний рух маятника до ідеалізму, 
іі ітуїтивізму та лухов. аристократизму романтиків. 
Інакше кажучи. П. було закономірним етапом у 
складному, діалектично-суперечливому процесі 
європ. лухов. життя. Філос. погляди просвітителів 
базуються па складному конгломераті концепцій, 
які містять у собі елементи ант. філософії та 
схоластичного раціоналізму сер. віків, однак у 1-й 
пол. XVIII ст. домінус раціоналізм Р.Декарта і 
сенсуалізм Д. Локка. Але вже в останній третині 
століття ф ілософ ія П. втрачає об'єктивно- 
раціональний характер, все більшу популярність 
набуває вчення Д.Юма та Д.Берклі, просвітницька 
ідеологія опиняється в складній взаємодії з

містичними масонськими вченнями. Розчарування 
просвітителів у можливостях розуму спричиняється 
до виникнення сентименталізму та яреро  
мангизму (готичний роман) в л-рі. захоплення 
окультизмом і чорнокнижництвом. Суттєвим є 
ставлення просвітителів до проблем Бога, 
природи, людини та сусп-ва. Гостро критикуючи 
церк. заклади, більшість просвітителів залишаються 
на позиціях деїзму, лише деякі з них підходять до 
думки про атеїзм (Дідро), більш поширена 
пантеїстична ідея (Руссо). Природу просвітителі 
розглядають з матеріалістично-метафізичних 
позицій, в поглядах щодо сусп-ва домінує принцип 
розумності ( думки правлять світом"). Вед. 
заслугою просвітителів був нов. погляд на людину. 
Базовими стали такі поняття, як природна людина, 
природа, природний закон, право, розум, 
виховання, просвітництво. Зокрем а. Локк 
заперечує богословську тезу про" вроджені ідеї", 
душа людини — tabula rasa". Звідси випливає 
важливий висновок просвітителів щодо виховання 
як свідомого активного впливу на людську 
особистість, з'являю ться педагогічні теорії 
І.Г.Песталоцці та Руссо. Однак і тут просвітителі 
не були одностайні. В розумінні Руссо природна 
людина — це індивід, що наділений від народження 
найкращими якостями людської природи: 
добротою, свободолюбством, благородством і т. 
ін. Такими носіями природних якостей с люди, які 
не зіпсовані цивілізацією (Руссоізм) Незважаючи 
на відмінності в трактуванні людської природи, 
просвітителі проголосили природне право людини 
на свободу, кохання, шастя та насолоду. Саме з 
позиції цього права просвітителі критикували 
феодальну дійсність свого часу як антиприролну, 
антигуманну. що суперечить природі людини. Але 
викриваючи ф еодально-станову нерівність, 
більшість просвітителів за політ, поглядами були 
прихильниками "освіченої" монархії, поклалаючи 
надію на "філософа на троні", що виражалась у 
симпатіях до Фрідріха II та Катерини И. Теор. иі 

) погляди були обгрунтовані Монтеск є в трактаті 
"Дух законів" Більш радикальний у соп - політ, 
поглядах Руссо проголосив у своєму Суспільному 
договорі" ідею народовладдя. Слід відзначити їх 
антиісторичність і неліалектичність лумки 
превітителів. Проголошуючи принципи свободи, 
рівності, братерства, вони не припускали, тільки 
як окремий виняток ( "Небіж Рамо" Дідро), шо на 
місце станової нерівності прийде нерівність 
майнова, на місце феодальної залежності прийде 
економічна залежність. Просвітителі сприяли 
приходу нов., більш прогресивного економічного 
та соп. устрою, але не позбавленого разючих 
контрастів. Утопізм просвітителів призвів на 
початку XIX ст. ло розчарування, яке втілилося в 
ідейній та худож. практиці романтизму.

Основний внесок у розвиток зробили англ, та 
франц. філософи, письменники, шо цілком 
з'ясовно — Англія і Франція були в XVIII ст. 
пайрозвинішими в економічному та культ, 
відношенні державами, хоча і знаходилися на

4 5 0



ПРОФЕСЮНА/НЗМИ

різних стадіях сон.-політ розвитку. Ні відміни і 
визначили специфіку П. в кожній з них країн. Англ. 
П. мало відносно помірний характер, позаяк його 
основне політ, завдання — залучення до влади 
буржуазії — було виконане внаслідок політ, 
компромісу 1688. Тому перед англ, просвітителями 
поставало лише ідеологічне завдання — 
обґрунтувати право третього стану на владу та 
людську гідність, шо і було блискуче зроблено в 
працях Локка. Шефтсбері, Б.Мандевіля, романах 
Лефо. С Річардсона. Г.Філдінга. Більш радикально 
виступили франн. просвітителі, перед якими було 
завдання політ, перебудови — перехід від 
феодалізму до буржуазних відносин — шо і було 
виконано внаслідок революції 1789-94 рр. Слід 
відзначити вел. ролю енциклопедистів — групи 
письменників, філософів, економістів, які створили 
під керівництвом Лілро "Енциклопедію'. шо стала 
трибуною просвітницьких поглядів. У США 
просвітницькі ідеї сприяли завоюванню 
незалежності від Англії 1776 і лягли в основу амер. 
конституції. Основним завданням нім. П. було 
об'єднання країни (буржуазні реформи в країні 
відбудуться лише в 2-й пол. XIX ст). В Росії та 
Україні в XVIII ст. не було ні соц.. ні політ, 
передумов для буржуаз! юї перебудови, тому лише 
деякі просвітницькі положення, в основному 
морального характеру, наявні в творчості 
Ф.Прокоповича, А.Кантеміра. М.Карамзіна, 
О.Ралішева Як вже зазначалося више, поняття 
П. обіймає всю сферу духов, життя сусп-ва — 
філософію, політику, економіку, релігію, культуру. 
Більш-менш докладний аналіз всіх цих галузей 
необхідний, оскільки однією з найважливіших 
особливостей л-ри П. є її філософічність — вона 
торкається всіх цих аспектів духов, життя людини 
(філос. повісті Вольтера, численні роб^нзонадм. 
політ, трактати, сатири і т. ін). Отже л-ра П. — л- 
ра ідей, на відміну від л-ри XVII ст., яка була назагал 
л-рою звичаїв, або ж від л-ри XIX ст. — л-ри 
характерів. З ін. боку, слід відзначити, шо л-ра П. 
не обіймає весь літ. процес XVIII ст. хоча і здійснює 
більший чи менший вплив на нього. Вельми складні 
взаємодії між л-рою П. та л-рою дворянського 
декадансу (рококо) у Франції, л-рою П. та англ, 
преромантизмом (готичний роман). Можна 
говорити про симпатії до простолюдинки в роман: 
А.-Ф.Прево Манон Л еско" або ж про 
антилворянську тенденцію в "Небезпечних 
зв'язках" Ш.ле /Іакдо. а з ін. боку, про вплив духу 
та стилю рококо в Орлеанській ліві" Вольтера або 
ж у * Нескромних принадах" Лілро. Тобто, 
нероздільної межі між цими напрямами немає. В 
рамках П. розрізняється просвітницький 
класицизм, просвітницький реалізм  та 
сентименталізм. Безперечно, шо л-ра раннього П. 
(більшою мірою у Франції, меншою — в Англії) 
базувалася на ант. класицмстській естетиці 
(Вольтер. О.Поп), хоча мала за лухом своїм ін. 
характер, ніж у XVII ст.: в ант. одежі убралися вже 
просвітницькі ідеї ("Брут" Вольтера). Цілком 
вкладаються в естетику класицизму і філос. повісті

Вольтера. Але л-ра зрілого П. прагнула вирватися 
з штучних рамок класииистської естетики, вивести 
на сцену прелставника третього стану, помістити 
його в реальну іст. та побутову ситуацію. Романи 
Лефо, Філлінга, Г.Смоллета. Річардсона, Лілро 
свідчать про прагнення їх авторів до 
життєполібності. шо й дало підставу говорити про 
просвітницький реалізм. Насправді реалізм цих тв. 
вельми поверховий, на рівні подробиць, в той час 
як їх конфлікти часто визначені сой. 
замовленням", характери героїв тенденційні та 
розсудливі (доброчесні вихідці з третього стану — 
Памеда, Кдаріса. Том Джонс, Сюзаиа Сімонен 
протиставлені розбешеним аристократам, 
церковникам — Ловеласу, пастоятельці у 
Черниці" Дідро). Внаслідок цього ряд дослідників 

визначає цей напрям, як дидактичний реалізм, а 
роман XVIII ст — як повчальну притчу (А.Кеттл). 
Проте, просвітницький роман був значним етапом 
у розвитку жанру і багато в чому зумовив розвиток 
реалізму XIX — XX ст. Третім важливим напрямом 
був сентименталізм (хоча деякі дослідники виводять 
його за межі л-ри П. з причини відмови його авторів 
від культу розуму). П ереконавш ись у 
неспроможності розуму збагнути суперечності 
життя, сентименталісти зосереджують увагу на 
почуттях героїв. Характерними жанрами стали 
епістолярний роман ("Страждання молодого 
Вертера" Й .В.Ґьоте. Юлія або Нова Елоїза" 
Руссо) та міщанська або "сльозлива драма"
( "Підступність і любов" Ф.Шіллера). Прагнення 
глибоко проникнути в світ почуттів героїв, культ 
природи, інтерес до принижених та знедолених, 
заперечення станових та майнових відмін — все 
це характерно для сентименталізму та випереджає 
відкриття романтиків.

Л-ра П. надзвичайно багата в жанр, 
відношенні. Якшо XVII ст. можна назвати століттям 
драми, то XVIII ст. — це століття прози. В ию епоху 
формується жанр роману в Його численних 
підвидах: пригодницький, виховний, психол. 
З 'являється жанр ф ілос. повісті (Вольтер. 
Монтеск'є), сповідальної прози (Руссо), мемуари 
справжні та вигадані, сатира, історична проза 
(Лефо, Вольтер), журналістика, публіцистика, літ. 
критика (Лефо, Свіфт, Р.Стиль. Г.Е.Лессінґ). V 
боротьбі з класицизмом формується нова драма 
(Лілро, Лессінг. П О .Бомарше, ІІІіллер), філос. 
діалогізована поема ( "Фауст" Ґьоте). Вже досить 
широкий діапазон худож. засобів: сатира, іронія, 
гротеск, одивнення. контраст, гіпербола, 
літота, фантастика. З ін. боку психол. аналіз не є 
сильною стороною л-ри П., оскільки, як вже 
підкреслювалося, це — л-ра за перевагою ідей, а 
не характерів.

Юрій Попов

П РО Ф ЕС Ю Н А /И ЗМ И  — слова або 
словосполучення, шо вживаються в професійному 
жаргоні, представниками певної професії. П 
переважно безпосередньо пов язані з профе­
сійною діяльністю (назви предметів, знарядь праці.

451



ПСАЛОМ

людей, шо виконують ні процеси); "З старої сахарні 
зроблять ґуральню". (М.Коиюбинський) або:

З ггуг.* уюлекої вермувгя машингсг,
Укрнгий порохом, увесь пропахлий димом.
До — Чм '/аоо̂ у лист

не попсований? Ну. боротьбу вестимем/
(М. Рильський)

П. можуть бути синонімами до вживаних усіма 
мовнями слів. Багато П. — чужомов. походження. 
Частина П. є воднораз діалектизмами (мова 
ріпників у бориславському циклі і.Франка).

У л-рі П. с засобом створення місцевого 
колориту або мов. характеристики дійових осіб, а 
також можуть використовуватися з сатир-гумор, 
метою.

Не можна плутати П. з термінами.
Лив Аргогязмя Жаргонізми.

Анатолій Волков

П СА Л О М  (грец. psairnoi, лат. psa/mus 
(переклад гебр. слова miamor)— жанр юлейсько- 
христ. рел. л-ри. рел. гімн. Цей гімн є засадничо 
відмінним від ант. пєанів та дифірамбів, які суть 
типове яви те хорової, колективної лірики, 
виявом свідомості, котра ше не піднеслася до 
відчуття особистого. Божество виступає тут не як 
потаемна «душа світу, котру поет прагне зрозуміти. 
Авторові досить худож.-пластичного відтворення 
низки життєвих явиш, у яких він бачить проявлення 
бога, його «плоть*'. Виникли в VH та канонізовані 
Арюном в V ст. до н е., ui поет, форми поступово 
стають суто митецькою вправою, милування 
плином форм навколишнього світу. Такий, «Пеан 
до Аполлона'* Терпандра Лесбоського. Сине 
батьківський в небі, царю Аполлоне, прийди/ / 
Біжить по лірах трепет. Й солодший / Зустрічає 
зорю солов'я щебіт./Ластівки шебіт дзвінкіший. 
Цикала/Пянкіш стрікоче, не про свою/Лолю 
блаженну вішаючи, бо/ Від бога пісень 
натхненна.. Тут особистість поета начебто 
розчиняється в пантеїстичному переживанні, й сам 
бог с безликим. Натомість, у традиціях поезії 
Ізраїлю здавна вимальовується розуміння Божества 
як неповторної Особистості, незбагненної в самих 
лише «життєвих" своїх проявах. Так. у «Пісні 
Лебори** (ХИ ст. до н е.) Ягве має риси «вихору, 
енергетичного поштовху, усвідомлення якого 
підносить людину над буденшиною, дає зрозуміти 
-ШЛЯХИ Його*' серед видимих форм буття. 
Монотеїстичний пафос ше виразніше 
конденсується в П.. шо їх автором уважається пар 
Лавил (Хі-Х ст. до н.е.). який, за переказом, був 
гарним музикантом і складав П.. акомпонуючи собі 
на псалтирі (варіант арфи. грец. psoiierion. 
єврейське Перенісши Мойсейову скінію до
Єрусалиму. Лавил започаткував тут юдейську 
літургію, центр, моментом якої було саме урочисте 
виконання П. За позначками в тексті часом видно, 
шо й ці тв. призначалися для хорового виконання 
(постать кантора-соліста виникне значно пізніше); 
був і муз. акомпанемент, напр.-. «Для диригента 
хору. На гитійському знарядді. Асафів. Пс. 81/80;

масор. 81** А проте весь лад П. сприяв вияву не 
«полісної" чи «пантеїстичної** свідомості, а «життя 
серця**, пошуку відокремленою від Всесвіту 
особистістю шляхів єднання з Божественою  
Першопричиною: «Ти — Бог Єдиний! Дорогу Свою 
покажи мені. Господи, і я буду ходити у правді 
Твоїй, приєднай моє серце боятися ймення Твого! 
Я  буду всім серцел? своїм вихваляти Тебе, Боже 
Ти мій. і славити буду повіки їм'я Твоє, велика бо 
милість Твоя надо мною, /вирвав Ти душу мою від 
шеолу глибокого?" (Пс. 86/85/; 10-13; масор.82). 
Під час реформи Єзлри (V ст. до н.е.) ці гімни було 
об'єднано в кн. піл назвою tehifim — хваління, 
але формування корпусу текстів П. тривало аж до 
150 до н.е., отож зрозуміло, шо саме Лавил був 
автором не всіх 150 П .. але лише початкового ядра 
(40-50 текстів). Сучасники та пізніші продовжувачі 
його традиції'лише прилучалися, за літ. етикетом 
давнини, до його імені й авторитету (пор. кн.. 
авторство яких приписується Мойсею і Соломону), 
і це не є. звичайно, фальсифікацією Леякі імена 
нам відомі (сини Кореєві. Асаф, Стам, два тексти 
приписано Мойсею і Соломону; є й анонім, ге ). 
Після перекладу Ст Завіту греи. мовою увійшло в 
ужиток як назва «Книги псалмів** введене Філоном 
Александрійським слово «Псалтир**. Нумерація П. 
в «Псалтирі" не збігається в юдейській Бйьтп (т.зв. 
«масоретський канон**, який прийняли також і 
протестанти), і в п р авое.-кат. варіанті, шо 
заснований на Септуагїнті.

За змістом Кн. Псалмів поділяється на П., шо. 
а) уславлюють Бога як Творця Всесвіту. 6) 
оспівують Бога як Паря на Троні: тут бринить тема 
Месії як Помазаника Божого, і через це християни 
вважають ці. написані Лавидом, П. пророчими, в) 
шлюбну пісню, яку юдейські теологи трактують як 
союз Бога зі Своїм народом, а христ. — як союз 
Христа та Його Церкви; г) плач? грішника, як. 
напр., прекрасний 51/50/ П. Лавила. написаний 
ним після злочинного перелюбства з Вірсавією і 
викриття того Натаном; цей П. став для 
православних обов'язковою щоденною молитвою: 
г) прохання до Бога про справедливість; д) філос - 
медитативні П.. т о  відзначаються напруженим 
прагненням зрозуміти «шляхи Божі"; е) прокляття 
на ворогів, котрі генетично пов'язані з 
найархаїчиішими шарами поет, свідомості (пор.: у 
монг. шаманів існував погляд, за яким вірш, худож. 
прокляття неодмінно збудеться); Кат. Церква на 
сьогодні с єдиною конфесією, шо вилучила ці П. з 
ужитку.

За худож. мовою П. Ст Завіту органічно 
пов'язані з фольклором й. почасти, писаним 
героїчним епосом епохи Мойсея та Суддів (XiV- 
ХИ ст. до н.е.). Є в них і елементи диалогу. Проте 
в першу чергу П. — яскравий приклад рел. лірики. 
Стиль П. — зразок невимушеності, щирості й поет, 
глибини: «... обмий Ти мене — і я етану біліший 
від снігу. Лай почути мені втіху й радість — і 
радітимуть кості, шо Ти покрушив** (Пс. 50/51/: 
9-10). Це — ритмізована проза, але члепіння її на 
«вірші** є, власне, як і членіння всього тексту Біблії,

4 5 2



ПСАЛОМ

прийомом, шо полегшує цитування, а не поет, 
ритмізацією. Ритм фрази П. зумовлюється внутр. 
ритмами івриту, грою консонантів та грамат. форм 
слова, синтакс паралелізмом типу: «Нехай злинуть 
гріши? з землі, а безбожні —  немає вже ЇХ" (Пс. 
104/ 103/ : 3 5 ; масор. 104). У П. часом 
спостерігається й вишукана гра на рівні хулож. 
фоніки та графіки — напр.. акровірш, але полібні 
прийоми характерні лля пізніших зразків. Не всі 
П. мають високий літ. рівень, а проте чимало з них 
можуть бути зараховані ло шелеврів світ, поезії.

При всій своїй неповторності П. Ст. Завіту 
мають і певних поперелників. Давил та його 
проловжувачі спиралися й на старовинні традиції 
л-р Бл Сх. Коренями своїми ці тралиції сягають 
найдавнішої цивілізації Шумеру. Так. шумерський 
гімн «батькові Енлілю. що сипить у священному 
капищі, у могутньому капиші" («Енліль! Усюди...") 
був олним з перших прагнень люлини порозумітися 
з Небом Шумерська традиція мала розвинене 
продовження у вавілонсько-асирій. л-рі; пор. 
заклинання іштар: «Бачити тебе — благо, воля твоя 
— світоч? Помилуй мене, поларуй долю? Ласкаво 
поглянь, прийми молитви?" Можливо також, шо з 
часів Мойсея, який за вихованням мав бути Єгипет, 
жерцем і глибоко відчувати відлуння рел. реформи 
Ехнатова. шо замінив багатобожжя поклонінням 
Сонцеві-Атону, ізраїльська словесність засвоїла 
мотиви і прийоми лавн-єгип. гімнів. ї не обов'язково 
гімнів саме Атонові. Вже в епоху Давн. Царства 
створено було співзвучний шумеро-акадським 
гімнам гімн богині Нут: «О Велика, шо стала небом 
<...> Сповнюєш ти усяке місце своєю красою. 
Земля уся лежить перед тобою — ти охопила її, 
оточила ги й землю, йус: речі своїми руками". Деякі 
моменти сгип. «Кн. Мертвих" також можуть бути 
згадані в цьому відношенні. Окрім того, не слід 
скидати з рахунку й таких географічно близьких 
літ явиш, як існування жалобних та похвальних 
гімнів Ваалові у фінікійців, або як гімни богині 
Анат. шо шанувалася в Ханаані не лише 
фінікійцями, але й нащадками Ісава, котрі не 
емігрували з Яковом та його синами ло Єгипту й 
мішали авраамову віру в Єдиного з суто поган, 
уявленнями. Після завоювання Ханаану вихідцями 
з Єгипту та прилучення нащадків !сава ло нов. 
Ізраїлю тралиції поган, гімнів Ханаану могли в 
переосмисленому вигляді врости ло практики 
псалмоспіву. як увійде згодом фігурка золотого 
тільця в культ Я гве. яким його спробує 
започаткувати Єровоам у Ветилі. Зокрема, тут 
можливо бачити відлуння тралиції весільної поезії, 
почасти плачів. Усі ці впливи є хіба що «етил, 
домішками", ше й використаними в полеммічному 
дусі, бо поганська поезія не знала, повторюємо. 
Бога як Особи, не знала й люлини як особистості, 
і кохалася в переліку матеріальних благ та шкод 
шо їх боги (власне, сили природи та демони 
надприродного світу) за власними примхами або 
сліпими тяжіннями надсилають людині. В Біблії же 
Бог та людина є у відносинах любові, ревнощів. 
Завіту-логовору. і це богоспілкування люлини є

шлях пізнання й осягнення Буття, шлях повернення 
ло Бога після первородного гріха. В і ст. ло н е. 
було написано й т.зв. Соломонові псалми, що 
продовжували лану традицію в межах юдейської 
л-ри

У христ. сереловиші П. одразу ж набули 
особливої ваги. Адже в Кн. Псалмів, на погляд 
християн, виразно бриніла, по-перше, тема Христа- 
Месії, нащадка Давида. По-друге, вся Псалтир 
пропагувалася як шлях ло Бога. В одному за 
найперших документів христ. ери — Соборному 
посланні св.ап. Якова, брата Господнього, 
містилася настанова: «Чи страждає хтось з вас? 
Нехай молиться? Чи тішиться хтось? Хай співає 
псалми?" (Як. 5513). До того ж само закликав і 
полум'яний ап. Павло (Еф. V: 19: Кол. 111:16). З 
традицією псалмоспіву пов'язано й першу спробу 
створення христ. літургійного тексту: творіння 
Вардесана (И-!П ст н е ). 150 «христ." П., за зразком 
Ст. Завіту, або, радше, всупереч йому — автор 
був гностиком, який не визнавав ані Ст. Завіту, 
ані Бога Ягве. Дітургійні тексти виникли після 
Вселенських Соборів, коли було приглушено єресі 
й християни досягли на певний час догмат, згоди. 
Але й у створених у IV та подальших літургіях П. 
Давида й новостворені гімни займають почесне 
місце (напр., «Славослів'я велике" св. Амвросія 
Меліоланського, IV ст ). На Зах.. за даними св. 
Єроніма (V ст ), селянин співав П. за плугом, 
виноградар — підрізуючи віти тощо (44-й лист до 
Марцелли). С.Аверінцев зауважує, що П. став 
джерелом «Сповіді" св. Августина (IV ст ), На Сх. 
Псалтир вважалася настановою в мандрах душі 
(Афанасій Великий), а цар Давид — супутником 
людини в її життєвому шляху (Григорій І Ііський). 
Згодом тут писання нов. П. загасає, хоча ст-завіт. 
Псалтир залишалася одною з найпоширеніших кн. 
(її часто видавали окремо, по ній читали «часи" в 
церкві, за нею навчали грамоти, ворожили. її було 
читано першої ночі над небіжчиком тошо). Але на 
загал на правое. Сх. творіння нов. П. та подібних 
текстів закінчилося з остаточним становленням 
літургійного чину.

На Зх., навпаки, почала активно ширитися 
традиція написання нов. П ., котрі стають 
поступово додатковим, а проте дуже вагомим 
моментом літургії. Особливий поштовх тому дали 
спершу Відродження, а надто Реформація: 
оскільки протестанти, шо надали собі права 
суб'єктив. тлумачити Св. Письмо, широко й вільно 
виливали свої рел. почуття в численних нов. П , 
то й Кат. Церква почала практикувати свободу 
творчості в цій царині. З XVI ст. з являється низка 
нов. лат перекладів П. (Єобанус Гессус та ін ). 
Далі — низка перекладів і переробок най. мовами: 
Франція — К.М аро. Г .Б е зі. Ф Малерб, 
Ж .Ж .Руссо, Даватер; Німеччина — М.Опіц; 
'Псалми про страсті Господні" ісл. поета XVI! ст. 

Х.П єтурсона. П. посідає місце в класицистичній 
жанр, системі поряд з одою та гімном.

Зх. слов'яни знаходилися в орбіті європ. 
ідеолог, шукань, що знайшло відбиття й у

4 5 3



ПСАЛОМ

поширенні псаямописання. Так. у Польщі 
поширилися зб. «псальм" та «кантів**; нові П. широко 
вволилися ло молитовників. У часи, коли з явилися 
перші протестанти, зокрема антитринітарії. рел. 
конфронтація католиків та аріан і подальша 
перемога католицизму виразилася й в інтенсивному 
створенні насичених автобіограф ізмом та 
псило/тогїзмом П які мусили продемонструвати, 
що не сам лише протестантизм є шляхом духов, 
свободи. Не «Десять покутних пісень**
С.Трембеиького (кін. XVI! ст.), витримані в 
бароковому дусі сполучення спірітуалізму й 
натуральності (скажімо, опис багатих жнив та 
плодючих стад у пісні 8-й). Подібні речі писали 
Я Кохановський (шедевр поль. поезії «Давидові 
псалми**. 1579). Я.А.Морштинта ін. (зб. «Сім пісень 
на сім розділів Молитви Господньої**. «Пісні набожні 
з різних місць Святого Свангелія...*- тощо). Всюди 
на першому плані — жива особистість автора, що 
прилучається ло моральних імперативів Св. Письма 
вільно й невимушено. Мінна традиція 
перекладання та перероблення П. проходить 
почерез усю ПОЛЬ. Л-ру: М.РибІНСЬКИЙ.
В.К оховський (XVI! с т ) .  Ф .Д  Кмязьнін, 
Ф Карпіньський (XVIH ст), К.Усйський (Х!Х ст.).
З.Красіньський у Псалмах майбутнього' (1845-48) 
з аристократичмо-шляхепьких позицій заперечував 
ідею сой. революції. У XX ст. повний переклад 
усіх П. здійснив Д.Стафф («Книга псалмів**, 1937).

З Польщі нсалмописання перейшло в Україну. 
В XV-XV! ст тут з'явилися подібні доповнення до 
літургії, так само, як і т.зв. псальми, шо являли 
собою куплетну, вірш, переробку текстів Псалтирі 
н співалися на багатоголосся також у побуті. Іх 
писали не лише учні духов, учбових закладів, а й 
такі особи, як. випускник Києво-Могилянської 
Академії С.Полоцький, якому судилося оновити 
рос. л-ру XV!! ст.. започаткувавши там вперше не 
лише вірш, форми, а й вільну, розкуту поет, позицію 
(«Псалтирь рифомованная**. 1680). На теренах 
України та Р осії розгорнулася діяльність 
письменника XVHI ст. Д.Туптала (св. Димитрій 
Ростовський), автора проникливих лір. П. Україна 
стала провідником зах впливу в Росію, хоча всі ці 
творчі моменти було майже зведено нанівець 
казенно-офіційною церковністю. Але серед 
посполитого люду України та Росії подібні тв. все 
ж таки мали розповсюдження: «псальми** стали 
одним з джерел укр. думи та рос. духовного 
вірш а; вони мінно увійшли до репертуару укр. 
лірників. Зазначимо, шо саме Греко-Кат. Церква 
підхоплює ию нар. традицію, поширюючи 
виконаї и ш подібних пісень у богослужінні й побуті. 
Виданий у Почаєві 1790 «Богогласник** правив за 
основу в цій царині впродовж усього XIX С Т .; 

традиція пя живе й дотепер. Заслуговують на 
згадку також світські преробки П. мандрівними 
дяками, котрі часом доходили до комізму та 
бурлеску в прагненні створити текст-розвагу. Все 
це стало засновком для широкої інтерпретації П. 
на сх-слов'ян, терені в Х !Х -Ж  ст. У рос. л-рі жанр, 
форма П. здебільшого стас естет, вмотивуванням

цілком світських прагнень і цілей 
(В.Тредіаковський, М.Ломоносов. О.Сумароков, 
Ґ.Державін, Ф.Глінка). Хіба шо один П.Язиков у 
наслідуваннях П. внутр. вільний від подібного 
«обмиршення**, й передає величну й часом жахливу 
красу взірця сильним та яскравим віршем.

Укр. л-ра чутливіше поставилася до традиції 
П. Так, «Сад божественных песней, прозябшій из 
зерн Священного Писанія** Г.Сковороди був 
продовженням пошуків укр письменства XVII ст 
та більш ранніх епох у цьому напрямку. Широко 
використовуючи мотиви з Ст. Завіту, автор 
знаходить у імені Псалмоспівия, в його спирітулізмі. 
в алегоріях Біблії поміч духовну: «О прелестный 
мір/ Ты мтгЬ окіан, пучина. /Ты мрак, облак. вмхр. 
тоска, кручина./Се радуга прекрасная мн*к ведро 
блистает. / Сердечная голубочка мн-к мир вешает/ 
Прошай, о печаль/ Прошай, зла утроба/Я на ноги 
встал, воскрес от гроба./ О ограелє Вавилова/ Ты 
брег мггк и кифа/Ты радуга, жизнь, ведро мн^. св*Ьт, 
мир, олива . (ГТксиь 16-я)". Закликаючи Лавида-кифу 
(тобто наріжний камінь) «убити тілесну в нім роботу**, 
дати «новый род сей поб'Ьдьг*. Сковорода виступає 
як борець проти тої оманливої пасторадьності. яка 
ввійшла в д-ру в часи сентименталізму й була в його 
очах «прелеспо*\ тобто спокусою. Саме оформлення 
«пісень** нагадує примітками своїми оформлення П. 
Біблії. Ue свідчить, шо й у XV!!! ст. укр. словесність 
зберегла живий зв'язок з духов, ідеалом Біблії. 
Т.Шевченко, що вчився грамоті за переписаними ним 
«сковородинськими псалмами**, був у відомих 
«Лавидових псалмах** цілком вірний давній традиції. 
Шевченкові традиції продовжуються в 2-й пол. XIX 
сг. (І.Щоголів. П.Куліш).

Оригінально інтерпретовано було традиції 
псалмоспіву на рубежі ХІХ-ХХ ст. у творчості поета 
"Молодої музи" П.Карманського. Його Псалми' 

сполучають карбовану в дусі європ. парнасизму 
форму з чистою інтонацією пошуку істини, й навіть 
етил, "ворожі" мові Біблії "крило зеф іру"ф ризи 
древніх храмозводів" чи "гіпогеї" неочікувано 
природно вписуються в переживання поета, шо, 
кінець кінцем, гарно відповідає прадавнім 
традиціям христ. культури Європи, де було 
синтезовано полум'яне слово Юдеї з набуттями 
античної мудрості:

В глибокій запалні містерій 
Довив би луком боже слово 
ї на підвалинах любов'
Здвигав би храм нових критерій —
В глибокій западні містерій.
V л-рі діаспори мотиви П. часто сплетені з 

гіркою долею України. Так. у Є.Маланюка 
інтонації псалмоспіву, збагачені трагізмом буття в 
діаспорі й, загалом, в континуумі XX ст. з його 
виразною розлюдненістю. бринять в "Псалмах 
степу : сюди органічно вплетено тему Розіп ятої 
України:

Хижі птиці леї ять зі Схолу 
На нервоному гл< пожеж. —
Ба ну, ба ну Твою Голго7у 
7 звідціль, з ліо'Х мертвих меж

454



ПСИХОАНАЛЇЗ У /МТЕРАТУРОЗНАВСТВ!

<Голготу» злито з образами укр. історії- шо 
вперте виникли в «Слові о полку Ігоревім", а 
поле купи тут відчутно й інтонації «російських" тв. 
0. Блока.

Н(. r/f M37V/.' Л'ОАЭНАМ
У  ч о р н ім  п о л у м  'ї КОСИ.

В обличи] степової бранки
Хміль половецько; крлси
В совєтський час подібні переживання на тлі 

занепаду чи пригнічення рел'. життя особи й сусп- 
ва майже не зустрічаються, або ж матеріал 
використовується в иілях украй далеких від клас., 
неопоганських" за духом («Псалом залізу» Тичини).

У суч. укр. л-рі традиції П. набувають 
продовження й розвитку, часом — із надзвичайним 
загостренням моральних проблем та 
експресивності худож. рішень. П. став уже в 
останні роки тоталітаризму річишем духов, свободи 
особистості. її екзистсниійного самовизначення 
(Є.Свсрстюк). Таврує тих. хто був «блазнем» чи 
-вужем» на «збіговиськах облудних» /ТКостенко, 
підносячи вільну особистість, котра приносить 
"Крилаті плоди»: з вел. болем подано гірке 
усвідомлення суч. українцем того, що з ним зробила 
«система»: «А я — ніше. Олоробло. Опудало 
власних городів. / Я — посміховисько людське, 
бидло поміж народів» («Давидові псалми»).

За даними Книги ґінеса, в світі нараховується 
95000 хрисг. П.

Саман Абрамович

П С ЕВД О ІШ С ТИ Ф ЇК А Ш Я  — умовний 
прийом, своєрідна літ. гра. оприлюднення нібито 
чужих, тобто створених не публікатором, текстів: 
худож. прози ("Повісті Бєлкіна" О.Пушкіна. 
Вечори на хуторі біля Диканьки" М.Гоголя), 

спогадів ( Пригоди Робінзона Крузо" Д.Дефо), 
шоденників ("Записки божевільного" М.Гоголя; 
"Нудота ' Ж .П .Сартра), листування ("Березневі 
іди" Т.Вайллера), квазііст. рукописів (роман 
Манускрипт з вулиці Руської" І.Іванчука; 
Хазарський словник" М.Павича), квазінаук. 

документів ( Історія, знайдена в пляшці" Е.А.По), 
поезій ("52 гіркі балади вічного студента Роберта 
Давида" та "100  сонетів вічного студента Роберта 
Давида чес. поета В.Незвала). К. Чапек у "Війні з 
саламандрами" створив П .-м онтаж  з текстів 
найрізноманітніших жанрів: повідомлень агентств 
Рейтер і Гавас. звернень пацифістів і анархістів- 
бакуніниів. наук, розвідок, висловлювань Б.Шоу і
А.Тосканіні. На відміну від містифікатора, 
псевпомістифікагор не прагне переконати 
реципієнта в приналежності текстів вигаданому 
авторові.

/Ufa гол № Волков

ПСЕВДОНЕОЛОГЇЗМИ — мало вживане 
але існуюче (часом з давніх давен) слово, яке 
помилково зараховують до неологізмів. Напр., 
вказують, шо "небоян" — неологізм П.Тичини: 'Ми 
слов'яни. ми слов'яни, ми нікого небояни". Але 
ие слово зафіксовано в словнику Б.Грінченка й

уживане в спеціальній фольклористичній л-рі 
(зокрема, акад. Ф.Колессою)

Див Ковані слова
Анатф/тім Волков

ПСЕВДОШМ ПСЕВДО (від грец pseudos — 
вигадка, брехня + олугно — їм я) — вигаданий 
антропонім. яким автор заступає своє справжнє 
ім'я, в письмовому тексті або публічній діяльності 
(політика, мист-во). V багатьох випадках П. 
витискають у читацькій свідомості справжнє 
прізвище автора-. Мольєр (Поклен), Вольтер (Аруе). 
Жан Поль (Фрідріх Ріхтер), Новалліс (фон 
Гарденберґ), Стендаль (Анрі Бейль), Болеслав Прус 
(О.Гловаиький). Ґабріела Запольська (Корвін- 
Піотровська), Максим Горький (О.Пешков). 1льф 
(І.Файнзільберґ), Євгеній Петров (Катаев). Янка 
Купала (І.Д.Дупевич). Якуб Колас (І.М.Мінкевич). 
Кіндрат Крапива (Астахович). Іржи Восковець 
(Вахсман). В укр. письменстві: Панас Мирний 
(О.Я.Рудченко). І.Білик (І.Я.Рудченко), Деся 
Українка (Кбсач-Квітка). Марко Черемшина 
(І.Семенюк), Олександр Олесь (Кандиба). Микола 
Хвильовий (М.Фітільов). Остап Вишня (Губенко).
В.Чечв янський (Губенко). Леонід Пєрвомайський 
(!.Ш .Гуревич). Використання П. може 
спричинюватись розмаїтими сусп. та особисто- 
біографічними чинниками: наголошування 
традинн нан. приналежності, певних твор. або 
людських рис. бажання зберегти інкогніто, станові 
забобони, цензурні умови, побоювання 
переслідувань, нерішучість авторів-початківнів. 
наявність однофамільників або родичів, що 
працюють на тій самій царині.

Існують ретельно розроблені класифікації П. 
як за формально-ономастичними ознаками, так і 
за причинами вживання. Серед них і чинник 
міжнац. культ, взаємин. Так за доби гуманізму 
орієнтація на ант культуру спричиняла появу 
латинізованих П. (фон Гоген Гайм > Параиельсус) 
Деякі з них: алонім — П . який насправді є ім'ям 
ін. особи; егнопсевлонїм — шо наголошують нац. 
приналежність автора (Лариса Петрівна Косач > 
Деся Українка): псевдоетнонімм, шо притаюють 
справжню національність автора, три письменники 
польського походження майже сучасники, шо 
увійшли в письменство як класики відповідно англ . 
франи , рос л-р — Д ж озеф  Конрад 
(Коженевський). Гійом Аполінер (Костровшький),. 
Олександр Грін (Грінєвський). Псевдоанлронім — 
підпис, шо має форму чоловічого імені, яким 
користується жінка-авторка (Жорж Санд. Марко 
Вовчок). Протилежність П. —  автонім.

Анатолій Волков

ПСИХОАНА/НЗ У ЛГГЕРАТУРОЗНАВСТВІ
— застосування теор. засад і практичних методів 
метапсихолопї 3 . Ф рейда та її наступних 
відгалужень у вивченні л-ри та мист-ва.

На межі XIX та XX ст. психол. підхід до 
проблеми особистості й сусп. життя набув значного 
поширення. Психоаналітична теорія австр. лікаря

4 5 5



ПСИХОАНАЛІЗ V ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВІ

та психолога З.Фройда (1856-1939) об'єктивно 
продовжує традицію енського ром ан ти зм у, 
відштовхуючись у вирішенні світоглядних питань 
власне від проблем особистості. Серед 
попередників глибинної П С И Х О Л О Г ІЇ :  лікар і 
природознавець К.К. Краус, який встановив, шо 
несвідома психічна діяльність виявляється через 
переживання й сни ('Лекції про психологію', 
1 8 3 1 ): ф ілософ  Е.Гартмап, шо відзначав 
важливість несвідомого ( "Філософія несвідомого'. 
1869): філософ і педагог І.Ф.Гербарт, який описав 
потяги", шо можуть бути витіснені за поріг 

свідомості' ("Заг. метафізика". 1828-29) Слід 
відзначити також й А.Шопенгауера. чия воля до 
життя" має багато спільного з Фройдовим 

інстинктом .
П. Фройд розумів як єдність вчень про 

несвідоме, дитячу сексуальність та природу 
сновидінь. 1 9 2 3  в праці Я і ВОН О' було 
запропоновано нову структуру ПСИХІКИ: несвідоме- 
свідомість-надсвідомість ("Воно" — Я — "Над- 
Я"). Існує т е  й допоміжна сфера латентного 
несвідомого, нередсвідомість. шо регулює 
взаємодію несвідомого й свідомості. Сдність трьох 
рівнів (фундамент-сполучна ланка-похідне) 
простежується і в структурі заг теорії П.. де 
фундаментом є вчення про несвідоме, сполучною 
ланкою — сновидіння, а похідним — вчення про 
дитячу сексуальність, і у відкритій Фройдом 
структурі психіки, де функцію фундаменту виконує 
несвідоме.

Н есвідоме в П. виступає антагоністом 
свідомості. Несвідоме вмішує в собі забуті враження 
дитинства, вроджені інстинкти, спогади, шо 
пов'язують суч. людину з доіст. предками. 
Несвідомі психічні процеси вільні від COU. та 
морально-етич обмежень, вони є ірраціональними 
і підкоряються лише одному з пари основних 
принципів, шо керують функціонуванням психіки 
— принципові задоволення. V сфері несвідомого, 
за Фройдом. народжуються і дуалістичні потяги — 

Ерос" і Танатос ' (потяг до життя і потяг до 
смерті). Проте далеко не весь вміст несвідомого 
може і повинен бути усвідомленим. Цензура, 
керуючись трал, вимогами окр. культури та 
цивілізації як такої, не допускає у свідомість соц. 
неприйнятні несвідомі почуття та бажання На 
цьому етапі починає діяти другий принцип — 
принцип реальності, який виявляється в урахуванні 
реальних умов і можливостей задоволення потягів, 
шо часто призводить до припинення пошуку 
прямих і безпосередніх задоволень. їм на зміну 
приходить витіснення — процес, за допомогою 
якого суб'єкт намагається повернути в несвідоме 
або ж затримати в ньому думки, спогади, образи, 
пов язані з потягами. В переважній більшості 
фрустрованими (не задоволеними) і, як наслідок, 
витісненими виявляються психосексуальні 
(лібідозні) та агресивні потяги. Енергія лібідо, 
пригнічена умовами сусп. життя, моральними 
заборонами та "Нал-Я у вигляді совісті, почуття 
обов'язку, шукає виявлення в різних формах

людської діяльності, шо не мають очевидного 
зв'язку з сексуальністю, але породжені силою 
сексуального потягу. Таке вивільнення енергії 
лібідо в П. зветься сублімацією. Її характерною 
рисою є переключеність на сексуальну мету і 
скерованість на сой. значущі об'єкти.

Поняття сублімації лібілозної енергії є 
наріжним каменем Ф ройлової теорії худож. 
творчості. П. бачить у худож. творчості символічну 
проекцію психічних імпульсів і потягів, шо беруть 
початок у дитячій сексуальності Будучи 
інфантильно-сексуальними за своєю сутністю, вони 
не знаходять адекватної реалізації в дійсності, а 
тому отримують компенсаторне задоволення в 
сфері фантазії (напр.. Яяммя комплекс).

На думку Фройла. в образах мист-ва несвідоме 
знаходить прийнятні для цензури свідомості форми 
символіки, в яких втілюються різноманітні прояви 
лібідо. Механізми вивільнення енергії пригнічених 
потягів у творчості Фройд вважає ідентичними до 
тих. шо діють у сновидіннях. Маскування змісту 
несвідомого відбувається через символізацію, що 
дозволяє без перешкод долати цензуру. Не 
зупиняючись на формально-стильових особли­
востях тв.. як. зрештою, і на худож. вартості взагалі. 
Фройд використовував їх як проективно- 
діагностичний матеріал, за допомогою якого 
досліджував особистість митця.

Психоаналітична концепція мист-ва викладена 
Фройдом у працях Леонардо да Вінчі. етюд з 
психосексуальності" (1910), Поет і фантазія 
(1908), "Достоєвський і батьковбивство", Тема 
трьох скриньок" тошо; приклади практичного 
застосування психоаналітичних методів знаходимо 
в статтях про В.Ш експіра. Е .Т  А .Гофмана. 
Й.В.Ґьоте та ін.

Аналізуючи сприйняття тв., Фройд визначає як 
одну з гол. компенсуючу функцію мист-ва. яке 
створює відчуття заг. емоційного переживання й 
пом'якшує незадоволення від обмеження потягів 
шляхом їхнього ерзаи-задоволення. Компенсуюча 
функція мист-ва слова широко використовується 
в т.зв. лібротерапії.

Значної популярності набув фройдизм як 
філос.-психол. концепція і серед митиів. /]о 
фройдизму схилялись С .и вей г. Т.Манн. 
Д .Лоуренс, Ф Кафка. М.Фріш. Д ж .Джойс. 
Г.Міллер, Т.Уїльямс. М.Кундера: Ф.Фелліні.
І .Бергман, П Пазоліні. Л.Бунюель, С.Далі, 
П.Пікассо та ін.

Серед англомовних дослідників, шо працюють 
у річиші П., слід назвати Л.Тріллінга ("Фройд і 
криза нашої культури". 1955). Л.Філлера ( Любое 
і смерть в американському романі". 1960). 
Е.Джоунза (дослідження творчості В.Шекспіра. 
Ф.Достоєвського та ін.)

У Німеччині та Австрії психоаналітична школа 
залишається достатньо впливовою донині. Серел 
найяскравіших прикладів праці В.Лайблі 
"Дослідження казок та глибинна психологія"
(1969): П.Детмерінга Поезія і психоаналіз" в 2-х 
т. (1969). шо містить у собі інтерпретацію тв.

4 5 6



ПСИХОЛОГІЗМ

Т.Манна. Р.М.Рільке, Р.Вагнера. В.Шекспіра. Жан 
Поля. Й.В Гьоте. Г. фон Додерера. "Література- 
Гісихоаналіз-Кіно" (1984), Гайнріх фон Кллйст 
До питання про психодинаміку в його поезії" 
(1986): "Психопатографії" А.Мічерліха (1972). 
предметом аналізу в яких є драми А.Стріндберга, 
романи О. де Бальзака, балади К.Ф.Майєра.
Смерть у Венеції" Т.Манна. хвороба Г.Флобера;
Психоаналітичне тлумачення біблійних текстів" 

И.Шпігеля (1972): "Психоаналіз і література 
Ж .Старобінські (1 9 7 3 ): психоаналітичне
дослідження Ґ.Даля про Смерть Вергілія' Г.Броха
(1974) : Тельдерлін і пошуки батька" Ж.Лапланша
(1975) тощо.

Найзначнішими відгалуженнями від стовбура 
дерева ортодоксального П. трад. вважаються 
аналітична психологія К.Г.Юнга та індивідуальна 
психологія А. Адлера

Швайн. психолог і філософ Карл Густав Юнг 
(1875-1961) поділяв Фройдову впевненість у 
домінуванні несвідомого над свідомим, але 
вимовився від панеротизму. притаманного 
ортодоксальному П. Центром Юнгівської теорії 
аналітичної психології є концепція колективного 
несвідомого. Згідно з нею в глибинах 
індивідуальної психології кожної людини 
прихований певний поведінковий зразок, паттерн. 
Пояснити ией паттерн з позииій особистого досвіду 
неможливо, оскільки він є психічним відкладенням, 
яке накопичувалося людською душею протягом 
багатовікової історії Змістом колективного 
несвідомого с архегипи — "формальні зразки 
поведінки", "символічні схеми" (С.Аверінцев), на 
основі яких формуються певні образи. Власне 
ними образами і оперує людина в реальному житті. 
Юнг стверджував, що м/фм л е ге н д и  — 
найвіломіші вияви архетипів. Кількість образів- 
архетипів чимала: Аніма й Анімус, Тінь, чаклун. 
Старий. Мудрєиь, звір, мати, батько, дитина тощо. 
За Юнгом, власне архетипальні образи є основою 
міфології, релігії, мист-ва. Той, хто говорить 
праобразами, мовить ніби тисячею голосів, ... він 
підносить зображуване ним з одноразовості й 
тимчасовості у сферу вічносушого... В цьому 
таємниия впливу мист-ва ' ("Про відношення 
аналітичної психології до поетико-хуложньої 
творчості", 1922). Юнг знаходить архетипні 
структури в Ф аустҐ Гьоте, драмах Вагнера, 
"Уліссі" Джойса.

Шо стосусться психології творч. процесу, то. 
за концепцією Юнга, провідна роль належить не 
твор. індивідуальності митця, а його здатності 
першим вловлювати голос колективного 
несвідомого, реалізуючи в своїх витворах актуальні 
архетипи.

До проблем худож. і, зокрема, літ. творчості 
Юнг звертався в багатьох працях. Основні з них: 
"Про відношення аналітичної психології до 
поетико-хуложньої творчості " (1922), "Психологія 
і поетична творчість" (1930), "Улліс". Монолог" 
(1932). Феноменологія духу в казці" (1945), 
Відповідь Іову" (1952) та ін.

У письменницькому середовищі прихильни­
ками юнгіанства були Г Ґессе. Т.Манн. Вяч.Іванов. 
А.Шмілт. Літ-знавча юнґіаиська традиція 
представлена, зокрема. Р.Россоліно. Лж.Меррі. 
Г.М юрреєм. М .Бролкін. С Аверінчевим. 
Р.Каралашвілі та ін. О собливо впливовим 
юнгіанство виявилося в галузі міфол. досліджень 
(Х.Німмер. М.Еліаде, Е.Нойман. Дж .Кемпбелл. 
Ф.Вілрайт, Н.Фрай та ін ). Своєрідно продовжує 
традиції Юнга і т. зв. "архетипічна психологія 
(Дж.Гілман та ін.).

А.Адлер (1 8 7 0 -1 9 3 7 )  — видатний австр. 
психолог, засновник ше одного напрямку у П — 
Індивідуальної психології. — не займався 
цілеспрямовано проблемами мист-ва та худож. 
творчості. Проте, розглядаючи худож. творчість як 
один з видів людської діяльності, вважав її 
основною рушійною силою прагнення людини до 
зверхності, через яку відбувається компенсація й 
гіперкомпенсаиія відчуття неповноцінності 
Прагнення до зверхності, за Адлером, може 
приносити несподівані результати (власне 
гіперкомпенсацією відчуття неповноцінності, 
викликаного, зокрема, фізичними вадами, він 
пояснює творчість Л. ван Бетховена. Ф.Шіллера. 
ораторське мист-во Демосфена). Один з прикладів 
застосування гіпотез А. Адлера до проблем літ- 
знавства — його стаття Достоєвський" (1918).

Серед менш представницьких течій у П — 
екзисгенційний П. (Ж.П Сартр. А.М альро. 
С Дубровський), структуральний П (Ж.Лакан. 
Р.Барт), амер. "соціологізований" неофрейдизм 
(Е.Фромм, К.Хорні, А.Кардінер).

В Україні методологія і теорія П знайшли 
відображення в працях І.Франка ( Із секретів 
поетичної творчості '), Ст.Балея ("Шевченко в світлі 
фрейдизму", 1 9 1 6 ; "Психологія замислу про 
виникнення поеми Словацького В Швайнарії . 
"Твор. особистість Жеромського , 1936). Крит 
працях Л Девчук ( П сихоаналіз і художня 
творчість: Критичний аналіз". 1980: "Психоаналіз: 
від несвідомого до "втоми від свідомості". 1986): у 
есеїстичній кн. А .М акарова "5  етюдів: 
Підсвідомість і мистецтво"; у літ-знавчих 
дослідженнях О .Біленького. Д .Затонського.
Т.Денисовой С.Павличко та ін.

Оксана Пенлеремьяа

ПСИХОЛОГІЗМ у л-рі — змалювання внугр. 
життя особистості як важливого моменту образу 
світу. П. не є обов'язковою рисою літ творчості 
Зацікавлення П загострюється в епохи, коли па 
перший план виступає не громала-колектив. а окр. 
людина з її внугр. самостоянням. що визначає, 
звичайно, й зміну жанр.-формальних засобів 
творчості. Так, П. органічно пов'язаний з лір 
родом, котрий здатний за природою своєю 
передавати найтонші відтінки душевних порухів у 
т.зв. лір. сюжеті; в часи панування проз, форм П. 
спричинюється до розмивання сюжетних контурів, 
формує "внутрішній сюжет" (Т.Денисова) та ін.: 
експансія ліризму в л-рі XX сг. є. напр.. індикатором

4 5 7



ПСИХОЛОГІЗМ

посилення психол. насиченості. Отож, виразом П. 
є певні жанр.-етил покажчики, й виникає він. як 
правило, в голину руйнації сусп. моральних 
канонів, героїчних орієнтацій і авторитетів, 
протиставлюючи усталеному колективному 
лосвілові вілживаючого суспільства "нетривку".

непевну' й сумнівну" картину власного 
переживання.

Літ. П. як такому перелує певного ролу 
' протопсихологізм". Лжерелом літ. П. є фольклор, 
лосвіл. В архаїчні часи хулож. слово вдається ло 
уособлення та психол. паралелізму, прагнучи 
наситити життя природи людськими рисами, й 
навпаки, підкреслити природне' в людині 
(порівняння туги з чорною хмарою тошо). В 
замовляннях та заклинаннях відбито прагнення 
людини знайти магічні" ключі буття в злитті 
психол. поривання й об ективної дійсності, часто 
ворожої й незрозумілої.

В міфологіях та л-рах ст-давн. світу ия лінія 
продовжується, прямуючи до монументальних 
узагальнень. Так. 8 лавн-месопотамському епосі 
про Гільгамеша самоілентифікаиія людини в світі 
ворожих, хижих та химерних богів і демонів 
відбувається завдяки П.: коли Гільгамеш. 
сповнений жаги життя, усвідомлює неминучість 
смерті, йому робиться "на серці важко", й він 
вирушає на пошуки трави безсмертя' Первісні 
міфології поєднують образ реальності з 
переживанням цієї реальності в поет.-образному 
ключі. Тут домінує не сюжетність, не логіка, не 
епіко-об єктивуюче слово, а ліро-психол. 
прагнення ухопити бодай якийсь "зріз" реальності, 
причому серія таких "зрізів" формує багатомірний 
образ божества або ін. об єкта. Так. для лавн 
єгиптян бог І'ор є людиноподібною істотою з 
годовою сокола, котрого народили Осіріс та Ісіла; 
водночас він є космічною істотою, шо постійно 
летить крізь простір і час: атрибутами його є сонце 
та місяць — очі Гора: небо є одночасно й жінкою, 
й коровою, й крилами птаха, й річкою, по якій 
пливе човен сонячного бога Ра. З'єднання всіх цих 
сганів-іпостасей можливе було лише на грунті П.. 
котрий цементував розрізнені образи та уривчасті 
сюжети, складені в різні часи в різних місцевостях. 
У світі, сповненому звірино-божественних сид. 
людина продовжувала лінію магічного оволодіння 
цим світом шляхом сили слова (папр.. Книга 
мертвих)

У найдавн. сусп-вах Сх. панує тиранія в сой. 
житті, утискування особистості, через шо луже 
характерна тенденція до мініатюрно-психол. 
ліризму", в рамках якого індивід "плаче та стогне 
з приводу своєї долі (Г.Гачев). Це. напр.. лірика 
Лавн. Китаю й т.п. явища. Разом з тим, цей шлях 
не був таким вже й мініатюризуючим У 
придушеній брагманізмом Лавн. Індії, де людина 
була утиснута расово, кастово, виконувала безліч 
незрозумілих для неї ритуалів тошо. самостоямня 
індивіда набуло рис героїчного визволення від 
реальності (мокша, йога), а відповідна л-ра 
сповнена понять, котрі свідчать про незрівняно

високий рівень самоспоглядання (в санскриті — 
десятки термінів медитації, які фіксують стани 
психіки, для ін. культур просто невідомі: напр. 
фархат — єдність логічно-розумового та емоційно- 
вольового: лайя-йога — відключення " свідомості, 
тимчасовий перехід у вегетативний стан тошо). 
Подібні явиша спостерігалися й у Ст-давн. Китаї 
(д-ра даосизму). Відповідно змалювання в цих л- 
рах психол. станів (закоханості, гніву і т.л.) 
відзначається великою глибиною та точністю, що 
навіть зафіксовано в настановах, напр.. лавньоінл. 
поетик.

Вельми послідовним і цілеспрямованим був 
досвід авторів Б ібдн  для яких життя серия 
здатного вловлювати волю Божества й відчувати 
душевний стан ближнього було понад усе. Стихія 
П. буквально панує на окр сторінках Біблії, як 
ото Псалтир або кп. Соломонові, й тут фіксується 
найважливіше зрушення: психол. буття людини не 
протистоїть ворожому світові: позаяк людина є 
образом і подобою божою, то її душевне життя 
мусить бути не лихоманковим пориванням ло 
самоствердження "я ", а прилученням до 
першоджерел буття. Права П. в Біблії узаконено 
з надзвичайною енергією, й серце" ставиться 
више, ніж розумування.

V цьому напрямкові рухалася й античність, 
котра антропоморфізувала богів, наділивши їх 
спектром людських почуттів та поривань (Гомерові 
боги бувають великодушними та шляхетними, й туг- 
таки низькими розпусниками та інтриганами, 
підступними та користолюбними й т.п ). Якщо 
Біблія поділила порухи душі на позитивні та 
негативні (заповіді), то ант. л-ра кохалася в 
поетизації чи не всіх поривань людини. 
Народження на тлі розпаду героїчного епосу 
анакреонтики з її П. було першим актом 
вивільнення людського "я" від тенет ст-давн 
полісного колективізму на греи, грунті. Паралельно 
формується філос. проза Греції зі сміливими 
судженнями про світоустрій. Ускладнюється 
зображення людини в еп о сі й особливо 
драматургії (Евріпіп); проте ант. драма ще не знає 
психол. складних характерів. Лише в пізньоант. та 
гелленістичну епохи "рух душі" починає 
приваблювати увагу ліриків та драматургів, міфол. 
образи та сюжети й "маски" драми (воїн, юнак чи 
бабуся) набувають ін дивідуалізованої та П 
(Менандр, Каллімах). Виникає характерологія 
Теофраста, котрий прагне до фіксації спектру 
психол. можливостей людини, започатковуючи 
умовну персоніфікацію тієї чи ін. домінанти в окр. 
"характері". Проте в Лавн. Греції не було. напр.. 
таких понять, як "совість" (Ярхо): моральний 
орієнтир визначався колективною думкою, а не 
осягненням людським серцем божественних 
джерел буття, як у Біблії. Прагнення Сократа 
керуватися не полісною свіломістю. а голосом 
власного "лаймона" коштувало йому життя. Але 
античність рим. часів починає шукати саме совісті' 
(Сенека), ню підсилюється прозріннями орфічної 
та платонічної філос. прози. Типол подібна й

458



п с и х о л о п з м

лірика Катулла. (Цікаво, ню в греи. Нов. Завіті 
слово "совість", невідоме клас, античності, але таке 
важливе для античності пізньої, вжито більш ніж 
два десятка разів).

Виникали й нсихол. моделі, яким було суджене 
довге, хоча й локальне ' життя. Так. ворожі 
юдейській традиий гностики трактували в перші 
століття нов ери людину як єдність Божественного 
Лиху індивідуальної душі та фізичного тіла (пор. 
давньоєгип. членіння людини на тіло, ім'я. Ка. Ба 
та ін.). Відповідно й у православну доктрину 
увійшло ие членіння (погляд Василя Великого), в 
той час. як католицизм прийняв погляд на людину 
як просто на душу й тіло. Та як би там не було, 
душевне життя cep-віч. л-ра висуває на чільне місие. 
Lie усталено св. Августином у його
знаменитій Сповіді" (слід підкреслити органічний 
звязок цієї кн. з христ. таїнством сповіді, яке 
походить від настанови Христа "сповідайтеся один 
перед одним" — і о була революція в сфері 
психології). Августин, котрий безбоязко виклав 
читачам всі порухи своєї душі, все те, шо вважав 
за ганьбу та гріх, є уособленням прагнення 
раннього християнства до духов, оновлення та 
випрямлення затьмареної божественної природи 
людини. Кн. Августина с джерелом пізнішого 
свроп. П . аж до Ж.Ж.Руссо та Д Толстого. Христ - 
бібл. уявлення, шо сам Бог є Досконалою 
Особистістю, а не аморфною "субстанцією", чи 
химерною нелюдською істотою, зміцнило 
самоповагу людини, дало базу для відтворення в 
л-рі порухів "серия'-луші. Традиція Августина мала 
й безпосереднє продовження (П.Абеляр), иікаве 
також психол. життя особистості в сфері позаиерк. 
(Єретична л-ра). шо часом тяжіло до поновлення 
поганських екстазів (сатанЬм).

Сср-віччя кохається в медитаціях — від цілком 
емпіричного (в аспекті "психол. реальності") 
споглядання свого духов, єства, "подібного до 
блакитного бісеру" (кн. Пролог"), до споглядання 
внутр. фаворського світла в практиці ісіхастів. 
Св.Франциск проповідує птахам, відчуваючи 
потаємну "душу природи". С в.Тереза бачить 
янгола, шо пронизує її серце вістрям любові до 
Христа й т.п. Аналогічні екстази спостерігаються 
й в ісламському світі (практика суфізму). Але все 
не не набуває характеру чіткої програми й 
усталених рекоменлапій. як, скажімо, в інп. рел. 
досвіді. Тут домінує установка на свободу 
душевного життя, цінність неповторного власного 
психол. шляху. Ue було передвістям гуманістичної 
поетизації людини. Саме на цьому грунті могла 
виникнути та емансипація почуття любові, яку ми 
спостерігаємо не лише в Абеляра, але й у сер-віч. 
трубадур ж та м ай стер зм гер ж  у романі про 
ТрістанатаІзольду. у "Новомужитті" Данте Алігєрі 
тощо.

Обов язковою умовою тут є спіритуалізація 
кохання, єтикетність його виразу, піднесеність над 
тим. шо М.Бахтін іменував "тілесним низом" 
Характерно, шо й ці ше "стримані" передре- 
несансні тенденції розвиваються саме на Зх. У

Візантії хіба шо. скажімо, переказували пізньоапт.
Вавілонську повість Ямвліха, яку було 

побудовано за трад. схемою греи. роману кохання. 
У Росії XIV ст. книжник, перекладаючи зарубіжну 
повість, вжив як еквівалент слова любов 
грівуазний вираз — алже поняття любові можна 
вживати лише в значенні любові до Бога" Та 
одночасно на Зх. процес психологізації л-ри 
починає ускладнюватися тяжінням до 
"пластичності", об'єктивацією  зображення, 
переміщенням уяви на зовн. відносно свідомості 
об єкти. шо почасти базувалося на розвитку 
позитивістсько-наук. мислення. Відповідно у мист- 
ві Зх. поступово реабілітується ант. психол. 
об'єктивізм. Згадаймо: у Гомера Андромаха 
кидається на труп Гектора у відчаї, й картину 
відчаю передано не через опис душевного поруху, 
але через детальне змалювання того, як по землі 
розсипалося волосся, розкішне намисто — туг-таки 
знайдено за потрібне згадати, що те намисто є віно. 
дане Анлромасі батьком, і т.п. При бажанні можна 
це зрозуміти як вияв бездушного естетизму (хоча 
на свій кшталт поет висловлював співчуття, подібно 
до хору плакальниць) Як не дивно, в Ренесансі, 
на відміну від Сер-віччя, часто зникає установка 
на П.: гуманізм, реабілітуючи всі порухи луші 
(напр.. Дж.Боккаччо чи Н.Маккіавеллі). зображує 
їх "ззовні . об'єктивовано, в гомерівському ключі. 
Почуття цінності індивідуально-неповторного 
душевного поруху ускладнюється, об'єктивується. 
Дише початок Відродження міг породити цикл 
переживань Данте чи Ф .Петрарки. Зрілий 
Ренесанс переносить увагу на пласт, зови., 
об єктивно-матеріальне. шо стає духов, драмою 
гуманізму. Титанічні постаті на зразок Фауста 
К.Марло, або персонажів В.Ш експіра. котрі 
переживають недосконалість світу з надзвичайною 
гостротою, знову переносять центр уваги на внутр 
"я". Гамлет сповнений рефлексії й сумнівів щодо 
життєвої боротьби. Пя маньєристська ситуація 
переростає в барокову спіритуалізацію картини 
дійсності, в якій матеріально-об єктивне начебто 
розчинялося в психол. переживанні особистості. 
Самостояння людського "я" перед спокусами 
багатобарвного й підступного світу поетизується, 
напр.. у П Кальдерона де ла Барка, котрий порівняв 
життя зі сном. Але не все в межах б а р о к о  
утримується в руслі христ. спіритуалізму: преніозна 
л-ра дає повну волю емоційному самовиразу автора, 
створюючи врешті-решт картину аморфну і стихійну.

Кдасииизм спробував відокремити сферу 
приватних почуттів від сфери сусп.-об'єктивного 
життя особистості: перша була притаманна ліриці, 
друга — епосу та драмі Разом з реабілітацією 
системи жанрів реабілітовано було й ант. поняття 
про характер (характерологія Дабрюйера). Але 
лекларуючи безперечну перевагу об єктивного 
обов'язку перед суб'єктивним почуттям, 
класииисти милувалися не ригористичним 
моралізаторством, а психол. боротьбою 
пристрастей та емоцій. Класицизм спирався на 
лекартівський раціоналізм, котрий був

4 5 9



ПСИХОЛОГІЗМ

спрямований на спрощення важких та складних 
речей Аморфність ' та хаотичність " душевного 
життя було в ній стильовій системі приборкано 
завдяки штучному розчленуванню складного я" 
на характери' Цікаво, шо природна ' людина, 
котра слідує за голосом серия, є в системі цінностей 
класицизму пересічною, звичайною (персонажі 
Расіна). а персонаж, шо долає свої пристрасті на 
догоду обов'язкові, піднесений до рангу героя 
(персонажі Корнеля). Людина ж, шо цілком живе 
емоціями, може бути персонажем хіба шо комеліі* 
(як мольєрівський Журден, шо прагне шляхетства), 
або ж байки (Ж. де /Іафонтен).

Проте ця боротьба зі складністю "я", спроба 
закувати душу в подітеє" (так. в ліриці класииистів 
душевний рух було нормовано в рамках ледь не 
ЗО жанрів — мадригал, серенада тощо), була 
приречена на невдачу. В цитаделі європ. 
класицизму — Ф ранції — виникають такі 
присвячені поетизації особистих почуттів перші 
справді психол. романи, як "Принцеса Клевська 
(1678) гр. М.-М. де Дафайет. "Манон Деско" (1731) 
абата А.-Ф. Прево, Черниця" (1760) Д.Дідро. 
Юлія, або Нова Елоїза" (1761) та "Сповідь" (1760- 

69) Ж .Ж .Руссо, Небезпечні зв'язки (1782) Ш. де 
Дакло.

Л-ра Просвітництва з її переорієнтацією на 
емансиповане людське "я" й запереченням системи 
кастово-сои. шаблів першою висловила сумнів у 
цінності характерів". Дідро вимагав, аби 

характер став аксесуаром "; Г .Е .Д ессін ґ 
відстоював метол "дикуна" Шекспіра всупереч 
класииистському раціоналізму. Розподіл складових 
психології за системою монохарактерів збіднював 
картину людської душі. Саме реабілітацію "серця" 
й поставив на перший план свитимвитадізм. 
котрий активно заперечив "характери". Притому, 
якшо ранні сентименталісти на зразок С.Річардсона 
не намагалися підкорити зображення почуттів 
моралізаторству (інерція cep -віч. та 
класицистського раціоналізму), то в розвиненому ] 
сентименталізмі ми бачимо повну руйнацію 
моралізаторства й віддачу стихійному душевному 
пориванню, поетизацію навіть дивацтв й "внугр. 
хаосу", шо провіщає майбутній потік свідомості"
(Д. Стерн). Адольф" Б Констана свідчить, шо 
подібні спрямування зустрічалися й в 
континентальній л-рі. Але саме в англ, л-рі людина 
прагне через безбоязне відтворення своїх емоцій 
віднайти втрачену цілісність.

Показовий також Стендаль з увагою до 
конфлікту бурхливо-непокірного "я" та сусп. ладу,із 
його заглибленням у "життя пристрастей 
(згадаймо його класифікацію видів кохання). 
Стендаль запроваджує психол. аналіз як певну 
норму літ. тв. О де Бальзак прагне вивчити важелі, 
якими керується психол. рух особистості (сусп.- 
моральні нормативи). Проте поступово 
вмотивування психології соп. обставинами 
перемішується в сферу вмотивування ірра- t 
иіонально-фізіологічпими імпульсами (Е.Золя, 
брати Гонкури).

Глибоко вкорінився П. у рос. л-рі. Тут психол. 
напрямок репрезентує не лише р ос., але й 
загальноєвроп. лухов. пошук. У пригніченій рос. 
дійсності духов, драми Європи переживалися з 
більшою гостротою, ніж на Зх. Тут мист-во було 
чи не єдиною сферою вияву самостояння " людини 
(вираз О.Пушкіна). Саме він створив глибоко 
психол. портрети в "Євгенії Онєгіні . Оригінальне 
за жанром Лихо через розум" О.Грибоедова 

базується" на психології гол. персонажа. 
М.Лєрмонтов у передмові до Героя нашого часу" 
стверджує, шо життя окр. душі чи не цікавіше й 
повчальніше, ніж історія цілого народу. /І.Толстой 
зображує діалектику душі" як шось не менш 
самоиінне, ніж відносини чи краєвид: людина
тече, і в ній є всі можливості". — каже Д.Толстой. 
Він відкриває прийом "внутр. монологу . фази 
розвитку особистості, коливання між моральними 
максимами добра й зла. та П. Толстого все ж таки 
зв'язаний межами "ройової" психології. Відтінки 
шукань П єра Безухова, начебто поглинаються 
безособистісною психологією Платона Каратаєва: 
наявна інерція романт. міфу "нар. душі", до якої 
мусить прилучитися індивідуум. Подібне в 
Ф .Д остоєвського; розгалуженість душевних 
порухів особи є виявом "незакінченості* 

невирішеності ' екзистенціальних проблем 
М.Бердяев твердив, шо Лостоєвський відкрив 
явище "не-створеної" свободи, споконвічної 
свободи божого творіння, його права обирати 
шлях добра або зла. В такій системі цінностей 
важливе не стільки індивідуально-неповторне, 
скільки репрезентативно-типове, отже Рас- 
кольніков, сім'я Карамазових, князь Мишкін не 
стільки особистості, скільки персоніфікація певних 
міфо-екзистенніальних позицій (Мишкін одночасно 
є князь Христос , Соня Мармеладова в своїй 
самопожертві — також немовби іпостась Христа 
тощо). Пі специфічні особливості рос. П. зробили 
його цікавим у очах аз. письменників. Так. у Японії 
з її споконвічним культом буддійського 
самоприборкання власного "я . існує невгамовний 
інтерес до рос. П. XIX ст. — Р.Акутагава). Навіть 
письменники, шо тяжіли до раціоналізації життя й 
спиралися на соціологізм, не могли уникнути 
впливу могутньої стихії П.

Реаліст, концепція людини не могла 
утриматися в річиші раціонально-просвітницького 
погляду на життя душі як шось повністю 
вмотивоване (соціумом, спадковістю чи ідеологією) 
Вже в пізнього /1 Толстого чи І.Тургенева, зрілих 
А.Чехова та І.Буніна. пізнього Г. де Мопассана 
спостерігається "чистий психологізм , зацікавлення 
снами, передчуттями, двобоєм особистості з самою 
собою, загадковими "явищами психіки (напр., 
колізія "Анни К ареніної" базується на 
ірраціональних пориваннях персонажів). Увага до 
подібних станів душі породжує "кризові" ситуації, 
на зразок відбитих у творчості О.Вайлла. 
Г.Джеймса. Т.Манна. С. Цвейга та ін.. віденської 
психол.-імпресіоністичної школи (Г.Бар, 
А.Шніилер), символістів — від П .Верлена та

460



ПСИХОЛОПЧНА ШКОЛА

А.Рембо до К.Бальмонта. Подібні явиша 
характерні також для поль. л-ри (К.Тетмайєр, 
Л.Каспрович). Імпресіоністична руйнація 
об'єктивного світу, розчинення його в суб'єктивно- 
естет. переживанні поета є поглибленням експансії 
ліризму, свідченням зростання ролі твор. 
особистості, занепаду об'єктивуючої психології. 
Спроба наук, психології заглибитися в надра 
худож. самосвідомості наприкін. XIX ст. дає свої 
наслідки (В Вундт. О.Потебня). XX ст. пшносить 
П. на таку висоту, на якій він досі ше не перебував.

В л-рі та мист-ві XX ст. спостерігається тотальна 
невдоволеність культ, нормативами минулого, 
емансипація творчого я", а реаліст, моменти 
поступово поглинаються "психічною реальністю" 
худож. переживання. Катаклізми XX ст. 
загострюють, з олн. боку, увагу до трад. гума­
ністичних цінностей (переживання кохання, 
дружби й т и. речей героями Е.М.Ремарка й 
загалом втраченими поколіннями"), а з ін. боку, 
— всепоглинаючий інтерес до внугр. можливостей 
психіки, аж ло популярного серед авангар­
дистських кіл "психолелізму" вживання наркотиків, 
алкоголю та ін. для розкріпачення" твор. психіки. 
Наук.-крит. думка на межі XIX — XX ст. все 
цілеспрямованіше шукає коренів психічних порухів 
у сфері ірраціонального. Це філософія Е.Маха й 
Р.Авенаріуса. фройдистська концепція 
підсвідомого" та сублімації", юнгівські архетипи, 

аналіз А.Бергсоном ірраціональних явиш на зразок 
сміху як типово людської" ситуації, заклик 
А.Бретона до "автоматичного письм а', 
підхоплений сюрреалістами й лалаїстами. 
Характерна позиція видатних критиків Зх.; 
А.Річардс. засновник семантичного напрямку в літ- 
знавстві. інтерпретував д-ру як вираз єдино 
психічних порухів ("критик незмінно судить про 
переживання, про різноманітні душевні стани"). 
Своєї вершини подібна спрямованість набуває в 
модернізм?. Дж. Джойс, Ф .Кафка, М. Пруст 
остаточно розчиняють т.зв. об'єктивну реальність 
у плині психічної динаміки. Поети-сюрреалісти 
відмовляються не лише від пунктуації, але й від 
спроб будь-якої регуляції душевного поривання, 
новий роман А .Роб-Ґрійє. М .Бю тора чи 

Н.Саррот не має сюжетної організації й пропонує 
композицію у вигляді довільної "картотеки"; л-ра 
абсурду (Е.Йонесио) реалізує в образах примари 
підсвідомості.

Спробу законсервувати ройово- 
колективістську регуляцію внутр. життя особи 
здійснили мист-во та критика соціалістичного 
реалізму. Якшо модернізм остаточно руйнував 
концепцію "характеру" (напр., проза А.Бєлого й 
однорідні зх. явиша). то соцреалізм вимагав саме 
обєктивованих характерів, епіко-драм. 
сюжетності, герцю героїв та перемоги позитивного 
начала.

Укр. літ. досвід у цій галузі дуже цікавий. З 
фольклор, часів "корлоиентрмчна" укр. 
ментальність включала глибоку зацікавленість 
життям душі, шо відбилося в піснях та думах.

замовляннях та заклинаннях, плачах та обрядовій 
поезії взагалі, в увазі до передачі психічного стану 
в епіч. жанрах. П. є незмінною ознакою лавн-укр. 
л-ри. Психол. насиченість иіхує Слово о полку 
Ігоревім", яке за своєю ліро-епіч. структурою є 
ВИНЯТКОВИМ для всього європ. С ер -В ІЧ Ч Я : сюжет 
свідомо Й послідовно перебивається лір. монологом 
автора, котрий, до того ж. охоче монтує в оповідь 
картини природи й замалювання духов, життя 
персонажів (плач Ярославни) Ця ліро-епіч. 
структура баладного типу відзначає всю укр. поезію 
старовини, яка лише на рівні вчених книжників 
познайомилася була з класицизмом (Ф .Проко­
пович), але відвернулася від нього (класицизм тут 
пережито як пародіювання характерів" та епіч 
сюжетності в Е н еїд Ґ  [.Котляревського). 
Формантою укр. л-ри було бароко з його тяжи іням 
до складності людської психології — підсумком цієї 
лінії є поезія ґ.Сковороди. Барокова складність й 
психол. насиченість органічно переростають у 
романтизм Т.Шевченка з його фольклор, основою, 
використанням вікового нар досвіду змалювання 
розгорнутої й разом стриманої, етикетної" 
передачі душевного поруху. Тому так органічно 
ця фольклор.-бароково-романт. основа пере­
ростає в модернізм, у пошук поетів Молодої 
Музи", в творчість Є.Маланюка чи В.Барки.

Отож, психол насиченість л-ри є начебто її 
внутр. суттю, виразом твор. суб'єктивності, 
самоспоглядання, в той час, коли зображально- 
об'єктивні моменти худож. образу переважно 
пов'язані з периферійним зором митця. Бували 
епохи —- переважно архаїчні (чи архаїзуючі), коли 
сутністю л-ри проголошувалася увага саме до цих 
моментів, а П. перебував у зв язаному чи 
пригніченому стані. Проте л-ра як самовияв 
особистості має тенденцію до постійного 
піднесення й розвитку П.

Семен Абрамоямч

ПСИХОЛОПЧНА ШКОЛА— дослідницький 
напрямок, у основу якого покладено вивчення 
худож. явиш, зокрема, літ. тв. у заломленні типовою 
індивідуальністю творця та реципієнта (читача). 
Звертання до лсялологізму в літ-знавстві виникає 
найінтенсивніще у 80-90-ті рр. XIX ст . коли філос. 
позитивізм у естетиці набуває HOB, рис: 
соціологічний підхід до явиш сусп. життя 
поступається місцем психологізмові (Л.Ворл, 
Г .Тард, У. Мак-Дугалл). Ліг-знавча П.ш. 
розвивається в кількох течіях, які не завжди 
пов'язані між собою. Піонерами психол вивчення 
л-ри вважаються В .Вундт (1 8 3 2 -1 9 2 0 )  та 
О.Потебня (1835-1891).

Нім. психолог, філософ і фольклорист В .Вундт 
був представником т.зв. етнографічної психології. 
Зокрема, у праці "Міф і релігія" він тлумачив 
уявлення продух, душу, нижчу міфологію (русалка, 
лісовик, джин тощо) з позицій психології первісної 
людини. Ці думки Вундта дуже продуктивні для 
тюрівяяльмоУ міф ологи, фольклорястягям та 
етнографії. Не вважаючи психол. дослідження

461



ПСИХОЛОГІЧНА ШКОЛА

мист-ва універсальним методом, він прагнув 
виявити психол. мотиви худож творчості, 
встановлю вав психол. форми розвитку 
образотворч. мист-тв на ранній стадії. Перші кроки 
тут визначені Вундтом як "мист-во моменту" з 
функцією умовних знаків: "мист-во для пам'яті", 
коли вже є турбота про майбутнє; "прикрашаюче 
мист-во" — останній етап примітивних мотивів. До 
виших психол. етапів він відносив "наслідуюче" та 

ідеальне" мист-во. коли певне зображення 
проходить через почуття, свідомість і волю митця, 
І ТОЙ вносить у предмети свої ідеї. Сприйняття 
дійсності і мист-ва Вундт зумовлював аппер­
цепцією. набутим раніш життєвим досвідом, історія 
зміни стилів зводиться ним до панівного настрою 
епохи — рел. чи світського. У твор. процесі нім. 
психол. значне місце відводив сновидінням та 
галюцинаціям, випереджаючи психоаналітичні 
сулження Фройла (П сихоаналіз у 
/? ?гературозмавсгв і)

Сон.-психол аспект П.ш. отримав вираження 
в П оетиці' нім. психолога Р.Мюллера- 
Ф райенф ельса. котрий убачав залежність 
сюжетики й стилістики не лише від психол. 
особливостей митця, але й від соц. та культ: 
розвитку тих. хто сприймає худож. тв. Він 
намагався встановити типи митців за характером 
їхньої психіки, в сой. плані, за різновидами 
мислительного життя, ступенем інтелігентності, 
темпераментом. Як різновид психол. вивчення л- 
ри М юллер-Фрайенф ельс визначав т. зв. 
об єктивно-аналітичний метод, предметом якого 
був не автор і читач, а сам тв., шо розглядався як 
система свідомо і навмисно організованих 

подразників" У Франції під впливом П.ш. 
виникла есгоутсихо/тог!чма шкода

Засновником П ш. в укр. та рос. філології був 
Потебня, який систематично виклав своє розуміння 
психол. аспектів мови та словесності ("Мова і 
мислення". 1862). Він виховав у Харківському ун­
ті плеяду літ-знавиів та мовознавців психол. 
напрямку (Л.Овсянико-Куликовський, Б.Лєзін. 
В.Харцієв. А.Горнфельд. А.Попов та ін.). В основі 
вчення Потебні — думка про зв язок мови й 
мислення, виголошена раніш В.Гумбольдтом (1767- 
1835): слово не тільки виражає думку, але й генерує 
її в процесі комунікації між людьми. Розуміння 
слова Потебня вважав виключно індивідуальним. 
Крім зови., звукової форми, багато слів несуть у 
собі образ — внутр. форму, шо допускає їх 
переносне значення Внутр. формі слова відповідає 
внутр. форма худож. тв., ілеіітичне розуміння якого 
неможливе, бо у кожного, хто його сприймає, і 
слово, і тв. містять свої уявлення. Завданням літ- 
знавства Потебня вважав "нове застосування" 
худож. образу в межах його основи. Т. ч. Потебня 
звертав особливу увагу на специфіку сприйняття 
та тлумачення тв. Його теорію можна визначити 
як лінгвістичний різновид П.ш. ін. її варіант 
розробляв літ-знавець Л.Овсянико-Куликовський 
(1 8 5 3 -1 9 2 0 ). Він поєднував психол. метод із 
соціологічним. Особливо цікавлячись твор.

особистістю, учень Потебні вважав, шо поет не 
стільки думає про передачу своєї думки, скільки 
зайнятий процесом її створення. А Горнфельл 
(1867-1941) був прихильником формально-естет. 
аналізу л-ри і психології творчості. Харківська П.ш. 
мала неперіодичне видання "Питання теорії та 
психології творчості" (1907-1923, Т.Т. 1-8).

Пізніший розвиток психол. методу пов'язаний 
з діяльністю Л.Виготського (1 8 9 6 -1 9 3 4 )  Він 
розглядає худож. тв. як "сукупність естет, знаків, 
спрямованих на те. шоб збудити в людях емоції' 
На основі цих знаків відтворювалися відповідні до 
них емоції. Автор Психології м ист-вавваж ав, 
напр.. що за одними байками ІКрилова неможливо 
відтворити його психологію і психологію його 
читачів, бо вона була різною у людей XIX і XX ст 
Але за допомогою аналізу байки можна віднайти 
той психол. закон, який покладено в основу байки. 
В конкретному аналізі тв. та естет, реакції 
Виготський намагався встановити специфічні 
закони худож. форми, шо викликають таку 
реакцію: напр., "закон психол. загати ' — 
перешкода на шляху психол. руху, шо викликає 
напругу інтересу. О собливої ваги набуває 
виявлення внутр. невідповідності між матеріалом і 
формою для розкриття глибинних властивостей 
матеріалу (того, т о  в термінології В.Шкловського 
названо "прийом одивнення "). Подібний аспект 
психол. аналізу може слугувати порівн. вивченню 
тв.

З кін. Х!Х ст. з різноманітними течіями психол 
літ-знавства пов'язується вивчення психології 
худож. творчості. Вирізняється ґрунтовна праця 
болг. вченого М.Арнаудова "Психологія літ. 
творчості" (1931) Однак, суч. стан наук, літ-знавчої 
психології ше не відповідає доконечній потребі 
комплексного вивчення літ. явиш.

Зрошення прийомів психол. вивчення л-ри з 
ін. методами можна прослідкувати вже в працях 
представників біографічно? га культурно 
історичної шкіл: Ш С ент-Бьова. І.Тена, 
Г./Іансона, Ґ .Б р ан д еса . Теорія і практика 
поєднання порівн. та психол. аналізів л-ри мали 
місце в працях нім. дослідника В.Веиа ("ІПекспір з 
погляду порівн. історії л-ри . 1890).

Ло психологізму почав схилятися такий 
представник порівн.-іст. літ-знавства. як акал. 
О .Веселовський. З переходом до вивчення 
особистої творчості він все частіше звертався до 
естетики та психології творчості. Такою є його 
докторська дисертація — монографія 
"В.А.Жуковський. Поезія почуття і "сердечної 
уяви" (1 9 0 4 ). Веселовський вказував па 
психологічно зумовлені подібності деяких літ. явиш, 
розглядаючи сам озародж ення та міграцію 
сюжетів, повторювані мотиви. На основі порівн. 
аналізу матеріалу нар.творчості він дослідив 
феномен психологічного паралелізму. Франц, компа­
ративісти Ф.Бальяансперже (1871-1958) та П.Азар 
(1878-1944) застосували засади психол. аналізу в 
працях, що були присвячені освоєнню творч. спадку 
окр. значних письменників за межами їх

4 6 2



ПУБЛІЦИСТИКА і ЛІТЕРАТУРА

країн. Позицію франц. літ-знавиів підтримав рум. 
акал. О.Ліма ("Принципи порівняльного 
літературознавства". 1972 ). Психол.-типол. 
подібності, що визначаються індивідуальною 
психологією твор. особистості, розглядав словаи. 
літ-знавеиь Л Люрішин (Т е о р ія  літ. компа­
ративістики 1975).

Микола Мефьодов

ПУБЛІЦИСТИКА і ЛІТЕРАТУРА — дві
різні, як звичайно вважається, за природою сфери 
словесної творчості П. спирається на аналіт. 
мислення й покликана висвітлювати різноманітні 
громадські проблеми (політ., економ., моральні 
тощо). Художня л-ра. красне письменство 
мислиться як сфера невимушеної суб'єктивної гри 
думки та емоції, як образно-інтуїтивне 
переживання світу. Але таке розділення л-ри на 
два протилежні «методи» сталося, власне, лише 
наприкін XVHI ст . в зв язку з народженням такої 
філос. дисципліни, як естетика, коли І.Кант 
проголосив специфікою мист-ва в його худож - 
естет формі. Термін П. введено А.- 
Г.Баумгартеном як визначення «риторичного» 
моменту в л-рі (Риторика). Здавна ж 
публіцистичність була не лише «моментом», а й 
су то  літ.-худож. творчості, бо ж л-ра з давніх давен 
була, перш за все, сферою формування сусп. 
ідеології, а не самовираження особистості. П. — 
від лат. рыЬ/icus — у давнину не мала власного 
родового річиша: публіцистичність пронизувала 
собою всяку словесну творчість, адже публіцист 
має справу передусім з сусп. психологією, яка 
майже ніколи не вдовольнясться наук.-аналіт. 
побудовами і прагне міфу. Ось чому в словесній 
творчості здавна художнє та утилітарне, логіка та 
інтуїція, суб'єктивне та сусп.. ритор, та художнє 
існують у нерозривній єдності. Д-ра завжди 
твориться сучасником для сучасників, і тому 
гостроактуальні проблеми наявні в 
найсуб єктивнішому. в найпасеїстичнішому і в 
найфантастичнішому тв. Ось чому відокремлення 
П. від красного письменства — явише на європ. 
грунті досить пізнє, й пов язане з виникненням 
журналістики та газетярства.

В основі публіцистичності л-ри з найдавніших 
часів лежить не лише намагання дати шлях 
гостросуч. ідеям, але й «законсервувати», 
підкреслити невмирущу цінність тих чи ін. 
пкрипетій нар. долі. іст. подій та фундамент, ідей. 
Генеза публіцистичності л-ри — в фольклорі: 
богатирські казни билини юнаиьк! nFcur 
нарти, події на зразок вторгнення ахейців до Мал. 
Азії, боротьби з татаро-монголами або битви на 
Косовому полі живлять нар. ментальність протягом 
тисяч років. Уже написи давн. сх. царів (Шумеру. 
Вави/юнії та Ассирії. Персії. Індії), вже епос про 
Гільгамеша чи поеми Гомера та Гєсіола й т.п. були 
не лише епіч., а й публіцистичними: тут 
відбивається прагнення давн. людини 
протиставити плинові часу свої діяння та своє ім'я, 
переосмислити уявлення про богів, внести міру

«людського» в сф еру хаотичної прадавньої 
міфології. Розглядати такі тв.. як Гомерові. в дусі 
теорії «чистого мистецтва» — невиправдана 
модернізація. Більш того, саме з публіцистичної 
сфери походять деякі літ. форми, яким судилося 
вед. майбутнє. Так, романна проза генетично 
пов'язана з практикою написання аттологш в ант. 
суді. рим. епопея та епопея класицистів виникла 
як відповідь на актуальні політ, завдання сусп-ва 
тощо. Ось чому при аналізі явиш світ, л-ри не варто 
занадто різко протиставляти л-ру та П.

Народжується П. як самостійна сфера в і тис. 
до н е., в творчості ст-завітних пророків: тут гостра 
ілейно-політ. актуальність вимоги оновлення моралі 
зумовлена вавілон. загрозою та дух. занепадом 
Ізраїлю після Соломона. Суб'єктивне слово 
пророків мало рахується з тим літ. етикетом, шо 
склався: воно яскраво змальовує дух. боротьбу тих 
часів. Принаймні, саме цей шар найлавн. л-ри 
дійшов до засновників європ. П. — аналогічні 
явища Єгипет., месопотам чи ін. вед л-р найлавн 
часу Європі довго залишалися невідомими, так 
само, як П. Давн. Індії. Персії та Китаю Дише 
Біблія дала імпульс народженню європ. П. 
Прийнято також вбачати початок власної європ. 
публіцистичної традиції в сатирі Меніппа (3 ст. до 
н е.), але тв. цього автора, власне, і не дійшли до 
нас — лише Men типова сатира з її блазенським 
пафосом та всеохоплюючим скепсисом відома в 
пізній античності. Очевидно, шо в христ. Європі 
впродовж тисячолітньої фундації нов. культури 
саме бібл., а не ант. традиція, вже зруйнована та 
забута, покладається в основу П. (хоча це не 
виключас опосередкованого впливу античності, 
зокрема її риторики). У переважній більшості 
випадків христ. л-ра Сер-віччя розвивалася в 
річиші. визначеному таким жанром Нов. Завіту, як 
«Послання апостолів» — саме вони стали джерелом 
і філос. розумування, і агюграфн', і дидактики в 
післяант. Європі. Протягом усього Сер-віччя саме 
публіцистичний первень визначає характер європ 
словесності. Намагання виховати сучасників, 
"напучити" їх є основним пафосом л-ри Сер-віччя, 
й. власне, саме хулож. начало тут утворює 
«домішок», як у візант. або ранній зх-европ. л-рах. 
Шодо цього надзвичайно цікавий характер 
молодих слов'ян, літератур, які не мали тої 
розвиненої поган фольклорно-міфол. основи та 
пізнішого її літ. виразу, як л-ри ін. народів Європи. 
Д-ри слов'ян формувалися одразу ж як христ. л- 
ри, в яких поган, «баснослов ю та скоморошеству» 
не було місця. Ось тому публіцистичний елемент 
тут переважає, П — поруч з теологією — є жанр, 
формантою слов'ян, л-р з найдавніших часів. Так. 
у лавн-укр. л-рі худож. слово формується повільно 
й досить пізно — так само, як і в ін. л-рах 
православ. культ, регіону; його терен — фольклор.
V писемності переважають публіцистичні тв. 
(«Слово про закон та благодать» іларіона; «Слово» 
будь-якої проповіді. напр.. Серапіона 
Володимирського. представника Київської школи; 
«Моління» Даніїла Заточника, органічно пов язане

4 6 3



ПУРИЗМ

з традиціями київ, книжності: «Слово о полку 
Ігоревім" сполучає з блискучою художністю 
відверто публіцистичну мету). Аналогічні явища 
зустрічаємо і в л-рі Московії («Сказання про князів 
Володимирських", т. зв. обласна л-ра, полеміка 
йосифлян із заволзькими старцями. «Історія про 
Казанське царство", твори І.Перєсвєтова, кн. 
А.Курбського, І.Грозного, П. М.Грека, л-ра 
Смутного часу, послання старця Філофея тощо). 
На укр. ґрунті за часів найбільш інтенсивного 
формування укр. нації в умовах напруженої політ, 
б-би та інтенсивного дух. пошуку, церк. полеміки 
бути письменником — означало, переважно бути 
публіцистом (І.Вишенський. М.Смотрицький, 
П. Могила, І.Копистенський, І.Гізель. С.Яворський 
— аж до Ф Прокоповича). Аналогічний стан — в 
білор.. серб., болг. л-рах. На Зх. ж. де ант.-хулож. 
традиція не руйнувалася так глибоко, як у Візантії, 
з її прагненням до створення єдиного нов. 
монументального стилю «христ. Імперії", більше 
було простору для розвитку суто худож. моментів. 
Не позначилося і в сфері зах-слов ян. л-р. які 
входили в коло кат. світу: публіцистичний елемент 
рано поступається худож.-естет. У Польші. напр., 
при розвиненості проповіді з її публіцистичним 
пафосом (проповідь францисканців) та 
університетської схоластики, іст. прози 
(В.Кадлубек) слово спочатку не мало такої ваги, 
як на Сх.. зате архітектура, музика, образотвор. 
мист-во, гімнографія розвинені були більше, ніж 
у православ. сусідів. До того ж засилля латини та 
нім. мови гальмували розвиток власне поль. 
громадської думки. Зате в часи т.зв. шляхетської 
Польші (XV-XVI ст.) та занепаду Речі Посполитої у 
XVH-XVIH ст П. розвивається надзвичайно 
інтенсивно, особливо на тлі поширення ідей 
Реформації та кризи традиційного католицизму 
(С .О ж еховський, М .Рей, М.Бєльський, 
А.Моджевський). Вінчає весь цей досвід творчість 
П . Скарги, який в агіографічному та проповідному 
жанрі начебто підбиває підсумки традиціям сер- 
віч. христ. П. країни. Далі поль. л-ра стає 
переваж но секуляризованою. Поезія та 
белетристика витісняють на довгий час П. Подібна 
картина — в ін. зх-слов'ян. л-рах (пор. П. Я.Гуса 
та гуситів).

Отже, не за Відродження, як твердили деякі 
дослідники, а саме за Сер-віччя П. й 
публіцистичність стають найхарактернішою 
ознакою словесності як такої: більш того, П. 
Відродження за духом своїм частіше рел., ніж після 
політ., (як у Європі доби Реформації), й внутр. 
продовжує лінію полеміч. л-ри часів боротьби з 
єресями та Вселенських соборів. Дише в міру 
усвідомлення специфіки естет.-худож. пізнання 
«публіцистичне" починає поступатися «художньому" 
в зв'язку з емансипацією твор. «Я". АСтасинизм, 
який прагнув канонізувати досвід ант. красного 
письменства та Відродження, всіляко звужував 
сферу публіцистичного (хоча й тут вимальовуються 
майже cep-віч. моралізм, пропаганда ідеалів 
освіченого монархізму). На противагу класицистам

Просвітництво прагне піднести публіцистичний 
пафос л-ри та мист-ва, шо, зокрема, виливається у 
створення літ.-худож. критики (Д Дідро та ін.) 
Конфлікт між захисниками старовинної «ідейності" 
л-ри та прихильниками чистого мист-ва вилився у 
ХІХ-ХХ ст. у відверту боротьбу, шо її численні 
приклади подає історія новітньої л-ри. Виникає й 
має вел. успіх політ, орієнтована, ангажована л-ра 
(Г.Гайне, Ш.Петефі. П.Б.Шеллі, П.Ж Беранже. 
Г.Веєрт). Зокрема, на рос. грунті, де л-ра як така 
вкорінилася саме у христ.-публіцистичному 
варіанті, було суворо тавровано «безідейну" л-ру. 
навіть тими. хто. подібно до В.Бєлінського, 
М.Чернишевського, прагнув звільнити мист-во віл 
рел.-монарх, офіціозу. Найвизначніші поети 
вбачали своє покликання в служінні «громадським 
інтересам" — від молодого О.Пушкіна ло 
Д .Толстого та Ф .Д остоєвського. народників 
Формула М.Некрасова про те. що поетом можна 
не бути, але громадянином — обов'язково, стала 
свого роду заг. маніфестом рос. л-ри. У сх-слов ян. 
л-рах аж до наших днів публіцистичність є свого 
роду «альфою й омегою" письменства. Вона 
пронизує творчість і укр. письменників 
Т.Ш евченка. І.Ф ранка. Десі Українки. 
В.Винниченка. Не не означає якоїсь 
«неповноцінності" сх-слов'ян. культури, а лише її 
неповторну своєрідність та внутр. непорушний 
зв'язок з традиціями cep-віч. христ. словесності, 
котра була в цій ситуації нашою «античністю". 
Водночас подібні моделі виникають в XX ст. й в 
«ЛІВІЙ" л-рі Зх. (публіцистичність худож. слова Ж- 
П. Сартра).

Семен Абрамович

ПУРИЗМ (франц. pur is т е  від лат. purus — 
чистий) — свідома протидія проникненню ло літ 
мови чужомов. запозичень, н еологізм ів , 
розмовних, діалектних, просторічних та ін. 
ненормативних лексичних, фразеологічних та 
граматичних елементів чи не першим проявом П. 
був аттікізм у давн-грец. (II ст. до н е.) і в лат. 
мовах (І ст. до н е.) на противагу азіанізму

У нов. європ. мовах П. часто виступав як нац. 
самозахист від навали галліцизмів — проявів 
галломанії виших соп. верств. Так було в Німеччині 
в поезії доби бароко (сер. XVII ст.). Замість лат. і 
франц. лексем вони запроваджували ст. призабуті 
слова і мов. форм, створювали суто нім. "ковані 
слова" в тому числі й у наук, термінологій*. Такі 
слова вкорінилися й функціонують й дотепер як 
паралельні до інтернаи. термінів.

У Росії поч. XIX ст. теж точилася боротьба 
проти галломанії та галліцизмів, шо відбилося напр. 
у інвективі Чапького з Диха через розум'
О .Грибоедова про смесь франиузкого с 
нижегородским" у дворянському мовленні.

П . надто пожвавлюється в криг, для нац. мови 
періоди (під час формування і становлення літ. 
мови після тривалого чужомов. панування, 
посилення нац.-визвольних змагань тошо, коли 
свідома частина народу збагнула загрозу своїй

4 6 4



ПУРИЗМ

ідентичності через поступову втрату рідної мови. 
Показовим є ісл. П. — очищення мови від 
варваризмів: слів з дан. та ін. чужозем. мов. 
(Ісландія впродовж віків з 1397, перебувала під дан. 
пануванням). Ісл. П.. шо постав у л-рі 
Просвітництва XVIII ст. вельми радикальний. Це 
спричинялося геополіт. чинниками: з од. боку — 
острівним розташуванням країни: з ін.,
малочисленністю нації, через шо існувала дуже вел 
загроза денаціоналізації Замінювано не лише дан.. 
але й інтернам, лексеми. Нові поняття передаються 
шляхом переосмислення предковічних СЛІВ: ісл. 
mynd — дослівно форма, образ V слов'янській 
культурно-літературній зоні найсидьнішим був 
чес. П кін. XVIII -  1-ої пол. XIX ст. Склалася така 
ситуація, шо чес. мова під тиском насильницької 
германізації, шо тоді провадилася у Габсбурзькій 
імперії, майже не вживалася міським населенням, 
перетворилася на мову селюків. Отож у ситуації 
слов ямського відродження перед будителями 
постала нагальна потреба воскресіння' чес. літ. 
мови. Найбільше причинився до цього Й.Юнгман 
(1773-1847) спершу переклалацтвом (' Слово о 
полку Ігоревім', "Втрачений рай " Лж.Мільтона. 
пастораль Й.В.Ґьоте "Герман і Доротея"), бо брак 
розробленої чес. літ. лексики спонукав до 
словотворення. Відтак він теор. виклав свої 
погляди в статті "Про чеську мову". Найвагомішим 
для чес. П. став Юнгманів "Чесько-німецький 
словник" (1834-1839). Викорінюючи германізми 
(значною мірою також ін. варваризми), Юнгман 
замінював їх: 1) діалектизмами: sHepeni — 
підвал, z n a n ti — значити, відзначати; 2) 
призабутими словами, шо сприймалися за 
Юнгманових часів як архаї*зми:сЬогу. Иорої. 
birka — тканина, речовина: їиог — форма: 3) 
киванням нов. слів: obfibo — любов, ozuene — 
луна. а/оЬа — кеба, хист, zapor — заперечення: 4) 
запозиченнями з найрозвиненіших на той час 
слов ян. мов з відповілною чес. огласовкою: biabo/ 
<- рос. глагол, p/vroda <— природа: uzducb 4- рос. 
воздух: ohon <— подь. ogon (хвіст), uuaba <— Поль, 
uuaga. ueda (наука) <— поль. miedza (знання, наука). 
Разом із германізмами було вилучено багато 
спільних для більшості європ. мов лексем і 
запроваджено, напр.. badba — музика diuad/o — 
театр, uesefobra — комедія. sb/adba — композиція 
або синтаксис, sidadote/ — композитор).

V 1920-30 рр. після створення Чехословацької 
республіки злобула поширення фальшива 
концепція існування єдиного чехословац. народу 
й відтак єдиної мови, шо відбивало політ, 
прагнення чес. шовіністів. Вислідом було 
захаращення словаи. мови чехізмами не дише в 
адміністративно-правничій і новітньо-технічній, але 
також й у побутовій сфері. Це спричинило гострий 
спротив — постав словаи. П.. що захистив словаи. 
мову.

Подібна, але значно гостріша ситуація існувала 
в СССР: настійливе добровільно-примусове' 
наближення паи. мов до панівної рос. мови. Що ж 
зо сх. слов ян — білор. та укр. мов. то тут

провалилася майже відверта політика розчинення 
їх в рос. мові, зокрема шляхом викорінення суто 
укр. слів та заміни рос. лексемами або кальками 
(сумнозвісні російсько-російські" перекладні 
словники). Пуристичні спроби протистати цьому 
процесові припинялися та каралися як прояв 
буржуазного націоналізму.

Позитивним у П. є уболівання за чистоту рідної 
мови, намагання залучити до відтворення літ. 
норми лексичні, словотвірні, морфологічні та 
синтаксичні багатства рідної заг-нар. мови 
Помірний П є важливою рушійною силою 
становлення та вдосконалення літ. мови. Натомість 
надмірний П. призводить до порушення взаємодії 
лексичної та словотвірної систем рідної мови з 
інтернац. тенденціями та закономірностями 
мовотворення, суб'єктивного нав'язування мові 
штучно створених елементів узамін сприйнятих і 
вже усталених у ній чужомов. (передусім інтернац ). 
Такими, вочевидь, були пропозиції О. Шишкова та 
його прихильників, шо вели активну боротьбу із 
запозиченими словами, вилучити з рос. мови слова, 
що вже стали її здобутком і замінити їх штучно 
створеними, напр. путевик замість маршрут, 
звездачество замість астрономия, лечезнание 
замість медицина, ходирня замість тротуар, 
себятник замість эгоист. Теж можна сказати про 
укр. П. доби українізації" у 20 -30  рр. XX ст. 
(спроби запровадження укр. терміноназв замість 
інтернаиіоналізмів, напр., стіжок замість конус, 
сторч замість перпендикуляр, жильникарня замість 
кабельна фабрика).

Пуристичні тенденції є поширеними і на суч. 
етапі функціонування укр. мови (хоча б прагнення 
замінити чужомов. процент, фотографія, газета, 
аеропорт, власне укр. лексемами відсоток, 
світлина, часопис, летовище.

Мар ям Скаб, 
Анатолій Волков

4 6 5



РАДЮП ЄСА

РАДЮП ЄСА — особливий жанр лрам. мист- 
ва. розрахований в міру своїх специфічних 
можливостей не на глядача, а на слухача. Цей термін 
не зовсім вдалий, бо передає лише природу 
виникнення літ явиша. а не його сутність. Терміни, 
які існують в нім. (//Jhrspie/) та поль. (siuchoujis&o) 
мовах і які означають буквально ' слухоп'єса". точніші. 
Попередником нього жанру була ' драма для 
читання — LesesfMck. яка вимагала читача Однак 
радюп єса докорінно відрізняється від неї. 
Виникнувши 1924 в Англії (Р. Хьюз. Небезпека ) 
на технічній основі радіо, Р. стала особливим жанром 
драматургії із своєрідною поетикою. Виходячи з того, 
їмо Р незрима' для слухача і сприймається лише на 
слух, радіолраматурги всю увагу приділяють оповіді 
про дію. Це сприяло посиленню епіч. начала вданому 
жанрі. Формальною ознакою епізації є опора на 
ауліорял. Для створення відповідного настрою і 
зорових образів у його уяві, автори широко 
використовують психол. ефект "інтимності радіо", 
технічні та акустичні його можливості — звук, ефекти, 
шуми, фонограми. За їх допомогою радіолраматурги 
посилюють певні моменти (фабули та (не характерно 
для поетики Р.) стрімко перемішують дію в часі й 
просторі. Р. притаманні строга концентрація дії, 
тісний зв язок окр. сцен, обмежене число персонажів, 
монтажний принцип чергування епізодів (шо 
споріднює її з кіно та телебаченням), відносно 
короткий час Р.-вистави ( в більшості випадків до 1- 
ї години). За допомогою монтажу Р. може відтво­
рювати й внутр. стани (мрії, марення, внутр. 
МОНОЛОГИ. ПОТІК свідомості тошо).

Жанр Р на всій території колишнього СССР, 
знаходиться у періоді становлення, бо майже відсутня 
оригінальна драматургія. Більшість— це або постановки 
літ. тв. (за романом Дж.Лондона "Мартин Ідей" сценарій 
В Балянського. режисер А.Ефрос; за повістю О Ґріна 
Та, що біжить по хвилях", сценарист і режисер 

Л.Веледницька). або постановочне чигання (О.Баталов
- за тв. Д.Толсгого Козаки". О.Купріна Поєдинок', 
М Лєрмонтова "Герой нашого часу"). ! лише невелика 
частина — п єси, створені спеціально для раліотеатру: 
В Сергеев "Дві склянки райдуги", "Алевтина"; 
Д.Ніколаєв "Монолог падаючої бомби", "Вовчий схил"; 
К.Мінц Арісгофан сміється". "Марк Твен — /двадцяте 
століття". "Під маскою клоуна".

В Англії. США. Японії і надто в Німеччині жанр 
Р широко розвинутий, теор. обгрунтований, має 
струнку розроблену жанр, систему — "фіче" (feature), 
"потік свідомості "(stream o/consciosness). "сімейна 
серія", раліоновела та ін. А в Німеччині Р. вже 
оформилися в два напрямки — філос. параболм- 
притчі (П .Хакс Притча про старого вдівця, який жив 
в 1637 році". В.Гільдеспаймер "Жертвоприношення 
Єлени") та поет, п'єси (Г.Айх "Прибій в Сетубале \ 
М Л.Кашніц Весільний гість". [.Бахман " Добрий бог 
Мангетгена"). Для раліо створюються як оригінальні, 
спеціально написані для ефіру тв.. так і інсценуються 
літ. тв.. якіспочатку мали драм, чи недрам, форму: Аідупя
— Д.Макніс "Темна вежа". Д.Купер "Меври Бікон . 
Т .Стоппард "Альбертів міст", С.Данстон "Хто ця 
Сільвія?": США — В.Найт Срібний долар", Р.Райт
Хмари та полум'я ". Б .Аппел "Запитайте кого 

завгодно , О.Веллз Війна світів" за однойменним

романом Г.Ведлза: Швейцарія — М.Фріш Ріп ван 
Вінкль", Ф .Дюрренматт Аварія ". "Процес про тінь 
віслюка"; Швеція — С.Кей-Оберг "Один з днів"; 
Фінляндія — П.Ринтада Одного разу в серпні". Л. 
Калерво "Обідні перерви", Е. Пеннанен "Мати і син"; 
Данія — Ф.Метлінг "Вікторія", Л.Панлуро Де моя 
голова? : Німеччина — В.Борхерт Там. за дверима 
Г.Ельшлегель "Берлінські Ромєо і Джульетта". Д. 
Веллерсгофф "Мінотавр". Г.Бьоль Концерт для 
чотирьох голосів". Б .Брехт "Політ через океан".
Допит Лукулла". З.Денц Обшук . "Час невинних ' 

та ін. В цих країнах періодично видаються эб. Р. За 
останні десятиліття декілька таких зб було видано рос 
мовою. Р. хоча й адресуються в силу своєї природи 
найширшому загалу слухачів, проте нерідко мають і 
певне спрямування, адресність, призначаючись тій чи 
ін. віковій або професійній категоріям (радіосеріали 
для дітей М. Костантиновського КОАПП! КОАПП! 
або Репортаж про події незвичайні').

Амлрій Близнюк

РАЙОК — різновид майданної (ярмаркової) 
вистави, поширеної в XVIII —  на поч. XX ст. у деяких 
країнах Сх. Європи, своєрідний попередник 
кінематографа та мультиплікації. Р. являв собою 
невел. (біля 0,7 м), барвисто розмальовану кубічну 
скриньку. На одному з його боків були розташовані 
два отвори із збільшували тим склом. Через них глядачі 
розглядали картинки, шо були склеєні в довгу стрічку 
і перемотувалися з одного барабат ічика на ін. Хазяїн 
Р. (райошник) пересував ці картинки (пізніше 
фотографії) за допомогою обертання одного з 
барабанчиків та супроводжував їх показ монологом- 
імпровізацією, часто дуже дотепним та втішним.

Походження Р. одні дослідники пов язують із 
"райською дією", яка розігрувалась у панорамному 
вертепі (О.Веселовський), ін. — з лубочними 
картинками (І.Снегірьов). Принцип демонстрації 
картинок у райку, на думку А.Некрилової, був 
запозичений від вел. панорам.

Як різновид ярмаркового дійства Р з'явився в 
Росії, як і в Україні, на ярмарках у дні церк. свят та 
нар. гулянь на поч. Х!Х ст. Райошна вистава 
базувалася на трьох видах впливу на публіку: 
зображенні, слові та грі райошника. Зображення в 
райках (потішних панорамах) були вельми 
різнопланові: лубки Адама з сім'єю, грішників, яких 
катують у пеклі, рус. богатирів, портрети державних 
діячів, краєвиди рос. та чужоземних міст, пам'ятних 
іст. подій, пожеж, повеней тошо. Тобто Р. 
відгукувався на різноманітні явиша в країні і поза 
нею. виконуючи ролю своєрідного огляду подій, 
усного часопису. Найбільшою популярністю 
користувалися лубки із зображенням батальних 
сцен, подвигів воїнів, які демонструвалися під час 
війн як для інформації про те. шо відбувається на 
фронтах, так і для піднесення духу народу. 
Коментарі райошника. які брали початок у 
традиціях сатири скоморохів, були різноманітними 
і зводилися або до простого найменування 
зображеного на лубку, або більш-менш детального 
розкриття змісту картинки, а часом будувалися на 
основі тих чи ін. асоціацій та паралелей. Мова 
райошника була насичена примівками. дотепами, 
жартами і незрідка супроводжувалася суто ігровими

4 6 6



РЕАМЗМ

елементами. Вона слугувала коментарем для людей, 
які дивилися на картинки у віконця Р. Водночас вона 
виконувала функцію реклами і розважала тих. хто 
чекав своєї черги. Виголошувані райошним віршем 
монологи райошника наближалися до монологів 
балаганного закликана, рауса". Райошники 
вволили в свої монологи-імпровізаиії про чергову 
картинку не лише сатиру, висміюючи ті чи ін. вади 
сусп-ва. але й вульгарність і непристойності, які 
почасти ставали основою програми. Все це разом 
спричинило накладання цензурних обмежень та 
заборону на нар. картинки (1839 та 1851).

V кін. XIX ст. для Р.. як і всього ярмаркового дійства 
яазапзл. настали тяжкі часи. Зіткнення нар. мисг-ва з 
професійним, з нов технічним винаходами, існування 
в умовах росту культ, рівня мас тото привело до 
поступового зникнення райка з ярмаркових розваг 
Одначе традиції сатир, коментарів райошника 
органічно ввійшли у коміч. розмовні жанри естради 
(монологи, куплети, пародію, конферанс та ін.).

Андрій Близнюк

РАПСОД (rpeu. rhapsodos) — існує дві 
етимології; 1) rhapfo — прясти, зшивати + ode — 
пісня; 2) rhabdos — гілка + ode — давн-грец. 
мандрівний виконавеиь-реиитатор. Р. у гарному 
вбранні, прикрашені вінком з посохом — символом 
магічної влади над слухачами, виступали при дворах 
можновладців.і іа урочистих зібраш іях громадян або 
спеціальних змаганнях, наспівно декламуючи 
папам ять поет, тексти. Р. діяли в Мал. Азії, згодом 
поширилися на материкову Гелладу. острови 
Архії іелагу та Італію. Спершу Р. виконували як власні, 
так і чужі спіч, та лір-епіч. пісні. З VII-V ст. до н. е. 
виконавство відокремилося від поет, творчості. Р 
етапи лише виконувати чужі, переважно гомерівські 
пісні. Ним Р. відрізнялися від аедів Зокрема. 3VI ст. 
до н. е. на панафінських (заг. грец.) змаганнях Р. 
рецитували саме розділи гомерівського епосу. 
Пізніше рапсодівське виконання стає гатунком театр, 
мист-ва; мелодекламації під власний акомпанімент 
на лірі. За рим. часів таким виконавцем був напр.. 
Нерої г

Р. типол. подібні на кельт, б а р д ів , укр. 
кобзарів і лірників, туркмен, багнп кирг.-казах, 
жирші Подібно до бардівських і кобзарських 
шкіл Р. мали родинні школи, напр.. на о-вах Хіос 
(гомері/ги) та Самос (креофеліди).

Анатолій Волков

РАСА — категорія давн-інд. поетики, що означає 
смак . естет, насолоду мри сприйнятті худож. тексту. 

Вона залежить від збудників почуттів (вібгава), тобто 
подій, в той час як здатність до почуттів (бгава) дана 
людині від природи. Це відповідність зображень 
кохання, горя, розпуки і т. ін. тому уявленню, яке 
має про них читач чи глядач драми, що викликає у 
них характерне задоволення (пор. з категорією 
мімезису та радості впізнавання" у Арістотеля). В 
поет, трактаті Ананлаварлгани сказано, шо сюжет 
є засобом прояву Р.. причому при використанні 
традиційного сюжету слід брати лише ті моменти, 
котрі не порушують "відповідності збудників", тобто 
того, що очікується читачем. Нов., винайдений

сюжет вимагає від поета більшої старанності, ніж 
традиційний. Порушення цього правила веле до 

несмаку . Певні трал, сюжети, напр.. "Рамаяна", 
є начебто "готовою расою", отже тут не варто будь- 
що переробляти. Цікаво, шо буддійська логіка 
порівнює Р. із висновком у силогізмі Категорія Р 
стосується слова у його прямому значенні.

Семен Абрамович

РЕА/ПЗМ (віл пізньолат. reabs — речовинний) — 
складна естет, категорія, застосована до понять тип 
7ворчосл. напрям, метол, стиль. У иайширшому 
розумінні вона означає прагнення до максимально 

І всеохоплюючого відбиття в ммет-ві навколишнього 
світу та людини на основі пізнання закономірностей 
їх взаємин. Термін Р. досить часто асоціюється з 
поняттями "істина", правда" правдивість . 
"правдоподібність", "вірність" "достовірність' . 
'точність , "об єктивність". "життєподібність 
"наслідування природи" тошо, проте сама специфіка 
мист-ва. і, зокрема, л-ри. виключає однозначне 
визначення Р. Показово, шо до сер. XIX сг. слово Р 
не застосовувалося до мист-ва (реалістами у сер-віч. 
схоластиці називали прибічників ідеї реального 
існування універсалі — заг. понять).

Проблема відбиття природи, дійсності в мист- 
ві була порушена ше Арістотелем, який використав 
платонівський термін "мімесис" — наслідування 
природи, висунувши його як основоположний 

! принцип у мист-ві (сам Платон заперечував 
змістовність цього принципу), проте й Арістотель 

] казав, шо поезія філософічніша й серйозніша за 
історію. У подальшому мімесис виступив як досить 

І важливий принцип письменництва, його аналізу 
присвячена праця Е.А уербаха (М ім еси с. 
Зображення дійсності в зх-європ. л -р і'). Так. 
теоретик класицизму Н.Буало закликав наслідувати 
природу в мист-ві та віддав перевагу 
правдоподібності перед ницою правдою життя. У 
відомій "Дискусії про "Сіла" Франи. академія 
осудила іст. правдивість п'єси П.Корнеля: Не
всяка правда добра для театру. Краше розробляти 
сюжет вигаданий, але розумний. Краще погрішити 
проти істини, ніж тягнути на сцену справжню іст. 
подію з усією її непривабливістю".

Ще глибше до розуміння правди в мист-ві 
підійшли мислителі епохи П р о с в іт н и ц т в а  
Д.Дідро в Парадоксі про актора" говорить про 
театр, правдивість як про ілюзію, гру, яка суттєво 
відрізняється від поведінки людей у повсякденному 
житті. Г.-Е.Дессінг у Даокооні". обґрунтовуючи 
відмінності поезії та малярства, виходить знову- 
таки з принципу наслідування природи Він 
стверджує, що істина та виразність мист-ва є його 
гол. законом, більш того, завдяки цим якостям 
"найогидніше в природі стає прекрасним у мист- 
ві" Й.В.Гьоте виділяє три стадії пізнання світу 
митцем — просте наслідування природи, манера, 
стиль; якшо просте наслідування ґрунтується на 
спокійному ствердженні існуючого, на любовному 
його спогляданні, манера — на сприйнятті явиш 
рухливою та обдарованою душею, то стиль 
ґрунтується на глибинних твердинях пізнання, на 
самій суті речей, оскільки і іам дано його розі іізнати

4 6 7



РЕАЛАМ

в зримих і відчутих образах". Ф.Шіддер, поділяючи 
поезію на наївну" та "сентиментальну", підходить 
до розуміння різних типів творчості, його "наївна" 
поезія, по суті, являє реаліст.-натуралістичний тип 
творчості (наслідування дійсності"). а 

сентиментальна" — ідеалізуюче-символічний, де 
предмет ставиться у зв'язок з ідеєю ". В англ, л-рі 

XVIII ст., яка вважається праматір'ю реаліст, роману, 
розуміння правди в мист-ві еволюціонувало від 
Д Дефо та С.Річардсона, котрі прагнули видати свої 
тв. за справжні іст. документи, до Дж.Свіфта та 
Г.Філлінга, які відкрито визнавали умовність 
створених ними худож. світів, аж до декларації 
неможливості справжнього відтворення 
навколишнього світу в Д Стерна ("Життя та погляди 
Тристрама Шенлі").

Т.ч.. ототожнюючи Р. з вірністю природі, істиною, 
правдою в мист-ві. слід відзначити, перш за все, 
диференційованість застосування цього терміну до 
різних видів мист-ва. Застосоване з певними 
застереженнями до малярства, різьбярства, 
драматургії, воно абсолютно незастосовне до музики 
та архітектури: поняття Р. найчастіше пов язується з 
л-рою. яка. поряд з музикою, є найумовнішим та 
найвілдаленішим від відчутної матеріальності видом 
мист-ва. оскільки намагається показати дійсність за 
допомогою графічних знаків. Цю особливість підмітив 
ще І.ГҐердер. котрий відзначав: "...Знаки, якими 
користується малярство, природні: зв'язок знаків з 
позначуваним предметом заснований на властивостях 
самого зображуваного предмета. Засоби вираження 
поезії довільні, членороздільні звуки не мають нічого 
спільного з предметом, який вони позначають: це лише 
загальноприйняті умовні знаки'. Проте, навіть якшо 
абстрагуватися від цієї умовності, сам спосіб 
конструювання дійа юсті в л-рі, окреслення характерів 
та обставин глибоко суб'єктивний, він залежить від 
внутр "я" письменника, його світовідчуття, виховання, 
освіченості та багатьох ін. суто індивідуальних 
чинників, отже можна почасти погодитися з 
парадоксом О.Вайдда: "Мист-во —  дзеркало, яке 
відбиває того, хто в нього дивиться, а зовсім не життя" 
інакше кажучи, якшо можна судити про реалізм 
скульптурного зображення чи малярського портрета, 
де в наявності певна міра подібності об'єкта 
зображення й зображеного, то стосовно л-ри 
вершинними жанрами з т а вірності дійсності повинна 
бути автобіографія, сповідь, мемуари, щоденники, 
листи тощо (це, до речі, підмітив /1.Толстой, а в XX ст. 
— теоретики нового роману)

Що ж стосується власне худ. л-ри, вигадки, 
/icfion". то тут слід говорити лише про більший чи 

менший ступінь життєподібності, правдоподібності, 
тобто про міру умовності й творч. фантазії, яка 
коливається в досить широких межах (від натуралізму 
до символізму, які. проте, іноді своєрідно 
сполучаються (пор. Пан " К.Гамсуна та Людина- 
звір Е.Золя). V радянському літ-знавстві існувала 
теорія про боротьбу реалізму" та "антирєалізму" у 
світ. літ. процесі, подібно до протистояння ідеалізму 
та матеріалізму в філософії. Неправомірність цієї 
теорії нині очевидна, вірніше було б виділити певні

найзагальніші принципи, підходи до відбиття 
дійсності, типів творчості. Так, /І.Тимофєєв висунув 
теорію про два домінуючі в мист-ві типи творчості: 
реаліст, ("відтворення життя") та романі. 
( перевілтворення життя"). Інші дотримуються теорії 
про три типи (напр.. класииистський, романт. та 
реаліст ), з відповідно трьома способами узагальнення 
дійсності: ідеалізацією, символізацією, типізацією 
(Б .Мейлах, Д.Наливайко). Д.Чижевський 
сформулював теорію маятникового руху літ. 
напрямів та СТИЛІВ: від пошуків спільності до пошуків 
складності, від завершених і Вкритих" форм до 
форм вільних і навіть " безформних" 3  цього погляду 
весь світ. літ. процес можна уявити у вигляді 
чергування переважно життєподібних та символіко- 
спіритуалістичних форм. сер.-віч. символізм — 
ренесансна життєподібність; правдоподібність і 
суворість к/тасииизму — надмірність та 
пишнобарвність б а р о к о : прозаїчність
сентименталізму — вишуканість рококо: 
фантасмагоричність романтизму — об'єктивність 
реалізму XIX ст; приземленість натуралізму — 
езотеричність символізму тошо. Кожний з 
вищезгаданих напрямів у л-рі є певним ступенем 
наближення до реальної дійсності,відбиття однієї з 
її граней, спосіб її відтворення, і всі вони можуть 
розглядатися як етапи єдиного процесу літ.-хулож. 
розвою, на вершині якого — л-ра XX ст., що містить 
у собі продуктивні елементи всіх попередніх 
напрямів. З цього погляду зрозумілі нерідко 
використовувані поняття ант. Р.. ренесансний Р , 
бароковий Р., просвітницький Р.. клас. Р XIX ст., 
магічний Р. у XX ст., Р. В.Шекспіра, який говорив 
про чесний метод у л-рі. Р. М. де Сервантеса тощо 
Термін Р. несе в даному випадку не естет, 
концептуальне, а радше оцінююче навантаження. В 
такому ж розумінні можна говорити про Р. поетів 
Сх. — Омара Хайама, Гафіза, Навої та ін., — при 
всій різниці естетики та поетики сх. та європ л-р (так, 
у близькосх. мисг-ві існувала заборона на зображення 
людей і тварин, й ця установка не могла не 
позначитися на світосприйнятті сх. письменника). Ще 
своєріднішим є "Р ." в л-рах буддистського регіону: 
тут трепетне переживання блиску скороминучих 
речей від початку засмучене усвідомленням їх 
плинності, тимчасовості (напр., "Записки при 
подушці Сей Сенагон та ін ). Ті ж закономірності 
можна прослідкувати в розвитку нов.європ. 
малярства. Воно формується в добу Відродження, 
потім проходить стадії класицизму, бароко, рококо, 
сентименталізму, романтизму, реалізму XIX та XX сг.. 
проте на загал домінують певні спільні худож. 
принципи: життєподібність, гармонія, симетрія, 
лінійна перспектива, усталені закони композиції, 
ілюстративність, трал, колористична гама, перевага 
наслідування над експресивністю. Враховуючи 
специфіку тієї чи ін. школи, можна говорити про Р. 
Леонардо да Вінчі й Рембрандта, Тіиіана Й Ватго. 
Давіда й Шардена. Принциповий переворот в 
образотворч. мист-ві починається в 2-й пол. XIX ст 
у митців-імпресіонісгів з остаточним розкріпаченням 
"власного" погляду митця.

468



РЕАЛІЗМ

Таким с типологічний підхід до Р. Існує й 
ін.: конкретно-іст. підхід, Р. — це напрям в 
європ. л-рах. який виник лише у 30-і рр. XIX ст. 
й зумовлений низкою культ.-іст. причин. 
Генетично Р. пов язаний з романтизмом, 
сприйнявши від нього деякі принципи 
(історизм , зацікавлення суперечностями 
людської душі, місцевий та нац. колорит), проте 
відмовившись від його гіпертроф ованої 
суб сктивності та фантасмагоричності в ім я 
пізнання закономірностей життя, які визначають 
долю людей. Суттєву ролю в розвиткові Р. 
відіграли також  позаліт чинники: відкриття в 
галузі природничих наук Ж .Кю в'є, Ж .Сент- 
Ілера. Ч.Дарвіна. філос., соціологічні та іст. 
дослідження Ж .М іш ле, Ф .Г ізо . О .К онта. 
Г.Спенсера, технічний прогрес, сой. конфлікти. 
За висловом О.де Бальзака, перемога Р. над 
романтизмом була зумовлена торжеством науки 
над фантазією.

У 30-і рр. XIX ст чіткого розмежування між 
романтизмом та Р. не існувало. Бальзак, 
Стендаль. П.Меріме. О.Пушкін вважали себе 
романтиками ( наш батько Вальтер Скотт" — 
повторював Бальзак), їх творчість була значною 
мірою просякнута духом романтизму, досить 
згадати персонажів Бальзака — адептів моноілеї 
(Гобсек. Ґоріо, Вотрен, Гранде), або аналогічних 
героїв у М.Гоголя. Складність розмежування 
посилювалась відсутністю терміну Р ., шо з'явиться 
пише в 1 8 5 0 -і рр. в деклараціях франц. 
письменників і критиків Ж .Ш анфлері та 
/І.Дюранті (зб. статей "Реалізм" (1857). У рос. 
критиці з її установкою на зближення л-ри з 
життям цей термін з явиться майже на десять 
років раніше; вперше його вжив П.Аннєнков в 
опублікованій в "Современнике" за 1849 статті 
Нотатки про російську літературу минулого 

року"
Проте і Бальзак, і Пушкін, і Стендаль 

проголосили та втілили принципово нові цілі 
та завдання мист-ва, перш за все, усвідомлене 
прагнення до ше небувалої, правди. Стендаль 
в епіграфі до Ч ер вон ого й чорного" 
проголосив гасло "правда, гірка правда", а в 
трактаті "Расін і Ш експір" говорить: л-ра 
повинна стати "дзеркалом, з яким ідеш по 
великій дорозі. То воно відбиває голубінь неба, 
то брудні калюжі та вибоїни". Бальзак у 
передмові до "Людської комедії" декларує 
прагнення дати панорамну й правдиву картину 
Суслова, залишаючи за собою  функцію 
секретаря, який фіксує "всі типи людей, всі 
сусп. стани. всі соц. зсуви так. шоб жодна 
життєва ситуація, жодне обличчя, ж оден 
характер, чоловічий чи жіночий, жоден спосіб 
життя, жодна професія, ні будь-чиї погляди, 
жодна франц. провінція, ні шо б там не було з 
дитинства, старості, зрілого віку, з політики, 
права чи військових справ не виявилось 
забутим В Етюді про Бейля " Бальзак виділяє 
три гол. літ. напрями свого часу: "літературу

о б р азів" (класицизм), літературу ідей 
(романтизм) та літ. еклектизм, який вимагає 
"зображення світу таким, який він є. образи та 
ідеї, ідеї в образі та образ в ідеї, рух та 
мрійливість" — тобто Р. В англ, л-рі реаліст, 
принципи найчіткіше проголосив В.Теккерей: 
"Потрібно зображати вірно, інакше не варто й 
показувати"; "істина не завжди приємна, проте 
істина понад усе" В  той же час він розуміє 
умовність створю ваного ним хулож світу, 
ототожнюючи в Ярмарку суєти" автора з 
лялькарем, який водить сво їх  персонаж ів 
Пушкін убачав у "Борисі Годунові" трагедію 
істинно романт.". проте характеризував її з суч. 
погляду в реаліст, дусі, відзначаючи в ній "вірне 
зображення осіб, часу, розвиток іст. характерів 
та подій" М .Л єрм он тов. випередж аю чи 
принцип реаліст, типізації та важливість психол. 
аналізу, відзначив у передмові до Журналу 
П ечоріна' : "Історія душі лю дської, хоч би 
найдрібнішої душі, ледве не цікавіша й не 
корисніша, ніж історія цілого народу"

Укр. літ -знавець/! Затонський висуває такі 
риси Р. 1-ої пол. XIX ст.: історизм, соц. аналіз, 
взаєм одія типових характерів з типовими 
обставинами, "саморозвиток" характерів та 

саморух" дії, прагнення відтворити світ як 
непросту єдність, як суперечну цілісність. Ло 
цього слід додати прагнення до демістифікації 
д ій сн ості, оголення рушійних чинників 
людської поведінки в сусп-ві, які зводяться 
назагал до збагачен н я та ч е сто л ю б ства , 
тяжіння до п ан ор ам н ості, еп ічн ості 
зображення, до показу внутр. через зовн.. 
накопичення речових подробиць та деталей, 
до п евн ої дидактичності та викривання, 
нарешті, деміурґічність — письменник виступає 
як всеви д яч е та всезн аю ч е око . Можна 
виділити дві тенденції в розвитку Р. 1-ої пол 
століття: соціальну (Бальзак. Гоголь), та психол. 
(Стендаль, Пушкін. Лєрмонтов).

Віхою в розвитку Р. стала творчість 
Г.Ф лобера, котрий звільнюється від впливу 
романт. пафосу й, більш того, іронічно його 
розвінчує ("М адам Боварі ). Він водночас 
підносить Р. на виший ступінь і готує певною 
мірою його кризу Флобер абсолютизує принцип 
саморозвитку характерів і сюжету, відмовляючись 
від автор, втручання в розповідь ( письменник у 
своєму тв. повинен бути, як Бог у природі, бути 
присутнім скрізь та бути невидимим ніде ). 
впливаючи на читача лише за допомогою стилю. 
Ф лобер став найближчим попередником 
натуралізму

У поль. л-рі Р. кінця XIX ст. позначався 
терміном позитивізм і переважав у творчості 
Е.Ожешко, Г.Сенкевича. Б.Пруса (Варшавський 
позитивізм); у Чехії Р. у тв. Я.Нєруди. А.їрасєка: 
в Болгарії — у І.Базова, А.Костянтинова; в Сербії 
— у Б.Нушича; в Х орватії — А.Ш еноа. 
К.Джальського, у Словенії — Я.Кросника: в 
Угорщині — у А.Йокаї, К.Міксата: в Румунії — у

4 6 9



РЕ/МИЗМ

В .А лександра K.H erpyuui, Н .Филимон, 
І.Караджале.

Далі шляхи європ. реаліст, роману 
розійдуться. Р ос. романісти (І.Тургенев. 
Д.Толстой, Ф Достоєвський) й слідом за ними 
Р.Роллан, А Ф ранс, Т .Гарді, Т. та Г.Манн, 
Дж Голсуорсі та ін. продовжать викривально- 
моралізаторську традицію Стендаля, Бальзака,
Ч.Діккенса. Репрезентанти натуралізму й близькі 
до нього письменники (Е.Золя, бр. Гонкури, 
К Д ем оньс. Ґ .З ап о л ьськ а . почасти 
Г.де Мопассан. П.Боборикін) підуть шляхом 
граничної об'єктивності, біологізму в трактуванні 
людської натури, відмови від принципу типізації 
та соп зум овленості поведінки людини, 
випередивши тим модерністський роман XX ст. 
Провести межу між реаліст, та натуралістич. 
романом досить важко, в зх. літ-знавстві терміни 
Р та "натуралізм часто використовуються як 
адекватні Проте на теор. рівні відмінності між 
ними були влучно зафіксовані Мопассаном.
' Реаліст. якшо він художник, буде прагнути не 

до того, щоб показати нам банальну фотографію 
життя, але до того , щоб дати нам його 
відтворення повніше, захопливіше, ніж сама 
дійсність.. . Воднораз Мопассан відзначив певну 
умовність Р : "Показувати правду — значить дати 
повну ілюзію правди, йдучи за звичайною 
логікою подій, а не копіювати рабськи хаотичне 
її чергування. На цій підставі я вважаю, шо 
талановиті реалісти повинні були б називатися 
швидше ілюзіоністами" В тому ж дусі, але 
стосовно малярства, висловлювався й А.Матісс: 
Точність не є правда'

На поч. XX ст. Р. стає провідним напрямом 
у більшості європ. л-р та л-рі США (Марк Твен, 
Дж Лондон). Видатну ролю в його розвитку 
відіграли рос. та сканд. письменники (Тургенев, 
Д .Т олстой . Д о сто євськ и й , А .С тр ін дберг, 
К Гамсун). В укр. л-рі Р. домінує у творчості 
І Ф ранка. ГНечуя-Левицького, П.Мирного.
H. К об р и н ської, Г Кар п ен ка-Кар ого.
М.Кропивницького та ін., проте поряд з цим 
слід відзначити сильний вплив на укр. 
письменників романт. та імпресіоністичної 
(М Коцюбинський) естетики. Не пояснюється не 
лише с о ц .-іст . причинами (переваж ання 
сільського укладу життя), але й сильною 
бароковою традицією як у відчутті нації, так і в 
поетиці л-ри. Б ароко (особливо н и зо ве ') 
сф орм увало ц ікавість до п овсякден н ого . 
Сильною рисою було зображ ення побуту, 
звичаїв, конфліктів сільського життя.

Принципово нов. явишем став Р. XX ст 
Традиції Х(Х ст. продовжуються у багатьох 
письменників (Т.Манн. Г.Манн, Р.Роллан, С.Дьюїс, 
Е.Синклер. Ф.Моріак, А.Моруа, Р.Мартен дю Гар.
I. Бунін, О.Купрін, М.Горький. О Толстой та ін ), 
однак не вони визначають магістральні шляхи 
розвитку Р. XX ст.

Малопродуктивними виявилися спроби 
створити "зверху" т.зв. соджа/мстичмий реалізм.

Правомірно відмовитись від ідеологізованих 
номінацій "крит. Р." та "соціалістичний Р. Замість 
першого слід використовувати у світ, літ-знавстві 
терміни "реалізм XIX ст ", "клас, реалізм XIX ст.' 
Що ж до терміна "соцреалізм". то його можна 
застосовувати, очевидно, лише до ілеолоґізованоі 
л-ри советского періоду, і з реалізмом як таким він 
має дуже мало спільного. Таке ж невизначене 
поняття метод, котре вживалось у літ-знавстві 
радше як реверанс марксистський методології, ніж 
у власне літ. значенні. Сукупне використання 
понять напрям, стиль, тип творчості робить зайвим 
вживання поняття метод, котрого немає і в зх літ 
знавстві.

Гол. досягнення Р. XX ст. пов'язані з синтезом 
на вищому рівні первнів Р. Х!Х ст. з ін літ 
напрямами попередніх епох, а також з 
модерністськими новаціями. Суттєву ролю 
відіграли позадіт. чинники. Розвиток 
кінематографа та електронних засобів зв язку. 
інформації, розваги обмежили вагу друкованого 
слова й змусили видозмінитися л-ру. І розуміння 
Р ., зокрема Р. XX ст. не обмежується 
зображенням життя "у формах самого життя", але 
включає елементи ф антастики, символіки, 
міфотворення. органічно злучаючи реальність і 
вимисел. Подібні прийоми зустрічались і в 
реалістів ХІХ ст., але в XX ст. вони набирають 
більших.масштабів та нов. якості. Важливого 
значення мають поняття віртуальності 
ймовірності, потенціальності, артефакту, який 
існує ніби паралельно з реальним світом і в той 
саме час є його частиною. Р. збагачується також 
за рахунок проникнення у світ підсвідомості, 
інтуїції, неусвідомлених імпульсивних порухів, 
сновидь, т.зв. "потойбічних явиш"

Перед Р. XX ст. стоїть завдання показу світу 
незмірно складнішого, ніж він був у Х!Х ст., шо 
вимагає нов. засобів вираження. Суч. світ 
подрібню ється, ускладню ється. стає 
багатополюсним. втрачає чорно-білу структуру, 
солідність та стійкість Х!Х ст., що підтверджується 
й наук, відкриттями (принцип невизначеності
B . Гайзенберга, теорія відносності А.Ейнштейна) 
Світ, війни, атомна загр оза, екологічні 
катастрофи, сой., расові., най., рел. конфлікти, 
суч. технології поглибили відчуття абсурдності, 
ірраціональності навколишнього світу, 
відчуженості людини в ньому. Знайшло відбиття 
у ф ілос., економічних та психол. теоріях
C . К 'єр кегор а, А .Ш опенгауера. Ф.Ніише.
К .М аркса, З .Ф р ой ла, М Гайлеггера. Ж.
П. Сартра, які впливали на л-ру й трактування Р.
В 60-і рр. з'являється теорія "реалізму без берегів' 
Р.Ґаролі, котрий включав Р. весь діапазон явиш 
дійсності, — від раціонального та чуттєво 
відчутної матеріальності до безсвіломо інтуїтивних 
прозрінь Піддані нищівній критиці за несумісність 
з марксистською теорією, погляди ґароді сьогодні 
заслуговують найуважнішого вивчення

Величезний вплив на л-ру XX ст., в тому числі 
й реаліст., справила творчість Дж.Джойса,

470



РЕПОН ЛИТЕРАТУРНЫЙ ! ЗОНА ЛІТЕРАТУРНА

М .Пруста й Ф .К аф ки , а також  новації 
експресіонізму та сюрреалізму Р XX ст.
ввібрав у себе елементи попередніх худож. 
систем. Неокдасицистичні тенденції відчутні у 
творчості Ж.Жіроду, А.Ахматової, Ж.Ануя, Ж - 
П Сартра. М. Рильського, М.Зерова. Неоромант. 
традиція охоплює широкий пласт європ. та амер. 
реаліст, прози (Дж.Лондон, М. Горький, С.Цвейг,
Е М Ремарк, Е.Гемінгвей, К.Паустовський. 
Ю.Яновський, О.Довженко). Риси символізму 
відчутні у Г.ібсена, Гауптмана. Стріндберга, 
Гамсуна. /1. Андреева, Ф .Сологуба, А.Белого. 
М іфологізм. властивий романтизму та 
символізму, знаходить вираз у реаліст, романах 
Т Манна. В .Фолкнера. К.Вольф, М.Булгакова.
Ч.А йтматова, представників лат.-ам ер . 
магічного реалізму. Риси експресіонізму 
відчутні в прозі Г.М анна, Д .Д ос П ассоса.
К Ч апека, Б .П ільняка. А .П латонова, 
В.Стефаника, В.Винниченка, М.Хвильового, в 
драматургії Б .Брехта, К.Чапека, Ю.О Ніла. 
В.Маяковського, в поезії Й.Бехера, М.Цветаевой
A. Вознесенського. Не цурається реаліст, проза 
та драматургія й певних продуктивних пошуків 
сюрреалізму: А.Бєлий, Л.Арагон. М.Булгаков.
К.Воннегут. С .Лем, В .А ксьон ов. Саме 
сюрреалісти першими зробили спробу 
застосувати теорію Фройда до л-ри. а згодом 
численні європ. та амер. письменники-реалісти 
(Т.Манн. С.Цвейг, Г.Гессе, В.Стайрон та ін.) 
використовували відкриття Ф ройда для 
глибинного аналізу психології героїв. Так, 
Г.Гессе вбачав у психоаналізі "цінну настанову 
та точний і надійний інструмент, який виправдав 
себе в л-рі".

На Р. XX ст. вплинули філософія та л-ра 
екзистенціалізму, в яких були поставлені 
проблеми буття людини у світі. Екзистениіалістські 
мотиви, помітні у В.Фолкнера, А.Жіда. А.Мадьро,
B. Кьоппена, В.Ґолдінга. А.Мердок. А.Платонова,
0  Солжсніцина та ін. О соблива увага до 
моральної проблематики, одвічної теми зіткнення 
добра й зла, яка набувала все нов. аспектів, 
зумовила звернення низки письменників-реалістів 
до христ. проблематики та світовідчуття (Д.Мере- 
жковський. Ф.Моріак. Г.Грін. Г.Белль. В.Барка).
У зв язку зі спробами втілити утопію в життя 
розповсюдження в реаліст, л-рі набувають 
антиутопії (К .Чапек. Є .Зам ятін, О .Х акслі. 
Дж.Оруел. В.Незвал).

Р XX ст. демонструє різноманіття худож. 
засобів: в XIX ст. в Р. панував принцип 
зображувальності, в XX ст. домінує символізація, 
в XIX ст. перевагу мала ілюзія, у XX ст. — 
умовність. У XIX ст. Р. прагнув відтворити 
об'єктивні форми й структури, у XX сг. — втілити 
субєктивне життя персонажа. Д.Затонський 
висуває дві моделі реаліст, роману: в XIX ст. — і 
відцентровий, у XX СТ. — доцентровий. Р. XX СТ. І 
користується досягненнями модерністського І 
роману: потік свідомості та гра зі стилями І 
Джойса, глибинний психол. аналіз та асоціативність

Пруста, жахливо-сновилні фантазії Кафки Внесок 
у розвиток Р. зробив Фолкнер: часові зсуви й 
переплетення: нараційна поліфонічність:
об'єктивна картина складається з суми 
суб'єктивних образів та сприйнять. Складний 
синтаксис Фолкнера відбиває складність та 
заплутаність процесу мислення персонажів. 
Суттєво поновлює Р. Гемінгвей: телеграфний
стиль" — короткі рубані фрази — відбивають 
прискорений ритм життя у XX ст.. а Принцип 
айсберга розрахований на читача, здатного 
проникнути у підтекст. Характерним для Р. є 
використання прийомів ін. видів мист-ва: принцип 
кінематографічного м онтаж у (Д.Дос Пассос). 
музичністькомпозиції тв. (Роллан, Р.Олдінгтон). До 
кін. XX ст. протистояння Р. і модернізму зводиться 
майже нанівець, відбувається взаємна дифузія цих 
напрямів.

Провідною формою стає роман, а радше 
романна проза повість, новела, оповідання, 
нарис, котрі на думку В.Днєпрова. принципово 
відмінним від архаїчних романів античності й 
Сер-віччя з їхньою епічно- пригодницькою 
основою. Остаточно зруйновано Арістотелеву 
систему жанрів, яку намагався законсервувати 
класицизм; епіч. нарраиія синтезується з лір. 
самовираженням і елементами драм, діалогу та 
суто драм ." конф ліктністю : риторико-
публіцистичні моменти сполучаю ться з 
прийомами красного письменства. Вел за 
об'ємом, але "розріджений" за кількістю худож. 
речовини (за рахунок ідеологічних моментів типу 
філос., політ, та ін. відступів) роман XIX ст. має 
тенденцію в XX ст. до конденсації в малі форми 
(новела та ін.) як більш сугестивні (Я.Неруда. 
М опассан. Ч ехов, Коцюбинський та ін ). 
Паралельно спостерігається інтенсивна ліризаиія 
драми (Ібсен. Б.Ш оу. Гауптман. Ч ехов), 
виникнення безсюжетної лір. прози й т.п.

Юрій Полов

Р Е Г Ю Н  К У Л Ь Т У Р Н О  Л Г Г Е РА Т У Р Н И Й  ! 
З О Н А  К У Л Ь Т У Р Н О -Л ЇТ Е Р А Т У Р Н А  —
спільнота вел. групи культур, у тому числі л-р. шо 
їх розвиток і функціонування визі іачаються поряд 
із заг. для всіх л-р світу ознак, властивими саме 
цьому регіонові ознаками. Такі особливі ознаки 
зближують л-ри даного регіону між собою та 
відрізняють від д-р ін. регіонів. Дослідження Р.к - 
л. проводиться як у синхронному, так і діахронному 
аспекті.

Чітко визначеним Р.л. був ант. Починаючи з 
Сер-віччя до сьогодення існують європ.-христ., 
бл.-сх.-м усульм .. пд.-аз., лал екосх.. 
аф риканський культурно-літера турни 
регіон. У кожному регіоні внаслідок впливу 
протягом віків певних іст., рел.. кульг, чинників 
витворилися явиша. шо характерні саме лля нього 
Р.к.-л. на відміну від ін.

У Р.к.-л. виділяються з  більшою чи меншою ЯСНІС1Ю

З.к.-л. Тут поряд із властивими цьому Р.к.-л. ознаками 
існують специфічні саме для певної зони. Гак. чітко

4 7 1



РЕДАКЦІЯ

вирізняються в європ. регіоні слов'янська, 
скандинавська латиноамериканська культцзмо 
лггературн! зони. З.к.-л. — поняття іст. змінне та 
відкрите. У відповідні періоди чітко виокремлювалися 
такі З.к.-л. як авсгро-дунайська, що охоплювала терени 
імперії Габсбургів. або со вепська. З.к.-л. можуть взаємно 
накладатися: слов'ян, та балкано-карпатська. По складу 
більшої — входити менші: сканд. З.к.-л. як частина 
балтійської культурно-літературної зони або 
совєтська З.к.-л. як частина З.к.-л. соціалістичних 
країн

Р.к.-л. і З.к.-л. визначає подібність культури 
(нар. поет, і муз. творчість, танці, побут, звичаї, 
одяг, а також профес. мист-во і л-ра) групи 
народів. Р.к.-л і З.к.-л. не можуть бути виділені 
на основі однієї ознаки, але тільки шляхом 
системного поєднання низки параметрів, при 
наявності т.зв пучка диферениійних ознак (ПО). 
Суттєвим параметром є мов. близькість. Так, 
слов ян. зона об єднує народи, які користуються 
близькоспор ціненими мовами Але сама по 
собі мов. близькість не визначає приналежності 
до Р.к -л. П-ри європ. регіону створюються 
переважно на індо-європ. лалекоспоріднених 
мовах, але до нього Р.к.-л. входять угор., естон.. 
баскська та ін. л-ри на неспор іднених мовах. Бл- 
сх. культ. Р.к.-л. об'єднує поряд з арабами 
іраномов. (фарсі, таджики, афганці, белуджі та 
ін ) та тюркомов. (турки-османи. азербайджанці, 
туркмени, узбеки та ін.) народи. Більше важить 
мов близькість для З.к.-л. Між ін.. можна навести 
приклади. По сканд. зони належать, насамперед, 
близькоспорілнені за мовою (і за етногенезою) пн- 
герм. народи: шведи, норвежці, фарьориі, 
ісландці, але також не споріднений їм фін. народ 
(суомі).

П орівн. розгляд регіональної, а надто 
зональної групи л-р становить вел. інтерес, бо 
всередині зони під впливом чинників іст . культ., 
мов близькості рясно виступають явиша 
полібності.

Поряд з термінами Р .к.-л . та 3  к.-л. 
використовуються терміни "регіональна система" 
та зональна система" Вони відображають 
важливий для суч. науки систем, підхід.

Анатолій Волков

РЕГІОНАЛЬНИЙ ПІДХІД у літ-знавстві — 
застосування ф ідос.. наук.-логічних понять 
загального, особливого, окремого при порівн. 
вивченні л-р, установлення особливостей, шо 
властиві л-рам. певного регіону або зони, але 
не мають заг., світ, поширення. Р.п. протистоїть 
дискретному (від лат. dtscretus —  переривистий) 
уявленню про світову літературу, як просту 
суму окр. най. л-р.

Анатолій Волков

РЕДАКЦІЯ (франц. red action , від лат. 
redact us — приведення до ладу).

1) Підготовка рукопису тв. до друку: перевірка 
всієї тканини тексту з т.а фактів, наведених у ньо­

му, а також виправлення помилок лексичного, гра­
матичного та етил, характеру.

2) Редагування при виданні канонічних 
текстів. Цей процес включає в себе, крім 
н азван ої роботи , створ ен н я довідкового 
апарату.

3) Один з різновидів тексту (варіант) літ. тв., 
який з'являється внаслідок зміни автором або 
кимось ін. його об'єму, ілейно-худож. змісту, 
стилю тошо. Р. відображають процес твор. 
пошуків письменника. До моменту подання тв. у 
видавництво зміни в текст вносить сам автор 
(т.зв автор . водя) А .Ф ран с вважав 
об ов'язкови м и  багатор азові переробки 
рукопису.

Існує декілька Р. трагедії Ф.Шідлера "Дон 
Карлос", ліцейських віршів О.Пушкіна, шість 
Р роману П.Мирного та І.Білика Хіба ревуть 
води, як ясла повні?". Повість І.Франка "Воа 
constrictor" має три Р., "Петрії і Довбушуки"
— дві. "Війна і мир" Д.Толстого, крім основної 
Р ., має другу, пристосовану автором для 
п отр еб  п р о сто го  чи тача. В ід глибини 
переробки тексту залежить існування тієї чи 
ін. його Р. як самостійного тв. (повісті М.Го­
голя 'Тарас Бульба ". "Портрет"). Текст може 
тако ж  зм ін ю вати ся  під впливом  зови, 
чинників, шо вони виправляють автор, волю,
— ц ен зури , ви д авц ів , п оліт, обставин, 
ворожої критики тошо. (напр., три Р. драми 
М .Д ер м о н то ва  "М аск ар ад  " — третя під 
назвою "Арбенін"). Надто за совєтських часів
— як безпосередній наслідок т зв політики 
партії в області л-ри за стандартним звинува­
ченням у "недооцінці іст. ролі партії та осо­
би сто товариш а С тал ін а" — піддані 
антихудож . автор , сам оцензуруванню  Р. 
романи "Сестри" О М.Толстого (1 9 2 2 , 1925, 
1 9 4 3 ) , "Крадій" Д .Л еон ова (1 9 2 7 , 1959),
Тихий Дон". "Піднята цілина М.Шолохова. 

"Молода гвардія" О .Ф адеева (1 9 2 5 . 1951). 
'За владу рад" В .Катаева (1 9 4 8 ,1 9 5 1 ).

Від таких випадків слід відрізняти сценічні 
Р. —  здійснені автором або ін. особою (часто
— режисером) прилаштування до вимог сиени 
чи певного режисерського тлумачення тв.

Ототожнюють з варіантом.
Див Адаптація, П ереробка

Анатолій Волков, /гор Зварич

РЕКВІЄМ віршований (від лат. requiec — 
спокій) літ. жанр, який генетично пов язаний із 
заупокійною месою . П ервісно — муз. 
багатоголосий вокальний та оркестрово-хоровий 
тв.. шо постав за сер.-віччя на слова лат. молитви 
"Requiem aetamam dona eic ' ( Спокій вічний дай 

їм"). Р. створювали В .А .Моцарт. Л.Керубіні. 
Е.Д.Берліоз, Дж.Верлі, Й .Брамс ("Німецький 
реквієм"). Легендарна історія написання 
Моцартом Р. використана О.Пушкіним у трагедії 
"Моцарт і Сальєрі", а відтак С.Сссніним у поезії 
"Чорна людина". Муз. тв. типу Р в Україні творили

4 7 2



РЕМАРКА

М.Лисенко ("Ж алібний марш", слова Лесі 
Українки), М.Деонтович ( "Козака несуть", обробка 
нар. пісні), К.Стеценко ("Панахида" на теми укр. 
псалмів і кантів), суч. петербурзький хореограф 
Борис Ейхман поставив балет-реквієм "Мій 
Єрусалим". У красному письменстві за стильовими 
ознаками, заг. характер яких тяжіє до 
монументальності, Р. входить у систему жалобних 
жанрів (е п іт а ф ія , кенотафія та ін.), хоча 
зустрічаються поодинокі винятки (напр., "Реквієм 
оптимістичний за Володимиром Висоцьким, 
шофером та гітаристом" А.Вознесенського поєднує 
в собі несумісні жанр, настанови, тобто є жанром- 
катахрезою). Не маючи обмежень у компо­
зиційному відношенні, тематично Р. зберігає мотив 
поминання людини чи події, хоча власне рел. 
характер цього мотиву став давно надбанням 
генетичної пам'яті жанру. Нереґламентованість Р. 
як жанру зумовлює вільне схрешення його з ін. 
жанрами: напр., поеми А .Ахматової та
Р.Рождественського з однойменною назвою 
"Реквієм" (цю поему Рождественського покладено 
на музику Д.Кабалевським), роман В.Фолкнера 
"Реквієм за черницею", однойменна інсценівка 
цього роману А.Камю, поема П.Тичини "Похорон 
друга" тошо. Р. також може бути жанром-вставкою 
(напр., фінал поеми Ю.Клена "Прокляті роки"). 
Р. представлений у поет, практиці іменами 
Ф.Саара (Австрія, XIX), Р.-М.Рільке (Австрія, XIX- 
XX), Г.Гупперта (Австрія, XX), К .Кролова 
(Німеччина, XX), Дж.Хілла (Англія, XX), В.Шойінки 
(Нігерія, XX) та ін. В укр. поезії до цього жанру 
зверталися С .Ч еркасенко, М.Чернявський, 
Р.Братунь, І.Драч, Т.Коломієць, Ю.Буряк та ін.

Анатолій Волков, 
Борне івамкж

РЕКРУТСЬКІ ПІСНІ — група ліричних пісень 
сусп.-побутового циклу, головною темою яких є 
зображення трагічної долі рекрута, його роздумів 
та сподівань.

Рос. та укр. пісні про рекрутчину з'являються 
в XVIII ст. одразу після введення Петром І 
примусових рекрутських наборів (1705). Рекрутські 
набори були в багатьох європ. арміях, зокрема, в 
австр., цісарській. Позаяк рекрутувалися люди 
різних національностей в укр., рос., білорус., 
литов., латис. піснях цього циклу більш пізнього 
періоду зустрічаються прямі взаємні запозичення 
мотивів, сюжетів та образних символів. А шо термін 
служби в царській армії був спочатку довічним, а 
згодом, з 1793 —  двадцятип'ятирічним, в 2-й пол. 
ХІХст. — п'ятнадцяти- чи десятирічним, провідним 
мотивом цих пісень є усвідомлення безнадійності 
повернення рекрута із підневільної служби. Тому 
вел. частину цієї групи пісень складають рекрут, 
голосіння. Про службу в армії говорять ЯК про: 
"вічну службу", бо "Солдат служить з бідою". І 
дорога у рекрута "Бітая, саддацькімі слязьмі злітая" 
(білорус ). Звернення рекрута звучить прошально:

Ой няньку М!Й няньку, ти сивий падубе,
Ти мене лодував, а хто тебе буде?;

чи в датис. піснях:
Nu аг Dieru, draugi, rad:, draugi, radi, 

dus aafrs mani neredzesff,

Man ir )afet Karina, Karina, 
fadien ^crieua Keizaram.

fHy, протавайте, друзі, рідні, друзі, рідні,

Більше ви мене не побачите,
Мені іти на війну, на війну,
Служити російському napesij.

Пісні зображають всі етапи рекрутчини: звістка 
про рекрут, набір, яку часто приносить "Пташка 
райская" або "морская"; жеребкування; сум та 
переживання матері чи нареченої, коли мати бажає 
краще свого сина "в купелі залити", "під серцем 
задушити", ніж ростити його для підневільної 
служби; прощання рекрута із сім'єю та його 
подальша доля. Особливу увагу Р.п. приділяють 
смерті рекрута, шо, як правило, є сиротою чи 
ЄДИНИМ сином удови:

Л в удівоньки один син,
71а й той пішов під аршин.
Спільним мотивом укр., рос., білорус., латис., 

лит. пісень є мотив викупу: "Ой ти, зоре та й 
вечірняя", "Ты воспой-ка, воспой, младой 
жаворонок", "Пайлу з гора й у лісок", "Zriedz, 
zriedz, sirmais zirezinz" ("Ржи, ржи, сивий коню") та 
ін. У Галиччині та Буковині Р.п. відображали 
рекрутчину в Австр. імперії, там рекрутчина 
існувала до революції 1848.

Картини рекрутчини відтворені у тв. 
Т.Ш евченка, Марка Вовчка ("Два си н и ", 
"Інститутка"), С.Воробкевича ("Жовняр"), І.Нечуя- 
Левииького ("Дві московки"), Ю.Федьковича 
("Рекрут", "Д езертир"), М .Коцюбинського 
("Дорогою ціною"), О.Кобилянської ("Земля", 
"Лист вояка, засудженого на смерть"), 
В.Стефаника ("Виводили з села", "Стратився"). 
Рос. Р.п. вперше оприлюднив О.Раліш єв у 
"Подорожі з Петербурга в Москву". їх мотиви 
широко розробляв М.Некрасов. Стилізацією Р.п. 
є вірш К.Симонова "Отслужил солдат долгу 
службу".

Наталя /Тихоманоаа

РЕМАРКА (франи. remarque) —  примітка 
автора, шо деталізує або доповнює текст.

У драматургії Р. —  пояснення стосовно 
сценічного втілення п'єси, що містить вказівку 
режисеру, актору шодо зовн. оформлення сцени, 
часово-просторових змін, вбрання, ж естів, 
інтонацій, характерів та психол. стану дійових осіб, 
їх поведінку, пересування по сцені і т.ін. Окрім Р., 
шо стосуються суто сценічних змін технічного 
характеру, існують й такі, шо вказують на автор, 
оцінку того, шо відбувається, або біографічні Р., 
які подають довідкову інформацію про вік, сой. 
стан та життєвий набуток героїв п'єси.

Контекстуальне значення Р. централізується у 
постструктуралістській критиці та постмо- 
дерністській практиці якхудож. засіб маргінального 
характеру, що сприяє розкриттю прихованих форм

4 7 3



РЕМАРКІЗМ

підсвідомого мислення автора, який, згідно законам 
постмолерністського типу творчості, декларує свою 
непричетність до тексту. На методиці інтерпретації 
маргінальних проявів творчості, таких як Р., 
примітки на полях, різного роду автор, доповнень 
до тексту, тобто філос. концептів, які демонструють 
трансф ормацію твор. поглядів, базується 
деконструктивістський аналіз Ж.Дерріла у працях 
"Поштова картка", "Шпори: стилі Ніцше" та ін.

Наталя /їихоманова

Р ЕМ А РК 13М  — проблемно-тематичний 
комплекс, пов'язаний з творчістю письменників 

втраченого покоління", та, в першу чергу, Е -  
М. Ремарка. Він містить в собі тип героя, соц.-іст. 
обставини його функиіювання, автор, ставлення 
до дійсності, яке виражене через світосприйняття 
героя, поет, засоби та стилістичні прийоми, 
читацьке сприйняття та його реалізацію в 
конкретних життєвих колізіях.

Р. споріднений таким явищам в літ.-сусп. житті, 
як гамлетизм, байронізм, нігілізм, які лежать на 
етиці л-ри та громадського життя. Породжені 
конкретними сои.-іст. умовами, ці літ. явища, в 
свою чергу, набувають певної самостійності та 
здійснюють зворотний вплив на життя та 
світовідчуття сусп-ва. Подібно до того, як, за 
словами О.Вайлда, О. де Бальзак створив для нас 
усе XIX століття, так Ремарк, певною мірою, 
сформував читацьке уявлення про 20-30 рр. XX 
ст. в Зх. Європі і вплинув на світосприйняття зх. 
інтелігента в скрутну епоху. Неабияку роль в цьому 
сприйнятті зіграв тип ремарківського героя, який 
став черговою ланкою в галереї типів, котрі 
уособили умонастрої різних епох, подібно до 
Гамлета. Вертера, Чайлд-Гаролда, Базарова, 
"проклятих поетів" Ш.Бодлера та А.Рембо, 
ніцшеанця-декадента зламу століть, сюрреаліста- 
скандаліста 20-х років, бітника 50-х, хіппі 60-х 
тощо, кожен з яких у свій спосіб виразив 
бунтарську основу свого часу. Герой Ремарка 
зайняв відповідне місце, уособив собою трагічні 
20-30-і рр. європ. історії.

З філос.-естет, погляду всі иі типи є проявами 
романт. духу протесту проти ф ілістерства, 
конформізму, т.зв. "мовчазної більшості". Однак, 
на відміну від багатьох, ремарківський герой 
обтяжений розумінням безглуздості людських 
зусиль в його боротьбі з абсурдним світом (це 
розуміння йому дала 1-а світ, війна). Це зближує 
його з траг. персонажами Ф .Кафки та пізнішими 
героями-екзистениіалістами Ж .-П .Сартра й 
А.Камю. Так само, як і вони, герой Ремарка та ін. 
письменників "втр ачен ого покоління", 
приречений на самітництво, на тимчасове, 
тривожне буття поза власним домом, без родини 
та рідних коренів — не випадково тема еміграції, 
добровільної або вимушеної, займає значне місце 
в творчості як Ремарка, так і Е.Гемінгвея, які самі 
провели більшу частину свого життя в еміграції. 
Ненадійність, хисткість буття ремарківського героя 
підкреслюється своєрідним хронотопом його

існування: невиразністю, безликістю готельного 
номера та ефемерністю, дискретністю часу, який 
його оточує. Показові слова героя роману Ремарка 
"Тріумфальна арка" доктора Равіка: "Далеко не 
всі люди можуть розпоряджатися власним життям, 
як домом, який можна все розкішніше обставляти 
меблями спогадів. Інші проводить життя в готелях, 
в багатьох готелях. Роки зачиняються за ним, як 
двері окремих номерів". Той же Равік говорить 
про специфіку сприйняття часу, який у нього 
ототожнюється з поняттям відстрочки: "Світ 
обійнявся апатією та безвільно котиться в прірву 
війни... Відстрочка —  ше рік відстрочки — не 
єдине, за що ше вистачало сил боротися. А шо не 
є відстрочкою? Хіба ж не все на світі тільки 
відстрочка?.." Показовий тут збіг з назвою одного 
з романів Ж.-П.Сартра з трилогії "Шляхи свободи"
— "Відстрочка".

Світ персонажів та образів романів Ремарка, 
Гемінпвея та ін. репрезентантів л-ри "втраченого 
покоління", значною мірою є парадоксальним. 
Зовн. видимість тут протиставляється внугр. 
сутності (характерна метафора — зовні незграбний 
автомобіль "Карл" з могутнім мотором з "Трьох 
товаришів" Ремарка). Несталість, ворожість світу 
до людини підкреслюється своєрідним емігрант­
ським світовідчуттям героїв-німців, американців, 
росіян, їхнім маргінальним, ненадійним, 
небезпечним соц. статусом — романи письменників 
"втраченого покоління" населені контра­
бандистами, тореадорами, автогонщиками, 
проститутками, гробарями, солдатами, 
журналістами, фотомоделями, нічними портьє тоню. 
Вони заробляють на життя випадковими 
гонорарами, які з'їдає інфляція, ведуть нерідко 
нелегальне існування, змінюють країни проживання
— Німеччина, Франція, Іспанія, Італія, Португалія. 
США — така географія романів Ремарка та 
Гемінгвея, яку вимушено засвоюють їх герої, 
рятуючись від катаклізмів епохи. Тобто 
нестабільність, тимчасовість є головними 
прикметами ремарківського світогляду, недарма й 
епоха, яку він описує, має назву "між двома 
війнами". Війна, котра минула, і війна, шо 
наближалася, надавали їй гострого трагічного 
присмаку, змішували акценти, коли нормальність в 
загальноприйнятому сенсі мала менше здорового 
глузду, ніж судження пацієнтів психіатричної лікарні.

Але саме ці маргінальні персонажі — 'втрачене 
покоління" — були врешті носіями справжніх 
цінностей, саме вони першими виступили на захист 
справедливості, проти фашизму та війни. Вони не 
належали до будь-яких політ, партій, презирливо 
ставилися до гучних слів, але творили свою 
маленьку, загальнолюдську справедливість без 
особливих сподівань на кінцеву перемогу добра 
над злом. Ця філософія знову ж таки зближувала 
героїв "Трьох товаришів" Ремарка і "Чуми" Камю. 
Справедливість герої Ремарка творять не заради 
абстрактних високих ідеалів, а в ім'я простю 
людських почуттів — кохання, дружби, чоловічої 
гідності, своєрідного лицарства, співчуття до

4 7 4



РЕПЛІКА

конкретної людини. Кохання відіграє дуже вед. 
ролю е світі ремарківських героїв — частіше за все 
не "незаконне", але дуже глибоке та шире почуття, 
яке триває недовго і закінчується трагічно. V зв'язку 
з цим можна говорити про тип ремарківської 
героїні, яка є натурою пристрасною, ніжною, 
безкорисливою та певною мірою безрозсудливою. 
Їіей жіночий тип з невеликими варіаціями 
проходить через романи Ремарка, Гемінгвея та їх 
послідовників.

Не менш важливим змістовним мотивом Р. є 
справжня чоловіча дружба — мовчазна, але дійова 
та вірна, яка поєднує між собою людей не однієї 
крові, а однієї долі: чи то зустріч нім. та рос. 
емігрантів в Парижі ("Тріумфальна арка" Ремарка), 
чи сумісна боротьба амер. інтелектуала та ісп. 
селянина проти фашизму ("По кому подзвін" 
Гемінгвея).

Чималу ролю в іміджі ремарківського героя 
відігравав алкоголь. Дійсно, герої Ремарка та 
Гемінгвея віддають належне Бахусові, але це також 
лише один із засобів покинути жорстоку та 
лицемірну дійсність, стимулювати спілкування. 
Саме розмови персонажів л-ри "втраченого 
покоління" найяскравіше відображають їх 
сприйняття світу та ставлення до нього: чи то 
своєрідний гумор Ремарка, чи то промовиста 
недомовленість Гемінгвея, чи то гострий сарказм 
Оллінгтона.

Т.ч., Р., в першу чергу, трагічне бачення світу 
через призму свідомості інтелектуального, 
самотнього, розчарованого героя "втраченого 
покоління", який жив у складну епоху європ. 
історії. Цей тип репрезентував певною мірою 
духов, кризу європ. інтелігенції за часів 
тоталітарних режимів. Він передує екзистен­
ціальному героєві 40-50 рр., але, на відміну від 
нього, зберігає ще певні трал., моральні, лицарські 
засади ставлення до ін. людини, якусь віру в 
можливості взаєморозуміння — хоча тимчасового, 
хоча на рівні інтуїтивно-чуттєвому, в той час як 
герої Сартра та Камю повністю виключають таку 
можливість і провіщають тотальну відчуженість 
людей та одвічну ворожість світу до них.

Р.. як трагічний світогляд, вичерпав себе до 
кін. 50-х рр., коли Європа позбавилася наслідків 
двох світ, воєн, досягла економічного розквіту та 
створила т.зв. суспільство споживання. Однак дешо 
спрощений ремарківський герой, позбавлений 
вселенського трагізму та глибокого інтелектуалізму, 
котрий вступає сам на сам в боротьбу з долею, 
став однією з найхарактерніших постатей зх.-європ. 
та амер. л-р та кінематографу. Бліді двійники 
героїв Ремарка та Гемінгвея присутні в романах 
Т.Уайльдера, Д .Б .П рістлі, Г.Гріна, ГШоу, 
ЛЛжонса, Н.Мейлера, А.Хейлі, К.Маккалоу тощо, 
не кажучи вже про героїв детективно-поліцейських 
історій С.Е.Гарлнера, Р.Чанллера, Л .Х.Чейза.

Ю рій Попов

РЕМ ІНІСЦЕН ЦІЯ (від пізньолат. reminiscen tio
спогад) — різновид запозичення, притаєне

(незадокументоване) посилання чи літ. цитата з 
неназваного джерела, своєрідна паралель до 
першотексту: вільне відтворення, варіація образу, 
подробиці вислову, ритмо мелодійної конструкції, 
ін. мікроскладника в нов. ідейно-худож. контексті. 
На відміну від ін. різновидів запозичення Р. можуть 
бути літ. і параліт. (публіцистичними, сусп-політ., 
філос. тощо). Постають Р. переважно на грунті нац. 
традиції, коли існує відповідний високооиінюваний 
взірець (жанр., стиліст.., версифікаційний.). Міждіт. 
Р. можливі, якщо чужомов. тв. у переклад! став 
органічним складником нац. літ. процесу, або коли 
автор добре обізнаний з ін. л-рою, сприймаючи її 
в оригіналі (або обидва чинники діють разом). У 
більшості випадків Р. не усвідомлюється 
письменником, але можливі і усвідомлені: 
внутрішньоліт.: "/їисиці брешуть на шити і кличе 
див поверху древа" (М.Рильський) —  Р. зі "Слова
0 полку Ігоревім" або у вірші-поминальнику 
ГФранка "В двадцять п'яті роковини смерті Тараса 
Григоровича Ш евченка" (1 8 8 6 ): риторичне 
запитання "І хто розбудить нашу "правду п'яну'?" 
— Р. з поеми Т.Ш евченка "К авказ": "Кати 
знущаються над нами, а правда наша п'яна спить"; 
та міждіт. — опис могили Ленського, що в читачів 
пушкінських часів викликав асоціацію з добре 
відомою їм у франи. оригіналі елегією "Вмираючий 
поет" (1 8 1 2 ) Шарля Ібера Мільвуа. Р. з 
"Зеленогорського рукопису" є в "Згадці" 
М.Шашкевича. Розповсюджені Р. також у сх. поезії: 
напр., коранічні Р. і цитати в поезії Омара Хайяма.

Метою усвідомленої Р. є підкреслення традиції, 
створення емоційного тону (героїка, гумор, сатира) 
або полеміка з традицією, якщо заперечення 
скероване на використовуваний першотв., або 
перифраз, коли заперечується третій об'єкт. У 
таких випадках Р. може набувати не лише 
часткового, але й структуротвірного значення. Р - 
пародит та Р.-перифраз розраховані на те, шо 
першоджерело відоме читачеві, бо дише за цієї 
умови читацьке сприйняття адекватне автор, 
задумові Пор алюзія, образна аналогія

Одним з провідних прийомів Р. стає в л-рі 
постмодерн ізму

Анатолій Волков

РЕПЛІКА ( італ. rep/іса, фр. replique — від 
лат. гер/ісо — повертаю назад, відповідаю)

1. Елемент драм, діалогу, текст, який персонаж 
вимовляє у відповідь на слова чи дії ін. персонажа. 
За обсягом репліки бувають різними: кілька 
об'єднаних в одну фразу слів ( що найчастіше й 
розуміється як репліка), композиційно завершений
1 внутр. організований текст (монолог) і досить 
довга, риторично організована низка монологів, 
яка найчастіше зустрічається у класицистичних 
трагедіях (тирада).

За своїм призначенням Р.: а) вказують на 
певного адресата, б) підкреслюють його попередні 
висловлення, в) вказують на предмет чи тему 
мовлення, г) вказують на предмет чи тему розмови, 
г) примушують до певної реакції з боку ін.

4 7 5



РИМА

персонажа тошо. Це все сприяє тому, шо розмова 
двох чи більше персонажів у драм. тв. перетво­
рюється на низку Р. Р. проявляються не лише на 
рівні лексики й семантики, але й на рівні інтонації 
та ритму тієї чи ін. мізансцени. Т е, шо Р. 
вимовляються різними песонажами й несуть на собі 
різне навантаження, дозволило Б.Брехту порівняти 
обмін Р. у драм. тв. з грою у теніс.

2. Р. вбік — невід'ємна риса певних жанрів 
драматургії, зокрема водевілю, яка викори­
стовується для привертання уваги глядача, 
пояснення йому поведінки героя, для виклику 
симпатій, співчуття, сміху й оплесків.

3 .  Р. — один з основних носіїв змісту тв. 
Глядач, як і читач, сприймає не Р. самі по собі, а 
контекст того, шо вимовляється у тв. Цей контекст 
виявляється як наслідок поєднання Р. з 
попередньою і наступною. Причому цей зв'язок 
не завжди буває тематично зумовлений, він може 
бути опосередкованим і виражатись у формі 
алюзій.

4. Матеріальна основа руху сюжету, бо обмін 
Р. просуває дію драм. тв. вперед.

5. В театрі — остання фраза або частина фрази 
одного персонажа, за якою йде текст ін.

6. Літ. тв. (за Є.Чаплиєвичем), що створений у 
відповідь чи в полеміці до тв., написаних раніше 
або до майбутніх тв. ("Репліка" Є.Маланюка: "Не 
сперечатимусь, я син свого народу" — відповідь 
критикам М.Лоленго та Я.Савченкові).

Андрій Близнюк

РИМА —  звукова єдність слів. Як явище рима 
належить до звук, повторів, але виконує ряд 
функцій, що організують поет. мову. До основних 
належить архітектонічна. Р. — один із чинників 
об'єднання віршів у строфи (метрична), позначає 
межі вірш, рядків у тексті і цим бере участь у 
створенні вірш, ритму.

Існує багато параметрів Р.
-  За розміщенням у віршовому рядку або 

піврядку місці: кінцева, внутрішня, початкова.
-  За розміщенням у строфі: перехресна 

(авав...), суміжна (аавв...) і кільцева (авва); існують 
й ін. типи римування.

За кількістю слів, що входять в римоване 
об'єднання (парна, потрійна і т.д .). вірш з 
наскрізним (переважно кінцевим) римуванням 
зветься монорим. Вірш, у якому всі або переважна 
кількість слів римуються — панторимом.

За граматичною ознакою: рима, шо 
об'єднує слова, які належать до однієї і тієї ж 
частини мови називається одногрупною, а до різних 
— різногрупною.

-  За типом к л а у зу л и . Поєднання 
однотипних клаузул називається рівноскладовою 
римою а різнотипних — нерівносклаловою, 
усіченою.

-  За евфонічними ознаками: точна Р. (повна 
відповідність клаузул), приблизна Р. (часткова 
подібність клаузул), неточна (значна розбіжність в 
клаузулах); бідна Р. (співзвучність обмежується

клаузулами), багата Р. (подібність передна­
голосного, шо іменується опорним), і глибока Р 
(окрім клаузул подібність розповсюджується на 
переднаголосну частину слів); асонансна Р. (збіг 
наголошеного голосного) і дисонансна Р. 
(подібність в клаузулах, окрім наголошеного 
голосного); проста Р. (подібність слів) і складена Р 
(подібність слова і словосполучення); відкрита Р. — 
співзвучність слів, шо закінчуються на голосний і 
закрита — на приголосний. Р ., шо об'єднує відкриті 
чоловічі клаузули без необхідного опорного 
приголосного, називається недостатньою.

Окрім цього, розрізняють Р. омонімічну 
(співзвучність омонімів), тавтологічну, шо 
використовує одне і те ж слово, каламбурну, шо 
основується на словесному каламбур!, і т.д.

Борис Тванюк

РИТМІКА МУЗИЧНА і РИТМІКА 
ПОЕТИЧНА організовані за спільними для 
динамічних мист-в метричними законами, шо 
існують паралельно із закономірностями мелолико- 
гармонічними у музиці та мов. у поезії 
Фундаментальною для естетики є думка 
А .К вятковського (1 9 6 6 ), що заг. закони 
ритмоутворення є єдиними для музики та поезії 
Найважливішими у ритміці є поняття ритму, метру, 
темпу. Питання про сутність і визначення ритму є 
надзвичйно дискусійним від найдавніших часів. 
Платой ("Політика") пов'язує його з орхестрикою 
(тобто хоровим мист-вом: поєднанням слова,
музики і руху) і визнає його виховне значення, 
однак намагається виключити деякі ритми. За 
Арістотелем, Р. виступає як поет, впорядкована 
форма стосовно неоформденого матеріалу і 
утворює властивість співаного або мовленого 
слова. Його учень Арістоксен вважає зв'язок Р. з 
часом суттєвим ("за твердою часовою мірою 
врегульований і відмежований рух"), він розрізняє 
ідеальний і реальний Р. Спираючись на 
архітектуру, Вітрувій розглядає Р. як 
співвідношення мір часу і простору. Раннє Сер 
віччя розуміє під "rhythmi" тонічну поезію. В добу 
бароко розвивають вчення Арістоксена. V XVIB і 
навіть XIX ст. довгі ритми ототожнюють з тактом і 
метром.

В ХХст. Ф.Кауфманн визначає Р.як "мов. рух, 
врегульований за акцентом, темпом і силою звуку",
А. Гайслер як "поділ часу на емпірично відчуті 
частини", Саран як "гармонійний поділ емпірично 
сприйнятних процесів". Саран розрізняє далі 
орхестричну Р. (спів при ритмічній роботі), мелічна 
Р. (відповідний душевному станові людини) і мов.
Р. (гармонійний поділ власне неритмічного акценіу І 
як субстрату).

Ритм (ґр. rhyfhmos — "течія") — у суч. 
розумінні терміну є конкретне, реальне з'єлнаню, 
чергування частин, цілого, комбінація певних 
елементів у часі і просторі. Складові частини ритму, 
його "матеріал" називають ритмічними фігурам, 
ритмоструктурами, долями, ритмічними малюнкам 
Відчуття об'єктивно існуючих ритмоструктур МЙЩ

4 7 6



РИТОРИКА

співвідносять з мов. чи ладо-гармонічними 
інтонаціями —  "матеріалом" поезії або музики. У 
найширшому розумінні ритм — це сукупність усіх 
елементів ритміки — власне ритму, метру, темпу.

Метр (гр. m etron — "міра") у широкому 
розумінні є "засіб організації ритму", "критерій 
якостей ритму" (В.Холопова), "ідеальний закон, що 
керує чергуванням сильних та слабких звуків" 
(В.Жирмунський); "основа ритму", "ідеальний 
ритм" (Г. Сидоренко). Найменша одиниця метра — 
такт, стопа або ритмоструктура слова. Метрика 
динамічних мист-в характеризується нижчевка­
заними основними рисами: 1. Акиентність — 
часовимірювальність (термін В.Холопової). В 
часовимірювальній Р. акцент, тобто удар, 
виділення не використовується як засіб 
формування ритму, ригмоутворюючим елементом 
є відносна тривалість долей часу. В  акцентній Р. 
ритм утворює худож. усвідомлене чергування 
акцентів. 2. Регулярність —  нерегулярність. 
Нерегулярний метр позбавлений однаковості 
ритмоструктур, що чергуються. У регулярному 
метрі естет, значення має саме подібність, 
ідентичність ритмоструктур, що повторюються 
протягом тв., а відхилення сприймаються виключно 
як такі.

Темп (лат. tempus — "час ) — це "швидкість 
руху", частота чергування елементів ритму. Темп 
залежить від тривалості звучання ритмоструктур.

Як зазначив Ґ.Орлов (1974), проблема ритму 
у філософії, біології, естетиці "належить до 
найбільш дискусійних, важких для узагальнення і 
класифікації". Тому "термінологічні хрестини" 
(вираз М.Гаспарова) тривають ще у багатьох 
галузях науки. Активно ведуться пошуки 
об'єктивних законів Р., формується загальнофілос. 
підхід до проблеми. Зокрема, цим займаються 
психофізіологи та музикознавці. Серед останніх, 
напр., заг. поняття Р. розроблено у працях 
Г.Ріманна (1903), Е.Зонненмейна (1925), Ґ.Фліка
(1936), К .Закса (1953 ), Б.А стаф 'єва (1971), 
В.Холопової (1971), М.Харлапа (1978) та ін. 
Внесок філол. наук у вирішення проблеми полягає 
у детальному дослідженні конкретних явиш поет. 
Р. іноді й виявлення певних аналогій з музикою. 
Lii вагомі досягнення є заслугою таких вчених, як 
Б.Томашевський (1959), А.Квятковський (1960), 
В.Холшевніков (1962), В.Васіна-Ґроссман (1972)] 
М.Гаспаров (1974), а в Україні — Г.Сидоренко] 
В.Ковалевський, С.Шаховський, Л.Новиченко, 
А.Каинельсон та ін.

Категорії Р. об'єктивно існують, однак їх 
означення у поет, тексті майже повністю відсутнє 
(т.з. драбинка М аяковського дає точніший 
ритмічний малюнок, ніж рядок силабо-тоніч. 
вірша). Нотний стан також є недосконалим, що 
зазначає В.Холопова: ритм належить до "власних 
засобів виконавця, на відміну від гармонії та 
мелодії, що суворо вказані композитором" у записі.

Тому тільки процес виконання може дати 
реальну картину Р. Кажучи стисло, силабо-тонічні 
вірші і клас, музика XJX ст. виконуються аналогічно.

Ноти, паузи, стопи, рядки віршів не є ізохронними, 
тому що зміст музики і поезії вимагає змін темпу у 
різні моменти виконання. Ноти і паузи без 
метронома технічно неможливо виконати з точним 
дотриманням їхніх тривалостей. Наше естет, 
почуття не протестує проти неадекватного нотному 
записові відтворення тривалостей, сприймаючи як 
норму відхилення, шо досягають іноді п'яти- і 
шестикратних величин. Аналогічно при виконанні 
віршів змінюється тривалість звучання стоп, слів та 
віршів.

В історії людської культури ритм як худож. засіб 
переживав різні періоди — розвитку, регресу, 
відродження. Визначення їх —  справа науки XXI 
ст. Можливо, удави., т.зв. синкретичному мист-ві 
ритм мав більше значення порівняно з 
примітивними мелодією чи словом. Але поступово, 
з удосконаленням мелодії та розвитком поезії ритм 
здає позиції. Проте розвиток ритмоструктур 
продовжується у народів Сер. та Центр. Азії, 
Африки. V європ. музиці з виникненням гармо­
нічних тяжінь ритм стає залежним від мелодії (і 
слова у вокальному тв.) і майже виключається з 
арсеналу худож. засобів. Ритміка залишається 
переважно регулярною часовимірювальною. У 
поезії бачимо таку саму картину. Формуються і 
закріплюються відносно прості канони Р ., яка була 
вторинною по відношенню до слова, переважно 
регулярною часовимірювальною: у силабічних 
віршах — напр. у Франції, у Польщі (і, до речі, у 
Японії) чи у силаботонічній поезії і дольнику (Німеч­
чина, Англія). В Україні закріплюється коло­
мийковий вірш як своєрідна най. ритм, форма, в 
якій виразно відчувається акцентність ритму. Цю 
форму широко використовував Шевченко.

На поч. XX ст. відкривається нов. етап у 
розвитку європ. муз. Р. Поступово — у творчості 
Б .Бартока, П .Гіндеміта, С .П рокоф  єва, 
Д. Шостаковича — йде посилення ролі ритму. Воно 
набуває якісних змін у Р.Стравінського: муз форма 
повністю оновлюється через зміни в ролі ритму, 
який стає нерегулярним з вираженими рисами. 
Поширення блюзу в США на поч. XX ст. дає основу 
для виникнення Р. джазу, а у сер. XX ст. — рок- 
музики. Р. клас, джазу і року побудована за 
принципом регулярної акцентності, але з глибини 
їхніх форм протягом останніх десятиріч в Америці 
та Європі розвивається нерегулярна акцентна Р. 
— у творчості, напр. Д.Еллінгтона, Ж.Леннона. 
Стінга, П.Гейбріела та ін. Аналогічно в поезії XX 
ст. розвивається тонічний вірш, який за природою 
є акцентним, що відповідає структурі переважної 
більшосп європ. мов. Тонічний вірш пройшов шлях 
розвитку від регулярної акцентності (напр. у 
Маяковського) до нерегулярної акцентності 
більшості форм верлібру.

Валерй Юрушкевмч

РИТОРИКА — від ґрец. rheforike — наука 
про ораторське, мист-во, або ж красномовство 
(останнє визначається також лат. словом 
елоквенція ). Красномовство поділяється за

4 7 7



РИТОРИКА

сферами вжитку на: 1. політичне; 2. церковне; 3. 
академічне; 4. юридичне; 5. побутове. Оскільки 
будь-який промовець ставить собі за мету 
переконати, Р. можна визначити і як науку про 
способи переконання, різноманітні форми впливу 
на аудиторію. При цьому вплив є переважно мов. 
(хоча Р. враховує міміку, жести тощо); а також слід 
враховувати особливості даної авдиторп. 
Розрізняють теор. та практ. аспекти Р. 
Красномовство існує відколи існує мова, й будь- 
який публічний виступ — скажімо, вождя перед 
своїм племенем, — потребував риторичного хисту. 
Але простежити становлення Р. як науки можна 
на ант. ґрунті, де вперше в Європі, до речі, виникає 
й худож. л-ра (вірш, слово), а також поетика як 
наука. Оскільки худож.-образному слову 
притаманна полісемія й милування відтінками її, 
то теорія поет, слова зосереджувала увагу на таких 
явишах, як метаф ора, епітет тощо. Але в 
"побутовому" слові існує психол. установка на 
"прямий", недвозначний зміст (характеристика 
брехуна: "язик роздвоєний, наче в змії" тощо). 
Отож, повсякденне політ., судове або побутове 
спілкування орієнтовано було спершу на "слово 
правди", безхитрісне й правдиве. Чи не 
найповнішого виразу знайшла ця установка в 
уславленому спартанському лаконізмі, відразі до 
зайвого слова. "З  ним чи на ньому", — казала 
спартанська мати, подаючи щит синові-вояку 
(тобто, з перемогою чи мертвим). Але цей архаїчно- 
' правдивий" стиль повсякденного побугово-сусп. 
мовлення докорінно змінює характер у складніше 
політ, й духов, організованих полісах, напр., в 
Афінах чи на Сіцілії. За Арістотелем, Р. як науку 
було засновано піфагорейием Емпедоклом (V ст. 
до н е.), але його тв. не збереглися. Натомість 
очевидно, шо виникнення Р. тісно пов'язане з 
такою філос. течією, як софістика (від греи. 
sophisfitce — вміння хитромудро сперечатися 
(існувала з сер. V — і под. IV ст. до н.е.)). "Софіст" 
первісно означало "мудрий", авторитетний, але з 
сер. V ст. до н.е. з'являються платні вчителі 
"мудрості", які починають вправно видавати чорне 
за біле (знаменитий софізм про те, шо Ахіллес 
ніколи не наздожене черепаху тошо). На тому 
засновувалися, прагнучи виправдати свого клієнта 
в суді, т.зв. логографи, шо писали, керуючись 
софістськими правилами, апології (самооборони) 
лля звинувачених судом. Так виникло судове 
красномовство, яке в очах греків стало ледь не 
синонімом брехливості (достатньо пригадати 
комедії Арістофана). Сіцілійські логографи — 
Коракс, /Іісій, Горгій (V — IV ст. до н.е.), надали 
Р. характеру прикладної дисципліни (напр., 
структура риторичного тв., за Кораксом, — вступ, 
пропозиція, виклад, докази, падіння, висновки). З 
Сіцілії це швидко переходить (разом з Лісієм) до 
Афін. Але практика риторів-софістів була в очах 
серйозних філософів, як і вся софістика, облудою. 
Дійсно, один з трактатів Горгія був відверто 
присвячений "щасливому випадкові", який, мовляв, 
ритор має використати для нав'язування вигідної

т. з. Все ие утвердилося в центрі даньогреи. 
культурності —  Афінах остаточно, коли тут 
заснував школу Р. учень Горгія Ісократ (V —  IV ст. 
до н.е ). З того часу політ, й юрид. сфери життя не 
могли обійтися без Р., котра, відбиваючи навіть 
вел. філос. індивідуальності, одночасно на них 
впливала (еврістика Сократа, шо зневажав 
софістів; Платон про два роди здібностей оратора, 
який мусить вміти розкладати предмет на частини 
й знову синтезувати). Серйозна філософія проте 
прагнула піднести Р. на рівень теор. науки, в річиші 
теорії слова як знаряддя пізнання. Зокрема. 
Арістотель (IV ст. до н.е.) пише й трактат про 
поетику, й тритомове дослідження про Р., прагнучи 
обгрунтувати її основні засади: позиція автора 
промови, врахування специфіки аудиторії, техніка 
промови тошо. Арістотель уперше розрізнив 
поетику та Р., вважаючи останню шляхетною 
справою — адже людина мусить вміти себе 
красномовно захистити в ім'я справедливості. Тим 
само Р. стає частиною філології, втрачаючи 
прикладний характер.

Після звершень Александра Македонського, в 
добу геленізму не тільки грец. культура стала 
впливати на "варварів", але й культура ін. народів 
(практично — сх.) впливає на греи. Поширюється 
азіанізм — літ. мова стає пишною, прикрашеною, 
штучною. Оратори Греції та геленістичних країн 
починають широко вживати поет, прийоми, 
прагнучи до образності та барвистості слова, й, 
оскільки політ, життя ант. світу в цю епоху, з 
розподілом імперії Александра між його піадохами, 
а згодом, в складі Рим. імперії стає дуже непростим, 
ритори, уникаючи політ.питань, зосереджуються 
на філос. проблемах і займають високошановане 
місце, а Р. будучи "лоном філософії", визнається 
"наукою над науками". В епоху т.зв. другої 
софістики (II ст. до н.е.) мандрівного ритора 
зустрічають мов посланця небес, а рим. намісники 
поступаються йому на шляху. Характерно, шо в ці 
часи ритор Елій Арістід виголошує, буцімто він є 
рівним, як йому було богом явлено уві сні, самому 
Платону.

На рим. ґрунті була спершу деяка опозиція 
грец. Р., як і всьому грец. взагалі (напр., репліка 
Катона Старшого: "Не загуби справи, а слова 
знайдуться"). Одного часу з Риму було виселено 
всіх греи. риторів. Проте з 2-ої пол. II ст. до н.е. 
греи. красномовство цілковито адсорбується (як і 
грец. мова) рим. сусп-вом. Ускладнення політ, 
життя в епоху цезаризму та розвиток рим. права 
приведи до надзвичайного піднесення Р., 
найвилатнішим репрезентантом якої став Щцерон, 
судовий і політ, оратор-практик, а також теоретик 
Р. (він прагнув, уникаючи грецизмів, поєднати грец. 
ораторську вишуканість з силою та глибиною рим. 
ораторської традиції). Виникають численні 
риторські шкоди, в яких відшліфовується предмет 
Р. та різноманітні технічні моменти. Проте ритори, 
з падінням республіки та посиленням тиранії, 
зосереджую ться на "шкільних питаннях", 
культивуючи частіш за все зовн. ефекти (12-томова

4 7 8



РИТОРИКА

Настанова оратору" Квінтідіана та ін.). З часом 
починає безроздільно панувати "прикрашання" й 
пишнота, прагнення відтворення "аттичного" 
стилю чи ціцеронової простоти занепадає. Р. 
практично зливається з філософією та л-рою. 
Водночас вона стає основою ант. освіти.

Надто цікаво те, шо проз-романні форми, які 
генетично пов'язані в ант. епоху з судовими 
промовами й базувалися на побудові складного 
сюжету (напр., "Ефіопіка" Геліодора), стали 
спиратися як на теор. основу саме на Р., котру 
почали розуміти вже як теорію прози взагалі. 
Спостерігається (а за сер.-віччя це стане нормою) 
певне зрошення поетики і Р., бо ритори все більш 
худож. використовують прийоми поетів, а красне 
письменство освоює стихію проз, мовлення, 
вириваючись з сфери вірш.-образного слова. 
Формується специфічне вчення про риторичні 
фігури (лат. /igura, букв, позиція в танку), які 
спочатку мислилися як родові відзнаки худож. - 
проз синтаксису, як незвичні експресивні звороти, 
шо сприяють емоційному зрушенню аудиторії 
(інверсія, безсполучниковість, багатоспо­
лучниковість, анаколуф, еліпсис, риторичне 
запитання, повторення, замовчування, анафора й 
епіфора як ознаки фрази, різні види паралелізму і 
т.л.). Згодом, паралельно з синтезом і адсорбцією 
худож.-тропової лексики, риторичні фігури почали 
переходити у вірші, осмислюючись як структура 
поет, синтаксису в його невіддільності, скажімо, 
від строфічно-ритмічої будови (так, анафора 
починає осмислюватися як ознака початку строфи 
або вірша тошо). Звідси бере початок та 
хаотичність, яку ми й досі спостерігаємо в галузі 
теорії фігур, котрі почасти набули новіть нов. назви 
— стілі фігур.

Поезія пізньоант. епохи стає ригористичною, 
прагнучи — в дусі естетики гелінізму — до 
монументальності й гігантизму. Така, напр., 
"Енеїда" Вергілія, котрий прагнув "продовжити" 
Гомерів епос і пов'язати заснування рим. 
державності з сюжетом Іліали (Еней — троянський 
царевич, що втік до Італії після розгрому рідного 
міста); не випадково В.Бєлінський якось визначив 
Вергілія як "вправного ритора"; до речі, він таки 
мав риторську освіту.

Завдяки "азіанізму" (власне, стилю, 
популярному в малоазійських провінціях Греції) 
створюється грунт для чимдуж зростаючої рецепції 
Біблії, котру було греи. перекладено ше в 
передхрист. часи ("Сегтгуапнта'), і яка мала свою 
експресивну систему риторичних засобів (слово 
дидактичне, проповідницьке — напр., кн. 
Еклезіастова, афоризми на зразок Сирахових, 
красномовство пророків, шо своє слово розглядають 
як "вугіль палаючий", тобто слово богонатхненне). 
Не була невідома античності рел. Р.

Ант. Р. створила певну систему, яка, у викладі 
М.Гаспарова, має такий вигляд. Є три джерела 
красномовства (дар, навчання, вправи). Є три цілі 
красномовства (переконати, насолодити, 
схвилювати). Три природи промов (урочисті,

політичні, судові). Шо ж до риторичного тексту, то 
він завжди містить п'ять моментів: знаходження 
матеріалу, його розташування (вступ, виклад, 
розробка, висновки), вираз, або головна частина 
(для котрого важливі суть, правильність, ясність, 
доцільність, краса, вибір та сполучення слів і фігури 
мови); вчення про запам'ятовування та вчення про 
виголошення (манера оратора). Є також три стилі 
— високий, середній та низький.

В сер. віки ставлення до риторів спершу 
насторожене: достатньо сказати, шо до хрещення 
їх допускали лише за умови зречення своєї 
професії. Поняття Р. було міцно пов'язане в 
ранньохрист. свідомості з "видаванням чорного за 
біле", з облудою, байдужістю до істини (див. в Нов. 
Завіті відоме Пілатове "що є істина?"). Але з 
виникненням потреби коментувати бібл. тексти 
формується поступово христ. Р. — гомілетика, яка, 
зберігаючи основні досягнення світської Р. ант. 
часів, ставить на меті коментування Св. Письма й 
завдання оборони християнства проти 
пропагандистів ін. віровчень (амологегика) V 
будь-якому разі, Високе Сер-віччя включає Р. в 
систему т.зв. 7-ми вільних мистецтв, які були 
основою  освіти (практично то була радше 
гомілетика).Р. стає все більш секуляризованою від 
часів Відродження, коли, — часто в дусі 
маккіавелізму — закипає нове політ, життя. Як 
стало очевидно, що Свяшенну Рим. імперію 
відновити не вдається, й майбутнє — за молодими 
нац. державами, то виникає потреба в політ, і 
судовому красномовстві саме ант. типу. Це 
пов'язано з боротбою проти тоталітаристського 
типу психології, виникненням інакодумства й 
боротьби з інакодумством, піднесенням та кризою 
гуманізму. Ренесансний процес розкріпачення 
особистості приводить до справжньої кризи 
гомілетики в XVH-XVIH ст. й, навпаки, піднесення 
світського красномовства. З розвитком книгодруку 
тип живої ораторської промови витісняється 
брошурою, памфлетом, часописом тошо — тобто 
письмово-лрукованими формами, які дозволяють 
звернутися до ширшої аудиторії; в наші часи ці 
можливості ше зростають —  радіо, телебачення 
тошо (див Публіцистика і л-ра)

Світське, а почасти й церк. красномовство 
мало на поч. Нов. часу за естет, орієнтир худож. 
л-ру класицизму з її чіткою диферениіяцією мов.- 
стил. моментів й установкою на ант. зразки. 
Елоквенція для цієї худож. системи виявляється не 
менш важлива, ніж правила поетики. Зокрема, 
пишномовністю відзначаються "високі" жанри" — 
трагедія, епопея тошо. Та й у ліриці змалювання 
живого почуття часто ускладнюється ригоризмом, 
шо знаходить свій вираз в суто риторичних 
пасажах.

Шо ж до таких жанрів, як, напр., байка, то 
риторичний момент туї чи не важливіший, ніж 
худож. Незважаючи на "табуювання" теоретиків, 
в лоні класицизму все ж розвивається романна 
проза, шо спирається на засади ант. (генеза якої, 
пам'ятаємо, сфера Р.). Те, шо ця тенденція не є

4 7 9



РИТУРНЕЛЬ

штучною реставрацією ант. начал, засвідчується 
розквітом риторичного моменту в прозі 
сентименталізму й навіть романтизму. В останньому 
випадку риторичність не утримується в сфері самої 
лише прози, але переливається в поезію, не лише 
епіч., але й лір. (напр., т.зв. політ, поезія, яка 
поширюється в різних нац. л-рах XIX ст.: 
Я ж .Байрон, П.Ш еллі, П .Беранж е, Г .В еєр т, 
О.Пушкін, М.Лєрмонтов, М.Некрасов, Т.Шев­
ченко, Леся Українка, Франко та ін.). Риторичні 
та поет, жанри втрачають чіткі кордони між собою 
рівнобіжно з розпадом клас, жанрів та жанр, 
ситезом у сфері власне красного письменства. 
Саме толі складаються усілякі посібники з 

риторики", шо являють собою мішанину поет, та 
риторичних правил. Починає цінуватися не стільки 
"навченість" і освіченість красномовця, скільки 
"сила" й "органічність" його особистості і 

невимушеність манери. Вкрай характерна вимога 
нігіліста Базарова у І.Тургенева "не говорити 
красиво" ("Батьки та діти"). Гарна манера говорити 
починає асоціюватися з фальшю, а "примітивізм" 
— з правдивістю, шо є свідченням деградаційних 
процесів в культурі. Паралельні процеси 
спостерігаються і в красному письменстві. Так, у 
франц. л-рі після торж ества злиття пишно- 
риторичного стилю й поет, прийому (від 
класицистів до романтиків-парнасців) наступає ера 
справжньої ненависті до "риторики" в сфері 
спочатку вірша (Верленове "зламати шию 
красномовству!"), а згодом й прози. Так, у рос. 
прозі з її філос.-публіцистичними "відступами", 
котрі часом поглинають сам сюжет, з'являється 
Чехов, а потім низка митців поч. XX ст., котрі 
практично відкидають риторичні моменти). 
"Риторика" Стає вироком критики невдалому 
віршу. З 2-ї пол. XIX ст. встановлюється погляд, за 
яким об'єктом філол. дослідження є, в першу чергу, 
худож. слово, проте одночасно літ-знавство 
починає займатися більше "актуальною" прозою, 
ніж віршами (останні часто мисляться як при станок 
"чистого мистецтва"). Лінгвістика проголошує 
концепції, шо все інтенсивніше руйнують 
принципову різницю між поет, та проз. словом, 
словом митця та простолюдина, словом людини й 
будь-якою знаковою системою взагалі (напр., 
системою дорожних знаків чи "м овою " 
мурашок).Все це призводить до руйнування 
протягом 2-ї пол. XIX — 1-ї пол. XX ст. самого 
поняття Р., яке все ше змішується з поняттям 
поетики (котру, в свою чергу, все більше відтісняє 
ідеологізоване літ-знавство, шо користується не 
стільки принципами теорії л-ри, скільки літ. 
критики, яка виникає в кін. XVIII ст.).

Проте спостерігається зворотня, хоча й 
прихована тенденція до "словесного гіпнозу" саме 
в сусп-ствах тоталітарного характеру. Соц. 
демагогія завжди багатомовна й пишнориторична 
(віл 3-х тт. промов Робесп єра до політ, 
пишномовності у Німеччині 3 0 -4 0  рр. або в 
колишньому Радянському Союзі). Поезія стає чи 
не суцільно риторичною, причому не стільки з

примусу влади, скільки за пориванням самого поета 
("Я хочу, чтоб к штыку приравняли перо", — скаже 
Маяковський; пригадаймо також "Ваше слово, 
Товариш Маузер!"). Пробудження поет, почуття 
в таких умовах часто сполучається з прагненням 
пародіювати риторичну стихію політизованого 
вірша, шо сприймається тут як "аномалія" (так 
Б .Брехт створює пародійно-травестійні тв. нього 
напрямку; цікаво також відзначити появу в суч. 
прозі цілої когорти письменників-постмолерністів, 
які будують саму худож. структуру виключно на 
подібному пародіюванні. Проте, слід відзначити, 
що в розвитку сх-слов'ян. культури риторичність 
була "запрограмована" від самого зародження. Л- 
ра тут від початку мислилася як "повчання", а 
письменник — як "вождь духовний". Інерція цього 
погляду проходить аж ДО КІН. XX СТ. (лив.: 
Соціалістичний реалізм). Тому риторичність 
завжди відзначає навіть найталановитіших майстра 
л-ри (назвемо як репрезентативні постаті, напр., 
М.Бажана чи Є.Євтушенка). Нечисленні поривання 
до "свободи мистецтва" тут завжди сприймалися 
вельми несхвально (то як "оспівування листочків 
та рівчаків", то як "лекаленство", то як "естетизм 
тощо).

При широкому явищі "риторизаиії" л-ри вХЙ- 
XX ст. сама Р. як наук, й прикладна дисципліна 
занепадає, й протягом 1-ї пол. XX ст. вивчення її 
майже зовсім припиняється. Тоталітаризм 
культивує лише "агітаторське" слово, в той час, як 
інші види красномовства пригнічені.

Ситуація різко змінюється в 60-і рр. XX ст., 
коли на Зх. спостерігається справжній спалах 
інтересу до Р.: вона стає раптом, за словом 
Р .Якобсона, ледь не "модною наукою". Не 
пов'язано з інтенсифікацією лержавницько-політ 
та юридичного моменту в зх. сусп-стві по 2-й евгт. 
війні. В радянському тоталітарному сусп-ві, де Р. 
вкорінилася як чистісіньке видавання чорного за 
біде", цей процес нехтувався (за винятком 
перекладу деяких тв. на зразок книг П.Сопера, 
Ж.Дюбуа й ін., тощо). Посібники з Р. в кращому 
випадку містили, окрім вихваляння непе 
ревершених ораторських здібностей Леніна чи 
А.Луначарського, деякі відомості з історії предмету 
й певну суму практичних рекомендацій, и 
основному з розрахунку на "оратора- 
пропагандиста" комуністичної ідеології, або, 
рідше, юриста. Сьогодні в Україні спостерігається 
спалах інтересу до Р., яку починають включати 
навіть до окремих шкільних програм, що є ознакою 
пожвавлення духов, життя сусп-ва.

Семен Абрамова

РИТУРНЕЛЬ (від франц. п^опгле^е, італ. 
гМогпеПо — повтор, приспів) — поет, жанр в італ. 
нар. поезії, запозичений з дат. За розміром -  
трьохвіршова строфа. Перший та третій вірші 
римуються; другий без рими. Перший вірш 
звичайно скорочений та містить вигук захоплення 
(в нар. пісні здебільшого назва квітки-символа), або 
питання, відповіддю на яке є два ін. вірші. З нар.

480



РЩШ ПОРІВНЯЛЬНОГО ДОСЛЩЖЕННЯ

поезії Р. перейшла до італ. л-ри та викликала 
наслідування у франи., нім., рос., укр. л-рах, але 
не набула поширення.

Людмила Сердюк

И ВМ  ПОРЮНЯЛЬНОГО ДОСЛИЖЕННЯ.
Дослідження будь-якого порівнювального об'єкту 
має своїм першим ступенем аналіз: розчленування 
об'єкту на складники, що належать до різних 
структурних рівнів. Відповідно до цього при 
порівн. вивченні л-р доводиться розчленовувати 
нац., регіональний, світ, пронес, виходячи з наук- 
методичних міркувань для зручності й конкретності 
дослідження. Подібності слід шукати і віднаходити 
в окр. мист. феноменах, ба й навіть у складниках 
певних тв. Подібними можуть бути деякі 
особливості при незбігові ін. складників тв. Шлях 
до узагальнення лежить через конкретні часткові 
порівняння. Пише вони можуть бути підвалинами 
для ширших висновків. Зіставляючи окр. складники 
в літ. тв. різних країн, доходимо встановлення 
таких узагальнених категорій, як, напр., тематика, 
сюжет, худож. засоби слов'ян, романтизму 
(балади, поеми тошо). Порівнюючи окр. 
особливості худож. тв ., можна встановити 
характеристики л-р поль. укр., рос. тошо 
романтизму в їхніх спільних і розрізняльних рисах.

ІДЕЙНИЙ РІВЕНЬ. Подібність ідей у худож. 
л-рі зумовлюється близькістю сусп. розвитку, філос. 
та політ, думки. Так, ідеї дворянської революції й 
таємних товариств з культом героїв-одинаків та 
самовідданою боротьбою за батьківщину й народ 
без спирання на народ не лише надихнули
А.Міцкевича на написання "Конрада Валленрола", 
але й забезпечили цій "замаскованій п оем і" 
визнання у рос. дворянських революиіонерів- 
декабристів, що поділяли подібні ідеї.

ТЕМАТИЧНИЙ РІВЕН Ь. Надзвичайно 
вдячний матеріал для зіставлень дає тематика. 
Напр., у 1-й пол. XIX ст. розширення й зміцнення 
економічних та політ, зв'язків Зх. Європи з ін. 
регіонами спричинило посилене зацікавлення 
життям і культурою тих народів, з якими були такі 
контакти. Цим зумовлено розквіт екзотичної 
тематики: італ., ісп., поль.-лит., циганська тематика 
у франи. л-рі (Стендаль, П.Меріме, В.Гюґо). 
Середземноморського — в англ. (Дж.Ґ. Байрон), 
індіан. — в амер. (Ф.Купер). Тему тяжкої долі селян 
ізслов'ян. країн, які шукали заробітку в Америці, 
розробляли протягом півстоліття поль. 
письменники Ґ . Сенкевич (""По хліб", 1882 ),
А.Дигасіньський ("На загибель", 1 8 9 3 ), 
М.Конопнииька ( "Пан Бальиер у Бразилії", 1891-
1910), рос. письменник В.Короленко ("Без мови", 
1893), словак Й.Тайовський (зб. "Оповідання", 
1900), чес. письменник К.Чапек ("Гордубал", 
1933). іст. події, які були важливими для різних 
народів, спричиняються до виникнення тематично 
близьких тв. Так, широкий відгомін дістала не лише 
в поль., але й у дубровницькій л-рі Хотинська війна

1621 р., коли об'єднані сили поль. війська (32 000) 
та укр. козаків (42 000) розгромили під мурами 
Хотина тур. армію (150 000) разом з її союзником 
— татар, ордою* (57 000). Хотинська війна була 
сприйнята як ознака початку занепаду 
Оітоманської імперії. їй присвятили протягом 
1620-70 рр. мемуари та поет, твори численні поль. 
автори: М.Пашковський (1621), Я.Боровський 
(1622), Бартоломей Зиморович (1623), Я.Жабчииь, 
П.Напольський (1628), Христоф Збараський 
(1 6 3 9 , 1 6 5 0 ), Ян Рудомин (1 6 4 0 ), Семуель 
Твардовський. Найвіломіша поема Я.Потоцького 
" Хотинська війна" (1670). У Дубровнику події під 
мурами Хотина були оспівані І.Т.Монавісем — 
драма "Османшиия" (1631) та І.Гунлулічем — 
найвеличніше досягнення дубровнииької л-ри вірш, 
епопея "Ьсм ан" (1 6 2 1 -3 8 ). Голланд, славіст 
Т .Екман, зіставивши два найкращі тв. про 
Хотинську війну: "Осман" Гундуліча і "Хотинську 
війну" Потоиького, — дійшов висновку про 
величезну внутрішню їхню спорідненість.

ЕЙДОЛОПЧНИЙ (ІМАГОДОГІЧНИЙ) 
РІВЕНЬ. Компаративістичний підхід до образів- 
персонажів виявляє той факт, що подібні життєві 
ситуації породжували в фантаст.-пригодницьких 
казках різних народів подібні типи героїв, 
виникали своєрідні типол. ряди позитивних та 
негативних, реальних і фантаст, дійових осіб. 
Перша група — позитивны герої. Серед них 
виділяються два типол. ряди: високі герої, шо 
вчиняють богатирські подвиги, і низькі герої, уявні 
дурні. Пруга група —  казковы героїні. їх чотири 
типи: а) Пасивні чеснотні красуні, яких звичайно 
рятує гол. герой-богатир.; б) мудрі діви і мудрі 
жінки: активні героїні, що їм притаманні, крім 
чеснот та краси, мудрість, а часом і чарівна сила;
в) безневинно-утискувані дівчатка та дівчата (типу 
Попелюшки або сестрички Оленки): г) діви- 
войовниці. Третя група —  супротивники героя, 
втілення темних сил природи: змії (дракони)- 
люложерм, Кошей-смертоносеиь, відьми та ін. 
Четверта група — помічники героя, серед них 
уособлення сил природи: укр. Вернигора, 
Вернидуб, Крутий вітер; тварини-помічники або 
добрі чарівники. За функціями до помічників героя 
можна віднести образи-предмети, чарівні 
предмети: шапка-невидимка, чоботи-скороходи, 
килими-літаки, живуща-цілюша вола. Типол. 
подібні шереги героїв спостерігаємо й у л-рі. 
Наведемо кілька прикладів. У всіх лицарських 
романах виступає ідеальний лицар "без страху й 
докору". Подібні персонажі наявні в романт. іст. 
романах XIX ст.: Айвенго і Річарл Левине Серце у 
В .Скотта, Атос і д'Артаньян у трилогії О.Дюма- 
батька, пан Володиєвський у трилогії Г.Сенкевича, 
князь Сєрєбряний у романі О .К .Т олстого. 
Своєрідною антитезою цьому шерегові є шахраї: 
Тіль Уленшпігель, Ласарільо з Торм еса, 
Сімпліціссімус, Жіль Блаз, герої Т.Дж.Смоллета, 
Г.Філлінга, Ч.Ліккенса та нескінчена кількість 
подібних персонажів.

481



РЮМ ПОИВНЯЛЬНОГО ДОСЛІДЖЕННЯ

У вужчому аспекті можна зіставляти конкретні 
образи-персонажі й відтак вирішувати, який чинник 
пояснює подібність між ними. Ф ольклор, 
прикладом може бути наближеність гол. героїв рос. 
і пд.-слов'ян. героїчних епосів Іллі Муромия та 
Марка Кралевича (надто в болг. варіантах). З  літ. 
прикладів згадаймо, напр., Мізантропа з 
однойменної комедії Ж.-Б.Мольєра й Чаиького з 
комедії О.Грибоедова "Лихо через розум" або 
Онегіна й Печоріна. Ще конкретніше подібність 
образів-персонажів з різних тв. виявляється, якщо 
певний образ міфол., фольклор., іст. або літ. генези 
перенесено з одного тв. в ін. У кожному з них тв. 
літ. герой, зберігаючи своє ім'я, змінюється. Він 
начебто "той, але не той". Це —  т.зв. традиційні 
образи: Прометей, Антігона, Юда, Лон Жуан, 
Швейк та ін. Окр. випадок — ідейно-худож. 
розробка образів іст. осіб. Так, Петро І оспівувася 
як зразок державного діяча рос. і дубровницькими 
письменниками XVIII ст. (Ф .П рокопович, 
Г.Бужинський, А.Кантемір, М.Ломоносов; 
І.Градич, С. Русич), поза як боротьба Петра проти 
Туреччини викликала надію в пд. слов'ян на 
прийдешнє визволення. Іст. особи можуть 
трактуватися цілком протилежно, відповідно до іст. 
умов, най. приналежності та політ, поглядів 
письменників. Порівняємо трактування образу 
Петра І у "Мідному вершникові" Пушкіна, в поезії 
"Біля пам'ятника Петру І" Міцкевича та "Сні" 
Т.Шевченка.

СЮЖЕТНИЙ РІВЕНЬ. Подібність сюжетів і 
сюжетних мотивів має різні форми, шо викликані 
різними чинниками. 1. Подібні сюжети та сюжетні 
мотиви, шо виникають самостійно. Так, за 
В.М.Жирмунським, у міжнар. епосі самостійно 
складалися на певній соц.-культ. стадії розвитку такі 
мотиви біограф ії епіч. героя, як чудесне 
народження, швидке зростання, вибір коня, опис 
коня, здобуття богатирської зброї, побратимство 
тошо. 2. Сюжети та сюжетні мотиви спільної генези 
(міфол. мотиви в епіч. слов'ян, піснях, пд.-слов'ян, 
пісні про змійовича Вука та билина про Вопха 
Всеславича). 3. Літ. обробки міжнар. фольклор, 
сюжетів: а) без значних змін у сюжеті ("Спляча 
красуня" Ш.Перро-В.Жуковського); б) з наданням 
ін. най. колориту (байкарська традиція від Езопа 
до Глібова); в) з поглибленням чи зміною філос. та 
сой. проблематики. Напр., сер.-віч. нім. легенда 
про чарівного щуролова з Гаммельна в обробках
В.Дика, М.Цвєтаєвої, Буріана. 4. Звернення ло вже 
існуючого літ. сюжету. Запозичення та переробки 
літ. сю жетів здебільшого супровожлуються 
автор ськ ою  вказівкою  на джерело (див 
Запозичення, Переробка, Традиційні сюжети 
та образи)

РІВЕНЬ ХУДОЖНІХ ЗАСОБІВ. У тв., шо 
виникають за однакових умов або коли автори 
мають перед собою дуже наближені ідейно- 
тематичны завдання, близькість може перейти в 
подібність або тотожність худож.-стил. засобів.

Надзвичайно цікавий приклад наводив акал. 
М.Конрад. У сер.-віч. япон. і провансальській 
лицарській поезії майже дослівно збігалися 
образи й навіть худож.-стил. формули. Це 
відображало типол. однаковість сусп.-психол. 
стадії. Словенський учений Ф.Міклошич на вел 
матеріалі довів: система худож. засобів у слов'ян, 
епосі однакова. Широкі же родові розряди, спільні 
для нар. епосу взагалі. Ця однаковість пояснюється 
однаковістю людського мислення на сталі) 
творення епосу. Ін. випадок збігу худож. засобів 
спостерігаємо тоді, коли письменник, звертаючись 
до вже розроблюваної в л-рі тематики, застосовує 
випробувані відповідні цій тематиці худож. засоби. 
Так, використано традиції укр. нар. поезії, зокрема 
дум, у "Тарасі Бульбі". Наближення худож. засобів 
тв. до якогось першовзірия лежить в основі 
стидізацй

Ж АНРОЛОГІЧНИЙ (ГЕНОЛОҐІЧНИЙ) 
РІВЕНЬ. Плідними є зіставлення в галузі як 
фольклор., так і літ. жанрів. Такі зіставлення 
дозволяють зробити вагомі спостереження над 
інтернаціональністю, регіональністю та нац. 
своєрідністю. Деякі фольклор, жанри й жанр, 
різновиди існують у всіх народів: анекдоти, казки 
про тварин, чарівні казки, прислів'я, 
приповідки, загадки, любовні пісні тошо Ін 
жанри у багатьох народів забуті. Про їх наявність 
та властивості в минулому можна судити, лиш 
порівнявши релікти того чи ін. жанру з творчістю 
народів, що його зберегли. Так, нар. героїчний 
епос у Європі зберігся лише в росіян, пл. слов'ян 
та українців (у пізнішій ліро-епіч. формі). Зх.-європ. 
дослідники застосовують типол. зіставлення зі 
слов'ян, епосом для розуміння того, яким був нар. 
епос у Зх. Європі. Певні жанри властиві лише окр. 
етнічній Групі чи культ, регіону (зоні). Напр., колядки 
відомі лише народам балкано-слов'ян. зони. Ще одну 
групу являють жанри, шо властиві лише одному 
народу: укр. думи. Переважно такі жанри мають 
відповідники в творчості ін. народів. Білор. волочобн 
пісні — це начебто колядки, які перемандрувапиз 
Різдвяних свят на Великодні. Нарешті наявні 
фольклор, жанри, шо побутують у вузькому етнічному 
регіоні: коломийки, співанки, опрмшкпилиі 
пісні. При компаративістичному розгляді літ. 
феноменів, так само, як при розглядові фольклор, 
явищ стає очевидним, шо поряд із жанрами, які спі/ьн 
для всіх народів світу тепер або були поширені в уси 
л-рах у минулому, існують жанри, що специфічні для 
даного культ, регіону, зони або най. л-ри. піт. 
гавемди, думи, думки, ромаиегго, співомовки, 
усмішки, фрашкм, фіптики, бахоркм (своєрідна 
чес. комедія-казка, шо закорінена в традиції 
ярмаркового лялькового театру).

РІВЕНЬ ПОРІВНЯЛЬНОЇ ПЕР10ЛИЗАИЙ 
ЛІТЕРАТУР. Зіставлення історії нац. л-р доводить, 
шо крім періодизації, яка відбиває всесвітні 
закономірності літ. розвитку, існують важливі 
специфічні явища в зіставленій періодизації л-р.

4 8 2



РШ ЛГГЕРАГУРНИЙ

1) . Періоди, спільні для кількох л-р. Процес 
диференціації слов'ян, народів і мов відобразився 
в диференціації л-р. Тому л-ри, шо згодом 
сформувалися як най., раніше являли одну 
цілокупність. Приклади: ст.-слов'ян. писемність та 
літ. мова —  спільний набуток пд. і сх. (частково і 
зх.) слов'ян. Або ж пд.-слов'ян, епос, шо належить 
і сербам, і хорватам, і македонцям, і болгарам.

2) . Напрями та школи, шо охоплювали кілька 
л-р. Так, у XV ст. письменники т.зв. Пловдивської 
школи діяли не лише в Болгарії, але й на Русі, у 
Валахії та Молдові.

3) . Бувають періоди паралельного розвитку л- 
ри рідною мовою та мовою сусіднього народу. У 
XVI-XVti ст. укр. письменники вживають і укр., і 
поль. мови, а також латини. Пубровницькі поети 
пишуть і сербо-хорват., і італ. мовами. Lie питання, 
зокрема, ґрунтовно розглянув І.М.Голеніщев- 
Кутузов.

4) . Най. л-ри мають подібні періоди, коли 
близкість розвитку зумовлює пожвавлення літ.- 
культ. взаємин, шо своєю  чергою збільшує 
подібність історії таких л-р (чес.-поль. взаємини XV- 
XV! ст., зв'язки слов'ян, протестантів за часів 
Реформації, взаємини поль. і дуброви, л-р за доби 
гуманізму або л-р австр. слов'ян за часів Слов'ян, 
н&ц.-духов, відродження).

5 ) . Подібні періоди стають не зовсім 
синхронними або й асинхронними, якшо подібність 
іст. та літ. розвитку хронологічно порушується 
конкретними най. особливостями. Період 
Слов'янського відродження окр. народи, а 
відтак л-ри пройшли не цілком синхронно. Зсув 
Подібних літ. періодів у часі залежно від іст.-нац. 
обставин може бути навіть на кілька сторіч. Напр., 
у слов'ян, країнах: л-ра антифеодалного та нац. 
протесту, що ф ормувалася як єретична та 
реформаторська писемність, розквітає в Болгарії 
в X ст.; у Боснії —  в ХМ ст.; у Чехії — в XV ст.; у 
Польщі — в XV! ст. Отже, порівн. періодизація 
виявляє певні випереджування чи відставання 
одних л-р стосовно ін. Це відбиття закону 
нерівномірного сусп. розвитку окр. країн. У зв'язку 
з иим постають компаративістичні питання.: чому 
в певних конкретних випадках нац. л-ри 
синхронно переживали чи спільні, чи подібні, чи 
зовсім різні періоди. Чому, напр., у поль. д-рі XIX 
ст. переважав романтизм, а рос. л-рі —  реалізм.

6) . Широким типом порівн.-іст. дослідження є 
зіставлення двох чи кількох л-р певного періоду 
або й на всьому іст. шляху. В цій царині є певна 
кількість вартісних праць від розвідки поль. 
філолога А.Брюкнера Про російську літературу 
в нашому до неї стосунку сьогодні і триста років 
тому " (1910) до праць болг. акад. Е.Георгієва зі 
слов'ян, порівн. літ-знавства, досліджень Г.Вервеса 
з історії багатовіч. укр.-поль. літ. взаємин. При 
наявності багатьох сходжень та розходжень у 
порівнюваних л-рах такі дослідження однаково 
корисні для кращого розуміння історії даних л-р і 
для теор. розуміння історії світ. л-ри. Плідно 
порівняти напр., рос. і франц. л-ри XVH-XIX ст.

або укр. і чес. л-ри, надто, починаючи з доби 
Слов'ян, відродження, рум. л-ру із сусідніми — 
кількома чи однією —  слов'ян, л-рами. Подібні 
студії на основі критерію повторюваності дають 
величезний матеріал для розв'язання таких 
проблем, як закономірності виникання напрямів, 
піднесення або занепаду л-р. Порівн. періодизація 
най. л-р виявляє певні випередження або 
відставання одних л-р стосовно ін., унаочнює 
процес пришвидшеного розвитку літератур

Анато/тМ Волков

РШ  Л ІТЕРА ТУ РН И Й  — найбільш заг. 
категорія літ-знавства (мовою логіки 
"максимальний клас"), шо охоплює цілу низку 
менших за обсягом понять (види, жанри), типол. 
подібних за типом мовленнєвої організації та 
пізнавальної спрямованості на об'єкт, суб'єкт чи 
самий акт худож. висловлювання.

Традиційно розрізняють три Р.Л.: 1) епос 
(слово змальовує світ); 2) лірика (слово виражає 
стан того, хто говорить); 3) драма (слово відтворює 
процес спілкування).

Три Р.л. по суті відповідають трьом основним 
іпостасям людини в системі буття, яке можна 
споглядати, відчувати, або брати в ньому участь. 
Іноді аналогію потрійного родового поділу 
знаходять в лінгво-психол. категоріях особи та 
часу: епос — 'він і минулий', лірика — "я і 
теперішній", драма — "ти і майбутній".

На прикладі давньогрец. л-ри прийнято 
доводити, шо Р.л. історично виокремлюються з 
синкретичного хорового обрядового дійства в 
процесі розпаду духовної спільності первісного 
колективу: індивід, шо починає усвідомлювати 
власне "я", споглядає в епосі життя народу, 
прислухається в ліриці до внугр. переживань, а в 
драмі вступає в конфлікт з долею і веде діалог з 
хором (тобто "громадською думкою").

Вперше строгий наук, поділ на Р.л. здійснив 
Арістотель. Виходячи з міметичної концепції 
природи мист-ва, Арістотель розрізняв тв. за 
'трьома рисами: ...чим, шо і як наслідують " вони. 
Поділ за останньою рисою якраз і можна назвати 
родовим: "Наслідувати ... можна ... розповідаючи 
про події, як про шось стороннє (епос — О Б.) ... 
або від самого себе, не заміняючи себе іншим 
(лірика — О.Б.) ... і виводячи всіх зображуваних 
осіб у дії (драма —  О Б.)". Теорія Р.л. продовжує 
розвиватися в працях класицистів та просвітителів 
(Н.Буало, Г.Е./Іессінга ін.) і досягає апогею в нім. 
клас, естетиці: Г.Гегель, не тільки дав визначення 
кожного з трьох Р.л., але й представив їх у вигляді 
силогічної тріади: епос —- теза, лірика — антитеза, 
драма — синтез

Однак, незважаючи на очевидну зручність 
традиційної класифікації, результати розвитку л- 
ри за останні два століття не дозволяють цілком 
поділяти "арістотелівсько-гегелівські' погляди. Не 
кажучи вже про термінологічну плутанину (франи. 
"genre" означає якраз "рід", "вид"), відбувається 
взаємопроникнення родових властивостей,

483



РМ  ФОЛЬКЛОРНИЙ

внаслідок чого доводиться говорити про ліро-епіч. 
жанри, епіч. драму та ін. На думку Ю.Борєва, 
четвертим Р.л. має всі підстави вважатися сатира, 
а на думку Тіандера та В.Днєпрова — роман, 
оскільки він здатний вбирати в свою оповідну 
структуру ознаки трьох традиційних Р.л. Автор 
відомбі "Морфології мистецтва" М.Каган вважає, 
шо останнім часом виникли абсолютно нові Р.л.: 
кіно- та телесценарий і радіоп єса. О.Богданов 
визнає три Р.л.: епос, лірику, драму, але поряд з 
ними п'ять "суміжних" родів: лірико-вокальний, 
літ.-публіцистичний, драматургію, муз. та кіно­
драматургію.

Є й протилежні тенденції: від скорочення 
кількості Р.л. (визнаються тільки епіч. та драм.) до 
заперечення категорії Р.л. як нав'язаної естетиці 
догматичним раціоналізмом і непридатної для 
осягнення неповторних худож. феноменів 
(Б. Кроче).

Очевидно, одностайне вирішення проблеми 
поділу л-ри на роди, види, жанри взагалі 
неможливе: як через різнорідність принципів, шо 
протягом двох з половиною тисячоліть 
покладаються тими чи ін. вченими в основу 
класифікації, так і через іст. змінюваність змісту 
тих категорій і понять, стосовно яких, здавалося 
б, вже досягалась відносна єдність поглядів.

Олександр Бойченко

РШ  Ф О Л Ь К Л О Р Н И Й  —  найширша 
класифікаційна категорія фольклор, тв. Поняття 
родів — епосу, лірики, драми було перенесено з 
літ-знавства до фольклористики акад. 
О.Веселовським. Він створив теорію "первісного 
синкретизму" та диференціації поет, родів з 
хорічно-ігрової цілокупності. Прибічниками 
застосування категорії Р.ф. в суч. фольклористиці 
є ті вчені, шо розглядають фольклор як мист-во 
слова. їх погляд чітко сформулював В .Пропп. 
"Родові поняття епіки, лірики й драматики можуть 
бути прикладені до області фольклору". Ця думка 
зустрічає заперечення. Так, Д.Балашов уважає, т о  
поряд з епосом і лірикою, третім Р. у фольклорі є 
не драма, а обряд. Так чи інакше, епос, лірика й 
драма не охоплюють усю фольклор, жанролоґію. 
В цю тріаду не вкладається обрядовий фольклор, 
паремії та ін. малі жанри. Тому існують й ін. 
класифікації фольклор, жанрів.

У суч. фольклористиці категорію Р. інколи 
поширюють на муз. фольклор та деякі 
хореографічні явища (хороводи в супроводі співу).

Анатолій Белков

РОБШ ЗОНАДА— вельми поширена в європ. 
літ рах XVIH-XiX ст. трал, сюжетна структура, в 
основі якої лежить ситуація ізоляції людини (групи 
людей) на острові. Назва походить від імені героя 
роману Д.Д еф о "Робінзон Крузо" (1719). У 
подальшому термін Р. набуває ширшого значення 
і використовується у різноманітних галузях. 
Політекономи розуміють під ним взаємовідносини 
людини, знарядь праиі та природи у так би мовити

"чистому" вигляді, соціологи мають на увазі модель 
соп. структури, вільну від суперечностей реального 
світу, психологи — певну ситуацію, цікаву з погляду 
вивчення людської психіки, педагоги — можливість 
просто й дохідливо пояснити дітям різні аспекти 
співіснування людини та природи. В  буденному 
розумінні це є будь-яке відокремлення людини віл 
оточуючого її сусп-ва.

Особливий інтерес виявляє літ.-знавче 
розуміння терміну. Він утворений за допомогою 
поєднання власного імені з поширеним в європ 
мовах суфіксом -ала на зразок отономастичних 
найменувань типу "Іліада", "Генріада", "Лузіади 
Тобто маються на увазі епіч. тв., які описують низку 
пригод героїв. Однак Р. відрізняється від цих тв. 
тим, шо гол. ролю в ній грає не образ — персонаж, 
шо дав їй найменування, а ситуація, в якій він 
опинився. V подальшому слово "Робінзон(и)" стає 
прозивним та використовується для позначення 
будь-якого персонажу, який опинився в ситуації 
ізоляції.

Р. як літ. структура отримала назву у XVIII ст., 
однак вона має більш давнє коріння. По суті вона 
є одним з найдавніших архетипів людського буття. 
Мотив відокремленості людини (групи людей) від 
навколишнього світу наявний уже в бібл. переказах 
про Потоп та Іону, в ант. міфі про Філоктета та в 
"Одісеї" Гомера (полон героя на острові німфи 
Каліпсо). За пізнього Сер.-віччя ситуація острівної 
ізоляції виступає як епізод у нім. героїчному епосі 
"Кулруна" (Історія Хагена). V ширшому культ, 
контексті типол. близькі до Р. численні перекази 
про христ. відлюдників. В  араб, л-рі мотив ізоляції 
людини на острові присутній в тв. Ібн-Туфейля 
"Повість про Хайя ібн Якзана" (XII ст.), пізніше той 
же мотив з'являється у зб. "1 0 0 1  ніч" (̂ іандри 
Сінлбала). V XVII ст. острівна ізоляція стала 
складовою частиною сюжету романів 
Ґрасіана-і-Моралеса "Критикой" (1651-57) та 
Г.фон Ґріммельсгаузена "Симпліциссімус" (1669), 
або навіть обіймала весь сюжет, як у романі Г. 
Невіля "Острів Пайна" (1668). Пі тв. отримали в 
наук, л-рі назву "преробінзонал".

XVIII-XIX ст. називають "золотим віком" Р. 
Згідно з даними нім. бібліограф а Ульріха, 
наприкінці XIX сг. нараховувалось вже біля 700 
тв., так чи інакше пов'язаних з романом Дефо, його 
героєм та ситуацією, в якій він опинився. Лоба 
великих морських відкриттів зумовила інтерес 
європейців до подорожей та екзотичних країн, 
зокрема був добре відомий іст. факт -  
чотирирічне перебування на островах Хуан- 
Фернандес шотл. моряка А.Селькірка, шо стало 
поштовхом до написання роману Дефо. інакше 
кажучи, поява Р. була детермінована цілком 
певними couio-культ. обставинами й відповідала 
запитам читачів. Поряд з численними перекладам 
та адаптаціями роману Дефо з'являються нім., 
франи., швед., євр. та інші "най." робінзони(вХЖ 
ст. виходять у світ амер., поль. та рос. варіації). 
Однак більша частина цих тв. була лише слабким 
імітаціями кн. Дефо, або використовували ім'я

4 8 4



РОБІНЗОНАДА

"Робінзон" без зв'язку з тією специфічною 
ситуацією, в якій він опинився (т.зв. 
"псевдоробінзонади"). В той же час не можна не 
відмітити ті твори, які мали неабиякі ідейні та 
худож. якості та змагалися за популярністю з 
романом Д еф о. Це перш за все роман нім. 
письменника Й.Г.Шнабеля "Острів Фельзенбуря" 
(1731), насичений просвітницькою ідеєю станової 
рівності і сентиментальною чутливістю. Дуже 
відома була в 2-й пол. XV!!! ст. книга нім. педагога 
Кампе "Новий Робінзон" (1779). Письменник 
пристосував роман Дефо для дитячого читання, 
вклавши у нього дидактично-моральні сентенції та 
значно скоротивши текст. Чималу ролю в 
пристосуванні "Робінзона Крузо" до педагогічних 
цілей зіграв Ж .Ж .Руссо, який побачив у ньому 
вдалу ілюстрацію до своєї теорії про "природну 
людину" і прямо вказував на значення кн. Дефо 
для виховання дитини.

В XIX ст. робінзонівська тема в л-рі була 
блискуче продовжена швейи. педагогом І. Віссом. 
Його "Швейцарський Робінзон" (1812) належить 
до т .зв . "сімейних робінзонад", тобто на 
безлюдному острові опиняється ціла родина, яка 
цивілізує його. Книга Вісса мала величезний успіх 
у публіки та певний час навіть перевищувала за 
популярністю роман Дефо. У сер. століття дуже 
відомим був роман Р.Баллантайна "Кораловий 
острів" (1 8 5 8 ), який репрезентує "юнацьку 
робінзонаду": три англ, підлітки опиняються на 
самоті на кораловому рифі у Тихому океані. У 2- 
й пол. XIX ст. з серією Р. виступив Ж. Берн, який 
увів у трал, сюжетну структуру н ау к - 
популяризаторський зміст: ("Гектор Сервалах" 
(1877), "Таємничий острів"(1875), "Два роки 
канікул" (1888), "Друга батьківщина" (1900)), а 
також вже й пародіював її ("Школа Робінзонів" 
(1888)). У зв'язку з розвитком в XIX ст. ідей 
утопічного соціалізму робінзонівський сюжет 
використовувався інколи для побудови або 
дискредитації утопії ("Кратер" (1848) Ф. Купера, 
"Корабельна аварія" Джонатана" (1909) Ж . 
Верна).

В XX ст. Р. в трал, розумінні (самотність на 
острові та приборкання людиною природи) майже 
повністю переходить у розряд дитячого читання, 
тут слід лише відмітити своєрідний тип Р., де 
йдеться про людських істот, які виховувались 
тваринами ("М ауглі" Р.Кіплінга, "Тарзан" 
Е.Берроуза). Проте визначні письменники XX ст. 
досить часто використовують трад. сюжетну 
структуру для постановки важливих філос., соц.- 
політ., психолог, проблем. Так, Г.Гауптман у 
романі "Острів Великої Матері" (1924) сатирично 
переосмислює гол. засади зх. культури, Ж.Жіроду 
намагається описати психол. стан людини на самоті 
та водночас полемізує з романом Дефо ("Сюзанна 
і Тихий океан" (1921)), Б. Давреньов за допомогою 
робінзонівської ситуації змальовує трагізм 
революційної доби ("Сорок перший" (1924)), 
Р.Мерль у романі "Острів" (1962) та В.Годдінг у 
романі "Володар мух" ставлять цілу низку важливих

сой., політ., моральних проблем суч. світу. Цікавим 
прикладом літ. полеміки є роман франц. 
письменника М.Турньє "П'ятниця, або Кола 
Тихого океану " (1 9 6 7 ), в якому кн. Деф о 
трактується з позицій п с и х о а н а л ізу , 
екзистенціалізм у та структуралізм у  
Особливим випадком використання трал, 
сюжетної структури є т. зв. "атомні" робінзонади, 
автори яких намагаються змалювати жахливі 
наслідки ядерного конфлікту: "Мальвіль" (1972) 
Р.Мерля, "Остання пастораль" (1987) А. Адамовича 
та ін..

Слід відзначити неабияку пластичність 
робінзонівського сюжету, який дозволяє поставити 
в ньому важливі екзистенціальні проблеми. Це, 
перш за все, безперервна боротьба людини з 
природою, її приборкання та водночас єднання з 
нею. Це також відчуття власної самоцінності та 
власних можливостей людини, радість натхненної 
творч. праці. Це, почасти, спроба створення 
кращого світу, ніж той, шо був примусово чи 
навмисно покинутий, утопічна мрія про соц. устрій, 
де немає місця гнобленню, валам та злиденності. 
Виходячи з ідейно-тематичного принципу, можна 
виділити такі типи Р.: 1. Р.-утопії; 2. Пелагічна. 
Р.; 3. Наук.-популяризаторські Р ; 4. Психол. Р.;
5. Cou.-політ. Р.

Стосовно жанр, специфіки Р. слід відзначити, 
шо вона обов 'язково містить у собі авантюрний 
елемент, тобто в широкому розумінні Р. можна 
детермінувати як різновид авантюрного роману. 
В більш конкретному розумінні вона сполучає риси 
морського, екзотичного, психол,. ф іло с.- 
утопічного, наук.- фант, романів, роману 
подорожей, виховання та випробування. Р. була 
також одним з перших взірців роману для дітей та 
підлітків. Існує класифікація Р. в залежності віл віку, 
статі, кількості та най. приналежності "робінзонів", 
тобто жіночі, чоловічі, сімейні, дитячі, одиночні, 
групові, англ., франц., нім. Р. тошо. Цікавим є 
питання про хронотоп Р. Умови ізоляції можуть 
варіюватись: найчастіше це острів, але може бути 
ліс, пустеля, космічне тіло, гора, кратер (але не 
в'язниця). Час перебування в ізоляції також може 
мати досить широкі межі (від тижнів до років), але 
він повинен відповідати фізіо-психол. можливостям 
людини. Нарешті слід відзначити таку важливу 
ознаку Р., як її зв'язок з тв.-прототипом (найчастіше 
це "Робінзон Крузо" Дефо, але можуть бути і ін. 
загальновідомі Р., напр., "Швейцарський Робінзон" 
Вісса). Цей зв'язок може виявлятися на різних 
рівнях рецепції, найпоширенішою формою її є 
переклад. Роман Дефо перекладався багатьма 
мовами світу, однак і дотепер ці переклади не 
завжди довершені (існував довоєнний безіменний 
укр. переклад, який згодом редагували
В.Державін, О.Хатунцеаа, Ж.Крижевич).

Ремінісценція та автор вказівка мають на увазі 
згадування (авторське чи персонажу) в тексті тв. 
героя, сюжетної ситуації чи назви роману Дефо 
(напр. "Робінзон Кукурудзо" В .Н естайка). 
Адаптація — це деяке скорочення роману-

485



РОДИННО-ОБРЯДОВ! ГНСНІ

прототипу та спрощення його ідейної концепції 
(переповідання "Робінзона Крузо" для дітей К. 
Чуковського). Переробка дозволяє зміну цілого ряду 
параметрів роману-прототипу (ідейної концепції, 
частково сюжетної структури, місця та часу дії), але 
зберігає гол. персонажів — Робінзона та П'ятницю 
("Новий Робінзон" !. Кампе). Наслідування 
передбачає повну відмову від сюжетно-образної 
системи роману-прототипу, залишається лише 
ситуація ізоляції та автор, вказівки. Саме цей вид 
рецепції найчастіше називають Р. Серед наслідувань 
виділяють пародію ("Школа Робінзонів" Ж. Верна), 
літ. полеміку, коли концепції роману- прототипу 
протиставляється ін. погляд на проблему "людина 
на безлюдному острові" ("Сюзанна та Тихий океан" 
Ж. Жіроду) та дописування, в якому дається той чи 
інший варіант подальшои долі Робінзона Крузо 
("Нащадок Робінзона" А.Порі).

Засвоєння робінзонівської теми в укр. л-рі 
відбулося в XX ст. 1919 в Києві І. Фелів зробив 
переклад на укр. мову "Нового Робінзона" Кампе. 
У 1946 він же в співавторстві з В, Златопольием 
випускає в Аугсбурзі першу укр. робінзонаду — 
"Син України", в якій поєднуються факти укр. 
історії XVII ст. з перебуванням героя —  Миколи 
Наливайка — на відлюдному острові. В книзі 
Ф едіва і Златопольця відчутні досить вдалі 
запозичення з робінзонад Дефо, Кампе, Верна, 
вона просякнута духом відродження укр. нац. 
держави і призначена для підлітків.

Юрій Попов

РОДИННО ОБРЯДОВ! П!СМ — худож 
поет, цикл, шо супроводжує обрядові пісні, 
пов'язані із такими найважливішими родинними 
подіями як народження, створення сім'ї, смерть. 
Згодом до цього циклу приєднався обряд проводів 
у рекрути (див. Рекрутські пісні).

Якшо календарні обрядові дійства охоплювали 
все село і розгорталися за участю всіх його 
мешканців, то родинні виконувалися у вузькому 
родинному колі його членами. Сімейні зв'язки мали 
виключне значення, бо вел. патріархальні родини 
вели досить відокремлений спосіб життя та мали 
усталений характер побуту і звичаїв. Так, дитина, 
яка шойно з'явилася на світ, мала бути урочисто 
введена до складу такої родини. Родинно-побутові 
обряди відзначаються особливою ритуальністю, 
адже сім'я була основою побутових гараздів та 
продовження роду. Найважливіші події.у житті 
людини, як правило, супроводжувалися піснями, 
замон/іянмямм та голосіннями, містили магічно 
заклинальну символіку, метою якої було намагання 
відвернути дію злих сил. Як і календарно-обрядові 
пісні, більшість пісень родинно-побутового циклу 
відображають фантастичні уявлення та віру в 
чудодійну магічну силу слова та дії. Особливо 
насиченим супроводом пісень та примовлянь є 
весільний обряд, у якому кожен етап 
супроводжується виконанням пісень відповідного 
характеру: заклинальні, величальні, жартівливі, 
ритуальні, ліричні (див. Весільні пісні).

Позаяк сімейна обрядовість різних регіонів 
характеризується типол. близкістю, є певна 
функціональна подібність різнонаиіональних 
родинно-побутових пісень. Це стосується не лише 
сх.слов'янського, але і фольклору Сх. та Зх. 
Наза гал, наприклад, давньо інд. родинні обряди, 
у яких уявлення про світ, родові традиції та досвід 
попередніх поколінь увічнювалися у санскарах — 
обрядах, шо виконувалися на найрізноманітніших 
етапах життя людини, починаючи від зачаття і 
закінчуючи похороном. Яавньоінд. рел. родинно- 
побутовий обрядовий цикл визначаєтья особливою 
фіксованістю та детальністю і містить в собі 
різнобічні ритуали: повсякденні санскари, пов'язані 
із дрібними побутовими діями, санскари, шо 
забезпечують успішне зачаття, санскари, метою 
яких є народження хлопчика, ритуали, шо 
виконувалися при народженні дитини, санскари 
нарікання іменем, першого годування, санскари 
навчання (вивчення абетки, посв ята в учні, 
закінчення учнівства), весільні та похоронні 
ритуали. Ритуали жертвоприношення, які власне 
лежать в основі сімейних обрядів, утворювали 
замкнений цикл, пов'язаний із уявленням 
кругообігу кармічного переродження, 
супроводжувалися виконанням г і м н і в ,  наспівів, 
магічних формул та заклинань.

Наталя /їнхоманова

РОКОКО — (франц. rococo, від госаМе — 
дрібні, маленькі мушлі) — стид, течія в мист-ві та л- 
рі європ. країн XV!!! ст. Відобразила своєрідну 
еволюцію барочних традицій насамперед у Франції 
та !талії. Термін Р. спочатку вживався шодо 
архітектури та малярства, де винйк потяг до легкої, 
вишуканої, примхливої декоративності, до мяст­
ва більш інтимного, гедоністичного, яке відповідало 
б витонченим смакам людини, що уникає драм, 
конфліктів.

Раннім взірцем стилю Р. в образотворч. мист* 
ві є цілісний ансамбль інтер'єру готелю Субіз в 
Парижі (1 7 3 5 ), створений архітектором 
Ж.Бофраном (1667-1754), групою художників на 
чолі з Ф.Буше (1703-1770). Різьблені панелі, ліпні 
орнаменти, мальовничі панно, шо суцільним 
килимом устелюють стіни і плафони, контрастували 
з лешо стриманішою бароковою архітектурою 
фасаду, яка доповнювалася лише прикрасами у 
вигляді мушель (рокайдів). У різьбярстві 
розвивається вишукана асиметрія композиції, 
легкість ліній, кокетлива граційність рухів. В 
живописних прикрасах домінують пасторальні 
сюжети з галантними пастухами і манірними 
пастушками, чуттєві епізоди ант. міфології з 
особливо просвітленою у Буше палітрою. Його 
попередником був мадяр значно ширшого 
тематичного і формального діапазону А.Вапо 
(1 6 8 4 -1 7 2 1 ), автор широко відомих полотен 
"Паломництво на острів Кіферу" та "Свято 
кохання " (1 7 1 7 ). Прикладному мист-ву Р. 
притаманний блискучий розквіт кераміки 
(русанський фаянс, майсенська порцеляна),

486



РОКОКО

ювелірної справи (вироби батька й сина Жерменів), 
меблевого мист-ва (вироби Ж .Ф .О бен а, 
П.Бернара, Ш.Крассона у Франції, Т.Чіппендейла 
в Англії). Дані хулож. тенденції дістали поширення 
в оформленні багатьох палацових ансамблів країн 
Центр, та Сх. Європи. В Італії стиль Р. виник під 
впливом франц. малярства у творчості П.Лонги 
(1702-1785), який показав легковажний побут 
Венеції часів Гольдоні. В  Німеччині декоративне 
мист-во Р. знайшло своє втілення в інтер'єрах, 
створених архітектором Г.Кнобельсдорфом (1699- 
1753) в палацах Шарлоттенбурга (Берлін) і 
Потсдама (Сан-Сусі). В  австр. архітектурі елементи 
Р. проявились в палацових ансамблях Шьонбрунн 
та Бельведер (Відень), творіннях архітекторів 
Фішера фон Ерлаха (1656-1723), Гільдебрандта 
(1669-1745) і маляра Маульберча (1724-1796).

ідеологи Р. в музиці вважали мірилом оцінки 
муз твору аматорський слух. Музика розглядалась 
як джерело насолоди, як подоба вишуканої мови. 
Поліфонія поступалась місцем однозвуччю і 
хоровому унісонові (гомофонії). Помітне багате 
використання муз прикрас і допоміжних фігур 
(мелізми). Типові приклади Р. в музиці — 
клавесинні мініатюри Ф .Куперена (1668-1733) і 
Ж.Ф.Рамо (1683-1764), опера-балет "Галантна 
Європа" А.Кампри (1 6 6 0 -1 7 4 4 ) , "Вправи" 
Д.Скарлатті (1685-1757).

Форми Р. в Польші поширюються в сер. XVM 
ст. під впливом дрезденських архітекторів. До 
видатних пам'яток стилю належить палац в Радзині- 
Подляскі архітектора Я.Фонтана. В Росії форми 
Р. проявились головним чином в малярському 
оформленні інтер'єрів барокових палаців, 
збудованих В .В .Р астр елл і (1 7 0 0 -1 7 7 1 1  та
А.Рінальді (1 7 1 0 -1 7 9 4 )  в Санкт-Петербурзі. 
Царському селі, Петергофі та Оранієнбаумі. 
Майстрами тут були іноземні художники, шо 
працювали в Росії, — П.Ротарі (1707-1762), який 
створив "кабінет мод і грацій" у Вел. 
петергофському палаці; С.Тореллі (1712-1784) — 
автор плафона "Венера і грації" в Китайському 
палаці (Оранієнбаум). Нац. варіант стилю помітний 
в деяких пам'ятках архітектури України, головним 
чином в орнаментальному обрамленні фасадів та 
інтер'єрів. Такий, напр., величезний семиярусний 
іконостас П реображ енської церкви у Вел. 
Сорочиниях Полтавської області з чудовою 
декоративною різьбою, каскадом неповторних 
орнаментів, сповнених буйної фантазії. Ліпний 
рокайлевий орнамент часто використовував укр. 
майстер барокової архітектури ГГригорович- 
Барський (1 713 -1785 ), творець собору Різдва 
Богородиці в Козельці та надбрамної дзвіниці в 
Кирилівському монастирі.

На поч. XX ст. в нім. літ-знавстві термін Р. було 
джиго до л-ри, в якій згадані риси мист-ва отримали 
більш розгорнуте втілення., Р, в л-рі Франції 
найтіснішим чином пов'язано з салонною 
дворянською культурою. Біля її джерел стояли 
поети Гійом де Шольє (1639-1720) і Шарль-Опост 
Лафар (1644-1712). В їх іронічних посланнях

прославлялися сільська відлюдність, кохання і вино, 
лунали заклики до насолоди, до "відплиття на 
острів Кіферу" (відома картина Ватто). Життя 
уявлялось як весела "галантна вистава", вишуканий 
маскарад, прикрашений витонченими 
перифразами та неологізмами. З любовної ант. 
лірики (поезії Анакреонта, Тібулла, Овідія) Шольє 
і Лафар вибирали те, що було пройнято еротикою 
та гедонізмом. Граціозно-грайливий стиль Р. 
втілився в прозі, де часто до того ж витримувався 
"східний дух" розкоші, лінивої чуттєвості. Однак в 
рамках Р. створювались і сатир, картини життя 
дворянських салонів з легковажним 
моралізуванням (таким є "Омана серця й розуму" 
К.Кребійона, 1738). Тенденції Р. знаходять 
втілення в ліриці Е.Парні (1753 -1814 ), в якій 
помітне не тільки протиставлення просвітницького 
реалізму, але й зв'язок з ним. Видатні європ. 
просвітителі Вольтер, Л Лідро, К.Віланд звертались 
до куртуазних сюжетів Р., викриваючи "старі 
звичаї" ("Орлеанська діва" Вольтера, "Нескромний 
скарб" Дідро).

Риси Р. знайшли втілення в італ. поезії 
учасників літ. гуртка "Академія Аркадія" (з 1690). 
Анакреонтична лірика тут була представлена 
канцонами і канцонетами. Томазо Круделі (1703- 
1745), Паоло Роллі (1 6 8 7 -1 7 6 5 ) . В оперній 
драматургії П'єстро Метастазіо (1698-1782) етил, 
риси Р. поєднувались з героїчною тематикою. 
Бюргерський варіант стилю характерний для 
анакреонтичної тематики нім. лірика Ф.Гаґедорна 
(1708-1754) з її головною тезою: "Справжнє щастя 
не належить ніякому стану". В Польщі взірцем Р. в 
драматургії стали комедії Ф .Заболоцького 
"Марновірний" (1781) та "Сарматизм" (1785). 
Поєднання засад Р. і сентименталізму було 
характерним для т .зв . пулавського Р ., 
представники якого протиставляли канонам 
класицизму творчість стихійну, продиктовану 
серцем ("Про генія, смак, красномовство та 
переклад" М.Фіялковського, 1790). Серед поль. 
поетів в стилі Р. прославились Ю.Шимановський 
(1748-1801) та Ф.Князьнин (1750-1807), автори 
ідилій, пісень, драм пасторалей  
Основоположником "галантного" стилю в угор. 
поезії був Л.Амле (1703-1764), який барвисто 
описував принади холостяцького та тягар 
подружнього життя. Політ, залежність та 
роздробленість пд.-слов'ян, земель не сприяла 
розвиткові традицій європ. "галантної" л-ри. 
Окремі її прояви помітні у "Віршах кохання" та 
поемі "Зітхання Магдалини, яка кається" (1728) 
дубровницького поета Ї.Джурджевича (1657-1737). 
В Росії зі стилем Р. споріднена рання поезія 
О.Сумарокова (1717 -1777 ), який почав свою 
творчу діяльність з модних пісеньок на теми 
кохання, ідилій та склоґ Талановитим автором 
сентиментальних пісень був Ю.Нелединський- 
Мелецький (1 7 5 2 -1 8 2 9 ) . П оезією  Парні 
захоплювались К.Батюшков, О.Пушкін.

"Галантний" стиль епохи Р. знаходив 
застосування в пізніших худож. ретроспекціях і

487



РОМАН

стилізаціях в л-рі та мисі-в і ХІХ-ХХ ст. В поезії 
франи. символізму ні якості проявились в зб. віршів 
П .Верлена "Галантні свята" (1869). Перевага 
часткового нал загальним притягувала до епохи 
Р. франц. прозаїків бр. Ґонкурів, які створили цикл 
тв. про звичаї епохи Людовика XV ( Інтимні 
портрети" 1858; "Коханки Люловика XV", 1860). 
В рос. поезії "срібного" віку "галантний" світ XVI!I 
ст. приваблював М.Кузміна: зб. "Куранти кохання" 
та варіації на теми франц. аванпорно-психол. 
роману: "Пригоди Емем Лебефа" (1906). Елементи 
стилю Р. використовувались художниками європ. 
модерну кін. ХІХ-поч. XX ст. (О.Бьорлслі, Ф.Штук, 
Г.Клімт та ін.). Фр. режисер Антуан у цьому ж дусі 
поставив балет-комедію Ж.-Б.Мольєра та
П .Корнеля "П си хея". Зацікавлення ретро­
спекціями в стилі Р. було притаманне художникам 
"Світу мистецтва" О.Сомову, О.Бенуа, Є.Лансере, 
які воскрешали в малярстві, графіці та скульптурі 
чарівний і витончений світ дворянського побуту 
XVIII ст. Порівн. літ-знавству ше належить повніше 
вивчити низку проблем літ. Р. Серед них — аналіз 
нац. варіантів стилю, його зв'язки з бароко, 
сентименталізмом та європ. просвітництвом, пізні 
модифікації.

Микола Нефмдоа

РОМАН —  жанр епіч. орієнтації з настановою 
на вільну і розгорнуту сюжетну оповідь про 
екзистенціальні конфлікти людини. "Роман — 
термін, шо не піддається визначенню" (П.Декс). 
Його значення виводять від назви ром. мови 
(rom anus), тобто вульгаризованої латини 
(неолатини), якою в Сер.-віччі писалися простонар. 
твори і з якої згодом розвилися ром. мови. 
Англомов. літ-знавство фіксує два значення цього 
терміну: "romance" (фр. "roman"), маючи на увазі 
ант. та сер.-віч. Р., та "поиеГ (лат. nouellus — 
"новела" — від "novus" — новий), тобто суч. Р., а 
також розрізняє "story" —  правдиву чи вірогідну 
історію та "ломе/" — вигадану.

В багатьох словникових визначеннях Р. 
фігурує епітет "великий" (твір), в деяких 
називається навіть число слів, що складає Р. (біля 
50  тис ), проте така квантитативна ознака не є 
структурною, і крім цього, існують т.зв. "міні- 
романи" (напр., цикл "Маленьких романів" 
Е.Ветерма, або "Смерть — сестра моєї самотності" 
Г.Тарасюк). У літ-знавстві немає однозначного 
рішення проблеми ґенези європ. Р. Одні пов'язують 
його походження з пізньою античністю: напр., за 
Б.Грифцовим, Р. виникає з давньогрец. риторики, 
що втратила прагматичну функцію, зокрема, як 
вваж ає М .Томаш евська, особливу ролю у 
формуванні Р. відіграли такі риторичні вправи, як 
екфраза - опис явиша мистецтва чи природи —  і 
етопея —  опис душевного самопочуття ЛЮДИНИ; 

М.Бахтін виводить Р. з "нар. сміхової культури", 
яка орієнтована на "фамільяризаиію світу", і в 
цьому розумінні виключну вагу мала "Менн&юяа 
сатира", "лукіанівські діалоги" та ін. жанри, шо 
травестую ть нац. міфи; Е .Роде пояснює

виникнення Р. розкладанням давн. "високих " 
жанрів. Як перші Р. називають ґрец. романи з їх 
акцентованою увагою до особистих проблем 
людини: "Повість про кохання Херея і Каллірон" 
Харитона, "Ефеську повість, чи Габроком і Антія" 
Ксенофонта Ефеського, "Девкіпу і Клггофонта" 
Ахіла Татія, "Дафніса і Хлою" /Іонга, "Ефіопіку, 
чи Теагена і Хариклею" Геліодора, написані у ІІ-Ш 
ст. та ін. Ін. автори (Г.Гегель, В.Шкловський), 
вказуючи на попередників новоєвроп. Р 
"романизовані епопеї" М.М.Боярдо, Т .Тассо 
Аріосто, вважають, шо Р., який Гегель називй 
"сучасною буржуазною епопеєю", формується і 
кін. епохи Відродження з книги новел, шо об'єднай 
одним наскрізним персонажем, демонстративне 
демократичним за походженням і характером 
Першим зразком такого Р. був ісп. шахрайський 
анонімний Р. XVI ст. про знегоди і нещастя 
служника під назвою "Життя Дасарільо з Тормесу", 
який підштовхнув до появи своїх жанр, близнят в 
ін. наьь л-рах (напр., "Бідолашний мандрівник, або 
життєпис Джека Уільтона" анґл. письменника XV! 
ст. Т.Неша). Аналогічним чином структурувався Р. 
і на Сх. (напр., япон. Р., "Гендзі-моноґатарҐ 
Мурасакі Сікібу (ХП-ХШ ст.) та анонімний "Квіти 
сливи в золотій вазі, або Цзінь, пін, мей" (XVI ст ). 
Мозаїчна композиція, що характеризується 
об'єднанням окр. оповідань постаттю гол. героя 
чи оповідача, зустрічається і в XX  ст. (напр., 
"Гамлет, або довга ніч підходить до кінця'
A. Дьобліна). Треті (О.Веселовський,
B . Жирмунський, П.Декс) датують появу цього 
жанру ХІГХІІІ ст., маючи на увазі т.зв. "лицарські 
Р." на приватні теми ("Р. про Олександра", "Р. про 
Енея", "Р. про Трою", "Сказання про Тристана та 
Ізольду"; "Смерть Артура" Т.Мелорі, "Доенгрін"
В.Ешенбаха, Р. К.Труа, Г.Ауе). Проте професійне 
багатоголосся в питанні про походження Р 
резонує в одному: закономірність його появи і 
затвердження як "епосу приватного життя" 
(В.Кожінов) зумовлена іст. необхідністю 
деміфолоґізації колективної свідомості. Мабуть, 
найбільш показовим фактом цієї 
"модерністичності" Р. (М.Бахтін) є його періодична 
автопародія, яка при всій різноманітності її 
тактичних міркувань має єдину стратегічну мету - 
нагадати Р. його першородне значення (напр., 
"Дон Кіхот" М.Сервантеса пародіює лицарський 
Р., шо став епігонським, "Навіжений пастух' 
Ш.Сореля передражнює пасторальний Р., Дж. 
Фаулз пародіює багато романних моделей, 
зокрема, його "Маг" - "оккультний Р., "Подруга 
французького лейтенанта" - вікторіанський Р., 
"метастиль" (Вік.Єрофєєв) Р. "Піна днів" Б.Віана 
пародіює багато романних стилів і т.д. Одвічна 
схильність до руйнації ороговілих уявлень про 
життя пояснює постійне тяжіння Р. до традицій 
"низової" л-ри в її світоглядній, тематичній І СТИ/1 
змістовності. Це зумовлює принципову 
реалістичність Р., що досягає граничного розвитку 
в реаліст. Р. ХІХ-ХХ ст., який невипадково отримав 
назву "критичного" через його скептичне

488



РОМАН

ставлення по "об'єктивної видимості" і аналітичний 
інтерес ло зворотнього боку життя, до його 
різнохарактерних закономірностей. Показові для 
нього відкриття нов. тем. які пов'язані з 
натуральним" самопочуттям "маленької людини", 

нов. просторових реалій (вулиця, окоп, каторга, 
міське дно і т.п.), нов. мов. шарів (п р о за !зм и , 
діалектизм и, ж ар гон ізм и  тошо). тобто всього 
того, що можна назвати "підпіллям", "хронотопом 
кутка" в творчості О .Бальзака, Ч.Діккенса. 
ФДостоєвського, Е.ї^.Ремарка, Г.Фалладита ін. і 
що має має не тільки конкретно-іст., але й типол. 
значення в демократичному родоводі Р.

Проте "деструктивний" пафос Р. урівно­
важується його ж власним, антропоцентричним за 
характером, "міф ом", який експлікується 
насамперед в трьох, що мають структурне 
значення, образах - героя, автора і читача. На 
відміну від епосу, герой якого знаходиться в 
силовому полі тотальної єдності Всесвіту, шо 
гарантує йому бугтєву впевненість у собі і внугр. 
цілісність. Р. створює ін. героя, здатного як на 
відчуження від світ, порядку, так, можливо, і від 
самого себе (комплекс роздвоєності), героя, який 
характеризується, за словами Г.Лукача, 
"трансцендентальною безпритульністю" Це 
відцентроване тяжіння романного героя 
пояснюється його емансипованим інтересом, який 
містить у собі жанр, настанову на конфлікт із 
звичними формами життя, на злочин проти 
детермінованих природою і визначених історією 
правил існування. І, незважаючи на те, шо конфлікт 
розв'язується переважно протвереженням героя 
від ілюзій. Р. санкціонує його право на 
персоніфіковану долю, на "ідеологічну і мов. 
ініціативність" (Бахтін). Щоправда, конфліктність 
героя, хоча і є атрибуцією Р ., все ж в його "східній" 
модифікації несе, переважно, пасивістичний 
характер, не набуває фабульної експресії. Шо ж 
до образу автора, то в Р.. на відміну від епосу, він 
є "провідною конструкцією худож. цілого". Це 
пояснюється тим, шо в епосі, заснованому на 
колективній пам'яті, яка легенларизує минуле, 
автор принципово, як вважає ґ.ґачев, анонімний. 
В романі ж автор бере на себе роль суб'єкта 
пізнання і концептуалізації суч. йому дійсності, або 
"стихії незавершеного теперішнього" (Бахтін), і 
тому стає носієм ціннісних орієнтацій у світі, шо 
уповноважує його бути посередником між життям 
і читачем.

і, нарешті, про основну відмінність в 
змістовності образу реципієнта в епосі і Р. В епосі 
автор і слухач знаходяться в одному 
інформаційному, ціннісному та мовному 
(знаковому) полі, шо зумовлює унітарні відносини 
між ними. Тому можна стверджувати принципову 
відсутність проблеми реципієнта в худож. структурі 
власне епіч. тв. В Р. ж читачеві, по-перше, 
необхідно виконати обов'язкову умову сприйняття 
- перебороти знакову межу - текст, шо розділяє 
його і автора з тим, шоб відтворити худож. 
реальність тв. Це вимагає від читача ініціативного

зусилля. По-друге, і це головне, конпептуальність 
Р. пов'язана з автор, розумінням життя, а тому 
потребує обговорення. Читач повинен володіти, 
як і автор, персоніфікованим баченням дійсності з 
тим, шоб вступити з автором у відносини 
діалогічного партнерства. В  цьому плані однією з 
основних проблем вивчення Р. є проблема його 
функціювання в світі, тим важливіша, шо Р. ніколи 
не заловільнявся долею власне літ. жанру, став по 
суті універсальною формою самосвідомості 
людини, особливо в XX ст. Це зумовлює стійкий 
інтерес до Р. літ-знавиів, починаючи з епохи 
бароко, коли почала свідомо розроблятися теорія 
цього жанру (П.Юе, 1630-1721) і коли закріпився 
сам термін Р. Проте синтетичного вчення, шо 
об'єднує різноманітні і різнохарактерні аспекти Р. 
як худож. цілого в їх ставленні і розвитку немає, 
що пояснюється принциповою відкритістю його як 
в тематиці, так і в поетиці.

Р. постійно підживлюється як поза-, так і власне 
худож. реаліями людського досвіду. Особливе 
значення має трансформація світ, культури в 
традиційні мотиви, сю ж ети  та о б р ази  Р що 
засвоює різні писемні та усні жанри, створюючи 
свої різновиди або включаючи їх як локальний 
складник структури: ж и т іє , щ оден н и к, лист, 
проповідь, сповідь, документ і т.п. Напр., 
епістолярні Р. де Сала "Аліна і Валькур", Ш.Дакло 
"Небезпечні зв'язки", С.Річарлсона Памела", 

Ф Д о сто євськ о го  "Білні люди, Т .Уайлдера 
"Березневі іди ", Г.Розендорфера "Листи в Давній 
Китай", Ю.Давидова "'Солом'яна сторожка (Дві 
зв'язки листів)" і т.д.; сповідальні Р. "Сповідь сина 
віку" А.де М юссе, "Сповідь безумця" 
А.Стріндберга, "Старик" Ю.Тріфонова тошо, Р - 
щоденники: "Рукопис, знайдений у С арагосі" 
Я.Потоцького. "Еліксири Сатани" Е.Т.А.Гофмана, 
"Посмертні записки Піквікського клубу"
Ч.Діккенса, "Записки л'Аршіака" Д .Гросмана, 
"Циніки" А.Марієнгофа, "Записки кирпатого 
Мефістофеля" В.Винниченка, "Море, море...'
A . Мердок, "П одорож дилетантів. З записок 
відставного поручика Амірана Амілахварі 
Б.Окуджави, "Записки честолюбної людини' 
С.Єсіна і т.д.; використання стилю документа в 
"Червоній кімнаті" А.Стріндберга. в Труповому 

портреті з дамою" Г.Белля, в "Справі л'Артеза" 
Г.Носсака, в "Не здригнуся " Т.Капоте, в Р.
O . Солженіиина, в "Рятуванні загиблих.. .
B . Крупіна (Р.-заповіт з епіграфом, шо емітує зразок 
юридичного заповіту ) І Т .Д . :  Р.-дослідження: 
"Політичний процес. Достоєвський та сучасники: 

життя в документах" І.Волгіна і т.д.
По-третє, Р. використовує стилістику ін. літ. 

родів і жанрів, включаючи й фольклорні. Напр.,
P. -поеми Д.Г.Доуренса, М.Бютора; Р. в діалогах 
Д.Дідро "Жак-фаталіст", "Жінки на березі Рейну' 
Г.Бьолля з автор, підзаголовком Р. в діалогах та 
монологах"; Р.-трагедії Достоєвського (Д.Гросман), 
вплив раліоп'єс Бьолля на його ж Р .; лір. структура 
Р. "Рене" Ф.Шатобріана, К.Гамсуна Голод". 
"Доктор Живаго" Б .Пастернака і т.д.; Р.-памфлет

489



РОМАН

А Ф ранса Острів пінгвінів; Р -анекдот 
В .Войновича "Життя та надзвичайні пригоди 
солдата Івана Ч онкінаР.-казка А.Кіма "Білка 
Р -есе Д .М ережковського "Ісус Невідомий ", 
Т.Манна "Йосип та його брати " (підзаголовок до 
1-ї ч. тетралогії - "Фантастичне есе ), /Іьва 
Гінзбурга "Розбилося лише моє серпе... "; Р. у 
віршах (та віршований Р.) і т.д. При цьому не можна 
не враховувати зворотній зв'язок Р. з драмою та 
лірикою.

По-четверте, Р. освоює структурні принципи 
інших видів мист-ва (кіномонтаж, генетично 
зв язаний з книгою новел" Відродження, в Р. Дос 
П ассоса, О .Гакслі, і .Во та ін.; Р.-симф онії 
А .Белого, симфонізм Р. Т.М анна, Р.-дж аз 
Р Олдінгтона Смерть героя" і Ф.Фіцджеральда 
"Великий ґетсб і, музична побудова 
"Контрапункту" О .Гакслі. Ж ана-Крістофа" 
Р Роллана. сонатна форма Р. А.Карпентьєра 
Великий концерт" і т.д.

Всі ні факти свідчать про теор. труднощі 
ідентифікації Р. як жанру, тим більш, шо, з од. боку, 
саме поняття жанру "змішується' (Ю.Тинянов), а з 
другого. - його тематичний діапазон виявляється 
необмеженим: історичний (В.Скотт, М.Загоскін, 
П.Куліш, Старицький, Г.Сенкевич. Б.П рус, 
А ірасек. Д.Вазов, С Моем та ін ); сімейний ( "Пани 
Головльови М .Салтикова-Щ елріна, "Ругон- 
Маккари" Е.Золя, "Будденброки" Т.Манна, 
Хроніка Паскьє' Ж.Дюамеля. "Сім'я Тібо" Р. дю 

Гара, 'Про героїв та могили" Е.Сабато. Сім'я 
Мушкат ' І.Башевіс-Зінгера, Р. В.Фолкнера та ін ); 
утопічний ( "Нова Атлантида" Ф .Бекона, Сонячна 
машина В.Винниченка та ін ); " пролетарський" 
(М Горький, А.Сіллітоу, Д.Конрой. А.Райт та ін ); 
політ. (Е.Троллоп, Г.Грін та ін.) і т.д.

Таким трудомістким є і визначення типол. 
варіантів Р . і систематизація його жанр, різновидів, 
хоча наука про л-ру і виробила багато як 
позахудож., так і структурних параметрів обліку і 
осмислення модифікацій Р., який є об'єктом 
дослідження різних з методологічного погляду шкіл , 
соціологічної, психоаналітичної, семіотичної, 
неориторичної. міфол., структуралістської, 
герменевтичної та ін.

У сф ері поетики Р. розрізняють; 
концентричний' тип сюжету, зосередженого на 

долі героя, і хронологічний (А.Есалнек); Р. "епічний 
і новелістичний" (Б.Н ічев). тобто одно- 
персонажний: Р. без підтексту і з підтекстом 
(Р.К.Гамсуна, Е.Гемінгвея. Е.-М.Ремарка та ін.); 
Р. автор, "голосу" і поліфоніч. ( "Герой нашого 
часу" М.Лєрмонтова. Р. Ф.Достоєвського. "Шум і 
шал" В.Фолкнера, "Колекціонер" Д.Фаулзата ін.)-. 
Р.. т о  характеризується фабульною завереністю і 

відкритий" (" Євгеній Онєгін" О.Пушкіна, Р. 
Т .Вулфа та ін.)-. алегоричний Р. ( "Шлях паломника " 
Дж.Беньяна. "Критикон " Б.Грасіана. твори Кобо 
Абе. Собор" О.Гончара та ін.); P.-притча ( "Замок" 
Ф .Кафки, Котлован" А.Платонова, Гра в бісер " 
Г .Г е ссе , Шпиль" В. Голдінга, "П лаха"
Ч.Айтматова та ін.); Р. "таємниць" ("Мельмот-

блукач" Ч.Метьюріна, Р Радкліф. Крихітка 
Дорріт " Ч.Діккенса, "Татарська пустеля "Д.Буццаті 
та ін ); Р.-фантасмагорія ("Велике безумство 
О.Васинського, "Палісандрів" Саші Соколова та 
ін ); сатир. Р. "Пригоди бравого вояка Швейка" 
Я .Гашека, "Р. оранки та війни" В.Ванчури, 
"Дванадцять стільців" і "Золоте теля" Нльфа та 

В .П етр ова, Р І .Во. М .Спарк. "Життя та 
надзвичайні пригоди солдата Івана Чонкіна" 
В .Войновича та ін ); Р. "ідеї " (Ф.Достоєвський. 
Т.Манн, Г.Гессе та ін.) і Р. факту" ("Фабіан" 
Е.Кестнера); готичний ром ан ("Сент-Деон" і 
"Флітвуд" У.Голвіна, "Капітан Фракасс" Т.Готьє, 
"Північ" Ж.Гріна та ін ); Р. реаліст, і romance 
(стилізований, за класифікацією Н.Фрая); напр., 
"Березневі іди" Т.Уйалдера. " Ім'я троянди" У.Еко 
та ін.; міфол. Р. ("Чарівна гора" Т.Манна, 
"Кентавр" Дж.Апдайка, "Сто років самотності" 
Г.Гарсія Маркеса, "Залізний театр " О.Чілалзе, 
"Плаха" Ч.Айтматова та ін ): Р з "подвійною 
оптикою" сприйняття героєм дійсності 
( "Полювання на байбаків" У.Бехера, "Коротке 
життя" Х.Онетті та ін.) і т.д

Продуктивну, що базується на характері 
сюжету, класифікацію романних жанрів 
запропонував М.Бахтін. розрізняючи: Р. мандрів 
("Золотий осел" Апулея, Жіль Б лаз" А.Десажа, 

Життя і надзвичайні та дивовижні пригоди 
Робінзона К р у зо ..." Д .Д еф о та ін ), Р. 
випробування (греи. Р . Р. [.Тургенева, О .Бальзака. 
Ф .Стендаля, Ф.Достоєвського, Е.Золя, Т . Манна та 
ін ), біографічний Р. ( Том Джонс, знайда' 
Г.Філдінга, "Пушкін", "Кюхля" Ю Тинянова.
" Життя пана де Мольєра" М.Булгакова, "Ромен 
Роллан" С .Ц вейга та ін ); Р. виховання 
("Парцифаль" В .Еш енбаха, Гаргантюа і 
П антаґрюель" Ф .Рабле, "Сімпліпіссімус" 
Х.Гріммельсгаузена. "Телемак Ф.Фенелона, 
"Еміль, або про виховання " Ж .Ж  Руссо, "Роки 
навчання Вільгельма М ейстера" Й.В.Гьоте, 
"Зелений Генріх" Г Келлера, "Дитинство ". 
"Отроцтво", "Юність" Д Толстого, Виховання 
почуттів' Г .Ф лобера, "Звичайна історія"
O. Гончарова, Будденброки " Т.Манна. " Поглянь 
на дім свій, янголе" Т .Вулфа та ін ), готичний Р.
( "Замок Оранто" Г.Уолпола та ін ).

Проте в цілому "стерильних" (як в 
тематичному, так і в стильовому відношенні) жанрів
P. не існує. Надто це стосується Р . які мають 

ключове" значення для л-ри. Напр.. в творах
Ф.Достоєвського дифундують всі основні жанр 
різновиди Р Не піддаються жанр, визначенню Р 
К.Воннегута, трилогія Дж.Толкієна "Володар 
перстенів" і т.д. Тому можна говорити лише про 
жанр, домінанту, жанр, мотив, жанр, фокус і т.п. 
того чи ін. Р.

Враховується при визначенні жанр, модусу Р. 
і його прагматичний аспект, функціональна 
настанова на читача. Так, існує "розважальний" 
Р. (" чорний", лорожний", Р. плаща та шпаги "і 
т.п.) і філософський (ширше - інтелектуальний) Р. 
("Російські ночі" В.Одоєвського, Російський

490



РОМАН

ліс" /1.Леонова. "Важкі сни" Ф .Сологуба, Р. 
Ф.Достоєвського, Т.Манна, Ж.-П.Сартра, А.Камю.
А.Мердок та ін.); Р-дізнання" ("Доктор Фаустус' 
Т. Манна. Гамлет, або довга ніч доходить до кінця"
A. Дьобліна та ін.) і Р.-попередження ("Біси" 
Ф .Д остоєвського, "Війна з саламандрами" 
К.Чапека), в тому числі Р.-антиутопія ( Ми* 
Є Замятіна, О дивний світ" О .Х акслі, 
"Запрошення на страту" В .Набокова, "Котлован" 
Платонова. '451  за Фаренгейтом" Р.Бредбері, 
"1984" Дж. Оруелла та ін.) і т.л.

До жанротвірних чинників Р. відноситься і 
циклізація, що представлена у світ, л-рі різними 
типами проблемно-тематичної, композиції і 
архітектонічного об'єднання тв.: Р., що складається 
з кількох "мал. епіч. форм" (напр.. "Герой нашого 
часу" М.Дєрмонтива, Р. в новелах Ю.Яновського 
Вершники", і.Бабеля Конармія", "Тронка"

O. Гончара, "Спіраль" Г.Носсака та ін.): Р., шо 
об'єднані в дилогію ("Юні роки короля Генріха IV" 
та "Зрілі роки короля Генріха IV" Г. Манна), 
трилогію "М істо", "Сільце", "О собняк"
B. Фолкнера, "Перші радоші". Надзвичайне літо", 
Вогнише" К.Федіна, "З дюбові до ближнього.

"Ніхто як бог". "Без честі" Дж.Кері), тетралогію 
("Четвероєвангеліє" Е.Золя, шо містить у собі 
Плодовитість", П рацю", Істи н у", 
Справедливість"), серію Р. ("Життя і пригоди 

Салавена' Ж.Дюамеля, напр ). Інколи вел. романні 
цикли розглядають як Р.-епопею.

Жанр відтінок Р. часто надають автор, 
визначення. Так, напр., М.Горький позначив 
"Життя Клима Самгіна повістю, В.Теккерей 
Ярмарок марнославства ' - Р. без героя ", Шолом- 

Алейхем Сандера Бланка і його сімейку" - "Р. без 
Р ", А.Бітов "Віллітаючого Монахова" Р -  
пунктиром", Д.Леонов 'Піраміду' - "Р.-марою". 
ФТоренштейн "Псалом" - Р.-роздумом про 
чотири кари господніх" і т.д).

Виявленню жанр, специфіки Р. сприяє і 
іиполоґізаиія Його за певними параметрами. По- 
перше, умовне взаємонакладання романів одного 
автора виявляє їх системні якості (так, говорять 
про "вальтерскоттівський", бальзаківський", 
"тургенєвський", "фолкнерівський" і т.д. Р).

Аналогічним чином, по-друге, виводиться 
системне поняття нац. Р. взагалі або окр. іст. 
періоду, хоча Р. і належить до ряду 
космополітичних жанрів (напр., англ. Р. 
вікторіанськоі доби. укр. Р. XIX ст.). регіональний
P. (напр.. зх-європ. Р., латиноамер. Р ).

По-третє,підлягають зведенню до типол. 
знаменника романи, що належать до певного літ. 
напряму, школи і т.п. (ширше літ. традиції) 
Напр.. преціозний Р. ("Евфуес. або Анатомія 
дотепності" Дж.Лілі. "Розалінда, золота спадщина 
Евфуеса" (з пасторальним відтінком) Г.Лоджа - 
анґл. письм. XVI-XVH ст.), натуралістичний Р. 
("Славне ремесло" Т.Делоні, Р.Е.Золя, "Санін 
М.Ариибашева, "Мужики" В.Реймонта та ін.) 
екзисгенціалістський Р. (Ж .-П.Сартр, А.Камю. 
Г.Носссакта ін.), руссоістський Р. (руссоїзм) і т.д.

По-четверте, можливе групування Р. за їх 
функціональним взаємозв'язком в контексті літ. 
пронесу. Показовим прикладом може бути рос. 
т.зв. 'антиніпліотмчний" Р. сер. МИ!іуЛОГО ст.. який 
вступив в полемічний діалог з Р. М.Чернишевського 
"Щоробити?" ( Нікуди" М.Лєскова, "Збаламучене 
море О.Писемського. "Біси' Ф.Достоєвського та 
ін.).

Системний набір перелічених (можливо і ін.) 
жанрових ознак Р . є підставою для створення його 
історії, для конспективного переказу якої 
підкреслимо лише "ключові" та "прем'єрні" явища 
цього жанру.

Окрім грец. і лицарського протороманів 
першим зразком власне європ. Р. Нового часу став 
авантюрно-шахрайський Р ., представлений 
переважно в ісп. і франц. л-рах. Він 
характеризується екстенсивним типом сюжетної 
оповіді. Після "Ласарільо з Тормесу" та Історії 
Жиля Блаза із Сантільєни" А.Лесажа цей жанр 
продовжився в тв-сті Г.Ф ілдінга, Д .Д еф о, 
Т.См оллета, Вольтера, тобто письменників 
просвітницької орієнтації, аж до XX ст. ("Пригоди 
Оджи Марча" С.Беллоу, Нові пригоди Ласарільо 
з Тормесу" К.Х.Сели). Виняткове значення мав Р 
екстенсивного типу Д.Дефо "Робінзон Крузо' 
(1719), який відкрив нов., буржуазний, хронотоп 
світ, історії і явив образ нов. Адама, буржуазного 
ентузіаста. Прообразом психол. Р. (ширше - 
інтенсивного) за характером сюжету прийнято 
вважати "Принцесу Клевську" М. де Лафайєт. шо 
з'явилася в кінні епохи класицизму (1678), який 
ставився до Р. з аристократичного зверхністю. Але. 
безумовно, психол. за структурою, написаними в 
монологічний формі, є Історія кавалера де Гріє і 
Манон Леско" А.Прево (вид. 1731) та "Адольф " 
Б.Констана (вид. 1815), який іноді іменують лір. 
поемою в прозі. До інтенсивного типу належить і 
сентименталістський Р., що представлений іменами 
Д.Стерна ("Сентиментальна подорож "), 
Ж .Ж .Руссо ("Нова Елоїза"), Шодерло де Лакло 
("Небезпечні зв'язки "), С.Річардсона ("Клариса". 
"П амела") та ін., для чиїх тв. характерний 
концентричний тип сюжету. В епоху романтизму 
розвивається переважно іст. Р. (В.Скотт. В.Гюго,
A. де Віньї та ін ), шо пояснюється світоглядним 
інтересом романтиків до антибуржуазного 
хронотопу. Реаліст. Р., кульмінаційним моментом 
зрілості якого є друга пол. XIX ст.. синтезував 
багато тематичних і етил, тенденцій попередніх 
жанр, модифікацій Р. (В.Теккерей. Ч.Діккенс.
O . Бальзак, Ф .Стендаль. Г.Флобер. І Тургенев. 
Л.Толстой, Ф.Достоєвський, П.Мирний та ін ).

В  XX ст. основні тенденції розвитку Р 
типологізуються; з од. боку, йде його монумента- 
дізація, яка наближає його до Р.-епопеї (М.Ауезов. 
Ж .Амаду, Т .Вулф . Д .Голсуорсі, О .Гончар, 
М.Горький, Я.Івашкевич, Д.Дімов. Т.Драйзер, 
Х.Лакснесс. В.Лапис, Т. і Г.Манни, Ж.Морин.
P . Музіль. Р.Роллан. М.Садовяну. М.Стельмах.
Ч .П .Сноу. Р .Тагор, О .М .Толстой. А.Упіт.
B . Фолкнер. М.Шолохов. В.Шевчук та ін ). а з ін..

491



РОМАН ВИХОВАННЯ

боку, йде його леепізація аж до появи антироману 
(напр., франи. "новий роман" (А.Роб-Грійє, Наталі 
Саррот, К.Сімон, М.Бютор), т о  народився, на 
погляд О.Крохмельнічану, з інтелектуальної 
рефлексії з приводу самого процесу романної 
оповіді, хоча у певному розумінні можна 
причислити до нього ряду "антироманів ' і 
попередніх "Дон Кіхота" М .С ервантеса, 
Трістрама Шенлі" А.Стерна, епістолярний Р. в 

цілому тошо.
Деепізаиія Р. проявляється у відсутності 

ф абульної заверш еності. у свідомій 
фрагментарності (напр.. Обличчя Жар-птиці. 
Уривки незакінченого антироману" А.Кторової), 
в потоці свідомості (Г. Стайн, В .Вулф. М.Пруст, 
Д .Джойс, В .Ф олкнер, Саша С околов, 
Є.Паш ковський та ін.). успадкованому від 

внутрішнього монологу" психол. Р. попередніх 
епох, у "грайливому" характері оповіді, який 
привів до безпосереднього оформлення в такій 
оригінальній жанр, формі, як "P .-гра" (напр., 
Стань Сталевим Шуром" Г.Гаррісона) і т.д. інакше 

кажучи, "відцентровий" тип Р. XJX ст. змінюється 
на доцентровий" (Д.Затонський).

На відміну від Р. ХЇХ ст., який можна назвати 
Р. героя", в XX ст. він стає Р. "автора" (аналогічні 
процеси спостерігаються і в ін. видах мист-ва. 
напр., в театральному, де розрізняють "театр 
актора" і "театр режисера"). Це пов'язано з тим, 
шо романний герой ХЇХ ст. брав на себе 
відповідальність за перетворення світу, а в Р. XX 
ст.. шо констатував поразку людини, її капітуляцію 
перед дійсністю. її тоталізаиію, перетворення в 

людину без властивостей" (одноіменний Р. 
Р Музіля). функція життєтворення переходить до 
автора. Це пояснює, зокрема, появу антигероя в 
суч. л-рі ("П роц ес" Ф .Кафки. "Н азву себе 
Гантенбайн" М.Фріша, "Дюдина-коробка" Кобо 
Абе і т.д ). генетично пов'язаного насамперед з 
образом маленької людини" в л-рі ХЇХ 
ст Демонстративна деміургічність автора 
підтверджується, зокрема, введенням "персонажа- 
письменника , творча рефлексія якого надає 
творові "усвідомлення літературності" (Д.Бак), яка 
на відміну від попередньої л-ри (напр., Євгеній 
Онєгін" О.Пушкіна) має неспорадичний характер 
( Злодій" Л .Л еонова, "Контрапункт" Гакслі, 
Фальшивомонетники" А.Жіла, "Колискова для 

кішки" К.Воннегута. "Якшо одного разу зимової 
ночі..." Ї.Кальвіно. Р. Бітова та ін.). Найбільш 
репрезентативним фактом оголення цього 
прийому є "текст у тексті", зокрема. "Р. в Р." в 
"Майстері і Марґариті" М.Булгакова, в "Дарі"
В .Набокова та ін.

П ідкреслена літературність Р XX ст. 
проявляється і в тому, що об'єктом його рефлексії 
стає світ, культура, тобто вторинна у порівнянні з 
буттям реальність. Вона набуває значення 
колективного міфу, який потребує або корекції, або 
деструктивного очуження. або перевілтворювання. 
Тому цитування, а л ю з ія , трансфомація 
традиційних сюжетів, образів та ін. звичні

формули відношення до попереднього худож. 
досвіду набувають ін. світоглядного сенсу Шодо 
цього, показовим є зіставлення клас., 
модерністського та постмооерністського Р

Якшо перший вододів гносеодогічного 
ініціативою, яка була направлена на виявлення 
усталеного світу, шо був закодований в минулій 
культурі, то модерністський Р. з його сумнівом щодо 
трал, моделі світоупорялкування та прийняттям 
парадигми хаосу як онтологічного регулятора 
життя, ознакою якого, є'абсурдне існування 
людини, став демонтувати цілісний світообраз, 
структурований у культурі, та експресіонізувати 
яку-небудь з його іпостасей (насамперед, 
хронотопічну - Ф .Кафка, Д.Джойс, В .Пруст та ін.) 
Це пояснює масоване використання гіперболи, 
фантастики гротеску травестування, іронн та 
ін. прийомів для створення ефекту напруги у 
худож. світообразі. Звичайно, подібного 
експериментування не цурався і клас. Р., але при 
цьому цілісний образ світу залишався внутр. 
нормою худож. мислення, вихованого пам'ятю 
попередньої культури.

На відміну від модерністського Р.. який 
діагностично відповідає змістові суч. історії' 
(А.Франс) і для якого трал, культура є актуальним 
об'єктом рефлексії, постмодерністський зберігає і 
до тої, і до ін. дистанційне відношення, яке 
дозволяє вести з ним аранжовану гру, насамперед, 
іронічну, шо свідчить про опосередковане 
визнання культури і що надає всякому тв. очевидної 
текстуальності(Д.Барнс. Вен.Єрофєєв. П Зюскінд, 
У.Еко, Ю.Анлрухович та ін).

Всі ці стильові засоби, а також біографізм, 
тенденційність, ліризм тошо являють собою 
виражені варіації есеїзованого худож. мислення 
(М.Епштейн), суть якого полягає в необмеженій 
експансії автор, присутності в худож. дійсності 
твору. Якшо Г .Ф лобер  прагнув до повної 
самоліквідації автора з Р. ("Мадам Боварі ), то в 
XX ст., навпаки, автор стає гол. героєм Р. Есеізапія 
спостерігалася і в попередніх епохах розвитку 
романного жанру, але саме в XX ст. вона набула 
значення його стильової домінанти (М. Унамуно, 
Е.Канетп, А.Камю, А.Мальро, Я.Кавабата, К.Абе. 
М.Пруст, Д.Джойс, Т.Манн, К.Паустовський, 
Ф.Моріак, В.Аксьонов та ін ).

Модернізація трал. Р. підштовхує до думки про 
кризу, ба навіть "смерть" Р. (Х Ортега-і-Гассет, 
В.Кайзер та ін.), проте структурна мобільність Р., 
шо проявляється в постійному оновленні його 
тематики і поетики, його здатність до 
саморефлексії. включаючи самопароліювання. 
переконують у протилежному.

Бори с їванмж

РОМАН ВИХОВАННЯ (нім. В  і/dungs roman 
Erzie/iungsromanJ широкий жанр, різновид 
роману, в ідейно-тематичний центр якого 
покладено процес формування особистості, образ 
"людини у процесі становлення" (М.Бахтін). З 
огляду на широту та багатогранність поставленої

4 9 2



РОМАН ВИХОВАННЯ

проблеми Р.в. складно чітко відмежувати від ін. 
романних форм. Він містить у собі елементи 
шахрайського, пригодницького, соц.-психол., 
філос., сатир, романів, досить близкий до роману- 
сімейної хроніки. По суті, ідея виховання є одним 
з провідних і формотворних моментів нов. европ. 
роману взагалі.

Генеза Р .в. також досить складна. Тема 
виховання людини, становлення особистості, 
вибору життєвого шляху наявна в л-рі з давн. часів. 
З од. боку, сакральні книги всіх часів та народів 
(Біблія, В&іи, Авеста, Коран), з ін. - світська л-ра, 
починаючи з шумерського епосу про Гільгамеша, 
давньоєгип. "Повчань Птахотепа". "Кіропедії" 
Ксенофонта - всі вони так чи інакше порушують 
проблему виховання. Книга Еклезіаста, "Сповідь" 
Августина Блаженного, "історія моїх бідувань" (ХМ 
ст.) П.Абеляра (свого роду прообрази Р.в.) лягли 
в основу христ. виховання європ. Сер-віччя. 
Світську освіту і виховання складали т.зв. сім 
вільних мистецтв (граматика, діалектика, риторика, 
геометрія, арифметика, астрономія, музика), якими 
повинен був володіти лицар нарівні зі знанням 
кодексу лицарської честі: покора сюзерену, захист 
принижених та скривджених, поширення христ- 
ва тошо. В той же час формується куртуазний ідеал: 
культ прекрасної дами, вірне їй служіння, втілений 
пізніше в лицарському романі та куртуазній ліриці 
(пор. виховання Трістана, Ланселота, Парцифаля). 
Паралельно на Сх. формується подібний 
ідеологічний комплекс: так в Японії основи 
виховання самурая отримали назву бусидо - шлях 
воїна"

В добу Відродження ідея виховання набуває 
дешо ін. характеру, домінує думка про т.зв. школу 
життя, через яку повинна пройти людина, причому 
наголошується не на суворих правилах та догмах, 
а на вільному наслідуванні природи та здоровому 
глузді. Показова кн. Ф .Рабле Гаргантюа і 
Пантагрюель". де автор протиставляє догматику 
сер.-віч. виховання нов. вільним принципам 
формування особистості свого героя, аф о­
ристично вираженим в знаменитому гаслі 
Телемського монастиря "Роби, шо хочеш". XVH 
ст. переважно ставить виховання в суворі рамки 
наслідування законів честі, підлягання особистого 
інтересу державному благу (класицизм), або ж 
повернення до христ. етич. норм (бароко). Думка 
про виховання ідеального монарха і вірного васала 
надихає П .Кальдерона ("Життя — це сон"), 
П.Корнеля ("С іл"). Ф .Ф енелона ("Пригоди 
Телемака"). З ін. боку, в низовому бароко, в 
пікарескному романі проблема самоствердження 
особистості поставлена в залежність від конкретних 
життєвих умов та обставин, в яких опиняється 
герой "Гузмана із Альфараче" Матео Алемана, 
"Кульгавого біса" Велеса де Гевари, 
"Сімпліціссімус" Г.Ґриммельсгаузена.

Проте поява Р.в. в суч. розумінні пов'язана з 
добою Просвітництва, коли з од. боку створюється 
саме поняття "приватної" людини, яка самостійно 
осмислює своє буття поза кастовими, становими.

корпоративними рамками, а з ін. - формується ідея 
виховання як цілеспрямованого формування 
особистості. Визначальну ролю тут відіграв Досвід 
про людський розум" Д .Д окка, де автор 
представляє людський розум як tabuia rasa - чисту 
дошку, на якій досвід пише свої письмена, а також 
педагогічні праці Ж .Ж .Руссо та І.Г.Песталоцці. 
Перші Р.в. з'являються в Німеччині, це "Агатон" 
(1766) К.М.Віланла, "Історія життя Тобіаса Кнауга" 
(1776) І.К.Веиеля, "Мандри Принца Штернбальда"
(1798) Д.Тіка. "Гіперіон, або Відлюдник в Греції"
(1799) Й.Гельдерліна, дилогія Й .В.Гьоте про 
Вільгельма Майстера (1796, 1829), "Генріх фон 
Офтердінген" (1802) Новаліса. "Титан" (1803) Жан 
Поля, "Зелений Генріх" (1855)Г.Келлера, Бабине 
літо" (1857) А.Штіфтера, "Голодний пастор" (1864) 
В.Раабе. Суттєву роль в формуванні Р.в. відіграла 
"Історія Тома Джонса, знайди" (1749) Г.Філдінга, в 
якій переплелись елементи шахрайського та 
сімейного Р .в ., а також "Життя та роздуми 
Трістрама Шенді" (1767) Д.Стерна, де автор 
іронічно переосмислив самі принципи побудови Р.в.

Теор. основи Р.в. були глибоко досліджені 
М.Бахтіним. який визначив його специфічні 
особливості та відмінності від ін. романних форм. 
Сюжет Р .в . будується не на відступі від 
нормального і типового ходу життя, а саме на 
основних та неминучих, як правило, моментах 
усякого життєвого шляху: народження, дитинство, 
роки навчання, шлюб, влаштування життєвої долі, 
праця та справи, смерть. Звідси домінування 
біографічного часу над іст.. його циклічність, 
прискореність або сповільненість залежно від 
етапів життєвого шляху, які Л.Толстой визначив 
так: "Чотири епохи розвитку - дитинство, отроцтво, 
юність, молодість". Саме ці етапи в розвитку 
особистості найчастіше разглядаютсья в Р.в.. 
переважно він заверш ується моментом 
становлення героя в сусп-ві та знаходженням 
внутр. гармонії, шо майже збігається з періодом 
зрілості. Отже суттєвою характеристикою Р.в. є 
біографічний час, який на відміну від казкового та 
авантюрного, цілком адекватний реальному, але 
не завжди зіставлений з іст. віхами, волорозділом 
в ньому служать покоління.

Важливою особливістю Р.в. є трактування 
людського характеру. В попередніх Р.в. різновидах 
романного жанру характер людини, його зміни та 
становлення не ставали сюжетом. V Р.в. характер 
героя набуває сюжетного значення. У зв'язку з цим 
М.Бахтін виділяє такі підтипи Р.в.: 1) циклічний - 
шлях людини від дитинства через юність і зрілість 
до старості з розкриттям усіх суттєвих внутр. змін 
в характері та поглядах людини, які відбуваються 
в ній зі зміною її віку; 2) певний типовий шлях 
становлення людини від юнацького ідеалізму та 
мрійливості до зрілої тверезості та практицизму 
Ыей шлях може ускладнюватися різними ступенями 
скепсису та резін'яції. Зови, світ виступає як школа, 
досвід, шо через них повинна пройти кожна 
людина. Пей тип представлений клас, романом 
виховання 2-ої пол. XVIII - поч. XIX ст. (Віланл.

4 9 3



РОМАН ВИХОВАННЯ

Веиель, Гьоте); 3) біографічний (автобіографічний) 
тип. Циклічність тут не наявна, становлення 
здійснюється в біографічному часі, воно проходить 
через неповторні індивідуальні етапи і є наслідком 
сукупності життєвих умов та подій, що змінюються, 
діяльності та роботи ("Том Джонс" Фіддінга, "Девід 
Копперфілд" Діккенса); 4) дидактико-педагогічний 
роман, в основі якого лежить педагогічна Ідея, шо 
розвивається протягом усього сюжету або входить 
в нього як вставний елемент ("Кіропелія" 
Ксенофонта, "Еміль" Руссо, елементи у Рабле та 
Гьоте); 5) найбільш складний та суттєвий тип. 
Становлення людини в ньому розглядається в 
нерозривному зв'язку з іст. становленням. В 
попередніх 4-х типах становлення здійснювалось 
на нерухомому тлі світу, людина формувалася, 
розвивалася, змінювалася в межах однієї епохи, 
світ вимагав від людини відомого пристосування 
до нього, але сам не змінювався, інакше в таких 
романах, як Гаргантюа і П антагрю ель', 
Сімпліціссімус", "Вільгельм Майстер", де процес 

становлення героя розвивається на тлі становлення 
самого світу. Герой не всередині епохи, а на зламі 
двох епох, в точці переходу від однієї до другої. В 
такому романі особливої гостроти набувають 
проблеми дійсності та можливостей людини, 
свободи та необхідності, творчої індивідуальності. 
Л Затонський пропонує ін. класифікацію Р.в., 
виділяючи 2 типи в залежності від еволюції 
особистості: 1) "роман кар'єри" - негативна 
еволюція особистості, досягнення успіху ЦІНОЮ 
втрати моральних якостей ("Червоне і чорне" 
Стендаля, "Втрачені ілюзії " О.Бальзака, "Ярмарок 
суєти" В.Теккерея, "Любий друг" Г.Мопассана, 

Геній", "Сестра Керрі" і "Американська трагедія" 
Т .Драйзера, "Сильні світу цього" М.Дрюона тощо); 
2) позитивна еволюція особистості ("Вільгельм 
Майстер " Гьоте. "Уеверлі" В.Скотта, "Девіл 
Копперфілд" і "Великі сподівання" Ліккенса, 
"Пенденніс" Теккерея).

Суттєвою є типологія героя Р.в., яка значною 
мірою зумовлює проблематику, перипетії, 
тональність, стиль Р.в. Серед численних героїв Р.в. 
можна виділити низку характерних типів: "геній" 
(митеиь. вчений), "сер. герой", "маленька людина", 
"кар єрист", "дивак", "сторонній, гурон" (наївний), 
бунтар", "конформіст" тощо. Типологія зумовлює 

і характер мети, до якої прямує герой Р.в. Можна 
виділити два орієнтири: 1) спрямованість до
ідеалу, який втілюється або в залученні до світу 
мист-ва або в сой. радикалізмі, або ж в ескепізмі. 
втечі від суспільства; 2) матеріальне та честолюбне 
задоволення, яке здійснюється через перехід на 
вищий щабельсоц. ієрархії. Важливий і шлях, засіб 
досягнення мети, це або бунт, або еволюція, 
конформізм.

Т.ч. Р.в. вводить у л-ру проблему моделі 
поведінки особистості в залежності від зовн. та 
внутр. чинників. V найзагальнішому вигляді вона 
може бути представлена в такий спосіб: втрата 
цілісності та наївно-гармонійного дитячого 
світосприйняття, потім пошук цієї цілісності вже

на більш високому рівні через гармонізацію 
почуттів та розуму, особистої та сусп. свідомості 
та підсвідомості і. врешті-решт, здобуття істиного 
"Я" і справжнього місця в житті. При цьому героєві 
доводиться пройти через терни випробувань 
(втрати ілюзій, соц. несправедливість, 
інтеллектуальна та фізична нерівність, расові, най., 
класово-станові відмінності, рел.-моральні 
протиріччя, лицемірство сусп-ва, проблема 
"батьків та дітей" аж до питань статі і 
психоаналітичних комплексів), інакше кажучи, 
вельми важливим в Р.в. є мотив ініціації, не 
випадково М .Бахтін запроваджує ще одне 
визначення: "роман випробувань". Свого роду Р.в. 
є "Злочин і кара", "Підліток" Ф.Достоєвського, 
"Нудота" Ж .П .Сартра, "Стронній" А.Камю, 'Піл 
сіткою" А.Мердок.

Вельми суттєву роль в порушенні та вирішенні 
проблем Р.в. відіграють автобіографічні моменти, 
дитячі та юнацькі травми і фрустрації автора. 
Письменник нерідко прагне позбавитись болісних 
і тяжких спогадів, довіряючи їх паперові, причому 
в залежності від нац. літ. традиції вони фіксуються 
з більшою чи меншою мірою відвертості (відвертіше 
у франц. л-рі, більш завуальовано в англ, та рос ). 
Т.ч. очевидною є безсумнівна близькість Р.в. та 
біографічного роману.

Жанр, природа Р.в. визначила досить стійку 
сюжетну схему з трьох складових частин: 1. 
Дитинство (іноді - родовід героя) та отроцтво: 2. 
Роки навчання і роки мандрів; 3. Самовизначення 
героя. Відповідні і елементи сюжетної структури 
Р.в.: хибні погляди та помилки при виборі друзів, 
обранні проф есії, життєвих орієнтирів, 
розчарування в коханні, у сталих трал, цінностях, 
інтелектуальні та моральні крайнощі, в яких він 
випробовується на міцність. Адекватна й форма 
оповіді - розмірена, повільна, хронологічно 
послідовна нараиія про події, яка нерідко 
складається з 3-х. 4-х і більше частин і більшою 
мірою відповідає жанр, специфіці повісті 
("Дитинство", "Отроцтво", "Юність" П.Толстого: 
"Дитинство Тьоми", "Гімназисти". "Студенти", 
"Інженери" Н.Гаріна-Михайловського; Гімназист ", 
"Семестр втраченого часу", "Роки змужніння" 
Ю .Брезана; "П овість про життя" (6 кн.) 
К .П аустовського; "Ж ан-К рістоф " (10 кн.) 
Р .Роллана, "Хроніка сім 'і П аск 'є" (10 кн.) 
Ж.Дюамеля та ін.)

Показова антропонімія Р.в. Не раз у назву 
виноситься ім'я гол. героя ("Вільгельм Майстер' 
Гьоте. "Обломов" І.Гончарова. "Мадам Боварі" 
Г.Флобера, "Мартін Ідей" Д.Лондона тошо), або 
ж родове ім'я ("Будденброки" Т.Манна, "Сага про 
Форсайтів" Д.Голсуорсі, "Сім'я Тібо" Роже Мартен 
лю Гара, "Люборацькі" А.Свилницького, "Діло 
Артамонових " М.Горького).

Нерідко підкреслюється мотив мандрів по 
життю та втеча з батьківського дому. ("Шлях всякої 
плоті" С .Батлера. "Найдовша подорож"
Е.Форстера. "Початок шляху" А.Сіллітоу, "Шляхи 
свободи" Ж .-П .Сартра, "Додому повернення

4 9 4



РОМАН ЕПОПЕЯ

немає" та "Подивись на свій дім, ангеле" Т .Вулфа, 
Повернення додому" Ч.П.Сноу), або ж трудноті 
нього шляху ("Тягар пристрастей людських" 
С.Моема, "Велике терпіння" Кдавеля). Трал, 
використання слова "життя", іноді із зазначенням 
тривалості періоду, шо описується ("Життя" 
Г.Мопассана, "Життя Клима Самгіна (Сорок 
років)" М .Горького) або ж конкретизація 
відображуваного періоду ("Дитинство" 
М.Горького, "Дитинство Микити" О.Толстого, 
"Дитинство" П.Вайана-Купор'є), нарешті, ідеально 
відповідає специфіці жанру назва роману 
Г.Флобера "Виховання почуттів".

Дуже важливу роль відіграє речовий СВІТ: 
просторові позначення, географічні назви, 
краєвиди, інтер'єр, портрет, опис одягу, речей, їжі, 
які виконують не тільки конкретно-відображальну 
функцію, але є знаками, символами певних 
життєвих настанов та цінностей, способу життя 
(мотив шляху, образ дому, саду, моря, міста, села 
тошо).

Все вишеназване підводить до висновку про 
типол. близькість Р.в. і роману-сімейної хроніки. 
Розмежувати ці романні різновиди не завжди 
можливо, сімейна хроніка майже завжди є Р.в., але 
Р.в. не завжди - сімейна хроніка (в цьому випадкові 
іноді використовується термін "роман одного 
героя" - "Червоне і чорне" Стендаля).

Стиль Р.в. відображає тенденцію до ліризації, 
підсилення особистого начала в його розвитку: 
якщо в ХїХ ст. домінувала оповідь від 3-ої особи, 
то в XX ст. автор не раз зливається з героєм. Різна 
також доля автор, втручання в розповідь, аж до 
повного його усунення. Друга важлива тенденція 
в XX ст. полягає в переміщенні центру тяжіння 
розповіді із сфери зовн. подієвості в обдасть 
свідомості та підсвідомості ("Портрет митця 
замолоду" Д.Джойса, "В пошуках втраченого часу" 
М. Пруста).

В цілому ж Р.в. в XX ст. продовжує плідно 
розвиватися, звертаючись до трад. сімейно-етич. 
та педагогічної проблематики ("Сім'я Буссардель" 
Ф.Еріа, "Сильні світу цього" М.Дрюона, "Сім'я 
Резо", "В ім'я сина", "Подружнє життя" Е.Базена, 
"Сім'я Еглетьєр" А.Труайя, "Деніел Мартін" і 
"Подруга французького лейтенанта" Д.Фаулза, 
'Ловець у житі " Д .Селінджера, "Кентавр", 
"Ферма", "Кролику, тікай!" Д.Аплайка, "День 
восьмий" і "Теофіл Норт" Т.Уайлдера та ін). В 
той же час Р.в. значно оновлює проблематику і 
арсенал худож. засобів. Прагнення усвідомити 
траг. катаклізми XX ст. характерне для 3 .Ленца 
('Урок німецької мови"), Д.Нолля "Пригоди 
Вернера Хольта ). Ґ.Бьолля ("Груповий портрет з 
дамою "). Глибока філософічність пронизує Р.в. 
Т.Манна ("Чарівна гора", "Доктор Фаустус"), 
Г.Гессе ("Гра в бісер"). Елементи гротеску і жанр, 
пародіювання притаманні романові Г.Грасса 
"Бляшаний барабан".

У сх. л-рах зразки Р.в. присутні в тв. кит. 
письменника Дао Ше ("Чотири покоління однієї 
сім'ї"), японця К.Ое ("Молодь, шо спізнилася") та ін.

Особливе місце посідав Р.в. в л-рі радянського 
періоду. Принцип виховання був одним з наріжних 
каменів теорії сонреалізму. проте функції Р.в. в 
ньому значно звужувалися. Широта світоглядних 
проблем, така характерна для клас. Р.в., зводилася 
до показу процесу формування т.зв. нової людини, 
світогляд якої був обмежений строгими 
ідеологічними рамками. Складність та 
багатогранність людських стосунків підмінялися 
антиномією "свій-чужий", загальнолюдські моральні 
принципи заперечувались в ім'я революційної та 
соц. державної користі. Характерним зразком Р.в. 
радянської епохи стала книга М.Островського Як 
гартувалася сталь", а також численні сімейні цикли 
("Журбіни" В .Кочетова, "Строгови" Г.Маркова, 
"Сім'я Шилгалісів" Й.Мариинкявічуса. "Сім'я 
Зітарів" В.Даціса тошо). Однак поряд з явно 
заідеологізованими тв., в цей період створювались 
зразки Р.в., які мали безперечну худож. вартість і 
були вільні від ідеологічних догм. В  укр. л-рі - це 
трилогія Ю.Смолича "Наші таємниці", 
"Дитинство". "Вісімнадцятирічні", роман Т.Вільде 
"Сестри Річинські".

Юрій Полов

РОМАН ЕПОПЕЯ — епіч жанр який 
структурує в собі ознаки роману та епопеї і містить 
настанову на всеохоплююче осмислення життя в 
його іст. розвиткові. Термін, поняття та концепцію 
Р.-е. увів у наук, обіг укр. вчений О.Чичерін.

Як епопея новітнього часу цей жацр виникає 
та періодично актуалізується у т.зв. перехідні 
періоди історії, коли всі усталені форми нац. 
співжиття розвалюються та стають надбанням 
"лоби минулої", а зміст "доби нинішньої" ше тільки 
починає формуватися (клас, зразком такого 
періоду було становлення буржуазного 
світопорядку у Європі). Це приводить до 
усвідомлення нацією того, що "розпався зв'язок 
часів" (Шекспір). І таке історизоване самопочуття 
колективу з неминучістю формулює низку проблем, 
шо пов'язані з майбутньою долею нації, її здатністю 
до подальшої життєдіяльності. Для вирішення цих 
універсальних за характером та трудомістких за 
масштабністю проблем Р.-е. не може обмежуватись 
тими чи ін. тематичними зрізами і повинна 
прагнути "осягти неосяжне", охопити своєю 
надмірною гносеологічною ініціативою всі сфери 
людського життя (сой., ідеологічну, інтелектуальну, 
моральну тошо). V своїй ідеальній настанові Р.-е. 
зобов'язується продемонструвати всі моделі 
колективної поведінки (від побутової до героїчної), 
усі варіанти життєбудівниитва. усі форми людських 
взаємостосунків, усі трад. мотиви та перипетії 
людського існування, усі алгоритми долі, усі 
природні цикли становлення характеру та ін , і це 
прагнення "охопити все" (Л.Толстой) пояснює 
значний обсяг тв. цього жанру та їх невел. кількість 
у світ. л-рі. Але в епоху, коли "все перевернулося 
і тільки укладається" (Л.Толстой), синтетичний 
огляд життя є не тільки самометою , а 
продиктований іст. необхідністю піддати всі

4 9 5



РОМАН У В!РШАХ

людські реалії вартісній перевірні, розщепити їх 
на рудимент минулого та ген майбутнього. 
Вирішення цього надзавдання вимагає 
екстремальної ситуації, яка дозволила би виявити 
за об'єктивною  видимістю існування стійкі 
архетипи людського спілкування та життєвої 
поведінки. Найчастіше в ролі такої пограничної 
ситуації виступає війна у прямому, так би мовити, 
батальному значенні цього поняття, війна, яка 
вимірює все життєве розмаїття двома параметрами 
- життям та смертю. Внаслідок такого експерименту 
виникає усвідомлення того, без чого можна 
обійтися, що є іст. минулим, а без чого не можна 
обійтися, шо виявляється визначальною 
парадигмою колективного буття. Так актуалі­
зуються патріархальні цінності - вітчизна, родина, 
дім та ін.. які охоплюються єдиним символічним 
поняттям - "мир", оскільки містять у собі орієнтацію 
на загальнолюдську згоду, котра девальвується 
перехідним періодом з характерним для нього най., 
соц., ідеологічним тощо егоїзмом, що призводить 
до війни усіх проти всіх. У цьому пізнанні "величі 
повсякденного життя" (О.Чичерін) і міститься 
етико-педагогічний пафос Р.-е. як жанру.

Патріархальне ядро життя, яке дозволяє 
авторові діагнозувати суч. йому дійсність, стає тим 
аксіологічним критерієм, який пронизує всю 
сюжетно-образну фактуру Р.-е., його, як пише
O . Чичерін, "внутрішні масштаби". Ця ідея 
випробування "романного" світу "епічним", 
"сьогочасної історії" (А.Франс) - міфологізованою 
пам'яттю зумовлює композиційне мислення Р.-е.. 
основоположною фігурою якого є антитеза. Якшо 
"відцентровий" роман характеризується 
відчуженням, конфліктом і навіть бунтом проти 
патріархального світоустрою, включаючи і мов., у 
чому власне і міститься його ідеальна жанр, суть, 
то Р.-е., навпаки, притаманна консервація цього 
світоустрою, його легендаризаиія аж до надання 
йому значення "золотого часу", нац. утопії 
минулого з її відгородженністю від іст. хронотопа. 
Звичайно, в кожному конкретному зразку Р.-е. доза 
романного та епопейного, а також ступінь 
структурної напруги між ними різні, що у кінцевому 
рахунку пов'язано із змістом автор, задуму, але 
саме їх єдність як єдність протилежностей зумовлює 
худож. цілісність Р.-е.

Визначальним жанроутворюючим фактором
P. -е. є образ автора. На відміну від роману, в якому 
він (Чехія)характеризується принциповою 
тенденційністю. образ автора в Р .-е . 
деперсоніфікований, шо проявляється як у його 
прагненні до сюжетного самоусунення, так і в 
листанційованому ставленні до зображуваного, за 
якого все в житті - від його "вічних начал" до 
хронотопних деталей - має рівноцінне значення й 
тому заслуговує на летальну увагу, яка пояснює 
неквапливий характер оповідного темпоритму. З 
цього погляду можна кваліфікувати Р.-е. як 
найбільш репрезентативний жанр епіч. роду. 
Однак все ж не можна відмовити авторові Р.-е. в 
ідеологічній зацікавленості, яка міститься у його

патріархальному погляді на те. шо відбувається. І 
це самоототожнення автор, світобачення з 
загальнонар. надає Р.-е. значення літ. пам'ятки 
нац. свідомості.

До тв., шо безумовно відповідають жанр, 
концепції Р .-е ., належать "Дон Кіхот" 
М .С ервантеса, "Гаргантю а і Пантагрюель 
Ф .Рабле, "Війна і мир" Д.Толстого. "Тихий Дон" 
М.Шолохова, "Слава і хвала * Я.Івашкевича та ін. 
Однак структурна гнучкість Р.-е. дозволяє помічати 
його жанрові властивості і в романах з настановою 
на універсальне охоплення іст. досвіду людини 
(напр.. "Брати Карамазови" Ф.Достоєвського. 
"Людська комедія" О.Бальзака, "Розгром" Е.Золя, 
"Чарівна гора" Т.М анна, "Ж ан Крістоф* 
Р.Роллана, "Сага про Форсайтів" Д.Голсуорсі, 
"Пригоди бравого вояка Швейка" Я .Гашека, 
суб'єктивна епопея М .Пруста "У пошуках 
втраченого часу", лірич. епос Т .Вулфа у 4-х 
книгах: "Поглянь на дім свій, янголе", "Про час та 
про Ріку", "Павутиння та скала", 'Додому немає 
вороття", трилогія К.Федіна "Перші ралоші", 
"Н езвичайне літо", "Вогнищ е", трилогія 
М.Стельмаха "Велика рідня", "Кров людська — не 
водиця", "Хліб і сіль", трилогія У.Самчука "Волинь" 
та ін.

Борис /намкж

РОМАН У ВІРШАХ — ліро епіч жанр 
сюжетно розгорнута лір. оповідь у вірш, формі.

Однією з найважливіших структурних ознак Р. 
у в. є образ автора, що дає підставу деяким 
фахівцям вважати його гол. героєм тв. 
Безпосередньо деміургічна. хоча й не завжди 
персоніфікована присутність автора в худож. 
реальності тв. власне і надає Р. у в. властивості 
лір. роду, а настанова на оповілність зумовлює його 
епічність. Це, по-перше, відрізняє Р. у в. від 
віршованого роману, який, незважаючи на мов 
форму, все ж залишається тв. епіч. орієнтації, хоча 
практично вирізнити ці дві жанр, модифікації 
досить важко, а по-друге, зближує його з поемою, 
особливо лір. Але, на відміну від останньої, полії 
у Р. у в. мають не епізодичний, а достатньо 
розгорнутий у сюжетному відношенні характер.

історія жанру досить тривала (напр.. сер-віч. 
анонімний тв. "Флуарі Бланшефлер . Роданфаі 
Досікл" Ф еодора Продрома, "П овість про 
Дросілду та Харікла" Никіти Євгеніана (обидва 
впереміш з прозою ) - візант. поетів XII ст.), але 
найбільш показовим він був для романтизму, 
позаяк цей літ. напрям навмисне орієнтувався на 
молернізаиію ж анр.-родової нормативності 
класицизму.

До Р. у в. належать: "Дон Жуан Дж.Н.
Г.Байрона (Англія), "Пан Тадеуш" А.Міцкевича 
(Польша), "Цигани" К.Махи (Чехія), "Євгеній Онєгін 
О.Пушкіна. "Свіжий переказ" Я.Полонського. Поезія 
та проза життя. Щоденник дівчини Є.Росгопчиної. 

Пушторг" І.Сельвинського, "Спекторськии 
Б .Пастернака. Колобови В .Саянова (Росія), 
"Безсмертя" М.Бажана, "Океан" та "Для сониь

4 9 6



РОМАНС

шестикрилих" В.Барки, іст. роман. "Скелька" 
Г .Багряного, "Молодість брата" /І.Перво- 
майського, "П оліська трилогія" О.Підсухи, 
"Емігранти" М.Тарновського, "Маруся Чурай" та 
"Берестечко" /1.Костенко, ""Слов'янський острів" 
/1.Горлача (Україна), "Симон-музикант" і "Нова 
Земля" Я.Коласа (Білорусь), "Перед зорею"
А.Токомбаєва (Киргизія), "Мої земляки" Б.Шінкуби 
(Абхазія), "Родина Аптмана" П.Хузангая 
(Чувашія), "Пісні-фантазії" Дж.Беррімена (США) та ін.

Борис Інамюк

РОМАНЕТО (від італ. romanefto - мал. роман)
- 1. Різновид оповідної ттрози, шо існує у чес. л-рі 
як особливий жанр; творцем цього жанру був 
Я.Арбес (1840-1914). Він уперше, на пропозицію 
Я.Неруди, словом Р. визначив жанр, специфіку 
свого "Святого Ксаверія" (1873).

2. У XX ст. це слово як літ-знавчий термін 
увійшло до виданих чес. мовою наук, праць, 
довідників та словників. Це жанр, найменування 
вживають чес. письменники та літ-знавці для 
позначення гостросюжетних (інколи - фантаст.) тв.. 
у сюжеті яких має місце мотив таємниці; за обсягом 
тексту Р. належать до сер. епіч. форми, чиї межі 
простягаються від вел. новели до мал. роману; 
навіть у тих Р., які за обсягом тексту наближаються 
до романів, раціональне висвітлення 
ірраціональної ситуації через розкриття таємниці 
спричиняє появу несподіваних фіналів, шо 
споріднює його з жанром новели.

Віктор Зімчемко

РОМАНС (іспromance від пізньолат. romanice
- по-романськи") - ліро-муа жанр, що об'єднує 
тв., ритміко-синтаксична та строфічна структура 
яких орієнтована на створення наспівної інтонації 
переважно елегійного характеру.

Специфіка цього жанру вимагає складних 
засобів виразності й тонких зв'язків слова й музики. 
В Р. мелодія більш деталізована, ніж у пісні, вона 
тісно пов'язана з віршем, відображаючи не тільки 
заг. його характер, тип строфи, поет, розмір, але 
і окр. поет, образи, їх розвиток і зміну, ритмо- 
інтонаиійний малюнок окр. фраз; Р. - жанр, менш 
демократичний, ніж пісня. Почуття його 
ліричного героя мають характер індивідуальний; 
часто вони розкривають внутр. світ автора- 
оповілача. Тут поет, думка, шо проникає в саму 
суть людських відносин, нерідко фіксує найдрібніші 
зміни настроїв, почуттів, шо співвідноситься з 
тонкою худож. озлобленістю вірша. Кожний рядок 
набуває особливого словесно-образного малюнку 
і пронизується неповторною, тільки їй 
притаманною тональністю, котра, в свою чергу, 
зумовлена "худож.-психол. завданням, шо 
здійснюється в єдності прийомів стилю" 
(В.Жирмунський). Р. як сольний лір. тв. об'єднав у 
собі риси таких жанрів, як літ. пісня — балада, 
елегія, бар к ар ол а, сон ет, романси в 
танцювальних ритмах, драм, монологах та ін., шо 
сприяло розвиткові й поезії, і музики.

Термін Р. виник у сер. віки в Іспанії, мову якої 
тоді часто називали романською, тому Р. означає 
буквально - по-романськи, тобто по-іспанськи. 
Саме в Іспанії в XII-XIV ст. в творчості мандрівних 
співаків-оповідачів (хуґларів) затвердився 
незвичний пісенний жанр, який виконувався під 
гітару одним, зрідка двома солістами. Р. називали 
світську (побутову) на рідній ісп (" романській") мові, 
а не на лат., прийнятій в церк. співі. 36. таких 
пісень, почасти об'єднані спільним сюжетом, мали 
назву романсеро. Ці сюжети були часто пов'язані 
з епізодами боротьби проти маврів-завойовників. 
являючи собою мовби фрагменти епіч. поем, 
ширше - нар. епосу. Тралили романсеро 
зберіглися і вX X  ст., напр., "Циганське романсеро" 
Ф.Ґарсія Лорки.

З Іспанії (Л.де Вега, Гонгора) Р. як літ. жанр 
перейшов в поезію ін. країн. Термін Р. почав 
означати, з од. боку, поет, жанр: особливо 
наспівний лір. вірш (а також вірш, шо призначений 
для виконання в муз супроводі), а з  ін. — жанр 
вокальної музики.

Ше в XVI ст. в Іспанії, зближуючись з нар - 
побутовою та придворною поезією, збагатившись 
рисами інтимної, любовної лірики, поняття Р. 
набуло більш заг. значення; ним почали називати 
тв. любовного, жартівливого або сатир, змісту з 
інструментальним супроводом. В тому ж значенні 
це поняття почало застосовуватись у Франції разом 
із спорідненим поняттям Chanson (пісня) в XVIII ст. 
і на поч. XIX ст. Згодом його замінило поняття 
metodie, яке ввів Г.Берліоз як жанр, позначення 
вокального тв. з супроводом. В деяких країнах Р. 
і пісня позначались одним словом: нім. мовою - 
Lied, анл. - song. V нім. музиці найвідоміші Р. 
Ф. Шуберта.

У XVIII ст. Р. із Франції (Ш.Мільвуа, Е. Парні) 
потрапив до Росії, де дешо змінилась його тематика 
і поет, структура. Назву Р. спершу мали вокальні 
твори, написані на франц. текст (хоча б і рос. 
композиторами). Романси з текстом рос. мовою 
називали "рос. піснями". На відміну від ширшого 
поняття пісні, шо містила в собі тв. нар. і 
професійної композиторської творчості, сольні та 
хорові, з супроводом і без нього, під Р. розуміли 
сольну пісню з обов'язковим інструментальним 
супроводом. Порівняно з піснею, в Р. 
використовувались переважно складніші засоби 
виразності муз композиції. Намагання передати в 
музиці інтонації поет, мови привело до створення 
Р. декламаційного типу, прагнення відобразити 
мінливість поет, образів і лір. настроїв привело до 
використання різноманітних форм, складніших, ніж 
проста куплетна форма, шо характерна для пісні.

Міське музиціювання поч. XIX ст. стало тим 
середовищем, в якому виникла в Росії і в Україні 
пісня нов., романсового типу. В ній можна виділити 
два види: побутовий, майже не відмінний від пісень 
з супроводом, Р. із заг. елегійною мрійливістю або 
буйно веселою  окрасою  мелоса та 
індивідуалізований Р., який виникає під іноземним 
впливом (італ. оперна кантилена, сентиментальний

4 9 7



РОМАНТИЗМ

франц. Р., пісеньки нім. зінгшпіля і в якому 
відбувається вже повне поглинання пісенних нар. 
елементів зх.-європ. мелодією. Крім власне муз. 
чинників, Р. завжди відчував на собі вплив поет, 
культури, зокрема її  жанр.-стильових 
особливостей. Напр., в період сентименталізму 
з являються Р.. які і за змістом, і за формою 
відповідають заг. характеристикам цього літ. 
напряму. Вони оздоблені меланхолією, яка 
зумовлена розлукою або нерозділеним коханням і 
пронизує весь етил, лад тв., а також мають ознаки 
нар.-поет, творчості. Вел. популярністю 
користувалися такі Р., як "Стогне сизий голубок", 
написаний І.Дмитрієвим і Ф.Дубянським.'Ой. не 
ходи, Грицю", легендарним творцем якого 
вважається Маруся Чурай та ін. Особливої ваги 
набув Р. у романтизмі, зокрема, рос. поряд з 
такими жанрами вокальної лірики, як балада, 
елегія, гусарські пісні тощо (В.Жуковський,
0 .  Пушкін, М .Лєрмонтов, Є.Баратинський. 
Ф .Тютчев та ін.). Ця традиція була продовжена 
М.Кольцовим, М.Оґарьовим, А.Фетом, [.Нікітіним,
1. Тургенєвим. А.Майковим, О.К.Толстим та ін., на 
вірші яких писали М.Глінка. О.Ларгомижський, 
М.Мусоргський, О .Бородін, М.Римський- 
Корсаков, П.Чайковський, С.Рахманінов. На поч. 
XX ст. клас, доба рос. Р. завершилася і він зазнав 
впливу символістської поезії, особливо чутливої до 
музичності худож. мислення, зокрема, в слові ("Сіре 
платячко" С.П рокоф  єва на сл. З.Гіппіус, 
"Недотикомка сіра" М.Гнесіна на сл. Ф .Сологуба 
та ін.). Репертуар літ. Р. поповнився в XX ст. і тв. 
С .Є сеніна, А .А хматової, М .Н вєтаєвої, 
Б.Ахмалуліної. А.Вознесенського та ін. поетів.

Загалом, розвиток європ Р. в XX ст. являє собою 
досить складну картину. Поряд із продовженням 
традицій XIX ст. виникає проблема синтезу музики і 
поезії. Створюється навіть нов. жанр камерно- 
вокального твору - вірш з музикою" або "музика до 
віршів . На нов. основі, без спирання на традиції 
оперної декламаційності, вирішується в Р. проблема 
музичномов. декламації. Щоб максимально 
наблизитись до інтонацій природньої мови, 
композитори звертаються до текстів, що написані 
вільним віршем і навіть прозою (К.Лебюссі - "Пісні 
Білітис". Прокоф єв - Тидке каченя"), використовують 
вільно інтонований музичний говір" (SprechsHmme, 
Sprechgesang) - цикл А.Шьонберга "Місячний 
П'єро" Поезія й музика в цей час, йдучи назустріч 
одне одному, мають спільну точку зіткнення в /мршм. 
Поезія оцінюється насамперед з "точки зору музики". 
Критерій музичності стає одним з гол. З ін. боку, вміння 
композиторів "чути текст", увага до слова, чутливість 
і тонкість розкриття особливостей вірша стають 
критерієм оцінки вокальної музики.

Щодо укр. Р.. то він через посередництво 
лірики Т.Шевченка зазнав глибокого впливу нар.- 
пісенної творчості. На слова Шевченка було 
написано багато Р.: "Нашо мені чорні брови" (муз 
М.Маркевича). "Дума" (муз Б.Підгорецького), "Ой 
маю. маю я оченята" (муз. Б.Сокальського) та ін., 
біля трьох десятків Р. на слова Кобзаря створив

Вл. Заремба, який, до речі, є автором відомого 
(на слова М.Петренка) Р. "Дивлюсь я на небо". 
Неможливо уявити собі укр. Р. і без таких імен, як 
Д.Глібов, Є.Гребінка, Леся Українка, і.Франко 
("Ой ти, дівчина", "Як почуєш вночі"). О.Олесь 
("Опівночі айстри в саду розцвіли". "Співають, 
плачуть солов'ї"), А.Малишко ("Ми підем, де трави 
похилі"). Розквіт укр. клас. Р. пов'язаний з іменами 
М.Лисенка та його послідовників (К.Стеценка, 
Я.Степового та ін.). В романсову скарбницю 
ввійшли тв. Лисенка на слова Франка ("Місяию- 
князю". "Розвійтеся з вітром" та ін.. всього шість), 
на сл. Шевченка ("Ой, одна я, одна, як билиночка 
в полі"), на сл. Г.Гайне (всього чотирнадцять); тв. 
Степового на сл. А.Самійленка, цикл Р. "Барвінки " 
на сл. Шевченка та Лесі Українки тощо.

Характер і стиль укр. Р. своєрідно відтворив 
Глінка, який, перебуваючи на Україні, написав на 
слова укр. поета-романтика В.Забіли дві 

малороссийские песни"-. "Гуде вітер вельми в 
полі" та "Не шебечи, соловейку".

7аісмт Кмрилонська

РОМАНТИЗМ (фр. romanfisme) —  напрям у 
європ. та амер. літ рах та мист-ві кін. XVIII — 1-ої 
пол. XIX ст. До пізніших явиш літ. пронесу поняття 
Р. застосовується на основі досвіду його найвищого 
етапу в 1-й пол. XIX ст. Ін., розширене типод. 
розуміння терміну в працях окр. учених 
(Л.Тимофеев та ін.) представляє Р. як тип творчості, 
відмінний від реаліст., який відтворює життя у 
формі самого життя. Сам термін виник від слова 
"роман ". яке утворилось від назви лірич. та героїч. 
пісні в Іспанії — романсу. У XVII ст. виникає епітет 
"романтичний" (фр. rom anfiqu e), який 
характеризує авантюрний та героїчний сюжети 
роман, мовами.

У кінці XVIII ст. в Німеччині та на поч. XIX ст. 
у Франції, Італії. Польщі, Росії термін Р. стає 
назвою худож. напряму, який протиставляє себе 
класицизму. Він розвинувся як розчарування в 
буржуазній цивілізації, з її нов. конфліктами та 
бездуховністю. На противагу нівелюючому 
"розумові" романтики проголосили самоцінністьі 
суверенність особистості митця, творчу свободу.
У своїх ідеалах вони звертались до світу природи, 
релігії, історії та фольклору, життя нецивілізованих 
народів. Р. протиставляв класииистському 
принципові наслідування природи" творчу 
активність митця, видозміну реального світу. Роздал 
між ідеалом та дійсністю набуває в Р. неабиякої 
гостроти та напруження, що складає суть так 
званого романт. досвіду.

У визначенні Р. як системи худож. принципів 
не існує чітких лаконічних формулювань. Поняття 
це розвивалося та уточнювалося в історії естет, та 
літ-знавчої думки. До філос. засновків Р. відносять 
теорію піднесеності у мист-ві І.Канта, уявлення 
Й.Фіхте про свободу мития, який панує нал 
дійсністю. З цього романтики виводили положення 
про романт. іронію, вимогу свободи крит. 
ставлення до світу. Ідейний вождь нім. Р.

4 9 8



РОМАНТИЗМ

Ф.Шеллінг (1 7 7 5 -1 8 5 4 ) утверджує продуктом 
худож творчості дешочудове, "деяку безмежність", 
верховенство духу над матерією.

Першими теоретиками Р. в л-рі були нім. 
філологи бр. А. і Ф.Шлегеді. У "Критичних 
фрагментах" (1 7 9 7 ) Ф.Ш легель розвиває 
концепцію "романт. іронії", настрою, який з висоти 
оглядає всі речі, постійно вивишуючись над всім 
обумовленим. Розглядаючи поезію Р. в процесі іст. 
становлення, він бачив у ній не стільки відтворення, 
скільки перетворення дійсності, вважав "ядром", 
центром поезії міфол. джерела. А. Шлегель у 

Берлінських читаннях" (1 8 0 1 -1 8 0 4 ) вперше 
пов'язав мист-во Р. із Сер-віччям. христ. 
міфологією, висунув значення фантазії як чинника 
перетворення та індивідуального стилю як худож. 
системи, яка підпорядковує митця у його 
сприйнятті природи. У становленні Р. в Англії 
провідна роль належала поету і критику "озерної 
школи" С. Кольриджу, який розвивав учення про 
уявлення як найважливіший вид пізнання та 
прийоми емоційного впливу поезії.

Риси консервативного світогляду знайшли своє 
вираження у ранньому маніфесті франи. Р. — кн. 
Ф. де Шатобріана "Геній християнства" (1802), 
який є прибічником худож. зображення характерів 
у дусі христ. релігії, сприятливої для розкриття 
внутр. світу людини. Висуваючи ідеюдвопланового 
мист-ва. він вважав за необхідне розташовувати 
над сюжетом реальних подій верхній ярус 
надприродного та божественного, містичних сил. 
які визначають людські вчинки. На ін. світоглядній 
основі розвивались ін. аспекти теорії Р ., 
різноманітні течії в рамках напрямів. Певний вплив 
тут мала гегелівська критика Р., який втратив, на 
думку нім. філософа, інтерес до вел. проблем доби, 
впав у суб'єктивізм. "Вільна пісня Р." в теорії та 
худож. практиці Г.Гайне розходиться із 
шлегелівським розумінням Р. Він засуджує спробу 
підпорядкування літ-ри христ. ідеології 
("Романтика". 1820, "Романтична школа", 1833). 
підкреслює антибуржуазний характер Р., значення 
принципів реаліст, відображення життя, 
шекспірівської типізації, ролі франц. революції в 
сусп. прогресі. Близький до цієї позиції, англ, поет 
і теоретик П. Шеллі. який вбачав у поезії єдність 
сой. і природного, "надійний провісник 
пробудження всякого вел. народу" ("Захист поезії'. 
1822). Близьку позицію займав його співвітчизник 
У.Хезліт, який утверджував значення уявлення в 
пошуках природної краси. Р.. у розумінні 
Стендаля, — "мист-во давати народам такі літ. тв.. 
які при суч. стані їх звичаїв та вірувань можуть дати 
їм найбільшу насолоду". Розгорнуте вираження 
принципи Р. одержали в передмові В.Гюго до 
драми "Кромвель" (1827). Серед них — показ соц. 
конфліктів як гол. тема, поєднання піднесення та 
гротеску як вираження худож. правдивості, 
розуміння типізації як згущення, загострення 
найбільш характерного. У теор. судженнях Гайне. 
Шеллі, Стендаля народжувались принципи реаліст, 
л-ри. В середині естет, системи напряму виникали

різноманітні течії, з приводу яких в суч. літ-знавстві 
немає одностайних уявлень. У їх виявленні вел. 
значеня має порівн. і надто типол. вивчення різних 
варіантів Р., яке одержало широкий розвиток в 
Росії та деяких ін. країнах. Перший дослідник рос. 
Р. В.Бєлінський розрізняв у ньому дві різні 
тенденції, виділяв Р. "в дусі сер. віків" та нов. Р. ". 
О. Пипін пояснював різницю між ними 
неоднаковим ставленням різних сусп. груп до 
франц. революції 1 7 8 9 -1 7 9 4  рр. П. Сакулін 
відрізняв у рос. Р. чотири "головні гілки". Р. 
сентиментальний, філос., індивідуалістичний і нар. 
У пожовтневому літ-знавсті тривалий час панувала 
горьківська концепція двох різновидів Р ., 
позначених термінами "революційний Р." (або 
"активний") і "пасивний" (або реакційний", 
"консервативний Р ."). Проте ці визначення пізніше 
зустріли закономірні заперечення як терміни політ, 
змісту. Ін. дослідники (Ґ.Ґуковський, В .Кулешов) 
називали Р. декабристів громадянським.
В.Жуковського та К.Батюшкова — психологічним, 
бр. Полєвих — демократичним, кн. В.Одоєвського 
— ідеалістичним.

Наявність різних течій, проте, не виключає 
певної єдності естет, системи Р., хоча її теоретики 
(у першу чергу, Гюго) утверджували повну свободу 
митця від будь-яких нормативних обмежень, 
програму вільного стилю. Тут заслуговують на увагу 
міркування представників формального літ- 
знавства, які розглядають Р. не як напрям, а як 
"стиль" чи "спільність прийомів". Укр. філолог О. 
Білеиький основними рисами романт. стилю 
визначив "тяжіння до ж ивописності", до 
метафоричності мови, зображення "фону дій" як 
яскравої декорації, екзотизм, автопортрет романт 
героїв, різке посилення емоційного елементу 
("Чергові питання вивчення російського 
романтизму", 1927). Серед худож. прийомів Р. 
характерним є нове осмислення зображуваних 
предметів та явиш: змішування знайомого з 
незнайомим, відомого з невідомим, явного з 
таємничим. Ін. дослідники звертали увагу на 
символізацію, майже міфол. узагальненість образу. 
Митцям Р. вдавалося створити нову міфологію, 
образи-міфи ("Старий мореплавець" С.Т. Кольриджа, 
"Каїн". "Манфред" Лж.Н.Г Байрона. "Мобі Лік" 
Г.Мелвілла. Квазімодо В.Гюго). М.Бахтін звернув 
увагу на особливий характер зображення часу у 
романтиків, його суб'єктивізацію. підкреслення 
"примарного, ж ахливого, непідзвітного". 
універсальність охоплення дійсності і творча 
свобода, висунуті романтиками, створювали жанр, 
різноманітність і вільну розробку кожного жанру. 
Вел. заслуга Р. у розвитку лірики. Відкриття нар. 
поезії, звернення до її зразків, породило багатство 
поет. форм. Р. висунув вел. най. поетів: Гюго. 
Байрона, Шеллі, Н.Ленау, Гайне. А.Міикевича. 
Ю .Словацького, О.Пушкіна, М.Лєрмонтова, 
М.Емінеску, Т.Шевченка, Ф.Шлегель оголосив 
провідним жанром суч. епохи роман як різновид 
епосу, який найбільше відповідав вимозі 
універсальності і охоплював різні грані дійсності.

4 9 9



РОМАНТИЗМ

В творчості В.Скотта, А. де Віньї, В .Гю го, 
Ю. Словацького народжується романт. іст. роман, 
іст. драма. У 30-40-х рр. складається романт. сои. 
роман (Ж.Занд, Е.Сю, Гюго). Р. відкрив для л-ри 
багатство фольклору (тут важливими є публікації 
казок, епіч. поезії та пісень), літ. пам'ятки минулого, 
які не отримали до цього належної оцінки, значно 
розширив перекладацьку діяльність. Романтики не 
тільки прагнули до відтворення т. зв. "місцевого 
колориту ", але й духу різних епох та нац. культур.

Серед регіональних течій в Німеччині найбільш 
ранньою була школа ієнських романтиків. їх 
представники Ф. Шлегель, Новаліс протиставляли 
буржуазній цивілізації релігійність і 
патріархальність Сер-віччя. "Ґайлельберзькі 
романтики" /І.Арнім, К.Брентано, бр. Грімм 
звернулися до фольклорних джерел, поєднуючи 
принципи народності, нац. самобутності з 
релігійністю і монархізмом. Особливе місце в історії 
нім. Р. належить Г. фон Кляйсту. який виразив у 
своїй творчості конфлікт між ілюзією та суворою 
дійсністю; Й.Гельдерліну. який висунув тему наи.- 
визвольного руху, став основоположником нов. 
міфотворчості: Е.Т. А.Гофману, який відобразив з 
величезною гостротою і талантом суперечності між 
духов, діяльністю і матеріальним життям. Зали­
шаючись близьким до поетики Р., Гайне і публіцист 
/1.Бьорне піддали рішучій критиці консервативні 
елементи нім. Р. В Німеччині мав місце його зв'язок 
з ваймарським класицизмом у шіллерівському 
варіанті.

Ранні представники Р. в Англії — поети 
озерної школи В .Вордсворт. Р.Сауті. Кольридж — 
оспівували природу як схованку від бід цивілізації.

відкидали ідею перетворення в ім'я христ. 
смирення". їх сучасник Скотт переходить від поем 
на cep -вічні сюжети до іст. романів з соц. 
конфліктами, стає родоначальником справжнього 
історизму в л-рі. Пізніше генерація англ, романтиків
— Байрон. Шеллі, Лж.Кітс — висловила протест 
проти феодальне-монархічних установ, створила 
образи яскравих лір. героїв, які мали вел. вплив 
на європ. л-ру. У Франції Р. стає загальнонац. 
явищем після 20-х рр.. хоча визрівання романт. 
ідей і поетики припадає на роки наполеонівської 
імперії. Уже в творчості Ж. де Сталь, Шатобріана. 
Б.Констана. П. де Сенанкура почалось осмислення 
принципу почуття і пристрасті, вперше виникає в 
європ. л-рі образ сина віку", носія "хвороби віку"
— меланхолії. У Шатобріана одержує вираження 
рел. утопія, прорив до "чистого мист-ва". Де Сталь, 
виявляє інтерес до психології "сина віку" , близький 
до проблематики "суч. Людина і світ". З розпадом 
наполеонівської імперії у творчості А. де /Іамартіна. 
В.Гюго. де Віньї. А. де Мюссе. Жорж Занд. Е.Сю, 
Ш.Нольє починається другий етап франц. Р. 
Характерною рисою його різних течій стає зв'язок 
з загостреною політ, боротьбою. Якщо романт. 
утопії в Німеччині та Англії були віддалені від 
сучасності, то худож. світ франц. Р. тісно був 
пов'язаний з нею. Герой тут не тільки більш 
сучасний, але як психол. тип більш "звичайний"

Як політ, та соц. художники виступають Гюго і 
Жорж Занд. У творчості /Іамартіна, де Віньї 
релігія відіграє ше значну роль.

Р. у США виникає з появою "кн. ескізів" 
В .їрвінга (1 8 2 0 ), іст. романів Ф .Купера. 
Використовуючи амер. та європ. фольклор, 
сюжети, їрвінґ у новелістиці відображає життя та 
звичаї пн.-сх. штатів з особливою пейзажною 
мальовничістю, іронічним кепкуванням з 
обивательського користолюбства. Купер заклав 
традицію амер. іст. роману, знайшов нов. метод 
поєднання історії та вимислу. До зрілого Р. США 
належить творчість вел. романтиків Н .Готорна, 
Мелвіла, Е.А.По. Гостра критика у їх тв. суч. 
дійсності поєднувалася з пафосом демократизації 
у рамках романт. світорозуміння. Готорн тяжів до 
символічної інтерпретації дійсності, був упевнений 
в тому, шо сучасне зло має коріння в минулому. 
Провідним принципом поетики Е.П о була 
настанова на емоційно-психол. вплив тв. У 
символіці його поезії домінували природа, культура 
і свідомість поета. По виводив поезію з музики, 
зробив внесок у розробку жанрів детективної, 
наук.-фантаст, та психол. новели. Роман Мелвіла 
"Мобі Лік" (1851) зараховують до вершин амер. 
Р. З "китобійного" матеріалу у нього виростають 
сой. та філос. проблеми, крамольна істина: у 
Всесвіті немає вищих сил, шо спрямовують життя 
людини, сусп-ва, народів та держав. Автор 
попереджав сучасників: немає закону доль, доля 
Америки у наших власних руках.

Р. набув широкого розповсюдження в країнах 
Сх.-європ. регіону. В  Росії визначають три періоди 
його розвитку. У початковий (1801-1815) гол. 
представниками були поети Жуковський і 
Батюшков. Лірика першого виражала плинне, ледь 
вловиме життя серця, приязність спогадів і 
невиразність видінь, була близькою до трад. 
ієнських романтиків. П оезія Батюшкова — 
оспівування радості буття, замилування чуттєвістю 
—  наближалась до античності. Період зрілості рос. 
Р. (1816-1825) знайшов вираження в південних 
поемах" Пушкіна. У них були вироблені гол. 
романт. цінності, склався тип конфлікту, відмінний 
від Р. сх. поем Байрона підривом 
"єдинодержавності" гол. героя (спостереження 
В.Жирмунського), заземленістю та конкретизацією 
мотивів відчуження. Розвиток т. з. громадянського 
Р. в ці роки був представлений у творчості 
О.Бестужева-М арлінського. К. Рилєєва.
В.Кюхельбекера. У їх тв. виражались "позаліт. цілі" 
політ, ідеології перших рос. революціонерів. Романт. 
система тут була наближена до реалізму, відображала 
нац. колорит, зацікавлення вітчизняною історією, 
героїчним минулим. У 30-40 рр. романт. рух у Росії 
поділяється на кілька паралельних течій. Тут і філос. 
проза В.Одосвського і поезія М.Язикова, Ф.Тютчева 
і романтичні поеми Лєрмонтова, у яких Р. сягнув 
найвищої точки розвитку поглибленням діалектики 
добра і зла, проблем буття.

Р. в укр. л-рі зароджується в кін. 20-х рр. 
Основу напряму тут складав нац.-визвольний рух,

500



РОМАНТИЗМ

звернення ло нар. життя, фольклору. До 
представників фольклорно-іст. течії належать перш 
за все активні збирачі пісень та дум: М. Максимович. 
П.Дукашевич, І.Срезневський, які поділяли погляди 
Й.Гердера на нар. поезію як скарбницю нац. 
історії. Серед талановитих поетів-романтиків 
Д.Боровиковський. який звертався у пошуках 
ідеалу до патріархального життя предків 
("Гайдамаки". "К озак"), А.Метлинський, 
песимістична поезія якого з контрастним 
протиставленням "славних козацьких часів" 
сучасному життю була формою крит. ставлення 
до сучасності. Різнобічно виразив себе як 
письменник-романтик М. Костомаров (1817-1885). 
автор Українських балад" (1839). іст. драм "Сава 
Чалий" (1838), "Переяславська ніч" (1841). Він 
виявив підвищений інтерес до іст. проблематики, 
активно використовував приклади іст. життя ін. 
народів, уперше ввів у укр. поезію образ 
тираноборця Прометея. У 40-х рр. на Україні 
отримує розповсюдження романсова лірика та 
елегія. У творчості Є.Гребінки, М.Петренка.
С.Писаревського гол. мотивами були гіркі роздуми 
над своєю  долею, потяги до невідомого, 
ідеального. У романт. укр. прозі 20-60-х  рр. 
(Т.Ш евченко, М.Шашкевич, Марко Вовчок) 
отримали вираження антикріпосницькі настрої, 
стихійна діалектика індивідуальної психології. 
Більшість романт. драм Гребінки. П.Куліша, 
Ю.Федьковича присвячені подіям нац.-визвольної 
боротьби укр. народу проти тур.-татар, та поль.- 
шляхетської агресії. В умовах піднесення Р. в 
Україні 1 8 3 7  виходить збірник "Русалка 
Дністрова", складачі якої Шашкевич, І.Вагилевич. 
Я.Головаиький, за словами Франка, виразили 
"прорив почуття людського серед заг. отупіння та 
здичавіння", явище наскрізь революційне . З 
виникненням Р. на Україні пов'язане зародження 
і літ. критики ("Огляд творів, писаних 
малоросійською мовою" Костомарова, 1848). Риси 
Р притаманні ранньому періоду творчості 
Т.Шевченка, у якого в 20-30-х  рр. в умовах 
жахливого стану його Батьківщини виникає поет, 
образ козацької свободи і слави. У зверненні до 
минулого України поет ближче до нар. уявлень, 
ніж інші романтики ("Гайдамаки").

Перехід до Р. в ін. країнах Пеіпр. та Пл.-Сх. 
Європи в перші десятиліття XIX ст. здійснювався в 
умовах наростання визвольної боротьби і процесу 
самоутвердження націй. Відбувалося формування 
нац. літ. мови, сприйняття фольклору як гол. джерела 
розвитку нац. л-ри. Громадсько-патріотичний пафос 
при цьому виступив на передній план. Л-рі цього 
регіону був притаманний бентежний дух. порив до 
свободи, героїка боротьби, трагізм самопожертви 
та поразок, сильно виражене нар.-колективістське 
начало. Не яскраво виявилося в поль., утор., грец., 
серб., хорват., болг. л-рах. В умовах Австрійської 
імперії, яка просунулася далі в буржуазному 
розвиткові, проявилися риси байронівського Р. При 
наявності цих заг. тенленцій явища Р. в країнах Сх. 
Європи відрізнялися й нац. своєрідністю.

Маніфестом поль. Р. стала зб. Міикевича 
Поезія" (1822). в баладах та романсах якого 

проявилось захоплення фольклором, нац. історією. 
У поемі Траж ина" (1 8 2 3 ) у нього отримує 
вираження героїко-патетична лінія. Час боротьби 
литовців з Тевтонським орденом поет пов'язував 
з проблемами сучасності. У поемі "Конрад 
Валленрод" (1828) Міикевич виражає романт. 
трагізм не на основі конфлікту особистості з 
оточенням, а на її причетності до заг. лиха країни. 
Видатним поль. романтиком був Словацький 
(1809-49). який виступив засновником романт. 
театру, близького яскравим змалюванням 
характерів і пристрастей, динамізмом сюжету до 
франц. романт. драми. З уроків повстання він 
зробив висновок про поразку романт. 
індивідуалізму, траг. суперечливість шляхетної 
революційності ("Корліан", 1834). Третім великим 
поль. романтиком був гр. З.Красіньський (філос.- 
політ, трагедії "Небожественна комедія (1835), 
Чриліон" (1833-36)). Чес. Р. був пов'язаний з 

радикально-демократичною ідеологією і ростом 
революційних настроїв. Визначним його 
представником був К.Маха (1810-36). який мав 
сміливість виразити у своїй творчості не відбите" 
слово, а особистість, яка розумом і серцем освоює 
світ Гол. його тема — тема страждань людини з 
вини обставин, що не залежать від неї У поемі 

Травень " (1 8 3 6 ) ним виражений конфлікт 
природної гармонії з трагедією людських відносин. 
Наступна еволюція чес. Р. пов'язана зі зверненням 
до тематики визвольної боротьби пд. слов'ян проти 
османських завойовників, що характерно для 
творчості К.Сабіни. В .Н ебеського. П .Хохо- 
лоушека. У Словаччину ідеї Р. проникли почасти 
з Німеччини, але перш за все — зі споріднених 
слов'ян, л-р. В лір. зб. Д.Штура Думки вечірні 
(1 8 4 0 ) вперше з'являється образ селянина, 
пригніченого кріпацькою неволею. Усна нар. 
творчість оцінюється словап. романтиком 
Я.Колларом як "ключі від святині національності". 
У творчості видатних представників словаи. Р. 40- 
50-х рр. С.Халупки. А.Слалковича, Я.Краля. 
Я.Ботто. І.Гурбана. Я.Палинчака синтезовано 
фольклор, традиції, виражений протест проти най. 
та сой. гніту, конфлікт "правди з кривдою", 
оспівані моральні якості як запорука майбутнього. 
Р. був основним напрямом у серб, л-рі 1-ої пол. 
XIX ст., де дістав вираження у творчості двох 
визначних поетів епохи П.Негоша (1813-51) і 
Б.Радичевича (1824-53). Змальовуючи в поемі 
"Гірський вінець" (1847) боротьбу чорногорців 
проти ставлеників Османської імперії, Негош 
виразив в образі героя внутр. драмат. конфлікт 
поета-гуманіста, враженого неминучістю кривавих 
битв і траг. втрат. У творчості Радичевича знайшла 
вираження одна з гол. проблем Р. — свободи 
особистості. Поет розглядає її не тільки в най., але 
і в загальнолюдському аспектах. У хорват, л-рі риси 
Р. дістали вираження у творчості Ї.Мажуранича 
(1814-70). У поемі "Смерть Смаїл-аги Ченчича" 
(1846) знайшла втілення проблема визвольної

501



РОМАНТИЧНА ДРАМА

боротьби пл.-слов'ян. народів з тур. загарбниками. 
В епоху Р. у словен. л-рі набуває розквіту творчість 
Ф.Прешерна (1800-49), який оспівав у "Вінку 
сонетів" високе романт. почуття та гнівний протест 
проти приниження гідності най. поезії і самої нації. 
V 2-й пол. XJX ст. зберігається відома близькість 
слов'ян, л-р, мов. спорідненість яких породжує 
більш високий рівень культ, зв'язків.

В угор. л-рі поч. Р. заклала лірика і драматургія 
К.Кишфалуді, поезія Ф.Кьольчеї і М.Верешмарті. 
Зразком світ, значення постала творчість Шандора 
Пьотефі (1823-49), який у роки посилення сусп. 
боротьби стає романт. "календарем" її подій. Йому 
притаманна повна самовідданість справі свободи, 
ідеал якої наближався до уявлень революціє не рів- 
демократів. Не чітко виражено в героїчній поемі 
"Апостол' (1848), герой якої, незважаючи на 
суворі випробування, стає мудрішим та міцнішим. 
Романт. творчості Пьотефі властиві здорова 
природність, крит. та стверджуюче начала. 
Передвісником Р. в л-рі Дунайських князівств була 
творчість поетів Янку Векереску (1792-1863) і 
Костаке Конакі (1777-1849). у ліриці яких була 
помітна спроба самоутвердження особистості. У 
20-30-і рр. тут активно здійснювались переклади 
Дамартіна. Байрона. Гюго, Пушкіна. У 40-і рр. у 
творчості Д.Болинтиняну, В.А лександрі 
культивується жанр романт. балади.

Розквіт Р. в регіоні в ию епоху був пов'язаний 
з напруженням най.-визвольної боротьби. В 
Угорщині, Румунії, чес. і поль. л-рах він набуває 
нов. якостей. У деяких митців політ, спрямованість 
відступає перед філос. проблематикою, роздумами 
про долю людства. Зміна підходу до нац. ідеї 
змушувала романтиків роздумувати над тим, шо 
відбувається за нац. кордонами, осмислювати долю 
співвітчизників як ланку у низці світ, історії. Цей 
аспект стає важливою рисою поль., чес., рум. л-р. 
Пипріан Норвід (1821-83). засуджуючи деспотизм, 
кріпосництво, заперечував революційне 
насильство, для нього загальнолюдські підвалини 
важили не менше, аніж відданість Польщі. 
М.Емінеску (1850-89) після поразки Паризької 
комуни від роздумів про нижчість всього земного 
прийшов до "іст. оптимізму" ("Імператор і 
пролетар", 1874). Угорець Імре Мадач (1823-64) 
у філос.-романт. драмі "Трагедія людини" (1861) 
роздумував над європ. і угор. історією, у якій 
очікуване розійшлося з тим, шо запанувало 
насправді.

Літ. Р. в усіх країнах надзвичайно інтенсивно 
використовував трал, сюжети, мотиви і образи ант. 
і христ. міфології (Прометей, Сатана, Христос), 
нац. фольклору. Але він також породив і ряд 
сюжетів, мотивів та образів, що стали у світ, л-рі 
трад. Таким є романт. історії "сина століття", героя 
в "Ч айлл-Ґарольдовім плащі" з його рос. 
модифікацією "зайвої людини", історії мандрів, 
шукачів пригод, "романт. злочинця". До них можна 
зарахувати сюжети "роману мандрів", "роману 
виховання", вертерівський сюжет кохання без 
взаємності та ряд ін. Особлива схильність Р. до

міфології та особистого начала сприяла появі та 
розвитку в межах напряму методології міфол. та 
біографічної шкіл.

Тенденції Р. відроджуються в л-рі шерегу країн 
у кін. XIX ст. і протягом XX ст. (Неоромантизм).

Поняття Р. слід відрізняти від поняття 
"романтика", яке використовується як вираження 
мрійливо-піднесеного умонастрою, як 
характеристика яскравих сторін життя або як 
особливість літ. тв.. що відбиває піднесені сторони 
життя.

Микола Нефьолои

РОМАНТИЧНА ДРАМА жанр який виник 
на межі XVIII-XIX ст. у добу романтизму на 
противагу класицистичній трагедії та комедії. 
Основними представниками Р.д. були 
Д ж .Г .Байрон, П .Б.Ш еллі (Англія), В.Гюго. 
О.Дюма-батько, гр. А. де Віньї. А. де Мюссе 
(Франція), А.Міикевич, Ю .Словацький, гр.
З.Красіньський (Польша), А.Еленшлегер (Данія), 
М.Вьоршмарті (Угорщина), М.Дермонтов (Росія), 
Й.К.Тил (Чехія).

Р.д. зверталася до набутку шекспірівського 
театру та ісп. драматургії Лопе де Веги та 
П .Кальдерона де ла Барка. Надзвичайно 
показовими є факти блискучих перекладів Віньї: 
"Венеційського купця" та "Отелло" В.Шекспіра, 
незавершеного перекладу Міикевичем "Ромео і 
Джульєтти ' і перекладу Словацьким драми 
Кальдерона "Незламний принц". Значний вплив 
учинила на Р.д. м елодрам а. Р.д. рішуче 
заперечила закон єдності місця й часу, запровадила 
вільну побудову сюжету з окр. досить самостійних 
епізодів, відкриту композицію. Р.д. зображувала 
сильні та яскраві почуття, шо виявляються чи то в 
боротьбі за гідність героя, за його соц. права та 
ідеали, за свободу, чи то глибокі душевні 
переживання, пафос високого кохання. 
Наголошувано на неповторному в людині, на її 
спроможності боротися з ворожими явищами. Р.л. 
прагнула розкривати людські душевні "таємниці" 
Викидаючи арістотелівсько-класицистичну жанр.- 
стил чистоту, автори Р.д. поєднували розмаїті 
худож. складники, у драм, тканину вводилися епіч. 
та лір. первні: відбувалася певна епізаиії та 
ліризаиія. Реальне часто-густо сполучалося з фант. 
Високе, героїчне, майже трагедійне з іронічним, 
навіть гумористичним. Патетика — з гротеском. 
Камерні сцени чергувалися з масовими, 
монументальними. Відтак — переважання 
дисонансу над гармонією. Все це слугувало 
відображенню складних ідейно-філос поглядів, 
породжувало зіткнення протилежних персонажів, 
при тому, що кожен з них міг мати свою рацію. На 
відміну від ін. гатунків драми Р д. часто писано 
віршами.

Р.д. посідала одне з чільних місць у літ. системі 
романтизму. Показово, що "літературні бої" 
романтиків і класиків точилися насамперед 
навколо питань драматургії та театр, вистав Р.л. 
на паризькій сцені. Основним худож. документом

502



РОНДЕЛЬ

— маніфестом Р.д.. а по суті романі, напряму на 
загал, була передмова Гюго до драми "Кромвель", 
де викладено протиставлення л-ри романтизму 
клас. л-рі. Розроблено теорію романт. гротеску. 
Гюго твердить, шо саме драма найадекватніше 
відповідає нов. часу. Найвищим взірцем і "великим 
джерелом" проголошено Шекспіра, проте ше више 
поиіновано творчу самостійність: "Насамперед 
поет повинен уникати копіювання будь-кого — 
однаково Шекспіра чи Мольєра, Шіллера чи 
Корнеля".

Тематично Р.д. досить різноманітна. Вагоме 
місце (як у романтизмі на загал) посідають тв. на 
теми історії, переважно своєї, нац.. але також 
історії чужих народів: перша Р.д. "Кромвель" 
(1827). Ернані". "Маріон де Дорм", "Король 
бавиться", "МаріяТюдор", "Анджело", "Рю? Блаз" 
Гюго. Жакерія" П.Меріме, "Анрі 111 та його двір"
— перша Р.д., шо побачила світло рампи (1829). 
Наполеон Бонапарт". 'Шарль VH у своїх васалів", 
Нельська вежа", "Калігула". "Дон Жуан де

Маранья" Дюма-батька; "Дружина маршала 
д Анкра" Віньї; "Доренцаччо" де Мюссі; "Ціллеї 
та Хуняді" Вьорьошмарті; "Міндовг — король 
литовський", "Марія Стю арт", "М азепа" 
Словацького; "іспанці" Лєрмонтова; "Кривавий 
суд. або Кутногорські рудокопи", Ян Гус". 
Криваві хрестини або Драгомира та П сини" Тила. 

Для романтиків аж ніяк не було основним точно 
відображати минуле. Вони намагалися переносити 
проблеми сучасності в пройлешнє. Воднораз у 
своїх костюмованих" п 'єсах ретельно 
дотримувалися іст. колориту.

!ст. тематика поєднувалася з "передіст.", із 
зверненням до джерел нац. міфів, переказів і саг. 
"Сага про Вьонунді" Еленшлеґера. "Баллалина", 
"Ліля Венеда". "Кракус" Словацького; музичні 
драми Р.Вагнера. Поряд з цим існували Р.д. на 
тогочасні сюжети. Антоні". "Монте-Крісто" Дюма- 
батька. "Ч аттертон" Віньї, "М аскарад" 
Лєрмонтова, "Фантазій" Словацького. Перша за 
хронологією з цих драм "Антоні", згідно із задумом 
автора, мала переконати глядача в можливості 
сильних почуттів і в суч. світі. Цю думку було 
продекларовано словами персонажа драми 
романт. поета-драматурга Ежена л'Еврі.

У різних версіях розроблялася притаманна 
романтизмові тема митця ("Кін. або Геній і 
безпутство" Дюма-батька, "Н ебож ествєнна 
комедія" Красіньського. "Сірано де Бержерак" 
Е. Ростана).

Властиве романтикам тяжіння до "поет, 
філософування" спричинило кристалізування в 
межах Р.д. філос. фант драми. Це найпоказовіше 
для поль. традиції: "Дзяди Міцкевича,
"Небожествєннакомедія", Іридіон" Красіньського.

В укр. письменстві перші Р.д. було написано 
М.Костомаровим на іст. теми рос. мовою. 
"Кремуиий Корд" (1849). "Эллины Тавриды" 
(1883). незакінчені "Украинские сцены из 1649 
года" Ці тв. містили тираноборчі мотиви. У 
створених на основі фольклор, балад драмах

Димерівна" (1883) П.Мирного. Безталанна" 
(1885), "Наймичка" (1889) ЕКарпенка-Карого 
поєднуються романт. й реаліст, первні.

Нова хвиля іст. Р.д. виникає на межі XIX-XX 
ст. у неоромантизмі: "Сірано де Бержерак" і 
"Орленя" Ростана, "Варшавянка", "Дегіон". 
"Листопадова ніч" С.Висьпяньського, Голуба 
троянда", "Кассандра" (1908). "Оргія". "Камінний 
господар" Десі Українки.

На основі Р.д. сформувався романт. театр, 
виробилася відповідна школа акторства — 
пристрасного, патетичного, бурхливо-експре­
сивного. Вона надто увиразнювалася при читанні 
монологів. Манері гри був властивий "стрімкий" 
жест на противагу майже "круглості" та "величній 
шляхетності" жестів класицистичного театру. 
Романт. театр розробив свої постановочні засади, 
виховав пдеялу славетних акторів: Е.Кіна (Англія). 
Д.Девріента (Німеччина). П.Бокажа, М.Дорвіля 
(Франція). Ф .Д еметра, Г.М одени, А .Рісторі 
(Італія), Г.Егреші (Угорщина). Серед рос. романт. 
акторів П.Мочалов, М.Єрмолова. О.Сумбатов- 
Южин, Ю.Ю р'єв, О.Остужев. У театрі кавк. 
народів вірменин В.Папазян. осетин В.Тхапсаєв. 
грузин А.Хорава. Традиції романт. драматургії і 
акторства дотепер тривають в іст. костюмованих 
кінофільмах.

Жанрологічний термін Р.л. належить відрізняти 
від широкою поняття романтична драматургія, шо 
містить у собі й ін драм, гатунки, зокрема численні 
в романтиків та неоромантиків драм, к а зк и , 
бахорки, ф еерн, фьяби.

Див Епічна драма, Лірична драма.
Людмила Волкова

РОНДЕЛЬ або РОНДЕТ (франц. ronde/ie — 
шось кругле від. лат. rofunefus — круглий) — тверда 
вірш, форма.

1. У ст-франи. поезії (до XII! ст.) різновид 
октави на дві рими з повторенням першого рядка 
на четвертій і сьомій позиції, а другого —  на 
заключній восьмій: АВаАавАВ.

2. З XIX ст. — 12-15 (здебільшого 13) рядків 
на дві рими: Айва + авАВ + авваА, де вел літерами 
позначаються рядки, що повторюються, генетично 
пов'язані з пісенним приспівом. Досягла 
завершеності у поезії Карла Орлеанського 
(Франція, XV ст ). У 2-ій пол. XIX ст. зазнає 
ренесансу: Т. де Банвіль, С.Маларме (Франція), 
Г.О .Добсон, Р.Л.Стівенсон (Англія), А.Ж іро 
(Бельгія).

Р. репрезентований в укр. л-рі XX ст.. 
П.Тичина, О.Масикевич, М.Боровко , шо створив 
цілу зб. "Ронделі" (1994).

Осінній рондель
Моє 7 жураалі
Летять вечірньою порою 
Ж ллєм трійлизого настрою 
Я ваблю тінь їх ло землі.

/Уегій би я нл іх крилі.
Коли, кут.тстою стрілою.

503



РОНДО

Моє? казки жура ал?
Летять вечірньою порою

Жалів осінніх скрипалі 
Скидають з неба крик луною 
Як перед безвістю глухою 
/ губляться в вечірній МЛ)
Моє? казки журавлі

(О.Масикевич)
Див Рондо Рунлєль

Анатолій Волхов

РОНДО (франц. ' коло'') — тверда строф, 
форма, шо складається з двох п'ятивіршів та 
тривірша між ними на дві рими: при цьому 
початкові слова першого вірша повторюються 
після тривірша та другого п'ятивірша, через шо 
утвор ю ю ться скор оч ен і рядки, які не 
римуються з іншими. Схема клас. Р. така: аавва 
аавх ааввах, де х — скорочені неримовані 
рядки. Ці повтори від іграю ть не тільки 
ф орм альну, але й зм істовн у роль: вони 
позначають лейтмотив всього тв. Іноді другим 
можливим варіантом Р. називають строф , 
форму, яка складається з 13  на дві рими 
повновіршов. рядків, шо згруповані у двох 
п'ятивіршах та тривірші між ними: початкові 
слова першого вірша входять до дев'ятого та 
тринадцятого рядків.

Своє походження Р., як і ін. тверді строф, 
форми, веде від заснованої на приспіві та 
наскрізному римуванні пісні, що супроводжувала 
давн. нар. таниі (гіпотеза М.Гаспарова). В  проиесі 
руйнування синкретичної єдності пісня стає літ. (в 
творчості Прованс, трубадурів XII ст.), а потім 
поступово розподібнюється на низку строф, форм 
(поч. XIV ст.). Однією з них стає рондвдь (або 
рондет), шо збереглася донині як самостійна строф, 
форма. З ронделя в XIV ст. утворюється Р., яке 
канонізується в кін. XV ст. Віршов. розміром Р. був 
10-складовик (ронделя — 8-склаловик). Після 
забуття в епоху Ренесансу настає в XVI-XVIH ст. (в 
поезії бароко та рококо) розквіт Р. (ронделя — в 
період романтизму), який повторився ше раз на 
поч. XX. ст. Зараз особливого знач, обидві форми 
не мають.

Р. зустрічається у франц. поетів К.Маро (XIV 
ст ), Карла Орлеанського (XV ст ), у т.зв. риториків 
Ж.Шателена, Ж.Мешино, К.Моліне (XV-XVI ст ), у 
Ф.Війона (XV ст ), В.Вуатюра (XVII ст.); у румун. —
A . М ачелонського (XIX ст.). у рос. —
B. Тредіаковського. О.Сумарокова та поетів його 
школи (XVIII ст.), П.Катеніна (XIX ст.), В .Брюсова. 
М.Кузміна. Вяч.Іванова. І.Северяніна (XX ст.); англ.
— А.Суїнберна (XIX ст.), укр. — М.Руднииького,
А.Казки (XX ст.). Рондель зустрічається у франц. 
поета Війона, англ. — Суїнберна, рос. — 
Вяч.Іванова, Северяніна. А.Пахомова (XX ст ), укр.
— П.Тичини. М.Рильського. Застосовується ця 
строф, форма й при перекладах. Існують різні 
модифікації Р. та ронделю, а також строфоїли, шо 
наближаються до них.

Прикладів самоусвідомлення Р. є "Рондо про 
рондо" Вуатрюа, у якому викладені правила 
написання цієї строф, форми.

Борис Іванюк
Р О Н С А Р О В А  С Т Р О Ф А  (від імені франц 

поета XVI ст. П. де Ронсара, шо полюбляв цю 
строфу) — різновид секстини, коли рядки 
римуються аавсвс. В укр. поезії Р.с. застосовували 
О .О лесь, Г.Чупринка (поема "Лицар Сам"), 
Л.Первомайський ("Партизанська балада").

Косять коси
/Тут голосе
Косять. КОСЯТЬ косар?:
А в моїй лук/? сп?нають.
Ср?бла струн перебирають
Грають, грають косар;

(О. Олесь)
Анатолій Волков

Р У Б А Ї ,  множина Р У Б А Я Т  (араб., 
чотиривірш, буквально — почетверений) — одна 
з найпоширеніших форм лір. поезії бл.-сх. культ. - 
літ. зони. Запозичені з фольклору таджиків і персів 
(фольклор, назви — лубайті та таране), Р. входять 
до складу л-ри в ІХ-Х ст. (Ханзале. Рудакі, якому 
традиція навіть приписує створення цього жанру, 
та ін ). Лір. тема зазнає в Р. філос. осмислення, 
при цьому, як правило, перший бейт (дворядковий 
вірш) являє собою засновок, а третій рядок — 
висновок, шо підкріплюється афористичним 
виразом в останньому. Чотири піввірші римуються 
здебільшого за схемою а а х  а (згодом стають 
можливими ін. варіанти: а-а-а-а. а-в-а-в, а-в-х-я. 
а-в-в-а). Теорет. можливими є 2 4  метричні 
варіанти Р., але в абсолютній більшості випадків 
використовується один з двох.

—  и и /  —  и и /  —  и и /  —
або
------- U U / — U — U / -------- U U/ —
Можливе вживання редиф а, тобто 

повторення слова або словосполучення в кінні 
кожного вірш, рядка після рими. Розквіт Р 
припадає на XI ст. і пов'язаний з творчістю 
неперевершеного майстра цієї жанрової форми 
Омара Хайяма та поета-містика Абу Саїпа. З сер. 
XII ст. Р. втрачають провідну ролю і поступаються 
місцем газелям , хоча й не зникають. Так 
майстром Р. був азерб. фарсімов. поет Нізамі 
Ґанджеві (1 1 4 1 -1 2 0 9 ). З фарсімов. поезії Р. 
перейшли до ін. л-р Бл. Сх.: араб., багатьох 
тюркомов. (у т.ч. староузб. поет Захиреддин 
Мухаммед Бабур, 1483-1530), л-ри урду. У казах, 
поезії застосовується силабічний варіант Р. — 
ельон — одинадцять складів у рядку, після 6-го 
рядка цезура. Р. відомі також у л-рах Пд.-сх. Азії. 
Європ. поезія засвоювала Р. спершу через зб. 
переспівів нім. поета Ф. Рюккерта "Слілитроянд" 
(1 8 2 9 ), згодом з англ, вільного перекладу 
Е.Фіцджеральда "Рубаят Омара Хайяма" (1859). 
Цей переклад вважають одним з найліпших 
здобутків англ, поезії. Укр. переклади Р. Хайяма 
зроблено акад. А.Кримським. Т.Масенком,

504



РУСАЛЬНА ГИСНЯ

В .Мисиком. Серел авторів укр. Р. — В .Мисик, 
Д.Павличко, буковинський поет О.Лупул.

Олександр Бойченко,
Анатолій Волков

Р У Н Д Е Л Ь  (англ, rounde/) — тверла форма у 
ст-англ. поезії, відповідник франц. рондо та 
ронделя. У новітній англ, поезії, починаючи віл 
А.Ч.Суїнберна (2-а пол. XIX ст.) Р. канонізований 
як вірш, побудова з трьох строф, заг. обсягом 11 
рядків. Двічі повторюється, як рефрен, перше 
слово або частина першого рядка: аваЯ вав аваЯ.

Анатолій Волков

РУ С А Л Ь Н А  П їС Н Я  — відомий усім слов'янам 
кількісно невел. вид календарно-обрядового 
фольклору. Виконувалися Р.п. на межі весни та 
літа, протягом русального або гряного тижня, 
переважно дівчатами.

Іст. Р.п. пов'язані з лавн-слов'ян. ігрищем 
русаліями. Це слово, на думку відомого словен. 
філолога акад. Ф.Міклошича, було запозичене пл. 
слов'янами з лат. мови (від rosa/ia, первісно свято 
роз — назва поминального обрялу). Із русаліями 
пов'язане слово русалка — персонаж нижчої 
міфології слов'ян, що в ньому, очевидячки, 
поєдналися три різні вірування: культ мертвих 
(предків), віра в духів води та віра в духів 
рослинності: водяні та лісові русалки. Відображені 
в Р.п. вірування, шо предки роду віддячують живим 
за шану добром, а за нешану - чинять лихо, згодом, 
очевидно, під впливом християнства русалок 
почали сприймати лише як ворожих істот. Тема 
зустрічі з ними є однією з провідних. Русалок 
уявляли як гарних дівчат з довгим зеленим 
волоссям, які. надто в русальний тиждень, можуть 
затягнути у воду чи болото та утопити або ж 
залоскотати людину, особливо парубка. Наявність 
трьох різних міфол. джерел пояснює, чому 
уявлення про русалок, а відтак Р.п. різноманітні, 
їх важко звести докупи. Інші назви русалки: житня 
матка, мавка, купалка, воляниия, лоскотуха. V 
чехів — житня баба, лісова дівчина. В поль. 
фольклорі русалки мають ще регіональні назви - 
світезянка, гоплянка. Споріднені з русалкою 
фантастичні істоти - зх-європ. ундіна. пд-слов'ян. 
віла (водян чи гірськолісові русалки).

За часом побутування та за наспівом Р.п. 
поділяються на провідні та гряні. Провідні 
супроводжували проводи русалки (в останній день 
русального тижня або в наступний понеділок). 
Дівчата вибирали поміж себе одну, яка 
зображувала русалку, розпускали їй волосся, 
уквітчували вінок, олягали саму сорочку та 
відпроваджували до лісу зі співом: "Проведу я 
русалку до бору" Другим варіантом проводів 
русалки було зображення її весняним деревцем. 
Для цього олягали в червоне і нове дівчину, 
водили по селу з піднятими над головою 
перев'язаними червоною хусткою руками. 
Відпровадивши русалку до бору, дівчата 
поверталися в село із співом':

/1роволи<ти русалочки, проводили,
Шоб вони ло нас не холили,
Z7a нашого житечка не ломили,
Да наших лівчаток не ловили.
Ширший діапазон русально-гряних пісень. 

Часом вони нагадують петрївчанї та купальські 
пісні. Часто вживається рефрен, шо характерний 
для веснянок "Рано рано ". "Рано раненько"'. 
Напр., такий мотив: мавки, або лісові русалки 
гойдаються на гіллі дерев і прохають у молодиць 
намітки, а в дівчат сорочки. Популярними були й 
мотиви русалки-лоскотухи та змагання в загадках. 

7и послухай мене, панночко.
Загалаю тобі три загадочки.
Як угадаєш ло батька пушу.
/ їе угалдєш ло себе візьму".
Дівчина запалок не вілгалала. - 
Русалочка ліачину залоскотала.
Найбільш поширені та багаті за змістом Р .п. сх. 

(білор., укр., рос.) Полісся - регіону багатого на 
ліси та води. Не випадково, саме спираючись на 
сх.-волинський фольклор. Леся Українка створила 
образ Мавки - гол. героїні 'Лісової пісні".

Образ русалки або віли зустрічаємо й у 
багатьох інших слов'ян, письменників: О.Пушкін 
(поема "Русалка", "Яниш-королевич" з циклу 
"Пісні західних слов'ян*' — перклад з Гузлі" 
П.Меріме), М.Лермонтов (поезія "Русалка пливе"), 
М.Гоголь (повість "Майська ніч. або Утоплена"),
O. Сомов (малорос, переказ "Русалка ). В.Лаль 
("Башкірська русалка"), П.Мей (поезія "Русалка"), 
В.Хлєбніков (поема "Віла і лєший"). А.Аверченко 
(гумор, оповідання "Русалка"), А.Міцкевич (бададп
Світезянка", "Рибка" з простолюдного співу), 

К.Ербен (балада "Лісова панна"), Є.Гребінка 
(балада "Рибалка" — переспів з Й.В.Гьоте), 
Т.Шевченко (балади "Причинна", "Утоплена". 
"Русалка"), М.Старииький ("Утоплена" - інсценівка 
повісті Гоголя), Леся Українка (поема "Віпа- 
посестра"), В.Королів-Старий (казки з циклу 
"Нечиста сила', п 'єса-казка Русалка-жаба),
P . Братунь (лір. поезії). Русалки оспівані й у 
Зх.Європ. мист-ві (балада Г.Гайне "лореляй"). 
Статуя Русалоньки з однойменної казки 
К.Андерсона стала своєрідною емблемою Данії.

Коли 1837 "Руська трійця" видала альманах, 
який замість язичія ввів у галицький друк нар. укр. 
мову, то назвала цю кн. "Русалкою Дністровою' 

Сюжети про русалок відбилися також в опері. 
Австр. композитор Ф. Кауер написав (1798) на 
лібретто Генслєра одну з перших романт. опер 
"Лунайську русалку" ("Donauweibhen"). Сценічна 
популярність цієї опери була велика. Зокрема в 
Росії М.Краснопольський переробив її під назвою 
"Деста. Дніпровська русалка" Були спроби 
розширити вставними номерами цю оперу 
(С.Давилов, К.Кавос). Від Дунайської русалки" 
відштовхувався Пушкін у своїй поемі. У свою чергу 
за поемою Пушкіна О.Ларгомижський написав 
однойменну нар.-побутову муа драму (1855). На 
основі повісті Гоголя створені опери М.Римського- 
Корсакова "Майська ніч" (1878) та М.Лисенка

505



РУССОЇЗМ

"Утоплена" (1 8 8 4 ). Римському-Корсакову 
належить також романс "Світезянка" на слова 
Міцкевича. За повістю нім. романтика Ф. де Ламот- 
Фуке "Ундіна" були створені однойменні опери 
нім. композиторами Е.Т.А. Гофманом (1816) та
А.Лортиінгом (1845). За лібрето казки Я.Квапіла 
чес. композитор А.Дворжак створив 1901 лірич. 
оперу "Русалка" (її було поставлено укр. мовою в 
Харківському оперовому театрі 1957). На сюжет 
казки Б.Грінченка (лібрето Н.Танашевич написав 
оперу "На русалчин тиждень" М.Деонтович.

Серед малярських тв. про русалок відомі є 
картина "Русалки" К.М аковського, малюнок 
Т.Шевченка (1859) — ескіз сепією до розпису 
плафону та стін у будинку П.Кочубея, малюнок 
П.Іоановича "Віла"

Людмила Волкова

РУ С С О ЇЗМ  — система сой.-політ., філос., 
рел.. педагогічних та естет, поглядів Ж.-Ж. Руссо 
(1 7 1 2 -1 7 7 8 ). У ХІХ-ХХ ст. термін Р. набуває 
вужчого значення, йдеться лише про певний погляд 
Руссо та його послідовників на людину, її 
ставлення до природи та иівілізаиії.

Оригінальний соп.-політ, мислитель, шо 
сформувався під впливом ідей Г.Гроиія. Т.Гоббса, 
Д.Локка, Ш.Монтеск'є, один із засновників теорії 
"сусп. договору", прихильник народовладдя, один 
з найрадикальніших представників франи. 
Просвітництва, Руссо відомий перш за все завдяки 
вельми суперечливій частині своєї філос. 
спадщини. В трактаті "Міркування про науки і 
мистецтва" (1750) він прагне обгрунтувати тезу про 
те. шо успіхи цивілізації призводять до занепаду 
моралі, породжують у людині розбещеність та 
нелюбов до праці. Як ідеал Руссо висуває т.зв. 
природну людину, незайману руйнівним впливом 
цивілізації. Таких людей він знаходить в давн. 
Спарті та суч. йому Корсиці. Т.ч., Руссо констатує 
розчарування просвітителів у можливостях 
людського розуму, яке. з ін. боку, відбилося у 
виникненні сенсуалізму в ф ілософ ії та 
сентименталізму в л-рі. Слід відзначити також, 
шо Р уссо не був першовідкривачем ідеї 
неприйняття цивілізації, а скорше сконденсував 
те. шо певною мірою вже було в духов, атмосфері 
європ. сусп-ва кін. XVIII ст. ("Простодушний" 
Вольтера). Корені такого погляду сягають у 
глибину віків: це і примат інтуїтивного осяяння 
над розумним у Бібліі*, і вчення стоїків та 
ранньохрист. теологів (Тертулліан, Августин та 
ін ), й практика анахоретства. На цій же основі 
базується і педагогічна теорія Руссо, шо викладена 
в трактаті "Еміль, або Про виховання" (1762). 
Вона вміщує чимало позитивних моментів 
(періодизація етапів розвитку дитини, відмова від 
схоластики в навчанні, трудове виховання, 
виховання підлітка в тісному зв'язку з природою 
тошо), але знову ж таки в ній домінує ідея 
неприйняття міської цивілізації та кн. освіти (за 
винятком своєрідно трактованого "Робінзона 
Крузо" Д.Дефо).

Очевидна парадоксальність та провокаційність 
теорії Руссо (критикуючи цивілізацію взагалі, він 
мав на увазі перш за все її носіїв — франи. 
аристократію XVIII ст.) була помічена ше його 
сучасниками — Вольтером і Д.Дідро. які дотепно 
висміяли її. Але з ін. боку, в Руссо з'явилась 
величезна кількість прихильників, які цілком 
серйозно сприйняли заклик "назад до природи", 
про що свідчать як численні літ. робінзонади та 
сільськогосподарські утопії ("Кратер" Ф. Купера, 
"Вісті нізвідкіль" В.Морріса), так і реальні спроби 
ентузіастів-послідовників Р .Оуена та Ш.Фур'є 
створити руссоістські за духом колонії в США та 
Австралії. Вплив Р. на формування утопічного 
соціалізму важко переоцінити. В естет, відношенні 
тема втечі на лоно природи, культ почуттів, 
"природної" людини разом з ідеєю Й.Гердера про 
'дух народу" та відкриттями Я. Ґрімма в галузі 

міфології лягли в основу творчості сентиментилісгів 
і, особливо, романтиків. Будучи сам талановитим 
письменником (його епістолярний роман "Юлія, 
або Нова Елоїза" (1761) зворушив всю Європу), 
Руссо здійснив великий вплив на подальший 
розвиток д-ри.

Відлуння вчення "савойського вікарія" так чи 
інакше присутнє в "Стражданнях молодого 
Вертера" Й.-В.Ґьоте та драматургії Ф.Шіллера, 
"Полі та Вірджінії" Бернадена де Сен-П єра та 
повістях Ф.Р.Шатобріана, поезії "лейкістів". Л- 
Г .Байрон присвячує Руссо палкі рядки в 
"Прочанстві Чайльд-Гарольда". Очищувальна 
функція природи та "природна" людина — 
найважливіші теми л-ри США 1-ої пол. XIX ст. Вони 
проходять червоною стрічкою через творчість 
Ф .Купера (пенталогія про Шкіряну Панчоху), 
Н.Готорна ("Щасливий Ліл"), Г.Торо ("Уолден, або 
Життя в лісі"), Г.Мелвілла ("Тайпі"). Ті ж мотиви 
притаманні поезії трансценденталістів та 
В.Вітмена. В Росії і леї Руссо були підхоплено
O . Радішевим, декабристами, О.Герценом, 
М.Чернишевським, М.Лобролюбовим, однак рос. 
мислителів перш за все цікавили соп.-політ, погляди 
франи. просвітителя. Власне "руссоїзм" як 
взаємовідносини людини, природи та цивілізації 
глибоко зворушив Л. Толстого, який називав Руссо 
своїм учителем. "Народництво" Толстого мало 
багато спільного з системою поглядів Руссо, схожі 
і їх педагогічні ідеї. В худож. творчості Толстого
P. виразно простежується в "Литинстві", 
"Козаках", "Війні та мирі", "Анні Кареніній" (образ 
Левіна). У поль. л-рі педагог, ідеї Р. знайшли 
відбиття вже в "П одолянці, вихованій в 
природному стані" (1 7 8 4 ) Л.Краявського. 
Автобіографчна Сповідь" Руссо спонукала появу 
"С погадів" (1 8 4 4 ) зачинателя поль. 
сентиментальної поезії Ф.Карпіньського.

Особливо цікавою є проблема впливу ідей 
Руссо на укр. письменників та мислителів 1-ї пол. 
XIX ст. Типол. проблематика укр. л-ри цього 
періоду вельми близька руссоїстській: теми народу, 
природи, землі, патріархальних селянських звичаїв, 
неприйняття міської цивілізації, певна недовіра до

506



РУССОЇЗМ

розуму так чи інакше присутні в творчості 
Є.Гребінки, І.Котляревського, /І.Боровиковського, 
Г.Квітки-Основ'яненка, П.Гулака-Артемовського. 
Однак укр. письменники не приймають політ, 
радикалізму франц. просвітителя: І.Франко з
осторогою говорить про вплив Ж .Ж .Руссо на 
Г.Сковороду, Котляревський в "Енеїді" 
опосередковано, а П .Білеиький-Н осенко в 
Торпинилі" прямо критикує Вольтера та Руссо.

У 2-й пол. ХЇХ-ХХ ст. відбувається певна 
переоцінка поглядів Руссо. Ряд письменників та 
мислителів (Г.Флобер, Г.Мопассан, Т. Манн) досить 
критично ставились до системи виховання "за 
Руссо" та всього комплексу його ідей. Бурхливий 
розвиток науки та техніки, позитивізм О.Конта, 
економічний детермінізм К.Маркса відновили 
певною мірою престиж цивілізації. Проте не можна 
заперечувати впливу Р. на формування 
природничо-наук. та іст.-культ. теорій Ч.Дарвіна, 
Г.Спенсера, І.Тена, Ф.Ніцше, Г.Менлеля, а на поч. 
XX ст. —  А.Бергсона та З.Фройда. В л-рі в цей же 
час формується теорія натуралізму Е.Золя. 
Головне, шо зближує всі ці досить різнорідні 
концепції — перебільшена увага до природного, 
натурального елементу в людині. При цьому 
з'ясовувалось, шо природний, інтуїтивний елемент 
не такий вже піднесений та благородний, як це 
здавалося сентименталістам та романтикам, він 
містить у собі цілу безодню патологічного, 
руйнівного, аморального, інакше кажучи, 
відкрилося те, шо за термінологією З.Фройда 
отримує назву "підсвідомого". В  сполученні з 
чинниками "р аси ", "нац. духу", "ґрунту" 
проголошена Руссо "природність" межувала з 
"бестіальністю" і призвела в XX ст. до войовничого 
нігілізму, аморалізму, націоналізму, бездуховності 
і. врешті, до фашизму (показова еволюція теорії 
Ф.Ніцше, джерела якої більшість дослідників 
виводять З Р).

Своєрідно відбився Р. у теорії та практиці 
комунізму, який еклектично намагався поєднати 
непоєднуване. Сама спроба ідеологів комунізму 
створити "нову людину" чимось подібна до пошуків 
Руссо ідеалу "природної" людини. Потреби цієї 
"нової людини" обмежувалися суто фізичними, 
матеріальними чинниками ("буття визначає 
свідомість"), культура та цивілізація минулого 
відкидались (найяскравіше це відобразилося в 
діяльності Пролеткульту, але неявно було присутнє 
протягом усього радянського періоду). Все це 
якоюсь мірою збігалося з просвітницькою ідеєю. 
Але, з ін. боку, людина повністю відривалася від 
природної своєї суті і визначалася лише соц.- 
класовими параметрами: природа ж розглядалась 
лише як джерело невичерпних матеріальних благ, 
досить згадати сумнозвісну мічурінську тезу: "Нам 
нетреба чекати милості від природи ..." Образно 
кажучи, в советский період сформувалася теорія 
"Р. навиворіт" , не людина — частина природи, а 
природа стає другорядним компонентом соц. буття 
людини, що не могло не призвести до траг. 
наслідків (Чорнобиль та ін. екологічні катастрофи).

В 2-ій пол. XX ст. ідеї Руссо знову набувають 
особливого значення у зв'язку з загостренням 
екологічних проблем у всьому світі. В цих умовах 
руссоістський заклик до гармонічних 
взаємовідносин людини та природи як ніколи 
актуальний і навіть його вимога відмови від 
надмірної розкоші набуває сенсу для т. зв. багатих 
країн. Цей комплекс ідей виходить за рамки 
чистого теоретизування, його втіленням в життя 
займаються численні екологічні ("зелені") партії, рух 
"Green peace". З ін. боку, Р. певною мірою зумовив 
такі явища, як руху хіппі та сексуальну революцію 
бО х рр.

V наук, відношенні інтерес Руссо до 
"природної" людини стимулював розвиток 
етнографічних досліджень народів, шо знаходяться 
на первісній стадії розвитку (робогцД. Фрезера. 
Е.Тайдора, Л.Леві-Брюля, К.Леві-Строса та ін.).

В л-рі XX ст. .так чи інакше інтерпретовані 
руссоїстські ідеї наявні у творчості Р.Роллана. 
Д. Лондона, Е.Гемінгвея, Д .Лоуренса, О.Гакслі, 
А.Сент-Екзюпері, Е.Базена, М.Турньє, Л.Леонова, 
О.Гончара тощо.

Юрій Попов

507



САГА

САГА (давн.-сканд. Saga —  історія, переказ)
— давн.-ісл. проз, оповіді або родові історії, що 
виникали в середовищі родової аристократії 
Ісландії впродовж ХІ-ХІІ ст. спочатку в усній формі, 
а згодом і в писемному вигляді. За структурою та 
змістом С. нагадують нар. перекази, які займають 
немовби проміжне місие між іст. х р о н ік о ю , 
героїчним епосом  та лимарським романом, 
оспівуючи переважно військову доблесть, далекі 
мандри та численні авантюри ісл. героїв. 
Щ оправда, стиль С. відзначається більшою 
економністю, тверезістю  зображення, він 
позбавлений пишних епітетів і порівнянь.

Незрідка, об'єктом зображення в С. є також 
родинно-родові стосунки, де домінують мотиви 
кровної помсти. Найбільш ранні зразки жанру — 
С. про святих, апостольські С., записані христ. 
духівництвом С. здебільшого перекладені з латини 
(ХІ-ХП ст.), пов'язані з християнізацією Скандинавії, 
а також родові С. ("С. про ісландців") та королівські
С.. які відтворюють етапи заселення Ісландії (900- 
1050). Поряд з реаліст, епізодами зустрічаються 
легендарні та казк. (С. про вікінгів), які 
компенсували брак переказів. Хоча в С. ще відсутні 
елементи психол. аналізу, однак внутр. світ героїв 
розкривається глибоко й багатогранно, передусім 
за допомогою розлогих діалогів ("С. про Ньяла", 
"С. про Егіля ", "С. про Ґреттіре").

Епіч. засади С. — діахронне зображення 
багатьох поколінь, фаталізм родової долі, іст. та 
побутовий реалізм, простота і об'єктивність оповіді
— були засвоєні нов. сканл. л-рою і збагатили 
оповідне мист-во назагал. Як наслідування взірців 
давн-ісл. С. в ХІХ-ХХ ст. виникла низка різножанр. 
тв., які вже назвами виказують спорідненість з С. 
"С. про Вьолундура" А.Г.Еленшлегера. С. про 
Ф рітьоф а" Е .Тегнера, 'С. про Фолькунгів"
А .Стріндберга. "С . про Йєсту Берлінґа"
С.Лагерлеф. "С. про святих" С.Унсет, "С. про 
героїв" Х.Лакснеса. "С. про Форсайтів" назвав 
багатотомову історію однієї родини англ, романіст 
Лж.Гелсворсі. Серед укр. дослідників С. можна 
назвати І.ІІІаровольського ("С. про Хервера і 
конунга Хейлреке". 1906), І.Франка ("Смерть 
Олега і ст-давня зага про фатального коня", 1912). 
серед рос. — М .Стебліна-Каменського 
("Исландская литература", 1947 ; "Мир саги", 
1971).

Петро Рихло

САМОЗАРОДЖЕННЯ СЮЖЕТІВ теорія — 
відгалуження амтроттодогжчмої ш коди Цю
теорію висунув на основі досліджень Е.Б.Тейлора 
шотл. учений Е.ТІєнг (1844-1919). За Ленгом, у всіх 
народів, у т.ч. у тих. шо мовно неспоріднені та не 
мали взаємних контактів, існує близкість чи навіть 
збіг сю жетів м іф ів , п е р е к а з ів  1 к а з о к  
закономірний вислід проходження етносами 
однакових стадій мислення й світосприйняття.
С .с .т . є важливим етапом історії к о м п а ­
р а т и в іс т и к и  насамперед, п о р ів н я л ь н о ї 
ф о л ь к л о р и с т и к и . Положення цієї теорії

зберігають вартісність дотепер. Проте вона має два 
засадничі ганджі. П о-перш е, сполучивши 
дослідження нар. творчості з вивченням нар. 
світосприйняття, з його стадіальністю. С.с.т. майже 
не зважала на соц.-іст. чинники. По-друге, 
абсолютизувала чинник самозародження, не 
враховувала чинники генетичної спорідненості, 
міграції та рецепції.

Анатолій Волков

САПФЇЧНА СТРОФА —  ант. строфа назва 
якої походить від імені давн-грец. поетеси Сапфо 
(Сафо, бл. 600  р. до н.е.): чотирирядкова одична 
строф а, що складається з трьох сапфічних 
одинадцятисклалників (дві трохеїчні диподії з 
дактилем посередині) і заключного п 'ятисклалника 
— адонічного вірша, який поєднує дактиль і трохей 
І служить мовби рефреном:

З Кріту ти сюди завітай, богине.

В храм святий, де яблунь квітучі яіти 
Стелють тінь, де з вівтарів ніжний лине 
Ладану подих.

(Пер. А.Содомори). 
Зрідка зустрічається і т.зв. вел. С.с.. що містить 

арістофанічний вірш (перший і третій рядки) і вел. 
сапфічний вірш (другий і четвертий рядки). — Крім 
Сапфо використовувалась її сучасником Алкеєм, 
в рим. л-рі — Катуллом і Ґораиієм. В Сер.-віччі
С.с. часом писались лат. церк. пісні. Ло неї 
вдавались нім. поети Й.Клай, Ф.Т.Клопшток, 
Й .Х .Ф .Гьольдерлін , А .Ґ . фон Платен, 
Р.А.Шрелер, Й.Бобровський. австр. поетН.Ленау. 
Е.Ш ьонвізе, англ. лірики А.Теннісон.
A. Ч.Суїнберн. С.с. засвоєна й у слов'ян, світі. В 
Польщі вона з'являється на поч. XVI ст. і 
використовується майстрами поезії XIX 
(Ц.К.Норвіл) і XX ст. (Я.Івашкевич).

Me <№z/i, ze/н z/*<2H// /мД/e.yzczc гпя/<̂ ,
Долі о/ м.тТалір// ял Яі// .yzc.fr 
/рог/юи'с/емі /zy /не И' ос еляю 
№  ре/ ет /

(Норвід Три строфи"). 
У сх. слов'ян С.с. застосовує С.Полоцький. 

Лосить часто її зустрічаємо в рос. поезії XVIII-XX 
ст. У О.Радішева, О .Востокова, Вяч.Іванова.
B . Брюсова. В  Україні зберегти особливості цієї 
строфічної будови намагався у перекладах з 
Сапфо І.Франко, жартівливий вірш "Sapphicus 
minor" у формі С.с. написав М.Зеров.

Петро Рихло

САТАНИЗМ — семантична ознака певного 
типу сюжетів, генетично пов'язаних з ідеями та 
сюжетикою Біблії. Никлізат'ю таких сюжетів 
можна здійснити навколо постаті бібл. Сатанаїла, 
улюбленого янгола Божого, створеного на початку 
віків, який майже дорівнював Богові красою й 
силою, але не схотів бути "творінням" і зчинив 
богоборчий бунт. С. у системі цінностей христ. 
культури виступає однозначно негативною рисою. 
Сатана є "антигерой"в численних тв. cep-віч. л- 
ри. напр. — у трактатах Отців Церкви, в житіях

5 0 8



САТИРА

святих, у легендах і т.д. Виняток становлять 
єретичні писання, напр.. богомилів. З початком 
Нов. часу спостерігається менш ригористичне 
ставлення до цієї постаті: характерним є 
ренесансний тип "вченого-фауста". Літератори 
починають осмислювати постать Сатани більш 
діалектично. Не позбавлений рис похмурої 
величності Сатана в Лж.Мільтона. В епоху 
Просвітництва атеїстичне богоборство розглядає
С. часом як "справедливе повстання" пригніченої 
сили проти тиранічного Творця Всесвіту, який 
нерідко ототожнювався з катод, авторитарністю. 
Ще далі йдуть європ. романтики, які ладні 
проголосити Сатану й С. джерелом свободи й втіхи 
вільної особистості (постаті на зразок Каїна й 
Манфреда у Лж.Байрона, Лемон М.Лєрмонтова, 
Лучаферул М.Емінеску тошо).Поширення 
окультизму у європ. свідомості Нов. часу призвело 
до традиції виправдання С .,(Є р ети ч н а  
література; О ккультна л-ра) шо є ознакою 
серйозної культ, кризи.

Семен Абрамович

САТИРА (лат. safura faux — наповнена 
різноманітними фруктами жертовна чаша) — вид 
коміч.. специфічна форма х\/дож. відображення 
дійсності, в якій викриваються і висміюються 
негативні сторони життя; нешадна, нишівна 
критика зображуваного, яка розкриває його 
нікчемність, недостатність, неадекватність своїй 
природі або внутр. законові. Основним 
формотвірчим. принципом С., поряд з викриттям 
і засудженням іст. приреченого, морально 
недосконалого, естет, недолугого І Т.П., Є. сміх — 
іронічне, гротескне або саркастичне глумління над 
яким-небудь об'єктом, явищем чи особою, котрим 
притаманне порушення органічності, зовн. або 
внутр. гармонії, розлад між явним і сутнім, формою 
і змістом, дійсністю та ідеалом. В праці "Про наїзну 
та сентиментальну поезію" Ф.Шіллер протиставляє
С. елегії, стверджуючи, шо в С. дійсність як певна 
недосконалість протистоїть ідеалові як вишій 
реальності' С. живиться енергією ідеалу, який в 
ній фактично незримий, відсутній, але його 
масштаб і параметри немовби проектуються на 
зображуване явище, яке повсякчас співвідноситься 
з ним (через негативний ідеал, "антиілеал"). На 
відміну від гу м ор у , для якого характерне 
амбівалентне ставлення до зображуваного (поряд 
з негативними гумор може містити в собі й деякі 
позитивні елементи, внаслідок чого гумор, сміх не 
вбивчий, а радше добродушний), Є. притаманне 
повне заперечення зображуваного як такого, шо 
не має права на існування. Однак природа С. 
також неоднозначна, тому що сміх у ній нерідко 
затінюється траг. світовідчуттям.

Поняття і сутність С. належить до досить 
заплутаних і дискусійних проблем теорії л-ри. Ще 
Ґ.В.Ф .Гегель вказував, шо трад. теорії "не знали, 
як бути з сатирою, і вагались, куди її віднести. Адже 
в сатирі немає нічого епіч., а до лірики вона, власне 
кажучи, також не підходить". Зародившись в ант.

л-рі як жанр, категорія (глузливий або 
викривальний вірш, шо таврував порядки, звичаї, 
погляди, події, людей, літ. тв.), С. згодом втратила 
жанр, природу і почала включати в себе цілу низку 
ін. жанрів (байка, епіграма, пародія, памфлет, 
фейлетон, комедія, сатир, оповідання, сатир, 
роман та ін ). Саме тому Гегель твердив, шо сатир, 
точку зору неможливо осягнути, виходячи з 
названих родів поезії, вона повинна бути осягнута 
більш загально, як перехідна форма клас, ідеалу".

Сатир, зображення дійсності, як правило, 
Суб'єктивне й тенденційне, воно залежить в першу 
чергу від світоглядної позиції, політ, орієнтації, 
моральних засад автора, психол. складу його 
характеру, темпераменту, ерудиції і т.п. 
Засуджуючи те чи інше негатив, явище сусп. життя 
(а С. спрямована найчастіше проти сусп пороків), 
письменник різко відділяє його від себе, розглядає 
як антипод свого сусп. чи людського ідеалу. Якшо 
гумор пробуджує сміх на основі симпатії, то в С.. 
навпаки, всяке співчуття. терпимість, 
поблажливість відсутні. "Гумор релятивний, сатира 
ж, навпаки, абсолютна, вона виносить остаточний 
вирок, не беручи до уваги ніяких пом якшуючих 
обставин". — вваж ає годланд. дослідник
B. Панненборг. С. має свої специфічні принципи 
типізації, основою  яких завжди є певне 
"спотворення", "викривлення" дійсності. Сатир, 
ефект виникає лише тоді, коли той чи ін. життєвий 
об'єкт "пародіюється", коди гіпертрофовано або 
деформовано його реальні співвідношення. Цієї 
деформації письменники можуть досягти різними 
шляхами —  гіперболічним загостренням, 
прийомами фантастики, алегоричним 
трактуванням, гротескним осмисленням, 
дошкульною іронією, саркастичним зображенням.
C. може бути, звичайно, і життєподібною, як. напр., 
в сатир, романах крит. реалістів XIX ст., де 
основним сатир, засобом є згущення в деталях, 
концентрація негативного й відразливого в 
людських типах, шо викликають у читача природне 
почуття огиди саме завдяки своїй  худож. 
достовірності й переконливості. Проте С. попускає 
й ототожнення правдоподібного й нереального, 
конкретного і абстрактного, живого й неживого, 
органічного й механічного, влаючись до 
містифікації, очуження, худож. умовності, абсурду 
тощо, тобто широко використовує багатющий 
арсенал худож. засобів, вироблених л-рою за весь 
час її еволюції. Хоча історики л ри вважають С. 
суто суч. явищем. її генезу можна простежити вже 
в давн-ґрец. л-рі. Так, скажімо, знаменита сцена з 
Терсітом в 'Чліаді", яка спрямована проти 
ненависної вже для Гомера демагогії, містить у 
собі явно сатир, риси. Вони помітні і в давн-грец. 
викривальних ям б ах  (Архілох), у д іатр и б ах  
кінічних і стоїчних мандрівних проповідників, у 
дав. аттичній комедії (Евполіл, Кратін, Арістофан), 
у філос. сатирі Меніппа, що являла собою 
поєднання віршів і прози (Менціпова сатира), в 
проз діалогах /Іукіана з Самосати. В рим. л-рі 
походження С. пов'язане з іменем Еннія, який біля

509



САТИРА

200  р. до н.е. уклав збірку мішаних віршів для 
розваги і повчання, що були написані різними 
метрами і відзначалися різноманітним змістом. Цій 
зб. він дав назву "Сатири ", вкладаючи в неї 
значення "суміш". Справжнім засновником С. в суч. 
значенні терміну був рим. поет /Іуиілій, сатири 
якого, написані гекзаметром (біля 139 р. до н.е.), 
поєднали злободенність, гостроту сусп критики з 
особистим пафосом і містили в собі основні 
характеристики даного літ. явиша, яких воно 
згодом набуло у багатьох рим. авторів: дидактичне 
повчання, дотепну критику, суб'єктивні нотки, 
форми і інтонації розмовної мови. Варрон, 
щоправда, трактує С. як "меніппею", змішуючи 
вірші з прозою, в такому ж дусі її сприймають 
Сенека і Петроній. Горацій свої "Сатири", 
написані гекзаметром, спрямовує проти 
загальнолюдських вад, надаючи їм витонченого 
характеру з ломішком легкої самоіронії, внаслідок 
чого сучасники називали сатири Горація 
"безмускульними". Лише в Персія (І ст. н.е.), який 
в темному, лешо манірному стилі критикує пороки 
часу, виходячи зі стоїчних ідеалів, і особливо в 
Ювенала (60--140  рр. н.е.) з його в'їдливими, 
дошкульними характеристиками морального 
занепаду Рим. держави, де перелічено й 
затавровано всі можливі пороки рим. патриціїв, 
проривається серйозний сатир, тон. Нищівну крит. 
лінію сатир, зображення розвивав у своїх епіграмах 
Марціал (40-102 рр. н.е.).

У Сер-віччі сатир, елементи з'являються 
спочатку в тваринному епосі ("Райнеке-/1ис"), де 
піддаються критиці феодальні порядки, в таких 
жанрах міської й нар. л-ри. як фабльо, шнанки 
фастнахгшпілі, фарси, фрашки, фігттики, тощо 
Тут домінує, як правило, станова С. або ж 
антиклерикальна С., до якої вдається і блазенська, 
і лубочна л-ри, і поезія вагантів. Особливо багато 
представлена С. в л-рі гуманізму і Реформації, коли 
вона побутувала в таких жанрах, як банки, діалоги 
фіктивні листи, листівки, памфлети (У. фон Гуттен, 
М.Лютер, анонімні "Листи темних людей", Еразм з 
Роттердаму), в дидактиці (С.Брант, Т.Мурнер, 
М.Рей). В сатир, ключі формуються нові літ. жанри 
— новела ( Лекамерон" Лж.Боккаччо), роман 
("Ґарґантюа і Пантагрюель" Ф .Рабле, Лон Кіхот М. 
де Сервантеса), які згодом знаменуватимуть 
вершинні досягнення ренесансної л-ри.

В добу класицизму С. завойовує сцену, і в 
комедіях Ж .Б .М ольєра маніфестується в 
однолінійних, гіпертроф ованих характерах 
(Скупий, Тартюф, Журден), розвивається і в вірш, 
жанрах (сатири Н.Буало, байки Ж. де Лафонтена, 
І.Красіцького), в моральних сентенціях і максимах 
(Ж.Ларошфуко, Г.К.Ліхтенберг). В л-рі XVH-XVI1! 
ст.С. стає неодмінним складником шахрайського 
роману (М.Алеман, Ф .Кеведо, Л.де Гевара, 
Г.Гріммельсгаузен, А.Р.Лесаж) у просвітницькому 
романі "великої дороги" ("Моль Ф ленлерс" 
Л .Л еф о, Історія Тома Лжонса" Г.Філдінга, 
"Пригоди Перегріна Пікдя" Т.Смоллета та ін.). 
Пробудження самосвідомості "третього стану".

боротьба з заскорузлими формами феодально- 
дворянських відносин, звичаїв породжує 
пародійну, гротескову С. ("Перські листи" Ш. де 
Монтеск'є, "Небіж Рамо" Л.Лідро, "Кандід", 
"Простодушний", "Мікромегас" Вольтера, комедії 
П.Бомарше, "Сентиментальна подорож", "Життя 
і думки Трістрама Шенді, джентльмена" Л.Стерна, 
"Мандри Гуллівера" Лж.Свіфта).

В епоху романтизму С. втілюється передусім 
у формі т.зв. "романтичної іронії" (Лж.Байрон, 
Е.Т. Гофман, Жан-Поль, Г. Гайне), яка несе в собі 
значний заряд соц. С. У представників крит. 
реалізму елементи С. проникають переважно в 
проз, і драм, жанри і нерідко визначають собою 
пафос тв. Ч.Ліккенса, В.Теккерея, М.Гоголя, 
М.Салтикова-Ш едріна, А .Ф ранса, М.Твена, 
Б.Шоу, О'Генрі, Г.Манна, К.Крауса, Р.Музіля, 
Я .Гашека, К.Чапека, Б.Нушича, Р.Ломановича. 
Й .Л .К арадж але, Б .Брехта, М .Булгакова, 
М.Зошенка, та ін. Наявні сатир, елементи і в жанрі 
байки (!.Крилов, П.Славейков, Г.Александреску, 
Е.Штейнбарг). В  модерністській л-рі С. набирає 
похмурих тонів траг. зневіри в перспективах 
розвитку людства, нерідко межує з а&урдом або 
чорним гумором (Е.Йонеско, С.Беккет, Ж.Жене, 
С.Мрожек, Ф.Люрренмат та ін ). Дедалі частіше 
сатир, рис набувають тв. наук.фантастики, суч. 
антиутопіУ (Лж.Оруелл, Є.Замятін, А.Азімов, 
Р .Б релбері, О .Х акслі, К .Воннегут, С.Лем, 
бр.Стругацькі, Кобо Абе та ін.).

С. як спосіб зображення дійсності здавна була 
притаманна і сх. л-рам. де вона постала з 
фольклор, джерел ("Тисяча н одна ніч", 
Панчатантра , нар. анекдоти і притчі про Ходжу 

Насреддіна), а згодом виробила літ. форми в інд. 
Повісті про шахраїв" Харібхадри Сурі (VHI ст.), в 

сірій, оповідках Абу-ль-Фараджа (ХШ ст.). в ліриці 
перс, поета Убейда Закані (XIV ст.), в новелах 
китайця Пу Сунліна (XVII ст.), новелах та 
оповіданнях японця Акутагави Рюноске та турка 
Азіза Несіна (XX ст.) та числ. ін.

Перші зразки укр. С. відносяться до XVI-XVH 
ст. Єдина писемно зафіксована С., шо дійшла ло 
нас з XVI ст. — це невел. промова" ста­
росвітського "каштеляна Смоленського Мелешка" 
на сеймі 1589  перед королем Жигмонтом III, яку 
можна розглядати як своєрідну паралель до С. зх- 
європ. Ренесансу з тою різницею, правда, шо її 
тематика звужена до критики тогочасних 
побутових звичаїв. Чимало гострих сатир, тв. 
вийшло з-під пера письменників-полемістів, 
зокрема І.Вишенського. У XVIII ст. укр. С. 
розвивається в таких нар. жанрах, як інтермедія, 
вертепна драма, проз байка (Г.Сковорода), 
сатир, вірш (І.Величковський, К.Зіновіїв та ін.). 
Важливою віхою в іст. становленні укр. С. стала 
"Енеїда" І.Котляревського, яка в травестійній 
формі дотепно висміювала тогочасні сусп. вади і 
суто людські недоліки. Укр. С. XIX — поч. XX ст. 
була наснажена пафосом боротьби за соц. й наи. 
визволення, політ, й духов, розкріпачення. Видатні 
укр. сатирики цього періоду — Г.Квітка-

5 1 0



САТИРА ВІРШОВАНА

Основ'яненко. П.Гулак-Артемовський, Є .Гре­
бінка. Л.Глібов, С.Руданський, І.Нечуй/Іевицький, 
І.Карпенко-Карий, Лесь Мартович. О.Маковей — 
не раз гнівно засуджували все ст., хуторянське, 
консервативне, політ, і духов, відстале, т о  
культивувалось на догоду правлячим колам 
Російської та А встро-Угорської імперій. 
Найбільшої викривальної сили досягли сатир, тв. 
Т.Шевченка ("Сон". "Кавказ" та ін.), [.Франка, 
М.Коцюбинського. Лесі Українки. В.Самійленка. 
Чималий внесок у С. зробили Ю.Вухналь, Остап 
Вишня. С.Олійник. М.Годованець, С.Воскрека- 
сенко. В.М инко. О .Ч орногуз. О .Ковінька, 
Ф.Маківчук. Ю .Івакін, Ю.Андрухович. 
Ю.Винничук; у діаспорі — І.Керницький, Федь 
Тринлак. Леякі сатир, жанри (напр., співомовка, 
заснована Руданським, або усмішка — Остапом 
Вишнею), які притаманні укр. л-рі, збагатили 
спектр жанр, різновидів С. і можуть вважатися 
вкладом укр. л-ри у світ, жанротвірний процес.

Петро Рихло

САТИРА ВІРШОВАНА (лат sa;/ra) —  лір 
жанр з настановою на тотальне і викривальне 
засудження сміхом будь-якого явища колективного 
життя.

Разом з ін. вірш, жанрами сатир, типології 
вона підпорядковується метародовому поняттю 
сатири, але відрізняється від них певними 
ознаками, які у комплексному співвідношенні з 
ними визначають її жанр, специфічність. Так. 
напр.. у порівнянні з сатир, епіграмою з її 
висміюванням приватних вад конкретного 
адресата об'єктом С. в. є типове, навіть якщо воно 
має персоніфіковану маску, на відміну від вірш. 
—фейлетону сатир поеми байки та ін жанрів 
ліро-епіч. орієнтації. С .в. характеризується 
безпосереднім виразом автор, модальності, шо. 
власне, і є основним аргументом її приналежності 
ло лір. методу; не схожа вона на інвективу, навіть 
сатир, з її полемічним зверненням до 
індивідуального чи колективного супротивника, 
оскільки не передбачає діалогічної поваги ло 
об'єкту сво єї реф лексії і є за характером 
тенденційним монологом незалежно від форми 
автор вислову жанрової модальності (напр . 
персонажний монолог — в сатир, піснях франц. 
поета XVIII -  Х[Х ст. П. Ж. Беранже "Маркіз де 
Караба". "Пузан на виборах 1819 року", в миклі 
сатир, пісень рос. поета XX ст. О.Галича 
'Коломийиев у повний зріст"; персонажний діалог 
— у "Короткій бесіді між Паном. Війтом та 
Плебаном" поль. поета XV! ст. М. Рея). І все ж 
жанр, межі С.в. є відносні, шо й спричиняє її 
постійну дифузію з ін. жанр, формами і не тільки 
сатир, (поема нім. поета XV-XVI ст. С.Бранта 
"Корабель дурнів" складається з низки окр. С. в., 
сатир, мініатюри нім. поета XIX ст.
А.Глассбреннера. сатир, послання азерб. поета 
XIX ст. К.Закіри. сатир. "Похвала тим, хто 
дереться по канату" в'єтнамського поета XVIH-XIX 
ст. Нгуєн Конг Чи і т.д.). Спроможність С.в.

сполучатися з ін. жанрами, зокрема, сатир., 
пояснюється насамперед тим. шо такі наскрізні і 
усталені теми світ, л-ри, як глупота, лицемірство 
та ін., шо відбивають заг-люлські вади, належать 
до тем багатьох жанрів, принаймні, сатир. Залежно 
від проблемної концептуалізації теми С.в. набуває 
видової варіативності. Розрізняють моралістичну 
С.в. (рим. поет І ст. до н е. Гораиій). політ, (поль. 
поет XVI ст. К.Яницький), антиклерикальну (італ. 
поет XIX ст. Дж.Беллі), сой. (курлський поет XIX 
ст. Шейх Реза Талебані), антимішанську (рос. поет 
XX ст. Саша Чорний) тошо. Тематична типовість 
С.в. пояснює і її географічну розповсюлженість: 
П.Генгенбах (Швейцарія, XV-XVI ст ). Й.Фішарт 
(Німеччина, XVI сг.), Д.Златарич (Далмація, XVI ст ), 
О.Нагаш (Вірменія, XVlIcT.), І.Гупто (Індія. XIX ст.). 
Кім Саккат (Корея, XIX ст.), Н.Турк (Сірія, XVIH- 
XIX ст.). Укр. С. в. представлена іменами 
Т.Шевченка. І.Франка. П.Тичини, В.Сосюрита ін.

Не можна не враховувати й те. шо по суті 
відносно незмінними за змістом є моральний 
імператив та сусп. ідеал, які опосередковано 
корелюють з С. як такою і з позицій яких і 
відбувається крит. засудження об'єкту жанр, 
рефлексії. Пі причини забезпечили перманентну 
актуальність С. в., однак особливого значення вона 
разом із спорідненими жанрами набуває у т. зв. 
перехідні доби нац. історії з характерним для них 
просвітницьким пафосом.

Своє походження європ С. в. веде від давн- 
греи. сатири (букв. лат. — saiura — страва з різних 
плодів, суміш) — фольклор.-синтетичного жанру, 
який вплинув на зб. несхожих за змістом та 
формою (вірш, та проз) тв. рим. письменника поч. 
II ст. до н. е. Еннія. яка наслідувала "Ямби" 
Каллімаха (IV-IH ст. до н. е.), та меиіппові сатири 
Барона. "Сатирикон" Петронія і в кін. того ж ст. у 
/Іуцілія набуває жанр, ознак сатир, вірша (за його 
назвою — sermones — розмови), який пізніше 
трансформується у вірш. С. Горація. Персія та 
Ювенала. В подальшому європ. С. в. буде постійно 
орієнтуватися на ант. зразки, особливо в добу 
класицизму (франц. поетXVII ст. М.Реньє, франц. 
поет та теоретик діт-ри XVII-XVIII ст. Н.Буало, рос. 
поети XVIII ст. А.Кантемір, О .Сумароков. 
Г.Державін). Але назагал розвиток жанрового 
стилю С.в. зумовлюється нац. традиціями та 

цеховими" пріоритетами того чи ін. літ. напряму, 
течії, школи. Напр.. барокові С.в. англ, поета 
XVII ст. С.Батлера, романт. — франц. поета XIX 
ст. О.Барб'є, хоча С.в. неодмінно використовує 
заг-поширені і типові для С. як такої виразні фігури
— гіперболу, гр отеск , травестуван н я, 
алегорію, іронію, зокрема, її граничний різновид
—  сарказм та ін., тобто ті. шо здатні 
продемонструвати навиворітну суть явища з метою 
його публічного упослідження. Шо ж до вибору 
метр., строфічних та ін. форм версифікації, то він 
є факультативним. Так. метр, основою С.в. /Іуцілія 
був гекзаметр (гекзаметрична С.), існують С.в.. 
написані пісенними ритмами (лат. поет XII ст. 
Вальтер Шатильонський, рос. поет XX ст.

5 1 1



САТИРИЧНА КОМЕДМ

В.Висоцький), сонетом ("Муртенеїда" італ. поета 
XVI-XVII ст. Лж.Марино), терциною ("Заздрість" 
ітад. поета XVII ст. С.Роза), білими віршами 
("Сатири, або Перестороги, шо призначені для 
виправлення влади та звичаїв у Польщі" поль. 
поета XVII ст. К.Опалиньського) тошо. Нерідко С.в. 
утворюють цикл та окр. зб. (зокрема, з ін. сатир, 
жанрами), напр., "Вигнана газель" гебр. поетів- 
братів XV1I-XVIH ст. Франсіс, двотомна зб. "Вірші" 
англ, поета XVIII ст. V.Каупера, "Голосіння" — 
цикл кит. поета XIX ст. Бей Иин-ияо, зб. "Стовпці" 
рос. поета XX ст. М.Заболоыького), а також входять 
у склад сатир, журналів.

Борис /вамюк

САТИРИЧНА КОМЕДІЯ —  комедійний 
жанр, у якому об'єктом осміяння є сусп. стосунки 
певного місця та часу, або рідше — цілих 
глобальних категорій: епох. соц. структур, народів 
(етносів), людства в цілому. Автор прагне не 
виправдати чи поліпшити зображуване явище, але 
його знищити за допомогою висміювання. Основні 
прийоми, шо до них звертається автор, — зла 
іронія, сарказм. С.к. може бути політичною чи 
побутовою

/Уюлммла Волкова

СВІТОВА ЛІТЕРАТУРА — поняття, шо 
характеризує іст. розвиток л-р світу від самих 
початків словесності до сучасності і виявляє 
провідні закономірності цього розвитку. 
М етодологічною основою  вивчення С.л. є 
положення про єдність соц. літ. процесу, погляд 
на явища л-ри як системну сукупність багатьох нац. 
та місцевих д-р з давніх часів, яка оцінюється не 
простою механічною сумою, а особливостями 
внутр. взаємозв'язків її частин, закономірностями 
сусп. та худож. еволюції, врахуванням їх різних 
часових темпів (у т.ч. й прискорених) і самого 
складу д-ри, який в ході її багатовікового розвитку 
був змінною величиною. Термін С.л. вперше 
застосував Й .В .Г ьо те  (1 8 2 9 ). Він висунув 
продуктивну ідею органічної єдності літ. процесу. 
Год. стимулом розвитку цього явища він вважав 
"швидкість руху засобів пересування, яка все 

збільшується; взаємний вплив і спілкування 
культур" Пізнання л-ри ін. націй для Гьоте 
можливе лише в сукупному вивченні різних явиш 
їхнього життя: сусп. відносин, праць істориків та 
філософів.

Історія С.л. вимірюється "вед. часом ". Вже в 
епоху Сер-віччя на основі христ. та ін. світ, 
монотеїстичних релігій створюється певна єдність 
л-р Ст . Світу, посилюються міжнар. зв'язки на 
стиках" культур, які прилягають одна до одної, за 

допомогою латини, санскриту, араб, та церк- 
слов'ян. мов (Середньовічна л-ра). Наук, вивчення 
С.л. розпочато вже на ранньому етапі системного 
підходу, який поєднує іст. та теор. осмислення літ. 
процесу. Тут треба відзначити дослідження 
Г.Гегелем трьох форм співвідношення між ідеєю та 
ї ї  формоутворенням у МИСТ-ВІ: символічної, клас.

та романт. Це вже дозволяло укрупнено розглядати 
літ. процес не лише в країнах Зх. Європи. Успіхи 
порівняльного літ-знавстиа в XIX XX ст давали 
значний матеріал про взаємозв'язки та взаємовпливи 
л-р різних регіонів, про їх типол. сходження.

Окремі соиіокульт. дослідницькі методології XX 
ст. також висували продуктивні судження, по- 
новому узагальнюючи етапи розвитку світ, 
культури, шо також допомагало вивчати С.л. Рос. 
соціолог П.Сорокін у чотиритомовій "Соціально- 
культурній динаміці" (1937-1940) подав історію 
світ, культури в тривалих часових етапах 
послідовно змінюваних культ. систем: 
"ідеаиіонадьної" з царством Бога та символічністю 
стилю, "ідеалістичної", з висуненням реальної 
людини в її ідеальному прояві, та "чуттєвої", вільної 
від релігії, заклопотаної лише прагненням до 
чуттєвих насолод. Подібна класифікація культ, 
епох може бути одним з метололігічних аспектів 
вивчення С.л. Поряд з інтеграційними мето­
дологіями висувались і такі, які власне заперечують 
єдність соц. та культ, розвитку. Рос. історик та 
етнограф /І. Гумідьов у своїй теорії етносів вважав 
нелогічною ідею світ, культури, а етнічну 
барвистість і своєрідність культури кожного етносу 
-  оптимальною формою існування людства 
("Етноґенез і біосфера Землі").

В літ-знавстві вивчення С.л. ведеться в 
основному з відхиленням від широких іст. 
узагальнень, утвердженням європоцентристської 
позиції зх. вишості, з розумінням С.л. як суми 
найбільш репрезентативних тв. народів, заг. зводу 
худож. л-ри всіх націй".

До ранніх спроб створення історіі С.л. треба 
віднести "Історію заг. літератури" в 15 випусках 
під редакцією А.Корша та А.Кірпічнікова (1880- 
188 2 ). Останній, будучи автором більшості 
розділів, уважав історію л-ри окр. народу тільки 
навчальною, а не наук, дисципліною, визнавав за 
науку лише порівн. або всезаг. історію л-ри, 
об'єктом її дослідження повинні бути видатні тв., 
шо відбивають "розвиток, погляди, ідеали 
людства, ...переконання сучасників ". Кірпічніков 
був прихильником порівн.-іст. методу, шо веде 
"від маси однорідних фактів до висновку, 
спільного не тільки для них, але й для всіх до них 
подібних", в позитивістському варіанті методології 
І.Тена використовував також соціологічний аналіз 
Велетенська ерудиція вченого не проявилася 
однак в широті осягнення явиш С .л., через 
очевидний потяг до європоцентризму. В XX ст. 
в зарубіжному літ-знавстві стає впливовим 
дослідження П.Ван Тігема "Історія літератури 
Європи та Америки від Ренесансу до наших днів 
(1925, Париж). Автора приваблював лише заг- 
європ. матеріал, решта країн розглядалися як 
периферія європ. розвитку з особливими духов, 
цінностями "малих" народів. Той же 
європоцентризм з роз'єднанням л-р Сх. і Зх. 
підкреслював А. Герар у "Вступі до світової 
літератури"(Нью-Йорк, 1940). /1. Лавалетт у 
"Літературній історії світу" (Цюрих, 1948) подає

5 1 2



СЕКУЛЯРИЗАЦІЯ

сх. л-ри не в "органічному" процесі їх розвитку, а 
в зв'язку з тим, коли ті чи ін. імена та тв. увійшли в 
сферу зх. культури. Цю ж позицію займає шоло 
сх. літ ри Є. Лаатс, шо розбиває літ. процес на " 
автономні" складові частини та стверджує 
існування декількох світ, л-р, напр., інд. або сх - 
азій. ("Історія всесвітньої літератури"; Мюнхен, 
1953). Е. Тунк в "Ілюстрованій всесвітній 
літературі" (Цюрих, 1954) подає С.л. як "суму 
найбільш репрезентативних тв. народів".

Наук, вивчення С.л. пов'язане із збільшенням 
масштабів дослідження на основі системного 
підходу, який поєднує іст. та теор. осмислення літ. 
процесу. Ці принципи лягли в основу створення 
унікального видання — дев'ятитомової "Історії 
всесвітньої літератури", підготованої ІСЛІ (з 1983 
по 1991 вийшло 7 тт.) за участю акад. Н. Конрада, 
Д. Ліхачова, Ю. Віппера, Б. Сучкова та ін. В основу 
видання покладено уявлення про С. л. як про 
змінну величину. При цьому "малі" л-ри можуть 
висувати худож. цінності світ, значення. Підкреслена 
шкідливість крайностей як європоцентризму, так і 
схоооиеніризму. Автори "Історії світової літератури" 
ГЧЮГНДТИ уткати, зод. бож̂ , прямолінійного зближення 
Сх. і Зх., та, з ін. боку, не підгримували упереджену т. 
з, згідно з якою Зх. та Сх. нібито споконвіку чужі од. 
одному. Розвиток л-ри цих регіонів у типол. 
узагальненому плані йшов від давнини через Сер. віки 
до Нов. часу у стадіальному відношенні в єдиному 
напрямку. Авторами видання використана раціональна 
частина теорії С.л. як уявленні про певний "золотий 
фонд" худож. культури людства. Світ, л-ра — поняття, 
що має поряд з синхронічною ше й діахронічну 
протяжність. Враховувались не тільки нац. специфіка, 
а й особливості подібності жанр, типології. Так, 
провідна роль в cep-віч. л-рі належить героїчному 
епосові, лицарській ліриці, лицарському романові, 
міській сатирі латиною. Характеристика ж нац. 
варіантів цих жанрів у дану епоху відіграє 
другорядну ролю. Най. л-ри вивчаються як 
складові частини культ, спадщини більш широких 
територіальних регіонів, зон, а також в світлі 
втілення естет, форм, напрямів, методів, 
стилів, жанрів. Значну увагу в "Історії світової 
літератури" звернено на вивчення взаємодії окр. 
нац. л-р, на контактні та генетичні зв'язки між ними. 
Наявність таких зв'язків у далекому минулому 
підтверджує правомірність розповсюдження 
терміну С.л. на всю літ. історію людства. Поняття 
"літ. впливи" та "типол. сходження" тісно пов'язані 
між собою (Історико-тяпологічнмй підхід). 
Створення капітальної праці, шо не має аналогів у 
світ, науці про л-ру, в якому брали участь також 
укр. літ-знавці В. Микитась, В. Крекотень, О. 
Мишанич, М. Яценко, А. Засенко, дало імпульс для 
інтенсивної розробки цілого ряду кардинальних 
гмгань порівн. літ-знавства.

Микола Нефьолон

СВІТОВІ СЮЖЕТИ ТА ОБРАЗИ — наук 
некоректний вираз, який вживають щодо 
найпоширеніших традиційних сю ж етів та

образів. Цей вираз є породженням літ-знавчого 
європоцентризму. Не існує жодного сюжету чи 
образу, поширеного в усьому СВІТІ: навіть 
найвідоміші ант. та бібд. сюжети відомі лише європ. 
і дешо меншою мірою бл-сх. л-рам. Але, далекосх. 
регіону вони чужі.

Лив Віяні сюжети та образи
Анатолій Волков

СЕКВЕНЦІЯ — жанр, різновид гімну. 
З'явилася у VIII ст. в Пн. Франції та була блискуче 
розроблена сднкт галленською поет, школою у Пл. 
Німеччині на чолі з Ноткером Заїкою (ІХ-Х ст ). 
Виникла як проз вставка, котра мала заповнити 
виконавчу довготу при співанні звуку "а" у слові 
"алілуйя", яке увінчує псалми. Позаяк иерк. хор 
поділявся на два півхори — дорослих та хлопчиків, 
складалися ізоритмічні строфи та антистрофи — 
структурна основа антифонного співу. 
Прикладами С. можуть служити "Є. на Різдво 
Господнє", "Є на свято П'ятидесятниці" Ноткера 
Заїки, "Є. про одинадцять тисяч дів", "Є. про 
святого Максиміна" лат. поетеси Гільдегарди фон 
Бінґен (ХП ст.), "Пасхальна секвенція" та "С. Ліві 
Марії" лат. письм. X ст. Віпона, "С. про Святу 
Трійцю" лат. письм. XI ст. Германа Розслабленого 
та ін.

Борксіванюх

СЕКУЛЯРИЗАЦІЯ — від лат saecu/aris — 
світський, "не-церковний" — власне, юридичний 
термін, котрий означає відчуження церк. майна - 
як правило, на користь держави. Проте дане слово 
давно широко вживається й в літ-знавстві — для 
окреслення ідентичних явиш у сфері культури й. 
зокрема, л-ри. Отже, перед нами термін, який 
потребує певної конкретизації. В  літ-знавстві С. 
означає вивільнення письменника від церк. 
світогляду й "соц. замовлення" церкви, його 
прагнення до ствердження суто гуманістичних 
цінностей.

Типол. подібні явища зустрічаються в історії 
культури та л-ри досить часто, напр., 
антропоморфізація богів та поетизація священних 
міфів у давньогрец. культурі. Проте термін С. 
більше стосується не стільки явиш десакралізапії 
як таких, скільки певного моменту в духов, житті 
Європи XVII-XX ст. Хоча основні спрямування Є. 
визначалися досить виразно вже в Ренесансі, 
рубежем тут стало складання естетики та поет, 
системи класицизму, який устами Н .Буало 
заборонив поетові спиратися на засади Біблії й 
навернув його до вивчення "вільної" системи ант. 
мист-ва. Цьому спрямуванню надала загостреного 
характеру ідеологія Просвітництва: у XVIII ст. 
боротьба зі спадщиною христ. Сер.-віччя стає в Зх. 
Європі одним з вирішальних моментів у процесі 
формування нової, "обмнршеної" культури. Це 
виливається у створення мист-ва, шо базується на 
суб'єктивних враженнях митця від "живого життя". 
Створю ється принципово нова л-ра, яка 
ґрунтується на підкреслено "природних" засадах

5 1 3



СЕКУЛЯРИЗАШЯ

романно-проз мови, вивченні світу людини (як у 
сон., так і в психол. вимірах). Вже на таких 
прикладах, як роман ДЛідро "Черниця", боротьба 
Вольтера проти клерикалів, або цілком 
десакралізована постать "Векфільського вікарія" 
О.Ґолдсміта, ми бачимо "тріумф чисто людського" 
— формула, якою Й.В.Ґьоте визначав основний 
паф ос сво є ї творчості. Не пов'язано зі 
становленням не лише самої "розкріпаченої" 
худож. мови, а й зі становленням нов. літ-знавчої 
думки, літ. критики й —  у перспективі — нов.теорії 
л-ри, вільної від Арістотелевих, ант. засад.

Мист-во XIX й почасти XX ст. багато в чому 
розвиваються під знаком С. Зокрема, розчарування 
у cep-віч. спробах створити незримий "Ciuis Dei" 
приводить до захоплення соц. проблематикою, 
прагнення вивчення реального стану речей. 
Паралельно до боротьби радикалів проти кастової 
системи, засилля клерикалів в сусп. житті 
складається широкий мистеиько-літ. рух, шо з 
різним ступенем худож. свободи розгортається в 
таких напрямах, як сентименталізм, романтизм 
та реалізм. Власне, ці напрями становлять, попри 
відомі контраверзи, немов-би етапи одного 
процесу, який ставить за мету повне зречення 
дегуманізуючих моделей міфології та релігії й 
спрямований на ствердження суто гуманістичного 
світогляду. Ін. справа, що й тут виникають власні 
міфол. й навіть рел. за суттю концепції та естет, 
догми. Чи не найвищого розвитку така худож. 
свідомість набуває в натуралізмі на зламі ХІХ-ХХ 
ст., шо в дусі позитивізму вище за все цінує "голий 
факт", не спростерігаючи власного тяжіння до 
міфотворчості (напр., "Нана" Е.Золя: це "натура" 
чи "м іф "?). Проте вже в символізмі, 
Чрраціоанальних" напрямах 1-ої пол. XX ст й у 
творчості таких катол. письменників, як, Ш.Пегі, 
Г.Честертон, Ф.Моріак, Г.Бьолль, Г.Грін та ін. 
спостерігається зневіра в досягненнях С. й 
намагання реабілітувати цінності Сер.-віччя. Цікаво 
порівняти їхній пошук з творчістю такого 
абсолютно секуляризованого письменника, як
А .Ф ранс, у якого спадщина Сер.-віччя 
використовується лише як матеріал для блискучих 
формальних стилізацій. Проблематично, Франс чи, 
скажімо, Моріак репрезентує більш глибоко духов, 
пошук зх.-європ. сусп-ва; проблематично, також, 
шо С. сказала тут своє останнє слово.

На Сх. Європи С. штучно затримувалася — 
або в умовах тоталітарних режимів на зразок того, 
що існував у Рос. імперії, або, як у пд. слов'ян, в 
умовах чужоземного мусульман, панування. Проте 
й тут спостерігаються принаймні її паростки. В укр. 
словесності С. позначається певною мірою в часи 
Відродж ення (XVI ст ), коли виникають 
публіцистика, вірш, лірика та драма, іст. проза, 
особливо з поширенням друковної книги. Загалом, 
кризові явиша у православ'ї після падіння Візантії 
викликали пожвавлення рел.-полемічної думки (Г. 
та М.Смотрииькі, Х.Філалет. З.Копистенський, 
Клірик Острозький, у XVII ст. — Й.Галятовський, 
Л .Баранович, В.Ясинський та ін ). V руслі

суперечок про католицизм, унію, протестантизм, 
юдаїзм, іслам формувалися такі майбутні діячі С., 
як Ф .Прокопович, шо, навчаючися на Зх.. 
перейняв чимало протестантських поглядів щодо 
участі Церкви у сусп. житті й згодом проводив їх в 
Україні та Росії за підтримки Петра І. Можна 
погодитися також з твердженням Д.Ліхачова, шо 
бароко на укр. та рос. ґрунті виконувало функцію 
Ренесансу, стимулюючи занепад суворих візант. 
форм та становлення більш світського за змістом 
мист-ва та л-ри. Проте такі явища гальмувалися 
самою структурою cep-віч. свідомості й літ. етикету. 
Так, у Росії XV-XVI ст. розгорнулася справжня 
боротьба проти "неполезных повестей" 
(Й.Волоиький та ін.), проти "люторства" та 
"латинства", яка тривала аж до часів Петра І та 
Прокоповича. Тут особлива роля належала 
Україні та почасти Білорусії, які протягом XVH- 
XVIH ст. постачали основний склад культ, кадрів 
до Росії. С. поступово й невблаганно підточує 
підвалини cep-віч. свідомості в Росії саме завдяки 
укр. впливам (навіть реформи Нікона й одчайдушну 
проповідь Аввакума викликано було саме ними). 
Хоча митрополії Філіп (Романов) наказував був 
палити все, що з укр. книжок до Москви надходило, 
"лревлєє благочестіє" було приречене, й 
православ'я у Росії набуло того ж вигляду, що в 
Україні після П.Могили. Остаточно було 
закріплено цей процес радикальними реформами 
Петра І, шо до дрібниць регламентував у життя зх. 
форм культури (згадаймо хоча б зречення иерк.- 
слов'ян. азбуки).

В укр. та рос. піт-культ, сфері на поч. XVHI ст. 
ше розвиваю ться й суто иерк. словесність 
(Д.Тугтгало, С.Яворський), й почасти мист-во. Та 
більш характерними стають постаті на зразок 
М.Ломоносова, шо, зберігаючи певну пошану до 
"книг церковных", енергійно обмежує сферу 
слов'янщини. Характерна постать В.Тре- 
діаковського, який часом роздирається між 
симпатіями до "глибокодумної слов'янщини"та 
відразою до неї. Своєрідною  є позиція 
Г.Сковороди, шо, далеко відходячи від тих, кого 
йменував "столпами неотесаними", проте був у 
програмі особистого самовдосконалення далекий 
й від світу сього, котрий його "довив, але не 
спіймав". Остаточна духовна перемога нал 
церковністю й орієнтація на просвітництво в 
Україні та Росії спостерігається від початку XIX 
ст., коли відверте пародмоваяня иерк. стилю і 
кепкування над бібл. концепцією людини й світу 
помножено на революційне поривання в дусі 
байронізму. Останній у ХІХст. спалах антирел. 
настроїв у культурі пов'язаний з хвилею наук, 
позитивізму сер. століття; він позначився на 
світогляді Лесі Українки, почасти І.Франка, 
П.Грабовського, багатьох письменників Росії. Але 
все це не закрило шляху тому "рел. ренесансові" у 
рос. думці та мист-ві, який спостерігається на 
початку XX ст. (М.Бердяев, С.Булгаков, 
М.Лосський, П.Флоренський та ін ). Потрібно було 
активного більшовицького насильства, аби

5 1 4



СЕНТЕНЦІЯ

зруйнувати ui пронеси. С.в сх-слов'ян. краях 
розгорнулася на повну силу лише в умовах 
комуністичного тоталітаризму, набувши не стільки 
характеру духов, герцю, скільки фізичного 
знищення всього, шо належало християнству, хоча 
ідеологія, мист-во й культура тої епохи базувалися 
на "перевернутих" cep-віч. засадах (Соціалістичний 
реалізм)

Укр. культура, прагнучи засновуватися на 
власних, в тому числі нерідко фольклор, основах, 
стоїть сьогодні перед проблемою ґрунтовного й 
серйозного осмислення даного явиша. Це ж можна 
сказати й про культ, ситуації Сх. Європи та й 
деяких країн Азії, шо будували свою боротьбу з 
релігією на подібних моделях.

Семей Абрамович

СЕЛЯНСЬКИЙ СИНДРОМ (або 
рустикальний синдром — від лат. rustieus — 
простий, селянський). Специфічний феномен у 
країнах постсовєтської ойкумени, зокрема в 
Україні) та деяких країнах ' третього світу", коли 
переважна більшість літераторів (письменників, 
редакторів часописів, критиків), завдяки їхньому 
селянському походженню зумовлена у своїй 
творчості рустикальним світоглядом. Наслідками
С.с. в укр. л-рі є: 1) вел. кількість тв. квазііст. 
тематики, 2) домінування псевдокласицизму, 
формально зорієнтованого на взірці ХЇХ ст., 
антиурбаністичний конгекстуалізм, 4) дидактична 
обтяженість худож. текстів, 5) сой.-політ, 
заангажованість л-ри ("соцарт", "нацарт"), 6) 
вузькість най. складової, 7) присутність держави в 
організаційній сфері літ.-видавничого процесу, 8) 
нерозвиненість літ. критики, її спрямованість на 
взаємозахвалювання. Особливістю феномену С.с. 
є ворожість рустикальної літератури до побудови 
будь-якої ієрархії якості літ. текстів, настанова на 
сприйняття худож. тексту за його інформаційним 
наповненням, етич. змістом, але не за формою. 
Текст сприймається не як річ-у-собі, шо існує за 
власними законами (мов., тропними, 
герменевтичними, леміургійними), а як річ-для- 
чогось, шо має виконувати дидактично-освітню, 
сой., напр., "визвольну" функції.

Володимир Єпмкіяєв

СЕМЮ/ЮГШ (від rpeu. semion — знак, ^ogos 
— слово, знання). Наук, дисципліна, котра вивчає 
заг. принципи, шо становлять основи знаків. Іноді 
використовується синонім — семіотика. Греймас 
та Курте вважають, шо семіотика як 
математизована теорія логічних мов протилежна 
С., шо вивчає природні мови та їх універсальні 
посередницькі функції. Згідно з Ч.В.Моррісом 
(США) для семіологічного методу притаманне 
виокремлення трьох рівнів дослідження знакових 
систем: 1) синтактика вивчає відношення між 
знаками та їх мов. операбельність, 2) семантика 
інтерпретує знаки і повідомлення, 3) прагматика 
вивчає відношення між знаковими системами та їх 
інтерпретаторами. Основи С. було закладено

Р.Я.Якобсоном, Я.Мукаржовським, В.Шкловським,
B . Проппом, М.Бахтіним, К.Леві-Строссом.

Володимир Єшкілен

СЕНТЕНЦІЯ (лат. sen fen tfa  —  думка, 
судження) — вид афоризму, короткий повчальний 
вислів. Нерідко С. ускладнюється прикладами, 
порівняннями, утворюючи парекезу ("Роздуми" 
Марка Аврелія). Протоаналогом С. є приспів я 
спорідненими жанрами —  гнома та афоризм, 
різновидом — максима. Як логотерапевтичний 
прийом, шо має характер владної поради, С. — 
жанр широкого практичного призначення, він 
пов'язаний з багатьма сф ерами людської 
життєдіяльності.

Особливої ваги С. набула в рел. та етико- 
філос. писемності (Талмуд, Біблія ("Кн. притч. 
Соломонових", заповіді Христа та св. Павла), 
Коран, "Луньюй" (вислови Конфуція), бесіди 
Епіктета, "Листи" Сенеки, "Тускуланські бесіди" 
Ціцерона тощо). Виключно сентенційним є жанр 
повчання (напр., давн-єгип. "Повчання 
Птахотепа", "Повчання Каґенії"), його варіантами 
були "повчання від батька до сина" 
(англосаксонські "Батьківські повчання", повчання 
Володимира Мономаха до своїх синів), а також 
повчання "отців церкви" ("Стословеиь" Генналія 
в "Ізборнику 1076  р ", С. Іоанна Златоуста, що 
ввійшли в cep-вічний лавн-рус. зб. "Ізмарагд"). 
Багаті С. зх-європ. "ломострої" Егілія Колонна, 
Ф ранческо да Барберіні, Леона Альберті, 
Бальтазара Кастильона, Рейнольда Лоріхіуса, а 
також давньорус. "Домострой" (XVI ст ).

Дуже популярним цей жанр був за Сер-віччн. 
В латиномов. поезії відомі С. на зразок римованого 
прислів'я Віпона, С.-двовірші у формі батьківського 
повчання Арнульфа, які склали зб. "Утіхи кліра", 
поема Етберта Люттихського "Човен щедротний", 
перша частина якої ("ніс") містила в собі С - 
одновірші, С.-двовірші, С.-тривірші і т.д., а друга 
— написані гекзаметром повчальні вірші, що вільно 
відтворювали байки, проповіді, Соломонові притчі 
тошо. Сентенційністю визначалися тв. кельт, 
бардів, позаяк за трал, правилами їхньої поетики 
кожен чотиривірш мав становити завершену 
цілокупність.

Використовувалися С. і в різних риторичних 
жанрах прагматичного типу (судова промова, 
казання тошо). У візант. поетиках-пілручниках С. 
як риторична фігура рекомендувалася на ролю 
одного з варіантів нормативного зачину 
(prouerbium) у вправах з вірш, шкільного тв. В тій 
же ролі риторичного зачину вона могла виступати 
і в листах (у XIII ст. існували зб. С. для епістолярного 
вжитку):

До цього жанру постійно вдавалися Солон, 
Катон-Старшии, Саллюстій Таціт, Лукан, Ювенал, 
Мариіал, Дж.Боккаччо, Всвенарг, Г.К.Ліхтенберг, 
Й.В.Ґьоте, Ф.Шіллер, М.Лєрмонтов та ін. Багато
C. у філос. трактатах Г. Сковороди. У красному 
письменстві С. часто є структурною частиною 
байки (мораль або сила), а також зустрічаються в

5 1 5



СЕНТИМЕНТАЛІЗМ

медитативній лі ріці. С. була одним із витоків 
формування дидактичної поеми. Просвітницька 
продуктивність С. спричинила безперервну історію 
її розвитку та функціонування.

Борис йюмюк

СЕНТИМЕНТАЛІЗМ — (від франц. senti­
ment — почуття, чуттєвість) —  напрям в л-рі та 
мист-ві 2-І пол. XV!!! ст., орієнтований на внугр. 
світ та почуття людини. Він з'являється як своєрідна 
форма протесту проти панраціоналізму 1-І пол. 
XV!!! ст. Філос. основою С. були теор. доктрини 
сенсуалізму та емпіризму (П.Гассенді, Т.Гоббс, 
Яж.Л окк, Лж.Берклі, Л.Юм), згідно з якими 
чуттєвість та чуттєвий досвід проголошувалися 
основною формою пізнання. V XVU1 ст. чуттєвість 
(sensibitite) починає протиставлятися як метод 
пізнання дійсності. Психол. причиною появи С. є 
іст. зумовлена емансипація типового "я", з позиції 
якої світ сприймається як такий, що втратив 
гармонію і порядок, шо в cou.-іст. ситуації того часу 
набуло антибуржуазно! спрямованості. Тому 
завдання нов. мист-ва, проголошували 
сентименталісти, полягає в тому, шоб зворушити 
людські серця й виховувати чуттєвість та чесноти, 
які повинні стати противагою меркантилізму, 
егоїзму тошо. Не пориваючи зв'язків з традиціями 
раннього Просвітництва, С. вивчає природне 
невимушене почуття. Слово "природний" стає 
синонімом слів "прекрасний", "справжній". 
Виникає інтерес до вивчення вроджених людських 
можливостей, разом з ним —  ідеал природної 
людини.

В естетиці С. визнавав внутр. переживання 
людини джерелом твор. натхнення. Мета мист-ва 
для сентименталістів полягає в самоаналізі та 
роздумах про місце людини у всесвіті та у 
формуванні справжніх природних взаємозв'язків 
між людьми. Розробляється нов. тип літ. героя 
(чутливої людини, найчастіше вихідця з третього 
стану). Л-ра С. розробляє нові жанри 
(сентиментальну п овість , драм у, "слізну 
комедію", інтимну лірику, сповідь, психол. ромам, 
дорожні нотатки, щоденники тощо).

Перші прояви естетики С. з'явилися в Англії 
на поч. XV!!! ст. і набули меланхолійних, описово- 
дидактичних настроїв спочатку в ліриці 
Дж.Томсона, який 1730 видав першу сент. лір. зб. 
"П ори року". Е.Ю нг 1 7 4 5  створив ф іл о с - 
дидактичну поему "Скарга, або Нічні думки". 
Частина цієї поеми —  "Думки на цвинтарі" лягла 
в основу т. зв. "цвинтарної лірики", яка 
характерним чином вплинула не тільки на С., але 
й на наступні літ. течії та напрями — 
нередромантизм та романтизм Т Ґрей своєю 
"Елегією, написаною на цвинтарі" зробив даний 
жанр провідним в англ, сентименталістській ліриці. 
Вона глибоко вплинула не тільки на його 
сучасників. До неї неодноразово звертались поети- 
романтики: молодий Ф. Р. де Шатобріан, рос. поет
В.Ж уковський —  "Сільський цвинтар "(1802), 
молодий О.Пушкін, шо ними жанр елегії був

широко введений в рос. л-ру. Анґл. лраматурги- 
сентименталісти звертаю ться до проблем 
повсякденного життя представників третього 
стану, поєднуючи зображення моральних проблем, 
емоційних страждань та сподівань героїв з описом 
буденних справ, з деталями побуту: Дж.Ділло — 
"Лондонський купець, або історія Джорджа 
Банрвелла" (1731), Е.Мур — "Гравець" (1753). 
Справжню революцію в л-рі XVI!! ст. здійснив
С.Річардсон романом "Памела". Не був перший 
зразок епістолярного жанру в Англії. Центр, 
фігурою англ. С. вважають Д.Стерна, автора 
"Життя та думок Трістрама Шенді" (1767), та 
"Сентиментальної подорожі" (1768), від назви якої 

і виникла назва напряму в л-рі та мист-ві. У Франції 
найглибше втілення С. віднайшов у творчості Ж - 
Ж.Руссо. В тв. "Юлія,, або Нова Елоіза" (1761), 
"Еміль" (1762), "Сповідь" (1 7 6 6 -1 7 7 0 ) автор 
об 'єднав в єдине ціле низку питань, най­
актуальніших в цей період, які вплинули на 
розповсюдження сентименталістських ідей в європ 
л-рі (Руссоїзм) Під сильним впливом Руссо 
з'являються тв. його уЗнів та прихильників: 
Д.Мерс'є "Дезертир" (1772), "Бідняк" (1772), 
"Суддя" (1774); Бернарлена де Сен-П'єра "Поль і 

Віржіні" (1814); Ретіфа де ла Бретона "Розпусний 
селянин" (1775) тошо.

В Німеччині С. має вияви у 2-й пол. XV!!! ст. в 
творчості Й.Гердера, Ф.Клопштока, Й.Фосса, 
М.Клінґера, Г.Бюргера, молодих Ф.Шіллера та Й -
B . Ґьоте. Характерним явищем літ. процесу в 
Німеччині була поява в 1770-80-х р.р. літ. руху 
"Буря та тиск" (Sturm und Drang). Письменники- 
штюрмери були органічно поєднані з 
просвітницькою ідеологією, вважаючи себе духов, 
спадкоємцями Руссо. В той же час їх чутливий, 
вразливий герой (напр. Вертер), зображується 
реалістично, в тісній взаємодії з навколишнім 
об'єктивним світом. Штюрмери своїх героїв 
роблять не просто пасивними пропагандистами 
просвітницьких ідей, а справжніми бунтівниками, 
борцями проти деспотії (Гец, Карп Моор). 
Теоретиком "Бурі і тиску" вважається Й.Герлер 
(1 7 4 4 -1 8 0 3 ), який у статтях "Фрагменти про 
новітню л-ру", "Про Шекспіра", "Про Оссіана та 
пісні древніх народів" тошо звернув увагу 
сучасників на необхідність відтворення нац - 
характерних рис та явищ. Гердер обгрунтував та 
ввів у л-ру поняття народності. Перш за все нім.
C. проявився в ліриці. Найповніше сенти- 
менталістська лірика розквітає в творчості 
молодого Гьоте ("Зезенгаймський цикл", 
"Фудьський король", "Ганімел", "Прометей", 
"Вільшаний цар"). Поети-сентиментадісти віддають 
перевагу жанру іднлЛГта балади Й.Г.Фосс (1751- 
1826) — "Дуїза" та "ідилії" С.Геснера (1730-1788) 
Нім. сент. драма зверталася до зображення 
доброчесних характерів, покликаних зворушити 
глядача, викликала бажання позбавитися помилок 
та моральної недовершеності: Х.Геллерт— "Ніжні 
сестри" (1747). В 2-й пол. XVHI ст. складаються 
основні риси нім. роману, в якому помітні елементи

5 1 6



СЕНТИМЕНТАЛИЗМ

як С ., так і натуралістичності: в зразково- 
сентимементалістському романі Ґьоте "Страждання 
молодого Вертера". Перехідною фігурою від С. 
до романтизму в Німеччині був Жан-Поль Ріхтер 
(1763-1825) —  "Життя задоволеного шкільного 
вчителя Марії Вуиа з Ауеталю", в якому Жан-Поль 
іронізує з приводу суттєвого розладу між мрією та 
дійсністю. В італ. л-рі XVIII ст. найвиразнішим 
представником С. був П.Метастазіо (1698-1782).
V 2-му періоді свого творч. шляху (30-40 р.р. Х\/Ш 
ст.) він створив зразки любовно-сент. мелодрами 
"Ецій", "Упізнана Семіраміда", "Олександр в Індії" 
та лір-сентим. драми: "Леметрій", "Олімпіада", 
"Лемофонт".

В швайц. л-рі XVIII ст. С. зосереджується в 
Цюріху, де розгортається діяльність Й.Бодмера 
(1698-1783) — "Крит, роздуми про прекрасне та 
про зв'язок прекрасного з правдоподібним" (1740), 
зібрання пісень м^ниездигерів (1747-1759) та 
Й.Я.Брайтінґера (1701-1776) — "Крит, поетика" 
(1740). Сентим. настрої відчутні в поезії А. фон 
Галлера (17 0 8 -1 7 7 7 ) —  поема "Альпи" та зб. 
"Досвід швайп. віршів", Й.Песталоцці (1746-1827) 
— кн. афоризмів "Бажання".

Сентименталістські настрої з'являються в 
творчості сканд. поетів: К.Тулліна (1728-1865) — 
Травневий день"; Й.Евальда (1 7 4 3 -1 7 8 1 ) — 

"Соната Скорботи"; К.Фрімана (1752-1839) — 
"Хорнель, гора на півночі Н о р вегіїГ .К р ей ц а 
(1731-1785) — "Літня пісня"; Ю.Уксеншерна 
(1750-1817) — "Ніч"; Т.Турільда (1759-1808) — 
Пристрасті"; Ф.Франсена (1772-1847) - "Лик 

людський"; в інтимній ліриці Е.Баґґесена (1764- 
1826) тошо.

Центром нов. напряму в поль. літ рі XVIII ст. 
стає аристократичний двір Чарториських в 
Пулавах. Поль, поети-сентименталісти в пошуках 
нов. емоційно-виражальних засобів, та образів 
звертались до нац. фольклору: Ф.Князьнін (1750- 
1807) — "Ошасливлені злидні", "Ода до вусів"; 
Ф.Карпіньський (1 7 4 1 -1 8 2 5 ) , названий 
співвітчизниками "поетом серия" — "Оброк", 
"Альиеста"; В.Богуславський (1757-1829) "Генріх
VI на полюванні", коміч. опера "Вигадане чудо, 
або Краківяни та гуралі"; Я.Ясиньський — "Спір", 
"Чаньча".

В Росії С. остаточно сформувався в 90-ті рр. 
XVIII ст., хоча перші прояви сентименталістських 
настроїв були помітні ше в сер. 60-х рр. Однією з 
особливостей рос. літ. процесу того часу була 
тенденція до злиття різних стилів (напр., достатньо 
помітні сентиментальні настрої в останніх тв. 
Д.Фонвізіна —  "К аллісф он", "Щ иросердне 
зізнання в справах моїх та думках"). Плідно 
проявляються сентим. настрої в творчості 
О.Радішева. Використовуючи жанр, форму 
мандрів, автор наповнює "Подорож з Петербурга 
де Москви" не тільки пристрасним засудженням 
кріпацтва та самодержавства, але й пронизує 
пілвишенною емоційністю. Гол. відмінністю рос. С. 
був його дворянський характер. Ідея позастанової 
варьості особистості видозмінюється. Перевага

надається можливості витончено відобразити 
внутр. світ героя, здатності співчувати. Видатним 
діячем і теоретиком рос. С. визнано М.Карамзіна 
(1 7 6 6 -1 8 2 6 ). Основний пафос його естетики 
розкривається в статті "Що потрібно авторові ?", 
в якій почуття проголошується гол. рушієм творч. 
процесу. Засновник "Московського журналу" 
(1792) та "Вісника Європи" (1803), Карамзін друкує 
як свої різножанр. тв.(напр., лір. — "Село", "Квітка 
на домовину мого Аґатона", любовно-психол. 
повісті "Юлія", "Бідна Ліза", незавершений роман 
про "сентим. виховання" "Лицар нашого часу ", 
"Моя сповідь" та сентим. повість "Фрол Сілін", в 
якій помітні консервативні погляди автора в 
селянському питанні, та тв. своїх однодумців І учнів: 
І.Лмітрієва (1760-1837) — пісню "Стогне сизий 
голубок", казку-сатиру "Модна дружина"; 
Ю.Нелединського-Мелецького (1 7 5 2 -1 8 2 9 ) — 
пісню "Вийду я на річечку". Перші сентим. повісті 
з'явились на рубежі 1770-80 рр.: Ф.Емін (1735- 
1770) сворив перший епістолярний роман "Листи 
Ернеста і Лорарви" (1766), сприйнятий читачами 
як п ер ер обка "Нової Елоїзи" Руссо; його син 
М.Емін (1767-1814) продовжив тралмпмо рос. 
сентим.-психол. роману в "Троянді" та "Грі долі". 
В кін. XVIII ст. популярним стає жанр мандрів: 
"Листи російського мандрівника" Карамзіна (1792) 
стають такими ж характерними для рос. С., як 
"Сентиментальна подорож" Стерна для зх.-євр., 
хоча Карамзін набагато більше, ніж Стерн, звернув 
увагу на натуралістичні замальовки. На поч. XIX 
ст. сентим. повість продовжує розвиватися в 
багатьох різновидах: 1ст., світська, побутова.

Літ. процес в Україні XVIII ст. відображає 
важливі зрушення, охоплюючи всі жанри худож. 
творчості. В стильовому відношенні укр. л-ра 
продовжує традиції бароко. В  межах барочної 
свідомості почали зароджуватися риси С. (в першу 
чергу в інтимній ліриці: елегії та пісні). Укр. доети 
в своїх творч. пошуках спирались на нар-поет. 
традиції. Серед поетів, в творчості яких відчутні 
мотиви С.; С.Климовський ("їхав козак за Лунай");
B . Пашковський ("Тяжка річ любити", "Ох, мені 
жаль не помалу"); деякі поезії Г.Сковороди (зб. 
"Сад божественних пісень", "Ох, поля, поля 
зелені", "Охти, птичкожолтобоко"). Л. Чижевський 
(1894-1977) в "Історії української літератури" 
висловлює думку щодо відсутності в історії укр. літ­
ри XVIII ст. такого літ. напряму, як С. Лосліджуючи 
творчість Г.Квітки-Основ'яненка, І. Котляревського 
та історію культ, взаємозв'язків укр. та рос. л-р, 
Чижевський наголошує на єдиній рисі, яка 
наближує Квітку до рос. С. —  любов до моральних 
сентенцій. В усьому ін. творчість Квітки не можна 
розглядати з погляду естетики С., хоча в його тв. 
зустрічаються сентим. сцени, але в них немає опису 
подій з глибокими суб'єктивними проявами 
почуттів автора. Чижевський вважає, шо чуттєвість 
Квітки походить з укр. пісенної традиції. 
Незважаючи на певні елементи С. в творчості укр. 
письменників, автор вважає хибним відносити до
C. деякі тв. Квітки та Котляревського.

5 1 7



СЕРЕДНЬОВІЧНА ЛИТЕРАТУРА

В мист-ві XVIII ст. теж посилюються елементи
С.. прагнення зафіксувати повсякденне життя. У 
Франції ця тенденція виразно і послідовно 
знаходить свій вираз в творчості Ж.Б.Ґрьоза (1725- 
1805) — "Батько, який пояснює своїм дітям 
Біблію", "Сільська наречена", "Покараний син", 
"Базіль і Тібо, або Два види виховання". І сам 
Ґр ьоз, і його учні та послідовники стають 
проповідниками ідилій, сімейних чеснот: 
Ж .Б .Шарден (1 6 9 9 -1 7 7 9 ) — "Молитва перед 
обідом", "Атрибути мистецтва"; Ж .О.Фрагонар 
(1732-1806) — "Виграний поцілунок", "Украдений 
поцілунок". В  англ, малярстві XVHI ст. 
представники С. продовжували традиції 
просвітницького реа/тЬму, але вважали мірилом 
явиш не розум, а почуття. В творчості англ, 
художника Ґейнзборо (1727-1788) емоц. начало 
завжди було сильним. Але, як це найчастіше буває 
з крупними майстрами, Ґейнзборо та його 
послідовники набагато ширші за цей напрям: 
Т.Ґейнзборо "Віз", "Корнардський ліс" (1748), 
"Портрет Сари Сіддонс" (1784), "Блакитний 
хлопчик" (1 7 7 0 ); Д ж .Морленд (1 7 6 3 -1 8 0 4 )  - 
"Наближення грози" (1791), "Селяни біля вікна" 
(1786 ); У.Уїтлі (1 7 4 7 -1 8 0 3 )  — серія "Крики 
Лондона". В укр. та рос. малярстві XVIII ст. 
провідним жанром стає портрет, у якому майстри 
пензля в доверш еній формі передавали 
індивідуальні риси людей різного соц. походження: 
В.Боровиковський (1757-1825): "Портрет сестер 
Ґагаріних" (1 8 0 2 ), "П ортрет М .Лопухіної", 
"Портрет В.Шидловської" (1798). "Старий, який 
гріє руки" (1798); Д.Левицьий (1785-1822) — 
' Портрет М.Дякової" (1778), "Портрет Д.Дідро" 
(1775), "Кокоринов" (1770 ), серія портретів 
вихованців Смольного Інституту (177 3 -1 7 7 6 ); 
В.Тропінін (1776-1857) — "Портрет сина" (1818), 
"Весілля в Кукавиі", "Дівчина з П оділля", 
"Українець", "Молодий український селянин".

Вплив С. на європ. л-ру був широким та 
всеохоплюючим не тільки у XVIII ст. Елементи С. 
можна віднайти в естетиці наступних літ. течій та 
напрямів (передромантизм, романтизм, навіть 
реалізм). В  психол. реалізмі XIX ст. багато 
письменників зосереджують увагу на розкритті 
психології маленької людини: Стендаль "Червоне 
і чорне", романи Ч.Діккенса, "Станційний 
доглядач" О.Пушкіна, "Шинель" М.Гоголя, "Бідні 
люди". "Зневажені і скривджені" Ф.Достоєвського, 
"К атерина". "Наймичка" Т.Ш евченка. 
Сентиментальні тенденції відчутно відбилися в 
жанрі мелодрами. Відгоміни С. існують і в новітній 
л-рі (Б.Окуджава).

Людмила Сердюк

СЕРЕДНЬОВІЧНА ЛІТЕРАТУРА — етап 
розвитку світ. л-ри. який характеризується 
виникненням єдності л-р Ст. світу на основі христ. 
та ін. світ, релігій, що тяжіли до монотеїзму. 
Величезна епоха істориками поділяється на Раннє 
(III-VHI ст.) та Зріле Сер-віччя (IX-XIV ст.). Л-ри 
близьких і далеких регіонів, "старі" й "молоді", в

цей час підкоряються заг. закономірностям 
Однотипний, багато в чому єдиний характер літ. 
процесу, особливо для Зрілого сер.-віччя, 
відзначається розквітом любовної лір. поезії у 
провансальців, каталонців, французів, німців, 
англійців, арабів, персів а також у японців. У одних 
випадках це результат впливів та запозичень, в 
ін. — прояв заг. закономірностей. Єдність світ. С.л. 
забезпечувалась нов. якістю літ. зв'язків. Для різних 
регіонів різним був ступінь розриву з традиціями 
давнини. Залишки ант. культури збереглися 
головним чином на околицях розваленої Рим. 
імперії — в Ірландії, Сірії, Єгипті. Проте такого 
розриву з давниною не було в л-рі Індії та Китаю. 
В Європі створюються л-ри кельтів, германців, 
слов'ян; на Бл. Сх. — арабів; у Закавказзі — 
вірмен, грузинів та азербайджанців; у Центр, та 
Сер. Азії — тюрків, монголів, тібетців; у Сх. Азії 
— корейців та японців. У світ, культурі 
спостерігалося повернення до давн. л-р як зразка 
й джерела великих естет, цінностей. У Європі в 
сер. віки ант. спадщина Греції та Риму допомагала 
формувати нове мист-во. У -ганському Китаї було 
звернення до "давн. просвітництва" (рух фугу). У 
Сер. Азії Ібн-Сіна звернувся до спадщини ант. Зх. 
та Сх. Це особливо характерно для доби Зрілого 
чи Високого С ер.-віччя, яка ще має назву 
Передвідродження М .Конрад висунув нову 
концепцію Відродження, ширшу, ніж трал, 
італоценгризм. Відкриття людини в цю епоху було 
швидше відкриттям "світу та людини", "людини й 
природи", звільненням її від влади теології. Явища 
подібного ідейно-худож. ряду Конрад знаходив у 
кит. та япон. л-рах епохи Едо, вишим проявом тут 
була творчість япон. драматурга Тикамацу (1653- 
1724). Посилення літ. зв'язків у епоху С. зумовлене 
низкою причин. Вел. вагу мало розповсюдження 
релігій, особливо християнства, ісламу та буддизму, 
їх світогляду, обрядовості, культури та 
обслуговуючої л-ри: священних книг, церк. легенд, 
гімнів та повчань. У розвитку зв'язків значення 
мали прикордонні області, місця "стиків", зіткнень 
культур. Така "прикордонна" л-ра створювалась 
на ісп. землях, завойованих арабами. Взаємозв'язки 
зумовлювалися також засвоєнням чужої писемності 
та мови. В Англії після норманського завоювання 
розповсюдилася франкомов. л-ра. Особлива ролю 
в літ. взаємозв'язках С.л. належить міжнар. мовам, 
які пов'язані зі світовими релігіями. — латини, церк- 
слов'ян., араб., санскриту. Розрізняють два вили 
взаємозв'язків. З одного боку, запозичення окр. 
худож. форм, тем, сюжетів (напр.. запозичення нім. 
поетами ХМ-ХІІІ ст. жанр, форм франи. 
лимарського роману); з ін. боку, запозичення 
цілих жанрів з безліччю пам'яток і цілою літ. 
системою (у Пд.-Сх. Азії буддійська пересаджена 
л-ра склала ядро місцевого літ. процесу). Легко 
переносилися з однієї л-ри до ін. проз; жанри з 
ф ольклор, основою . Літ. взаємозв'язки 
розвивались як внутрішньорегіональні. так і 
міжрегіональні. Перші були значно інтенсивнішітз 
різноманітніші. У ранньому С. відбувалася

5 1 8



СЕРЕНАДА

трансформація традицій давнини у ст. 
народностей та народження словесного мист-ва у 
народностей молодих. Перехід до Зрілого С. (VII- 
!Х ст.) іноді називають "Відродженням" На цьому 
етапі л-ра cep-віч. типу склалась як цілісна система 
з її характерними якостями. Серед них — 
переважне зображення представників панівних 
верств сусп-ва, їх світосприйняття, особлива роль 
фольклору, най. легенд, які виходять за межі 
словесності, панування клерикальних напрямів, 
пов'язаних з тією чи ін. релігією, з Біблією, 
Кораном, Талмудом. Рел. л-ра створювалася, 
перш за все, "мертвими" мовами, стикаючись з 
історіографією, наук, чи ораторською прозою. 
Придворна (куртуазна) л-ра мала свої функції та 
жанри: феодальну хроніку ("Завою вання 
Константинополя" Ж. де Віллардуена), повчання 
( Дзеркало поезії" Дандина, "Намисто голубки" Ібн 
Хазма), лір. поезію з культом лицарської доблесті, 
витонченого кохання, почуттям природи. Нар. л- 
ра в епоху С. виразилася в низці сатир, жанрів 
("сміхова культура"). В процесі розвитку С.л. 
фольклор, відігравши роль попередника писемної 
л-ри, поступово відходить на периферію 
словесності, проте остання продовжує знаходити 
у фольклорі образи, теми, деякі худож.прийоми 
(повтори, постійні епітети). Тяжіння до канону, 
стійких худож. форм, град.сюжетів, система правил 
та обмежень призводили л-ру до одноманітності, 
проте "естетика тотожності" пробуджувала й 
автор, свідомість (шо менше було притаманне 
ранньому С ) .  C ep-віч. поети посилили 
багатозначність худож. слова та образу, 
алегоричність, символіку, потаємний смисл та 
повчальність л-ри. Міфол. сприйняття дійсності 
змінювалося наївно реаліст. Однак С.л. поступово 
накопичувала досвід більш глибокого та 
жигтєподібного відображення дійсності, освоювала 
нові форми й жанри. Але попри ці заг. риси літ. 
процесу та міжнац. літ. зв'язків у С. в різних 
регіонах були свої особливості —  Київ. Русь за 
своїм положенням займала центр, місце на 
перехресті літ. шляхів Сх. та Зх. Тут локалізувався 
нормано-слов'ян. рух "з варягів у греки". Він 
зіткнувся з зустрічним культ, візант.-болг. рухом. 
За своїми політ, та культ, зв'язками Київ. Русь 
більше тяжіла до Візантії, котра була центром сх- 
середземноморського культ, світу. В процесі 
взаємозбагачення розвивалися два типи літ. мови: 
книжно -слов'ян., який обслуговував церк. л-ру, 
та нар.-літ., близький до нар. мови, мови літописів 
та світськоі л-ри. На Русь з Болгарії було 
перенесено старо-слов'ян. переклади з грец. бібл. 
кн., житійної, иерк.-вчительської, іст. л-ри 
("Хроніка" Іоана Антіохійського, "Одкровення" 
Мефодія Патарського). До завоювання Бопг. 
царства Візантією воно встигло передати Київ. Русі 
свої основні книжні багатства. З сер. XI до кін. XII 
ст. давньорус. л-ра зближується зі спалшиною 
візант. та сх. С. Були перекладені "Хроніки" 
Амартола (IX ст.), Синкела (VI! ст.), 'Історія 
юдейської війни" Флавія (! ст.), "Книга Естер",

сказання про Соломона, Мойсея. З виникненням 
самостійного Другого Болгарського царства 
відбувається пожвавлення сх-слов'ян. — пд- 
слов'ян. літ. зв'язків. Багато літ. пам'яток було 
повернено Руссю болгарам та сербам. Зх-слов'ян. 
— сх-слов'ян. зв'язки мали більш обмежений 
характер. З Чехії були перенесені на Русь 
переклали з латини низки церк. пам'яток ("Бесіди 
на Євангеліє" папи Григорія), життя. Коли ж 
православ'я в Чехії в кін. XI ст. було пригноблено 
католицтвом, то культ, спілкування Чехії з 
Київською Руссю припинилося. Варто відзначити 
видатну ролю латиномов. поетик і риторик 
Арістотеля та Горація у розвитку теорії л-ри в 
Україні в XVII — 1-й пол. XVIII ст., яка була 
досліджена В.П. Маслюком. У Білорусі в цей 
період через поль., чес. та п д.-слов'ян , 
посередництво проникали не лише рел., а й світські 
тв. зх. л-ри (повісті про Трою, Аттилу, Трістана та 
Ізольду). Білорусь та Україна виступали у XVI — 
XVII ст. у ролі посередників при передачі Росії 
багатьох перекладених тв. Якшо иерк. кн. рос. 
перекладачі відтворювали якомога точніше, то у 
світських допускалася самостійність, вводились рос. 
побутові деталі, термінологія. Діт. зв'язки Київ. Русі 
мали обмежений характер. Укр.-рус. книжники 
приділяли гол. увагу перекладам тв. класиків грец. 
христ. л-ри !V-VI ст ., не зачепивши тогочасну, 
досить багату грец. л-ру. Це було результатом 
переконаності у всемогутності христ. вчення та 
монархічної державності. Сприймалися гол. чином 
публіцистичні проповіді, літописання, житійна л- 
ра, жанри й теми, пов'язані з інтересами 
державності. Майже не перекладалася рел. лір. 
поезія (за винятком ранньо-христ. гімиотрафп) 
Цілеспрямований відбір київськими книжниками 
візант.-болг. л-ри вплинув на ідейну спрямованість, 
жанр, репертуар та заг. структуру писемності 
Київської Русі, як і наступної давн-руської л-ри аж 
до XVI! ст.

У багатьох л-рах Сх. т р а д и ц ії С. у 
трансформованому вигляді проіснували практично 
до 1-ої пол. XIX ст. На Зх. теж не було повністю 
забуто ці традиції.

Микола Нефьодов

СЕРЕНАДА (франц. serenade, італ. serena ta 
від sera — " вечір"):

1. Дір. жанр, вірш, запрошення на вечірнє 
любовне побачення; містить у собі ознаки муз - 
вокального виконання. Своє походження веде від 
серени — "вечірньої", пов'язаної з забороненим 
коханням, пісні провансальських сер-вічних 
трубадурів, які виконували С. у супроводі лютні 
або гітари. В подальшому особливого значення для 
розвитку європ. поезії не мала. Найбільш 
популярною була в ліриці ром. народів. С. входить 
у коло похвальних вірш, присвят (мадригал, 
епіталам а, частково напис вірптоваиий, 
диф ірам б, ода, гімн і т.д .). Симетрична 
"ранковій" любовній пісні —  альбі. До жанру С. 
зверталися У.Девенант (Англія, XVII ст.), П.Б.Шеллі

5 1 9



СЕЦЕСІЯ

(Англія, XIX ст.), Д.Голлоуей (Англія, XX ст.), 
Ф.Грільпарцер (Австрія, XIX ст ), К.М.Брентано 
(Німеччина, XIX ст.), М.Жакоб (Франція, XX ст.), 
Ф. Ґарсіа Лорка (Іспанія, XX ст.), Я.Івашкевич 
(Польша, XX  ст ), К .П авлова, К.Романов — 
псевдонім К .Р ., (Росія, XIX ст.), М.Кузмін,
A . Бєлий, А .Вознесенський (Росія, XX  ст ), 
Є.Гребінка, В.Черкасенко (цикл "Серенади"), 
М. Вороний та ін.

2. Вокальний ліричний тв., шо звернений до 
коханої жінки та виконується під акомпанемент 
лютні, гітари, мандоліни або фортепіано 
(фортепіанний супровід стилізовано під 
відповідний нар. інструмент, напр., "Вечірня 
серенада" (Fine kfeine Nachfmusik) Ф.Шуберта, 
"Нічнийефір", "Болеро" М. Глінки, "Серенада Лон 
Жуана" П.Чайковського).

3. Інструментальний муз. тв., який нагадує 
вокальну серенаду, напр., серенади Й.Гайдна,
B .  А .М оцарта. Й .Брам са, "С еренада" для 
струнного оркестру П.Чайковського, "Серенада" 
для віолончелі з ф ортепіано М .Римського- 
Корсакова, "Серенада" для скрипки з фортепіано
А.Аренського.

Борис Лнанюн

С ЕЦ ЕС їЯ  (від лат. secessio — акт виходу). 
Згідно з тралипібто у суч. мист-знавстві терміном
C. позначають специфічні, перехідні ситуації в 
розвитку соиіокульт. цілісності та, відповідно, мист- 
ва. У часі становлення гуманістичного світогляду
С. визначається кордоном кватроченто (XV ст.) та 
чінквеченго (XVI ст.). V нові часи словом С. трад. 
позначають поч. легітимації дискурсу модернізму 
(arf-nonueaui) у кін. XIX ст. Поточна ситуація в мист. 
процесі також  проходить під знаком С. і 
відзначається певною вичерпністю як наративної 
традиції, так і ненаративних практик. Сеиесійна 
ситуація завжди пов'язана з есхатологічним 
передчуттям апокаліпсису, кін. світу, межі буття.

Лив Постмодернізм
Володимир Єшкіяов

СИЛАБІКА, СИЛАБІЧНЕ ВІРШУВАННЯ
(від грец. syf/obe — склад) — система віршування, 
ритм, основою якої є складова сумірність віршів; 
до ритмоугворюючих чинників С. належать також 
рима та цезура (пауза в середині вірша). Щодо 
словесних наголосів, то в принципі вони 
залишаються невреґульованими, хоча останній 
наголос у віршах (піввіршах) повинен бути 
відчутним, позаяк він стає метричною основою їх 
закінчення. Виконувалися силабічні вірші, 
напевно, мелодекламацією, яка нагадувала церк. 
сп ів, шо акустично сприяло нейтралізації 
притаманної деяким мовам, зокрема сх.-слов'ян., 
ф онетичної ознаки наголош еності-нена- 
голошеності.

Багато проблем С. залишаються спірними. Так, 
деякі вчені заперечують її самостійність, вважаючи
С. одним з варіантів(порял з силабо-тонікою та 
тонікою) єдиної якісної (квалітативної) системи

віршування, яка заоснована на розрізненні 
наголошених та ненаголошених складів.

Походження С. веде від реконструйованого 
М .Ґаспаровим  гіпотетичного, індо-європ. 
силабічного вірша. Він існував у двох варіантах: 
"короткий " 8-склаловий та "довгий" 10-12- 
складовий розміри. "Довгий" поділявся цезурою 
на два піввірші, шо приводило до додаткової ритм, 
вреґульованості вірша; до чинників ритму 
відносилось і організоване розміщення довгих та 
коротких складів, особливо в кінці вірша; так 
передостанній склад повинен був бути обов'язково 
протилежним за своїм характером останньому. 
Крім того, небажаним був словорозділ перед 
останнім складом, шоб він не порушував наступний 
віршорозділ: т. ч. кінцівка ставала акустичним 
знаком закінчення вірша.

Становлення, розвиток та іст. продуктивність 
європ. С. зумовлені, по-перше, лосилабічною вірш, 
традицією, шо склалася не без впливу фонетичних 
особливостей різних нац. мов, та, по-друге, культ 
запозиченнями. Найбільш стійким та іст. тривалим 
стає зв 'язок  С. з тими мовами, котрі 
характеризуються постійним, а отже й акустично 
нерозрізненим словесним наголосом. Так, ром. 
віршування розвивається переважно як силабічне 
за своїм характером. Його джерелом була сер- 
вічна лат. С., яка виникла у зв'язку з утратою в Ш 
ст. н.е. такої важливої фонетичної особливості, 
як довгота і короткість голосних звуків, шо 
спричинило руйнацію метричної системи 
віршування, рудиментарні ознаки якої відчутні в 
С. За І.Качуровським найперші зразки С. 
зутрічаються в ірландських сагах (з VIII ст ).

Італ. С. представлена насамперед 11- 
складовиком з рухомою цезурою, постійним 
наголосом на десятому, а також на четвертому і 
(або) шостому складах. Він затвердився на поч. ХШ 
ст. і став основним дір. та епіч. розміром до кін. 
XIX ст. До визначних літ. пам'яток, написаних 11- 
складовиком, належить "Божественна комедія" 
Данте Аліг'єрі. "Коротким" розміром в італ. С. 
вважався 7-склаловик, шо використовувався як 
самостійно, так і в сполученні з "довгим", 11- 
складовиком.

Основними розмірами франи. С. початково 
були безцезурний 8-склаловий вірш з обов'язковим 
наголосом на останньому складі та 10-складовик з 
цезурою після 4, обов'язково наголошеного, складу. 
8-складовик вживався в лір. жанрах, а також у ле, 
пасторалі фабльо, рел драмах, фарсах та ін.; 
він зберіг значення до кінця XIX ст. 10-складовик 
використовувався в драмі, сатирі, поемі. В епоху 
Відродження функціональне місце "довгого" 
розміру починає займати адександрйськии вфш, 
шо отримав назву від поеми Д. ле Торта про 
Александра Македонського. Він складався з 12 
складів з цезурою посередині. Розрізнялися 
"героїчний" александрійський вірш з парним та 
"елегічний" — переважно з перехресним 
римуванням. Обидва вони надовго залишаються 
провідними розмірами у франц. поезії.

520



Стосовно ісп. С ., то вона запізнюється у своєму 
становленні порівняно з ін. ром. поезіями. Так, 
вірш, розмір відомої літ. пам'ятки "Пісня про мого 
Сіла" (ХМ ст.) не піддається остаточному 
визначенню, бо містить у собі ознаки як С., так і 
тонізму. Це пояснюється постійним впливом на ісп 
поезію як ром. С., так і герм, тойіки Щодо нього 
показовим є факт появи перших зразків С , які були 
занесені на Піренеї пілігримами, на галісійсько- 
порт. мові (а не на ісп.). Власне силабічні розміри 
існували теж  у двох варіантах. Основним 
коротким" розміром протягом шести століть є 8- 

склаловик (в XX ст. — у ФГарсія Лорки. А. Мачадо, 
Р.Альберті), а переважним "довгим" був спочатку 
'олександрійський вірш" італ. типу — 12- 
складовик, який утворю вав чотиривірші — 
монорим, а з XIV ст. — т.зв. арте майор — 
розхитаний силабічний вірш з двох 6-5-4-склалових 
піввіршів. Кожний з них має по 2 наголоси, шо 
розташовані за певними правилами. Розрізняють 
кілька варіантів такого вірша: "героїчний", 
"мелодійний", "сапфічний" тошо.

Найдавнішими зразками латис. та лит. 
силабічного вірша були нар. пісні (дайня - -  латис., 
лайна — лит ), які містили в собі вісім складів, 
поділялися иезурою на два симетричних піввірша 
з обов'язковою забороною словорозаілу перед 
останнім, коротким,складом кожного піввірша.

Шоло заг-слов'ян. нар. поезії, яка розвивається 
на основі трьох типів вірша —  пісенного, 
речитативного (епіч.) та говірного, — то саме 
другий і частково перший були за своїм характером 
силабічними. Речитативний, що виник під впливом 
індоєвроп. силабіки, існував як 8- та 12-складовик. 
Причому, основним чинником ригмоутворення у 
них була не кінцівка піввіршів та віршів, хоча вона 
й не могла бути представлена односкладовим 
словом, а цезура — в лір. поезії симетрична, в епіч. 
— несиметрична.

У чес. поезії силабічні пам'ятки виникають у 
юн. XU ст. під впливом лат. cep-вічного та пісенного 
заг-слов'ян. 8-складовиків. Чес. 8-складовик з 
цезурою посередині використовувався в пісенній 
світській та рел. ліриці.

У поль. С., шо виникла в XIV-XVI ст. піл 
впливом як лат. cep-вічного так і чес. силабічного 
віршів, основним розміром був 8-складовик, 
спочатку розхитаний, але поступово тяжіючий до 
строгого ізосилабізму. Зустрічалися й ін. иезуровані 
та більш "довгі" розміри (11-складових з цезурою 
після п'ятого та 13-складовик з цезурою після 
сьомого складу), які використовувалися у вел. 
жанрах — поемах, драмах, елегіях, сатирах. Ці 
"короткі" та "довгі" розміри стають домінуючими 
в епоху класицизму та бароко (XVIl-XVHI ст ).

У серб. нар. епіч. поезії найуживанішим 
розміром був цезурований 10-складовик з 
відносною врегульованістю довгих та коротких 
складів. Він поступово тонізувався, тяжіючи до 
хореїчного ритму.

У болг. епіч. поезії, що сприйняла вплив візант. 
С., основним був 8-складовик, також частково

урегульований поєднанням довгих та коротких 
складів; пізніше ця фонетична відмінність 
втратилася, а вірш поступово тонізувався, тяжіючи 
до ямбічного ритму.

Основним книжним віршем досилабічного 
періоду рос. поезії в 1-й П О Л . XVII С Т . 

(А.Подольський, А.Паліиин, С.Шаховськой та ін.) 
став нерівноскладовий (і різнонаголощений) 
римований говірний вірш — один з трьох типів 
вірша поряд з силабічним молитословним 
літурґічним та нар. пісенним, переважно тонічним 
за своїм характером. Прикладом такого 
досилабічного книжного вірша, близького за своєю 
ритмічною структурою до райошного, може 
слугувати стилізовний вірш "Казки про попа та 
його робітника Балду" О.Пушкіна.

У зв'язку з іст. необхідністю теор. усвідомлення 
розрізнення вірша і прози, яка виникла в XVH ст. 
— 1-й третині XVMI ст., проблема створення 
вітчизняного віршування стає все більш 
актуальною. Пошук вирішення проблеми змушує 
звернутися до досвіду ін. систем віршування, 
зокрема, метр, ант., шо робив М.Смотрицький, 
тонічного герм, (в цьому напрямку працювали 
Е.Глюк, І.В .П аус та ін) і силабічного поль., 
прихильником якого був С. Полоцький. Саме третя 
система прищепилася в рос. поезії XVH ст., поза як 
вона вже була за своем характером 
передсилабічною. З 1 6 7 0  до 1 7 4 0 . тобто до 
реформи В.Тредіаковського —  М.Ломоносова, 
силабічний вірш був домінуючим в рос. книжній 
поезії, а до цього в укр. та білор. (у С.Полоцького, 
білор. поета поль. орієнтації, який 1664 переїхав 
до Москви, вчилися такі поети-віршовики, як
С. Медведев, К.Істомін, Ф .Прокопович та ін ). 
Пізніше, у зв'язку з тонізацією силабічного вірша й 
розповсюдженням силабо-тонічного віршування, 
явища С.зустрічаються зрідка, але в XX ст. до неї 
знову виникає інтерес (В .Брюсов, Д.Бєдний, 
О.Паршиков та ін ).

Основними розмірами рос. С. стають 
"короткий" 8-складовик та "довгі" 11- і 13- 
складовики, хоча зустрічаються і приклади вільної
С., і врегульовані нерівноскладовики, як у 
сапфічній строфі. Домінуючою ознакою рими була 
співзвучність складів у останніх словах піввіршів 
або (та) віршів (так, розрізнялись одно-, дво- та 
трискладові рими, переважно дієслівні). Під поль. 
впливом рими були, в основному, жіночими й 
парними, а пізніше як наслідок зацікавлення до італ.
С. з'являються перехресні й кільцеві рими. 
Використовувався силабічний вірш в таких 
жанрах, як послання, епістолія, вірш, передмова 
та ін. Наводимо як зразок силабічного 
цезурованого вірша 8-складовик С.Полоцького з 
"Псалтирі римованої":

Бог нам сила/прибежище, 

o r вым скорбей/пристанище
Лше земля / вся смутится, 

наще сердце / не боится.

Дше пзрм/преяожатея, 
в сердце морско/ во валятся,

СИЛАБІКА. СИЛАБІЧНЕ ВІРШУВАННЯ

5 2 1



СИЛАБО ТОШ КА, СИЛАБО ТОНІЧНЕ ВІРШУВАННЯ

Луша нали / не смутился, 
в Бозе смлмом / угмрлится.

Як і в рос. поезії, в укр. ще ДО ПОЛЬ, впливу 
існував в кінці XVI — поч. XVII ст. книжний 
нерівноскладовий вірш, шо виділився, очевидно, з 
римованої прози, подібний за своєю ритмічною 
структурою до нар. вірш, форм (Г.Смотрииький, 
К.Транквіліон-Ставровецький, Л Наливайко та ін.). 
Ней вірш не зник і при культивуванні в укр. поезії 
ізосилабічного вірша поль. зразка. Крім того, не 
можна не враховувати і сильну (на відміну від заг.- 
тонічної рос. нар. поезії) традицію фольклор. С., 
зокрема, 12-складовика, ретельно дослідженого 
І.Франком, а також коломийкового вірша. Крім 
довгих" розмірів розроблялися в укр. поезії і 
короткі", зокрема, 8-складовик(також пов'язаний 

з нар. традицією), що мав обов'язкові наголоси на 
З та 7 складах. Представлений укр. силабічний 
вірш і врегульованими нерівноскладовиками, 
напр., в сапфічній строфі (П.Беринда, Т.Земка та 
ін ). Про органічність С. для укр. вірш, культури 
свідчить наявність силабічних віршів у ХІХ-ХХ ст., 
надто в поезії зх. земель, які довгий час були під 
поль., ширше — катод, впливом. Силабічне 
віршування широко застосовував Т.Шевченко, 
зустрічається воно у М.Могильницького, 
А.Метлинського, М.Шашкевича. у неокласика 
П.Филиповича, силабічні сонети створював 
молодомузеиь М.Кічура, силабічним гекзаметром 
писав Б.-І.Антонич і т.д. Наводимо приклад 13- 
склалового С.в. М.Шашкевича:

Сонне ясне померкло; світ пітьма нас)ла.
Вшир J алонж доокола сум ся розлягас;
Чагарами пустими тьма вовків завила.
Нал тином опустілим галок гамір грає.
Виключно силабічною є япон. поезія. Пе 

пояснюється фонетичними особливостями мови, 
а саме, відсутністю ознак наголошеності — 
ненаголошеності та короткості —  довготи голосних 
звуків.

Борис йюммж

СИЛАБО ТОШКА, СИЛАБО ТОШЧНЕ 
ВІРШУВАННЯ, (грец. syHobo — склад і fonos — 
наголос) —  віршування, в основі якого — 
упорядковане чергування наголошених (сильних) 
і ненаголошених (слабких) складів у вірші. Термін 
силабічно-тонічне" віршування був введений у 

наук, обіг рос. літ. критиком XIX ст. М.Надєждіним, 
а на поч. XX ст. він набув завдяки віршознавцеві 
М.Недоброво суч. звучання.

Трал, одиницею виміру ритм, руху у С-т. 
вважається стопа, тобто група сильних і слабких 
(наголошених та ненаголошених) складів, що 
повторюються у вірші. В залежності від складового 
об'єму та розташування наголосу розрізняють такі 
основні модифікації стопи, термінологічні 
означення яких запозичені із метричного, зокрема, 
ант. віршування: хорей, або трохей (— U) — 
двоскладова стопа з наголосом на першому складі; 
ямб (U—) — двоскладова стопа з наголосом на 
другому складі; дактиль (—UU) — трискладова

стопа з наголосом на першому складі; амфібрахій 
(U— U) — трискладова стопа з наголосом на 
середньому (другому) складі; анапест (UU—) — 
трискладова стопа з наголосом на останньому 
(третьому) складі. Ні п'ять стоп є найбільш вживаними, 
хоча існують й ін., з більшою кількістю складів, напр., 
пеон — чотирискладова стопа з варіаціями наголосів 
(—UUU, U—UU, UU—U, U U LW — Відповідно: пеон 
І, пеон U, пеон III, пеон IV.

Але деякі віршознавці заперечують наявність 
стопи як "реальної ритмічної одиниці" 
(В.Холш евніков), вважаючи, що вірш, ритм 
зумовлений, по-перше, анакрузою, тобто 
ритмічним зачином, який містить е собі кількість 
ненаголошених складів до першого акцентованого 
наголосу у вірш, рядку, і по-друге, кількістю 
ненаголошених складів між ритмічно очікуваними 
наголосами (іктами), тобто ритмічно очікуваним 
інтервалом (неіктом). І анакруза, і інтервал у клас, 
силабо-тонічних віршах є постійними за умови 
використання в них однакової модифікації стопи 
(в хореїчних рядках анакруза нульова, а інтервал 
дорівнює 1 складу; в ямбічних — анакруза і 
інтервал дорівнює 1 складу; в дактилічних — 
анакруза нульова, а інтервал дорівнює 2 складам; 
в амфібрахії — анакруза дорівнює 1, а інтервал 
— 2 складам; в анапесті — анакруза і інтервал 
дорівнюють 2 складам). Напр., у ямбі: U — U — U

Ритм, значення анакрузи особливо виразно 
проявляється у змішаних розмірах, або логаелах, 
напр., у такому різновиді його, як трискладових з 
варіацією анакруз:

и — ии — ии — ии — и 
ии — ии — ии — ии — и
У цьому умовному прикладі внутр. ритмічна 

структура вірш, рядків абсолютно ідентична, а 
відрізняються вони лише ритмічним зачином.

Регулярне та упорядковане чергування іктів та 
неіктів у віршах створює інерцію ритм, очікування, 
яке визначає уявлення про ідеальний ритмічний 
рух вірш, рядка, тобто про метр, який може 
порушуватися або відсутністю ритмічно 
очікуваного (на ікті), або появою неочікуваного (на 
неікті) наголосу. В  традиціях столової теорії 
говорять у таких випадках відповідно або 1) про 
заміну будь-якої з двоскладових стоп пірихієм (UU), 
а в трискладових — трибрахієм (UUU), або 2) про 
заміну будь-якої з двоскладових стоп спондеем (— 
—) і про появу у трискладових стопах надсхемного 
наголосу (напр., в анапесті: — U —  UU — . 
Звичайно, пірихії, спондеї та трибрахії самостійно 
вірш, ритм не утворюють.

Крім метра та метр, відхилень, до ритм, 
чинників належать і сумірність вірш, рядків, тобто 
вірш, розмір, який стосовно С-т., буде позначати 
довжину вірш, рядка у стопах (напр., 
чотиристоповий хорей, тристоповий дактиль і т.л.). 
У випадку, коли кількість однотипних стоп у віршах 
виявляється несумірною, тобто відбуваається 
порушення принципу ізостопізму, кажуть про 
вольні вірші (вживається переважно ямб або хорей,

5 2 2



СИЛАБО ТОШКА, СИЛАБО ТОШЧНЕ ВЇРШУВАННЯ

напр., вольні ямби О .Блока, байковий вірш 
І.Крилова та Л.Глібова, ямбічний вірш драм 
О.Грибоєдова і Лесі Українки).

Виняткове значення для ритмоутворення 
мають паузи — кінцеві та внутр. Не можна не 
враховувати і вплив на ритм синтаксичних фігур, 
зокрема, рядкових перенесень (синафія), тобто 
випадків незбігу вірша і фрази, та ін. Впливає на 
ритм також тип клаузули — тобто складовий обсяг 
ненаголошених після останнього наголошеного 
складу у вірш, рядку (так, розрізняють чоловічу 
клаузулу з наголосом на першому, жіночу — на 
другому, дактилічну — на третьому, 
гіпердактилічну — на четвертому (і далі) складах 
від кінця вірша). До чинників ритму належать і 
можливий неповний складовий обсяг останньої у 
вірш, рядку стопи порівняно з попередніми. Так, 
ямб і анапест можуть бути нарощеними; відповідно:

а) U — U — U
б) UU — UU — U або UU — UU — UU
(явише гіперкаталектики), а хорей і дактиль —

усіченими (явище каталектики) — ВІДПОВІДНО:

а) — U — U — П
б) — UU — UU — Ufl або — UU — UU — ц п
В таких випадках при визначенні вірш, розміру 

нарощена стопа не враховується, а усічена — 
навпаки. Щодо амфібрахія, то він може бути і 
нарощеним (U — UU — UU), і усіченим (U — UU 
— П ). Своєрідним чинником ритму можуть бути 
звукові повтори (алітерація, асонанс і насамперед 
рима). Впливають на ритм і словорозділи у віршах, 
і граматичний (словесний) наголос, який не завжди 
збігається з сильним місцем вірш, рядка (іктом) і 
т.д. Всі ці чинники в тому чи ін. наборі і тою чи ін. 
мірою значущості беруть участь у створенні 
реального ритмічного руху поет, мови (ритм).

Становлення європ. С-т. почалося, як 
підкреслює І.Качуровський, з св. Августина (tV-V 
ст.), який з метою демократизації лат. 
квантитативного вірша зробив заміну довгих 
складів наголошеними, а коротких — 
ненаголошеними. Але розповсюдження С-т. 
пов'язане, за версією М.Гаспарова, з імітаційними 
спробами відтворити ант. метр; стопи у 
відповідності з фонетичними особливостями тієї 
чи ін. най. мови і урахуванням нар.-поет. вірш, 
традиції. Це відбувалося в XV-XVII ст. спершу в 
Італії, а потім і в ін. країнах, хоча спроби або 
силабізації тонічного, або тонізації силабічного 
вірша мали місце і раніше. Напр., нім. тонічний 
алітераційний вірш лицарської лірики, який 
характеризувався ізотонізмом і звук, анафорою, 
шо скріплювала піввірші (т.зв. "рима-посох"), у XII- 
Хііі ст. під впливом франц. куртуазної лірики 
частково силабізувався, хоча остаточне 
закріплення С-т. відбувалося в XV!! ст.

В англ, поезії деякі С-т. стопи були введені у 
літ. обіг в XIV ст. Л.Гоуером і Дж.Чосером під 
франц. та італ. силабіч. впливом і потім знову 
відновилися вже в XVI ст. поетами англ. 
Відродження Т.Уайєтом і Г.Саррі, і остаточно 
закріпилися у класицистичний період. У нім. поезії

С-т. метри розробляв M.Oniu (XVII ст ). На його 
думку, вірші мали бути ямбічними або хореїчними, 
шо порушувало пануючу у XV-XVI ст. традицію 
акцентного вірша. М.Опіц надавав особливої уваги 
александрійському віршу. В нідерл. поезії активно 
став вводити елементи С-т. Ян ван дер Ноот (XVII 
ст ), в швед. — Г.Шернельм (XVII ст ), в дан. —
A. Арребо (XVII ст ).

В ром. поезії С-т. закорінювалася важче у 
зв'язку з сильною силабічною інерцією, яка була 
зумовлена постійним, а тому й акустично не 
розрізненим наголосом у словах, не зважаючи на 
ранні спроби С-т., напр., в італ. поезії, які впливали 
на поезію ін. народів. Часткової тонізації зазнала 
ісп. поезія, у франц. поезії вона не прищепилася.

Пізніше С-т. склалася у угорській (Ш.Петьофі, 
XIX ст ), рум. (Я.Векереску, Г.Асакі, XIX ст ). лит. 
(К.Майроніс, XIX ст ), латис. (Ю.Алунанс, XIX ст.) 
поезії. Кульмінаційного розвитку С-Т. досягла у 2- 
й пол. XIX ст. На поч. XX  ст. у зв 'язку з 
модерністською орієнтацією худож. свідомості 
почалася криза С-Т. в європ. поезії, хоча іст. 
продуктивності вона не вичерпала.

V XIX ст. розвивається С-т. у слов'ян, поезії: в 
сербо-хорв. (Б.Радичевич, І.Мажуранич), хоча 
певна тонізація простежувалася ще у Ю .Крижанича 
(XVII ст.) та М.Катанчича (XVIII), які 
експериментували з ант. стопами; в словен. поезії 
С-Т. розмірами користувався Ф.Прешерн, в болг. 
—  М .Геров, в поль. — А.Міикевич і 
Ю.Словацький, в чес. —  реформував най. вірш 
І.Добровський.

В рос. поезії після поль. силабічної експансії 
(XVI, XVII ст. та 1-а третина XVIII ст.) рішучий 
поворот до С-т. зробили В.Тредіаковський, який 
видав 1735 "Новий і короткий спосіб складання 
російських віршів", та М.Ломоносов, який додав 
до надісланої з Німеччини силабо-тонічної "Оди... 
на взяття Хотина" коментар "Лист про правила 
російського віршотворення". Усвідомлюючи 
невідповідність силабіки фонетичній специфіці рос. 
мови, зокрема, ознаці наголошеності-нена^ 
голошеності, та спираючись на тонічний за своїм 
характером досилабічний нар. вірш,
B. Тредіаковський та М.Ломоносов ввели в поет, 
культуру запозичені разом з термінологічними 
позначеннями (ямб, хорей і т.д.) основні метричні, 
зокрема, ант. стопи, пристосувавши їх до 
фонетичних властивостей рос. мови. Орієнтуючись 
на суч. їм нім. поезію, реформатори рос. вірша 
ввели в поет, практику та теор. обгрунтували 
двоскладові основні стопи (ямб та хорей) і 
допоміжні (пірихій і спондей), а також трискладові 
(дактиль та анапест); пізніше О. Сумароков виділив 
амфібрахій, якого не було в нім. поезії. Найбільша 
продуктивність С-т. припадає на "золоте століття" 
рос. поезії. На початку XX ст. все наполегливіше 
стала заявляти про себе тенденція розподіблення 
клас, розмірів. Однак і сьогодні С-т. залишається 
основною в рос. поезії.

Рос. С-т. вплинула і на укр., і на білор. В 
останній С-т. стопи стали з'являтися в 1-й пол., а

5 2 3



СИЛЬВА

закріпилися в кін. XIX (Ф.Богушевич). Щодо укр. 
С-т., то вона, за думкою Г.Сидоренко, зародилася 
"в надрах ст. системи спочатку не як нов. канон, 
а як ознака локанонізаиії силабіки". Першим тв., 
написаним С-т. віршем (4-стоповим ямбом) була 
"Енеїда" І.Котляревського (1798). Але на відміну 
від рос. поезії, тонізація вірша здійснювалась 
повільніше і не підкорила більш стійку та поширену 
силабічну традицію, пов'язану з досвідом нар. 
поезії (Силабіка). С-т. розмірами користувалися 
Т.Ш евченко, С.Руданський, Леся Українка, 
!.Ф ранко, М .Вороний, О .О лесь, О.Ольжич, 
Є.Маланюк, М.Рильський, М.Бажан та багато ін. 
поетів.

Борис Іваню к

СИЛЬВА — в ісп. поезії тв., шо складається з 
одинадцятискладових і сімнадиятискладових 
рядків, які створюють строфу невреґульованої 
побудови і різнорідного римування. Леякі рядки
С. можуть взагалі не мати рим. Жанр С. з'явився в 
XVI ст. переважно в творчості Л . де Ґонгори і Л .Ф. 
де Веги. Пізніше зустрічався в ін. поетів.

Людмила Сердюк

СИМВОЛ — (від грец. symbo/on —  знак, 
гостьова табличка — глиняний черепок, який 
розламувався надвоє між хазяїном та гостем як знак 
довіри, дружби) — складна естет, категорія, више 
втілення принципу метаф оризації, тобто 
переносного значення. На відміну від ін. тропів,
С. не зводиться до однозначного, логічно 
зумовленого зв'язку між позначуваним та тим, шо 
позначує, його не можна розшифрувати простим 
зусиллям розуму. За висловом Ф.Шеллінга, символ 
— це образ, який "повинен бути сприйнятий як 
те, шо він є, і лише завдяки цьому він сприймається 
як те, що він позначує".

Важливою характеристикою С. є динамічність, 
рухомість: він не є даним, він лише заданий і 
спонукає до розумової діяльності, тобто потребує 
активного сприймання. С. передбачає множинність 
трактувань, він багатозначний та містить у собі 
декілька смислових пластів. В .Брю сов
підкреслювавш у  справжньому худож. творінні за 
зовн. конкретним змістом повинен ховатися ін., 
глибший. На місце худож. образу, який втілює одне 
явише. вони (символісти —  Ю.П.) поклали худож. 
символ, який містить у собі цілу низку значень".

Слід відзначити асоціативну природу С ., позаяк 
він потребує не тільки раціонально-логічного 
розуміння, але й емоційно-підсвідомого. Логічні, 
причинно-наслідкові зв'язки між порівнюваними 
об'єктами можуть бути неістотними, домінує часом 
виша, незбагненна, містична асоціація. У цій 
спрямованості С. до емоцій, інтуїції, інстинкту 
виявляється близькість його до музики.

Складними є співвідношення між С. та 
алегорією, між С. та міфом, ці поняття часом не 
досить чітко розрізняються. Вперше ця проблема 
глибинно розроблялась нім. романтиками. 
Ф.Шедлінг розумів співвідношення С. та міфу як

органічну тотожність ідеї та образу. Г. Гегель, 
навпаки, підкреслював раціональну, знакову 
природу С. ("символ передусім деякий знак").
А.В.Шлегель розглядав поет, творчість як "вічне 
символізування". Найчіткіше розрізняв С. та 
алегорію Й.В.Ґьоте: "Алегорія перетворює явище 
на поняття та поняття — на образ, але так, шо 
поняття завжди окреслю ється та повністю 
охоплюється цим образом, відокремлюється та 
виявляється через нього. Символ перетворює 
явише на ідею та ідею —  на образ, але так, шо 
відбита в образі ідея назавжди залишається 
безкінечно дієвою  та недосяжною , навіть 
висловлена на всіх мовах, вона все-таки 
залишається невимовленою". Тобто, алегорія — 
конкретна та однозначна, символ дозволяє безліч 
трактувань і лише наближається до позначуваної 
ідеї.

Голланд, дослідник XX ст. Й.Гейзинга пояснює 
відмінність алегорії від С.: "Алегорія — це символ, 
спроектований на поверхню уяви, навмисне 
виявлення — та тим самим вичерпання —  символу, 
перенесення палкого елементу в структуру 
граматично правильного речення". Взагалі в XX 
ст. спостерігається тенденція до дуже широкого 
трактування С. та прояснення його езотеричного 
смислу. Так, нім. дослідник Е.Кассірер розглядає 
людину як "тварину символічну" та поширює 
поняття С. на всю людську цивілізацію: мову, міф, 
релігію, науку, мист-во, які є "символічними 
формами" для впорядкування хаосу, шо оточує 
людину. Таке "безм еж не" трактування С. 
призводить до втрати його естет, специфіки. 
П роте, С. справді є дуже широкою естет 
категорією, ним може виступати будь-який 
складник худож. системи — ін. троп, пейзаж, 
худож. деталь, літ. герой, назва тв., явище природи, 
трал, образ тощо.

Ю рій Попов

СИМВО/ПЗМ 1. Тип творчості, сприйняття 
та відбиття дійсності в мист-ві переважно 
інтуїтивно-асоціативним шляхом, який домінував 
у Давн. Єгипті, Ірані та Індії, в гелленістичну добу 
та в європ. Сер-віччі. С. відіграє також суттєву ролю 
в мист-ві бароко, романтизму, модернізму та 
постмодернізму. Ф ілос. базою  С. є 
найрізноманітніші ідеалістичні концепції від 
Піфагора та Платона до А.Шопенгауера, 
Е.Гартмана, С.К'єркеґора, М.Гайдеггера та Ж - 
П .Сартра. Неабияким чинником символічного 
світосприйняття (особливо у Сер-віччі) є рел. 
почуття, зокрема христ. віровчення, яке ЦІЛКОМ 

базується на інтуїтивно-містичному пориванні до 
вишої істини. Для С. характерним є граничний 
суб'єктивізм, індивідуалізм, захоплення містично- 
окультними знаннями, гостре протиставлення духу 
та плоті, земного та небесного. В худож. відношенні 
С. тяжіє до фантастики, алегоричності, 
метафоричності, гротеску, контрасту тощо. 
Певною мірою С. наявний і в тих худож. напрямах, 
які побудовані на раціонально-логічному розумінні

5 2 4



симво/пзм

світу (к/тасмммзмі, реалізмі, натуралізмі), тобто 
він є невід'ємною складовою частиною худож. 
творчості взагалі. За висловом Гейзинги, 
"символізм створив образ світу більш строгий у 
своїй єдності та внутр. зумовленності, ніж не здатне 
було зробити природно-наук. мислення... Він 
наповнює уявлення про кожну річ високою естет, 
та етич. цінністю, підносить розуміння життя до 
його найвищого рівня".

2. Течія у франц. л-рі, яка сформувалася в 
70-ті роки XIX ст. та поширилася невдовзі в 
багатьох європ. країнах. С. продовжив давню 
езотеричну традицію в л-рі та ф ілософ ії. 
Безпосереднім його попередником був Ш.Бодлер, 
поезія якого значною мірою базувалась на 
принципі символізації. Поява С. саме в кін. XIX 
ст. була зумовлена заг. кризовою ситуацією в духов, 
житті тогочасної Європи. Світоглядний песимізм 
поезії та драми С. спричинив його ототожнення з 
декадансом, однак зв'язки С. з ним складні та 
неоднозначні й потребують конкретного розгляду 
творчості кожного з його репрезентантів. В естет, 
плані С. протистояв заземленості та худож. 
невибагливості натуралізму, проголосивши 
первісною та єдино цінною 'вищу реальність", 
сферу ідей, у яку можна проникнут за допомогою 
символу. Видатними представниками С. були 
П.Верлен, С.Малларме, А.Рембо, П .Валері, 
Ж.Мореас. який ввів у літ-знавч. обіг термін "С.", 
написав та оприлюднив у газеті "Фігаро " 
"Маніфест символізму" (1886).

Символ у символістів набуває осн ово­
положного, першорядного значення, він є не 
просто худож. засобом, а стає суттєвим моментом 
буття. Базуючись на вченні Платона про 
первинність ідеального та вторинність реального 
світів, де конкретна річ є лише недосконалою тінню 
певної ідеї, символісти намагаються увійти в цей 
виший світ ідей. Символ для них — "вікно у 
невідоме " та в той самий час — справжня 
реальність. Але реальність непевна, нематеріальна, 
майже невідчутна — тому й символ у С. 
багатозначний, неясний, зашифрований, 
наближений до музики, яка впливає саме на 
емоційно-підсвідому сферу людини. Отже, поезія
С. адресована не розумові, а почуттю, поети 
віддають перевагу натяку перед прямим 
звертанням до читача, від цього походить ше одна 
назва творчості символістів —  сугестивна поезія 
(від франц. suggestion — натяк). За висловом 
Малларме, поезія —  це "таємниця, ключ до якої 
повинен відшукати читач".

У поезії С. майже немає важливих соц.-політ. 
та морально-етич. проблем, характерних для 
класицизму, немає й бунтівного пафосу 
романтизму, взагалі відсутні сильні характери та 
складні конфлікти. П оезія та драма зовні 
безподієві. Проте в них є глибокий внутр. зміст, 
величезний, але мало досліджений мікрокосм — 
світ почуттів, емоцій, переживань, найтонших 
нюансів любовних взаємин, непізнаних порухів 
душі, інтуїтивних та інстинктивних осяянь (не

випадково одна з кн. А .Рем бо має назву 
"Осяяння"). Год. тема поезії та драми С. — трагізм 
повсякденного людського буття, тому так часто 
звучать у них мотиви туги, жалю, гіркоти, безнадії, 
марності людських зусиль, даремності буття — 
філос. песимізм А.Шопенгауера був близький 
символістам. Меланхолійній атмосфері тв. С. 
відповідає характерна образність: осінь, сутінки, 
опаде листя, засохлі квіти, дрібний дош, сумні звуки 
дзвонів чи скрипки, зів ялість ТОЩО.

Нов. змістові відповідає й нова форма. У сфері 
версифікації символісти відмовляються від стрункої 
клас, системи розмірів (за винятком хіба сонета), 
віддаючи перевагу музичності звучання вірша та 
ритміці (див. Верлібр).

Характерним віршем Є. є "Осіння пісня" 
П. Вердена:
Скорбне ридання Весь я холону Вийду я з хати
Оірмпок до рання Стигну яй дзвону Вілер проклятий 
Пісня осіння — Блідну з олчаю Серпе оспале
Серпе вражає Згадки ж юрбою Кидає, крає
Втомно гойдає Мчать наді мною Наче змітає
Моя голосіння Тяжко ридаю. Листя опаде.

(Пер. М.Терешенка)
У драмі домінують статичні складники. Дії 

майже немає, величезну ролю відіграють мовчання, 
жест, міміка тошо. Т .ч., символісти заклали 
підвалини поезії та драми XX ст., започаткували 
"розкуту", суб'єктивну прозу.

Наприкін. XIX ст. С. розповсюдився в багатьох 
європ. країнах, його видатними представниками 
були М.Метерлінк та Е.Верхарн у Бельгії, Р. 
М.Рільке та Г. фон Гофмансталь у Австрії,
С.Ґеорґе в Німеччині. У поль. л-рі С. не виступав 
як окр. течія. .Його складники знаходимо в поезії 
"Молодої Польщі", згодом у Д .С таф а, 

Л .Виспяньського, найбільше у Б.Д єсьм ана. 
Метердінк створив символістську драму, риси С. 
відчутні в драматургії Г.Ібсена, Г. Гауптмана,
А. Чехова.

Специфічним явищем був С. у Росії, де 
індивідуалістично-"декадентську" програму 
розкріпачення творчого "я" здійснили лише 
"старші" символісти (В .Брю сов, К.Бальмонт, 

К.Случевський), в той час, як "молодші" (О.Блок,
А.Бєлий, Вяч. Іванов) були заглиблені в осягнення 
рел.-містичних обріїв. Рос. С. — явише ширше, ніж 
франц. С. Він умістив теми, що невластиві франц. 
С (напр., захоплення вел. містом). Творчість деяких 
рос. символістів (напр., Д.Мережковського як 
автора циклу іст.-філос. романів) набула міжнар. 
резонансу.

В укр. л-рі поч. XX ст. досить важко 
відокремити "чистих" поетів-символістів, оскільки 
межі між панівними в дану епоху худож. стилями 
досить розмиті. Словац. дослідник М.Нервлий 
відносить до пресимволістів М .Вороного та 
О.Олеся, а потім об'єднує в групу символістів та 
експресіоністів П.Тичину, Д.Загула, Я.Савченка, 
Т.Осьмачку, О.Слісаренка. В усякому разі слід 
особливо виділити постаті Вороного як зачинателя 
модернізму в укр. л-рі та Тичини як набільш

5 2 5



СИНОНІМИ

яскравого представника символізму поч. століття. 
Взагалі ж, проблема С., та ширше, модернізму в 
укр. л-рі іде потребує подальших досліджень.

Юрій Помаж

СИНОШМИ (rpeu. synontm os — 
одноіменний) слова відмінного звучання, але 
однакового чи дуже наближеного значення. С. 
можуть бути однокорінними, або морфологічними 
(дати, видати, надати) та різнокорінними, або 
лексичними (працювати — робити). Укр. мова 
багата на С., а їх численність є ознакою багатства 
мови. В  основному словниковому фонді С. є 
діалектні (літ. гарбуз, діалектне кабак; літ. лелека, 
діалектне бузько, бусел, чорногуз). Надто не 
стосується е т н о гр а ф  ізм ів  С. виникають і 
внаслідок закорінення в літ. мові первнів 
соніолектів п роф есіонал ізмін, ж аргон ізм ів, 
арготизмів. Друге джерело С. —  варваризми 
та інтернаніоналізми, до яких у мові вироблено 
"свої" однозначні слова (аероплан —  літак, газета
— часопис, спектакль —  вистава, постава). С. 
постають і внаслідок того, шо запозичення 
здійснюються з різних мов (буква —  літера, поїзд
— потяг, лимон — цитрина, апельсин — 
помаранча). Синонімія посилюється й 
протилежним — пуризмом сильним в наш час 
(опублікувати — оприлюднити, фотографія — 
світлина, аеродром —  леговише). Повними 
синонімами звуться тотожні: ждати —  чекати, сум
— смуток —  печаль, когут -  півень, трус — обшук. 
Часткові С. — взаємозамінні не в усіх позиціях, 
тобто не цілком однозначні. Різниця може полягати 
в ступенюванні якості: вдача, здатність, здібність, 
кебета (кеба), хист, обдарованість, талант — або у 
відтінках якості: немічний, недужий, слабий, 
хворий; старий, дави., стародавн., древній. С., 
навіть тотожного значення, часто розрізняються 
емоційно-експресивним забарвленням. Не т.зв. 
стильові С. На цьому передовсім ґрунтується теорія 
та практика трьох стилів. До високого, піднесеного 
стилю належать, зокрема, с л о в 'я н із м и  та 
архаУ зм и (в укр. мові ці категорії більшою 
частиною збігаються: ланіти — шоки, уста —  туби, 
перса —  груди). Особливістю укр. мови є багатство 
афіксів, надто зменшувально-пестливих суфіксів, 
що теж є засобом  утворення емоційно- 
експресивних С.: батько, батенько, батечко. Надто 
вел. шереги С. існують толі, коли до емоційної 
насиченості додається е в ф е м ізм : померти, 
вмерти, переставитися, упокоїтися, спочити, 
сконати, спустити дух, до свого берега причалити, 
(навіки) Богу душу віддати, (навіки) заплющити очі, 
руки зложити, лігти ледовою, ступити в Божу путь, 
пожити смерті, не топтати рясту, д ^ а  дати, урізати 
дуба, одубіти, гигнути, в і дк тнути ноги, дугеля 
з'їсти, піти до Бога по вівці, здохнути, поздихати, 
повиадихати, поставити кеди в кут. Отже поняптя
С. охоплює не лише лексику, але й фразеологію. 
Контекстуальні С. — слова, часом луже далекі за 
значенням, які, проте, в тексті, надто худож., 
стають однозначними ("А в погані дні, болотні дні"

LФранко). У фольклорі, л-рі, а також у риториці 
та публіцистиці С. дуже вагомі, мають різні 
функції, на них грунтуються різні стид, фцури. 
Так, однією з найпомітніших особливостей дум є 
повторення С. як лексичних (турки — яничари), 
так і морфологічних (клянуть —  проклинають). По 
суті нанизуванням С. є такі фігури: тавтологія, 
ампліфікація, градація, клімакс, антиклімакс. 
Неоднозначність (чи неповна однозначність) вельми 
ускладнює працю перекладачів. Адекватне 
передавання С, є ознакою перекладацького хисту.

Анатолій Волков

СИНХРОНІЯ — термін, запропонований 
швейи. лінгвістом Ф. Де Соссюром —  стан мови 
на іст. відтинку, незалежно від еволюції в часі. 
Вивченням мов. синхронії займається синхронічна 
(статична) лінгвістика. У літ-знавстві С. —  часовий 
зріз фактів, шо аналізуються без уваги на їх генезу. 
Поняття С. дуже важливе для типол. підходу в 
порівн. літ-знавстві. Поєднання розгляду літ. явищ 
у С. і діахронії притаманне іст.-типол. підходу.

Анатолій Волхов

СИРВЕНТА (від лат. дегиіге — служити, бути 
на службі у когось; Прованс, siruentes; франц. 
seruentois, італ. siruentese) —  зх-європ. ліро-муз 
жанр з полемічною настановою.

Виникла у творчості Прованс, трубадурів (ХИ- 
ХШ ст.) на противагу любовній поезії, зокрема, 
жанцоні, хоча подекуди свідомо запозичала в неї 
строфічну будову та мелодію. Основні тематичні 
напрямки С. мали громадське значення: політ., соц., 
рел., антиклерикальний, воєнний — вихваляння 
можновладця або лицаря, учасника хрестових 
походів, і тому незрілка набувала характеру 
інвективи сатири, памфлета на ворогів та ін. 
авлиторних жанрів з властивим їм тенденційним 
призначенням шодо відстоювання колективної 
правди. Діалогічний характер С. спричинив обмін 
між трубадурами своїми тв. Одним з поширених 
варіантів цього жанру є т.зв. персональна С ., в якій 
обговорюються гідність та вади тієї чи ін. особи. 
Напр., пародійна 'Пісня, в якій труйЗалур зображує 
дванадцять своїх побратимів, а в останній строфі 
— себе" Пейре Овернського. Ця пісня була 
продовжена "Піснею, шо додає відомостей до 
попередньої" Монаха Монтаудонського.

Найвіломіші творці С.: Бертран де Борн, Гірей 
де Борней, Пейре Карденаль, Гільйом Фігейра, 
Монтар Сартр. У ХШ-XIV ст. С. розповсюдилась в 
ром. л-рах, особливо, в італ. та порт. італ. С. була 
переважно політ, за своїм характером і мала таку 
строфічну будову: АААв, БВВс. З XIV ст. набуває 
виключно дидактичного характеру. До XV! ст 
жанр, актуальність С. зменшується.

/Ьодшма Сердюк

СИСТЕМА — (від rpeu.systema — ціле віл 
складових частин, поєднання) —  цілокупність, 
внугр. єдність якої зумовлена взаємопов'язаніспо 
та взаємовизначеністю її складників.

5 2 6



CUDKO

Ж оден зі складників, окремо взятий, не 
забезпечує функціонування С , але кожний посідає 
в ній своє місце й виконує свою ролю в и 
функціонуванні. О тж е, кожен складник є 
необхідною, обов'язковою  частиною С. 
інваріантним аспектом С. є структура. Як система 
може бути розглянутий будь який об 'єкт 
дослідження (Всесвіт, Земля, життя, людина, 
машина, комп'ютер і т.д.).

Розрізняють С. статичні та динамічні. Л-ра — 
типово динамічна система, тобто така, т о  змінює 
свій стан у часі. За характером взаємин даної С. з 
середовищем, де вона функціонує, бувають закриті 
(замкнені) та відкриті (незамкнені) С. Л-ра — 
відкрита система, бо відображає в худож.-образній 
формі довколишню дійсність. Відкритою 
динамічною С. є творчість справжнього митця, а 
також окр. тв. мист-ва.

Лив Системний підхід.
Анатолій Волков

СИСТЕМНИЙ ПШХШ (МЕТОД) —  напрям 
методології наук, пізнання, основу якого складає 
дослідження об'єкта як системи. Уявлення про 
систему виникло вже в давн-грец. філософії й науці 
(Евклід, Платон, Арістотель). Засади С.п. 
розроблялись нім. клас, філософією (І.Кант, 
Ф.В.Й.Шеллінг, надто гегелівська діалектика). З 
сер. Х!Х сг. створюються системні змістовні теорії: 
еволюційна теорія Ч.Ларвіна, генетика Ґ.Менлеля, 
періодична теорія Д. М енделєєва, теорія 
відносності А.Ейнштейна тошо. У науці 
здійснюється перехід від першого етапу пізнання 
— безпосереднього знання, коди дослідження 
спрямовувалося на певний предмет, а завдання 
дослідника полягало в розкритті, пізнанні явища з 
нього самого, — до дослідження системного. Тобто 
це шлях від наук, предметоцентризму до 
системоцентризму, від опису й пізнання явищ або 
їх суми до вироблення наук, законів. Системні 
уявлення стали найсуттєвішими складниками всіх 
царин науки. В наш час жодна конкретна наука 
не може функціонувати без таких уявлень і 
відповідних понять і термінів.

Як у бульгякій науці, С.п. доконечний у літ- 
знавстві при розгляді всіх його різнорівневих 
об'єктів від світ, л-ри до окр. тв., при вивченні 
співвідношення л-ри з ін. царинами культури: 
видами мист-ва, науки, філософії, релігії, при 
дослідженні міжнац. взаємовідносин. Лумки про 
системність л-ри висловлювалися Арістотелем, 
Г.Галілеєм, Г.В.Ф.Гегелем, М Чернишевським, але 
розвиток С.п. дістає з початком глибшого вивчення 
світ, л-ри в зв'язках з поняттям "середовища" в 
дультурмо^історячній ШКОЛІ

У новітньому літ-знавстві щодо С.п. 
висловлювано різні ПОГЛЯДИ: від скептичних 
заперечення його доцільності до думки 
структуралістів, нібито лише системно-структурні 
методи забезпечують справді наук, точність.

При С.п. різноманіття літ. явиш розглядається 
не просто шухлядково, але простежується

функціонування різних типол. систем, зокрема, 
системи епох (або менш тривалих періодів): культ.- 
нац., зональних, регіональних; худож. (системи 
напрямів, стилів, жанрів). С.п. до вивчення літ. 
процесу поєднує іст. і теор. методи, сприяє 
подоланню дослідницького суб'єктивізму, закладає 
підвалини для порівн.-типол. аналізу.

С.п. луже продуктивний при дослідженні 
творчості письменника як піл окупності, як худож. 
системи. Кожен худож. досконалий тв. є також 
організованим цілим, системою (точніше, системою 
систем різних системних рівнів), змістовно 
формальною єдністю. Ця єдність детермінована 
взаємозумовленістю , взаємонеобхідністю , 
нерозривністю всіх складників різних рівнів.

С.п. створює міцні підвалини для порівн.-типол. 
вивчення літ. явиш.

Анатолій Волков

СШЖО ("пісні пір року" або "сучасні наспіви") 
—  жанр клас. кор. поезії, тв. з трьох вірш, довгих 
рядків. Ритм, структура С. створюється, по-перше, 
сильною цезурою, яка поділяє кожний рядок на 
піввірша, по-друге, слабкою цезурою, шо виділяє 
в кожному піввірші два нерівноскладові ритмо- 
інтонаиійні періоди (умовні стопи), шо 
характеризуються відносною смисловою та 
синтаксичною завершеністю. Л Коцевич вивів 
числову формулу врегульованого, т.зв. пхьон-С., 
де цифра позначає складовий об'єм "стопи": 

3 4 / / 3 / 4  4
З 4 / / 3 / 4  4
3 5 / / 4  З
Існують відхилення від цієї метр, норми 

(кількість складів у "стопі " може коливатися від 2 
до 6), але початкова "стопа" третього рядка 
обов'язково має бути трискладовою, а друга — 
подовженою (не менше 5 складів). Ритмічність С. 
посилюється звук, повторами (переважно в кін. 
початкових "стоп" та піввіршів), а також т.зв. 
"ембріональною" римою. Усталеними ознаками С. 
є наявність образного паралелізму і композиційна 
визначеність у розподілі тематичного матеріалу між 
вірш, рядками: перші два розвивають тематичний 
мотив, останній —  надає йому смислової 
концептуалізації.

С. походить від лавн-кор. жанру хянта ("пісні 
рідного краю"), від якого успадкував не тільки поет 
особливості, але й форму існування в супроводі муз 
інструменту. Отож С. класифікувалися в 
антологіях за муз принципом. Власне С. як жанр 
сформувався в кін. XIV ст. Як і каса, клас. С. 
виконувалися рідною мовою на противагу 
"ієрогліфічній" л-рі на мові ханмун (кореїзована кит. 
писемна мова веньянь). Створення нац. писемності 
(1444) сприяло подальшому розвитку С.

Розрізняють патріотичні С. (С. поетів-воїнів із 
конфуціанським ідеалом вірності обов'язку — Кім 
Лжонсо, XIV-XV ст.; Нам I, XV ст.), С , шо належать 
до пейзажної лірйки (канхо), або "поезія річок та 
озер" (Ді Хьонбо, XV-XVI ст.; Лі Хван, XVI ст.; Лі І, 
XVI ст.; Кім Гванук, XVI-XVII ст ), любовні С. (Хван

5 2 7



СКАЛЬД

Джіні, XV! СТ.); Чон Чхоль (Сонган), XV! СТ.; Чу 
Нісік, XVH СТ.; Кім Самхьон, XVII-XVHI СТ.);  
особливого значення любовні С. набули в поетес- 
кісен (гетер), XVI ст. Створюються цикли С. (ос- 
сілжо) з наскрізним тематичним мотивом (цикл з 
40 С. "Пори року рибалки", "Пісні про п'ятьох 
друзів" Юн Сондо, XVI-XVH ст.). У XVI-XVII ст. 
виникає такий різновид, як чан-сілжо ("довге" С.) 
з його заг. настановою на демократизацію 
тематичного репертуару, на оповідність (сосоль С.) 
і на ритм, вільність (Чон Чхоль (Сонган), XVI ст.; 
Кім Мінсун, XIX ст.). Це призводить до певної 
руйнації структури С ., а саме, "умовного 
рефлексу" між зображальним та виражальним 
планом тв., зокрема, до свідомого уникнення 
традиційних образів та усталених етил, формул.

Найвищого розвитку С. досягає в XVI-XVHI сг., 
після чого виходить з активного вжитку, хоча 
зустрічається в поезії XX ст. (Мьон Донук, Кім 
Гванхьон).

Борис Тванюк

С К А Л Ь Д  (давн-сканд. ska/d) — норв. та ісл. 
поети і співці доби вікінгів (ІХ-ХІІІ ст.), які 
перебували на службі у князів, вождів (конунгів) 
або воєвод (ярлів), супроводжуючи їх у військових 
походах. Творчість С. спочатку існувала в усній 
формі, згодом (XIII ст.) була зафіксована в літ. 
пам'ятках (саги, "Молодша Елла"). Найвидатнішими
С. вважаю ться Брагі Боддасон, Тйодольв, 
Торбйорн, Ейвінл, Егіль Скалагрімсон, Сноррі 
Стурлусон та ін. Осн. формами поезії С. були 
хвальні пісні (драли), в яких оспівувалися подвиги 
конунгів, покровителів, а також святих, огудні 
пісні, спрямовані проти недругів, імпровізаційні 
вірші на різноманітну тематику. Найповніше 
поетика С. викладена в "Молодшій Еллі" Сноррі 
Стурлусона (1222-25).

Вона вимагає від С. вишуканих вірш, розмірів 
(дрогквет) і розмаїття строф (віс), багатства 
словесних (метафоричних) параф раз (дво- і 
багаточленні кемпінги) та синонімів (одночленні 
лейгі), шо вкупі складало трад. систему поет, засобів
С. Ця система дуже складна і, як на суч. читача, 
багато в чому незрозуміла, оскільки поет, образи
С. нерідко нагадували зашифровані загадки і 
ребуси, котрі важко піддаються не тільки логічному, 
але й асоціативному тлумаченню (напр., море — 

луг кита", жінка — "береза золота", "осика 
монет", "липа льону" і т.д ). Збереглися фрагменти 
віршів і пісень понад 250 С.

Від часів романтизму слово С. вживається в 
переносному значенні подібно до бард або кобзар 
— поет героїчно-патріотичного хисту. Так, швед, 
україніст-славіст, референт слов'ян, л-р 
Нобелівського ін-ту при Швед. АН А.Єнсен (1859- 
1921) у своїх працях називав скальдом Т.Шевченка.

П етро Амс/то

С К А Н Д И Н А В С Ь К А  К У Л Ь Т У Р Н О -Л ІТ Е ­
Р А Т У Р Н А  З О Н А  —  етно-географічний регіон 
поширення культури сканд. народів, шо внаслідок

етніч. та територіальної близькості, спільності іст. 
долі мають багато споріднених рис. До С.к.з. 
належить культура норвежців, шведів, даймів, 
ісландців, фарьориів (населення Фарьорських 
островів, що входять до складу Данії).

Сканд. народи, шо населяють найбільший у 
Європі Сканд. п-рів, та острів Ісландію у Півн. 
Атлантиці, окрім територіальної близькості, 
подібності кліматичних умов, спільного іст. коріння 
тощо споріднені між собою також і мов. чинником. 
Сканд. мови, які утворюють півн. підгрупу герман. 
групи індоєвроп. сім'ї мов, включають сучасні 
данську, норвезьку, шведську, ісландську та 
фарьорську мови, на яких сьогодні розмовляють 
понад 20 млн. чол. Іст. спільнота найвиразніше 
помітна в галузі міфології, фольклору та л-ри, які 
великою мірою можна розглядати як їхнє спільне 
надбання, котре наклало відбиток на вироблення 
життєвого укладу, традицій, звичаїв, особливостей 
най. характеру, специфіки світовідчуття і форм 
культ, розвитку.

Порівняно пізня християнізація Скандинавії 
сприяла збереженню стародавн. пам'яток дохрист. 
культури, шо відноситься ше до часів родового 
суспільства. Найкраще зразки ранньої сканд. 
культури збереглися в Ісландії, найпівнічнішій 
сканд. країні, де вони органічно і безперервно 
розвивались від найдавн. часів аж до ХІП ст. (т.зв., 
ісланд. відродження"). Систематичні відомості про 
сканд. міфологію — основу всієї пізнішої сканд. 
культури — дають найдавн. писемні пам'ятки: 
рунічні написи (руни) — алітераційні вірші 
героїчного змісту, викарбувані на камінних брилах̂  
поет. "Старша Едда" —  збірка міфол. та героїчних 
пісень (ісланд. рукопис 2-ої пол. XIII ст., т.зв. Сф 
dex Regius), проз. "Молодша Едда" — підручник 
поет мист-ва скальдів, шо був складений в ХШ ст. 
ісландцем Сноррі Стурлусоном і містить як взірці 
повз Б' скальдів, так і огляд сканд. міфол. системи. 
З міфол. переказами знайомить також хроніка 
Сноррі Стурлусона "Коло земне" ("Геймскрінгла"), 
де викладена легендарна історія норв. та швед, 
королів, хрон іка "Діяння ланів" Саксона 
Граматика, де богів заступають вже королі та герої. 
До речі, тут вперше з'являється історія про принца 
Амлета, яка дала пізніше В.Шекспірові сюжет для 
його "Гамлета".

Еддична та скальдична поезія були основним 
формами худож. осягнення світу давн. 
скандинавами. В піснях "Старшої Едди" 
сформувались їхні космогонічні та теогонічні 
уявлення про надземне царство богів (Асгард), 
"серединну землю" (Мілгард) і підземне царство 
мертвих (Ніфльгейм), про світ, дерево — ясен 
Іггдрасіль, про світ, океан, який оточує землю і в 
якому живе чудовисько (змій) Йормунганд, про 
небесний "рай" для загиблих воїнів — валгаллу і 
войовничих дів — валькірій, про грізних, ворожих 
богам велетнів і карликів-цвергів тощо. В еддичній 
поезії склався пантеон богів сканд. міфології. До 
нього належали Одін — верховний бог, шо 
втілював найосновніші владні, магічні та військові

5 2 8



СКАНДИНАВСЬКА КУДЬГУРНО/ПТЕРАТУРНА ЗОНА

функиії, Тор — бог-громовик, покровитель 
землеробства, гол. борець з велетнями та світ, 
змієм, Тюр — покровитель військових зібрань та 
двобоїв, Геймдаль —  страж богів та світ, дерева,
Гьоні — стріловержеиь і лижник, Бальар (Бральяур) 
— юний бог, ритуальна жертва, Ньиорл —  бог 
плодючості й мореплавства, Гьод —  сліпий бог, 
убивия Бальдра, Фрейр — бог миру, Локі — мі фол. 
шахрай і пересмішник, батько хтонічних 
страховиськ, геній зла, посередник між богами й 
велетнями та ін. Серед богинь виділяються дружина 
Одіна Ф рігг, а також інші покровительки 
плодючості й дітонародження — Фрейя, Сів, Ідун 
та ін. Цей пантеон був запозичений також ін. 
германцями (Одін —  Водан або Вотан, Тор — 
Донар, Фрігг — Фрія і т.д.)

Скальдична поезія IX — ХП! ст. — переважно 
бойові пісні(драпи), величальні пісні панегірмкм 
на честь конунгів (королів) або лайливі лісні про 
ворогів та недругів. Поезія скальдів луже складна, * 
її образна система заснована на поет, синонімах 
("гайті") та трал, умовних перифразах ("кенінги"), 
які важко піддаються розшифруванню, а звукова 
палітра вілзаначається багатством алітерацій і рим. 
Найвідоміші скальди — норвежці Браті Боддасон, 
Торнбьйорн Горнилові (IX ст.), ісландець Егіль 
Скалагрімсон (X ст.). Важливим вкладом у сканд. 
культуру були ісл. саґи: родові саги ("саги про 
ісландців") —  епіч. проз, перекази про події періоду 
розквіту родового сусп-ва, зокрема про перших 
переселенців. Родові саги містили ст-давні хроніки 
родів, насичені вел. кількістю імен і персонажів 
(напр., в "Сазі про Ньяла" — біля 650  героїв); 
королівскі саги — оповіді з історії Норвегії до сер. 
ХШ ст. (Теймскрінгла" Сноррі Стурлусона, 1230), 
саги дави, часів — казк.-фант. оповіді про події 
вєл. переселення народів або ранньої епохи 
вікінгів. Ісд. саги віл займаються іст. та побутовим 
реалізмом, їм притаманна простота і об'єктивність 
оповіді. Хоча в сагах ше не відтворюється внутр. 
світ героїв, однак за допомогою жвавого діалогу й 
зображення вчинків у них досягалася психол. 
глибина ("Сага про Ньяла", "Сага про Егіля", "Сага 
про Греттіре" тошо). Терміном "саги" позначають 
також давн-ірл. (кельтські) перекази, хоча це не 
зовсім правомірно, оскільки самі ірландці вживали 
слово see/ — тобто історія, повість. Сканд. 
міфологія зробила значний вплив на германо- 
сканд. героїчний епос. За мотивами сканд. міфів 
написано англосакс, поему "Беовульф" (\/П — VIII 
ст.), нім. поему "Пісня про Гільдебранда" (IX ст.), 
лат.поему "Вальтарій" (IX ст.), нім. най. епос "Пісня 
про Нібелунгів" (поч. XIII ст.) норв. "Сагу про 
Тілрека", "Сагу про Вьольсунґів" (Х1П ст.) та ін. З 
міфол. переказів постала cep-віч. сканд. нар. 
балада. За нов. часів до неї зверталися дан. 
романтик А.Г.Еленшлегер (літературна казка 
"Сага про Вьолундура", 1805, трагедії "Бальдур 
Добрий", 1806, "Мандрівка Тора в Йотургейм", 
1807, Тагбарт і Сігне", 1815), дан. драматург і 
романістК.Г'єллеруп (драма "Брюнгільда", 1884), 
швед, поет Е.Тегнер (епіч. п оем а "Сага про

Фрітьофа", 1884, т о  стала нац. епосом), норв. 
драматург Г .Ібсен (трагедія "Войовники в 
Гельгеланді", 1858) і його співвітчизниця С.Унсет 
(роман "Вікінги", 1909) та ін. Популярними були 
сюжети й образи сканд. міфології в нім. л-рі (драм, 
трилогія Фуке де ла Мотта "Герой півночі", 1810, 
драм, трилогія К.Ф.Геббеля "Нібелунги", 1862, 
трагедії "Брюнгільда " і "Крімгільда", 1909, поеми
B . Йордана "Сага про Зігфріда", "Повернення 
Гільдебрашпа", 1867 —  1874). На сканд. міфол. 
матеріалі заснована оперова тетралогія Р.Вагнера 
"Перстень нібелунга" ("ЗолотоРейну", "Валькірія", 
"Зігф рід", "Загибель богів"), мотиви сканд. 
старовини зустрічаються в опері М.Римського- 
Корсакова "Садко" (арія варязького гостя). Єдність 
сканд. культури добре простежується крізь призму 
літ-знавч. метолу культ.-іст. школи, зокрема через 
особливості сусп. психології, сформульованої 
І.Теном в його відомій тріаді — "р аса", 
"середовище", "момент", якою значною мірою 
керувався і видатний лан. літ-знавець Ґ.Бранлес. 
Картини суворої пн. природи зі строгими 
пейзажами, в яких переважають світло-сірі тони, 
стримані, небагаті на зовн. вияви емоцій 
"інтровертовані" характери, превалювання в тв. 
мист-ва етич. проблематики, де не без впливу 
міфол. традиції і пізніших філос.-рел. вчень 
(Е.Сведенборг, Н.Грунлвіг, С .К 'єркеґор) на 
перший план висувається особисте, автономне "я" 
людини з її психол. глибинами й моральними 
дилемами, раціоналістичними аксіомами й 
містичними прозріннями, органічний зв'язок з нац. 
фольклором та історією, відгомони "норманської 
вольниці" вікінгів, тяжіння в худож. практиці до 
елементів легенди, притчі, казки, саги і водночас 
тверезий р еал о м  у оцінці явиш об'єктивного світу 
— це лише деякі з рис, шо притаманні сканд. 
культурі, які, окрім численних проявів генетичної 
спорідненості, дають право говорити про С.к.з. як 
про усталений естет, феномен. Уже на ранніх 
стадіях сканд. історії, добу вікінгів (VIII — XI ст.), 
яких на Русі називали варягами, єдність цієї 
культури втілювалася у розсіяних у Скандинавії і 
на островах Пн. Атлантики стелах з рунами і 
рельєфними орнаментами в "тваринному стилі" 
(складні зооморфні мотиви, стилізовані 
зображення звірів, птахів, змій, шо губляться в 
густому плетінні геометричних узорів). Характерні 
особливості давн-сканд. музики полягали в 
діатонічному складі мелодій, архаїчних ладах, 
непарній тактовій побудові, вільній, 
неврегульованій метриці. Традиції еддичної і 
скальдичної поезії протягом століть живили своїми 
соками сканд. культуру, особливо плідними вони 
виявилися в епоху романтизму. Сюжетні моделі 
ісландських саг і сьогодні визначають собою 
структуру багатьох сканд. поем, романів і драм 
("Сага про Фолькунґів" А.Стрінлберґа, "Сага про 
Йєсту Берлінга" С.Пагерльоф, 'Сага про святих"
C. Унсет, "Сага про героїв" Г.К.Лакснеса), або й 
дають творчі імпульси письменникам ін. регіонів 
(так, анґл. романіст Д .Ґолсворсі назвав свою

5 2 9



слово

багатотомову історію однієї родини "Сагою про 
Форсайтів"). У скарбницю світової культури давно 
увійшли імена письменників Д .Гольберга,
A. Ґ.Еленшлегера, Г.Х. Андерсена, Е.П.Якобсена, 
Г.Банга, М .Андерсена-Нексе, В.Гейнессена, 
Х.Ш ерф іга (Данія), Г .Ібсен а, Б .Б 'єр н со н а , 
К.Гамсуна, С .Унсет, Ю .Бергена, Г.Ларсена 
(Н орвегія), А .Стріндберга, С .Л агерльоф , 
Я.Сьодерберга, П.Лагерквіста, Н.Лундквіста, 
С.Лідман, Е.Юнсона, Л.Юлленстена, А.Ліндгрен 
(Швеція), Г.К.Лакснеса, О.Й.Сігурлсона (Ісландія). 
Незаперечний вплив швед, теософа і містика 
Е.Сведенборга на нім. романтиків, на англ, поетів
B . Блейка і С .Кольрілж а, на американця 
Р.У.Емерсона. Попередником суч. філософії та л- 
ри екзистенціалізму став видатний дан. філософ
C. К'єркеґор. Лолю жанру літ. казки великою мірою 
визначив вел. дан. казкар Андерсен. П'єси норв. 
Ібсена йдуть сьогодні на кону найбільших театрів 
світу, осбливою популяністю вони користуються в 
Росії, Україні та ін. сх.-європ. країнах. Без театру 
Ібсена важко уявити творчість таких видатних 
драматургів XX ст., як Б.Шоу або Г.Гауптман. 
Величезний вплив на розвиток худож. мислення, 
особливо театр., справив також швед, письменник
А.Стріндберг, якому багато чим завдячує лрама 
М.Метерлінка й Л.Піранлелло, естетика Ю.О'Ніла, 
Ж.Ануя, Ж .П.Сартра, П.Ф.Даґерквіста, кіномист- 
во І.Бергмана тошо. Широко знані в світі імена дан. 
скульптора Б .Торвальдсена і карикатуриста 
Х .Б ідструпа, норв. композитора Е .Гріта, 
художника Е .Мунка, відомих мандрівників 
Ф.Нансена і Т.Гейердала, швед, вчених К.Ліннея 
і А.Нобеля тошо.

Ло С.к.а, передусім територіально, але певною 
мірою й іст., належить і культура Фінляндії, яка 
має чимало точок дотику зі сканд. культурою, хоча 
фін. мова відноситься до прибалтійсько-фін. Групи 
(Балтійська культурна зона) фінно-угор. сім'ї 
мов. Тривалий час (до звільнення Фінляндії від 
швед, гегемонії 1809) у Фінляндії насаджувалась 
швед, мова, тільки 1 8 6 3  фін. мова дістала 
формально рівні права зі швед., яка й досі 
вваж ається однією з двох офіційних мов 
Фінляндської Республіки. Тому значна частина фін. 
л-ри творилася і продовжує творитися швед, мовою 
(ІІ.Т оп еліус, Й .Ю .Векселль, Е.Сьодергран, 
Е.Діктуніус та ін.) і демонструє чимало спільних рис 
з культурою Швеції. Паралельно розвивається і 
фін. л ра. яка бере початок від глибоких фольклор, 
джерел (руни, нар. епос "Калевала") і протягом
ХІХ-ХХ ст. висунула ряд письменників європ. 
масштабу (Й.Д.Рунеберг, А.Ківі, Мінна Кант,
А .Ярнеф ельт, К.Дейно, М./Іассіла, К .Вала, 
Х.Вуолійокі, М.Дарні та ін.)

Вже за часів Київської Русі існували політ., 
економічні та культ, зв'язки сх. слов'ян зі 
скандинавами. В 'Колі земному" Сноррі 
Стурлусона згадується про перебування чотирьох 
норв. конунгів у Києві, при дворі князів 
Володимира і Ярослава. Про контакти норвежців 
з київськими князями оповідають ісландські саги

("Сага про Ейдмунда", "Сага про Тідрека" тощо). 
Згідно з літописною л е г е н д о ю  варязький 
полководець Рюрик був запрошений ільменськими 
слов'янами разом зі своїми братами Сінеусом і 
Трувором княжити у Новгород і став засновником 
династії Рюриковичів. "Із варяг у греки" по слов'ян, 
землях пролягав шлях христ. місіонера Андрія 
Первозванного. Спільні риси можна помітити в 
героїчних піснях "Старшої Елли" і рос. билинах, 
укр. думах. Сканд. мотиви лежать у основі деяких 
віршів К.Бальмонта ("Ісландія "), М.Гумільова ("На 
мотиви Гріта", "Швеція", "Норвезькі гори" та ін ), 
балад О .К .Толстого ("Пісня про Гаральда і 
Ярославну"), численних перекладів та 
переспівів сканд. балад, пісень і саг І.Франка, 
поезій Ю.Клена ("Вікінги"), Є.Маланюка (цикл 
"Варяги", "Варязька весна", "Сага", "Балтійська 
сюїта") тошо.

С.к.з. активно займались О.Ридзевська 
("Древняя Русь и Скандинавия в IX —  XIV в в ", М., 
1978), М.СтеблІн-Каменський ("Культура Исландии", 
М., 1967; "Древнескандинавская литература", М., 
1979; "Мир саги. —  Становление литературы", М., 
1984); В.Неустроєв ("Дитература скандинавских 
стран 1870 — 1970", М., 1980) та ін.

В Україні сканд. культуру популяризували 
І.Франко (ст. "Юрій Бранлес", 1 8 9 9 , до якої 
увійшов короткий огляд дан. л-ри, "Смерть Олега 
і староісл. сага про фатального коня", 1912), 
І.Шаровольський (публікація лавн-ісл. тексту "Саги 
про Гервера і конунга Гейлреке", переклад і наук, 
розвідка на цю тему, 1906), М.Євшан (есе "Герман 
Банг, артист і чоловік. Психологічна студія", 1911) 
та ін. Твори сканд. письменників укр. мовою 
перекладали М.Старииький, П.Грабовський, 
Ю.Федькович, Олена Пчілка, Леся Українка, 
О.Кобилянська, О.Маковей, М.Рильский, Л.Загул, 
Ю.Клен, Л.Первомайський, О.Сенюк та ін. Окрім 
численних видань окр. тв. сканд. авторів, укр. 
мовою вийшли антології "Сучасна норв. новела", 
К., 1975, "Сучасна лат. новела", К., 1982.

Див Балтійська культурно-літературна 
зона.

Петро Рихло

СЛОВО — жанр візант. та слов'ян, л-ри, який 
характеризує епілеїктичне, або оратор, 
красномовство. Хоча оратор, мист-во було відоме 
в Асирії, Вавилоні, Др. Єгипті та Індії, його 
батьківщиною вважається Давня Греція. Саме в 
Елладі вперше з'явились систематизовані роботи з 
його теорії. Вважаючи його корисним засобом 
захищати себе та допомагати справедливості, 
Арістотель у «Риториці" виклав наук, засади 
красномовства та висунув його завданням 
досягнення правдоподібності. Разом з гр. системою 
освіти воно було перейнято римлянами у II ст. до 
н е. Тут набуло розквіту у творчості Піиерона, який 
висунув ідеал всебічного освіченого оратора і 
філософа, що він поєднує якості державного діяча 
та політика. Епілеїкт. урочисту промову у Візантії 
почали визначати терміном С. Як жанр С. набуло

530



с л о в о

розквіту у христ. л-рі IV ст. у Григорія Назіанзіна, 
Василія Великого, Епіфанія Кіпроського, Іоана 
Златоуста. Тв. останнього стали зразком нього 
жанру у правосл. світі.

Звичайно С. — не промова або проповідь на 
певну тему з Біблм, церк. легенди або иерк. 
календаря, переваж но богословського та 
моралізаторського змісту. Слова святих отиів 
зібрані у різнорідні зб. з усталеною або змінною 
структурою, як ораторський опис якогось діяча 
(«Слова Святого Григорія Богослова") або як 
антологія з тв. декількох отців церкви. За ант. 
традицією С. має чітко визначену архітектоніку: 
вступ, осн. частину, докази і закінчення-'похвалу*. 
У христ. епідеїктичному красномовстві наприкінці 
додається молитваБогу або святому, до якого 
звернене С.

У давн-болг. епідеїктичному красномовстві тв. 
цього жанру мають різні назви: «слово*, «сказание*, 
«послание*, «беседа*, «похвала* тошо. Напр., 
«Похвала царю Симеону*, «Похвално слово за 
Кирил* (Климент Охридський), «Беседа против 
богомилите* (Презвитер Козма). Схоже явище було 
і у серб, л-рі: «Похвала князю Лазуру*, «Слово 
любви деспота Стевана Лазаревича* тошо. 
Особливістю пд-слов ян. л-ри був жанр, та стил. 
синкретизм: богослов'я, філософія, наука, мист- 
во, та ораторська промова (певною мірою 
публіцистика) не тільки співіснують, але й часто 
змішуються та об'єднуються. Подібне явище має 
місце й у давн-рус. л-рі, де терміном С. часто 
визначались тв. різних жанрів, хоча переважно це 
були ораторські, иерк.-повчальні тв., та такі, шо 
звернені до певної особи. Це могли бути також 
воєнні, іст., побутові та сатир, тв., в яких присутні 
елементи ораторського мист-ва або 
публіцистичності («Слово о полку Ігоревім*, «Слово 
пр Дмитра Басарга та сина його Борзрсмисла*, 
«Слово про хміль*).

Жанр, невизначеність С. спостерігається й у 
тв. иерк.-повчального та епідеїктичного красно­
мовства з їхньою візант. традицією.

У Київ. Русі існували зб. перекладених і 
оригінальних оратор, тв. Вони мали настановні цілі 
й передбачали передусім популяризацію христ. 
ідеології, моральне виховання людей, уславлення 
христ. святих та видатних діячів церкви. Тому цей 
вид cep-віч. ораторського мист-ва називають ше 
учительною літературою. Проповідь з'явилася на 
Русі разом з християнством як частина иерк. 
ритуалу і входила до складу різних зб. Серед 
поширених в Україні та Росії до XVII ст. включно 
зб. перекладних і оригінальних ораторських тв. слід 
назвати «Златоструй*, «Златоуст*, «Ізмарагд*, 
«Торжественник*. Вони містили переклади з візант. 
учительної л-ри IV-IX ст., зроблені безпосередньо 
з грец. мови, або ст-слов'ян. тексти, що прийшли з 
Болгарії, а також тв. давн-рус. діячів церкви.

Тв. учительної л-ри, як і у пд. слов'ян, мали у 
Дави. Русі також різні назви: слова, казання, 
повчання. Тут існувало дві групи проповіднницької 
л-ри: повчальна проповідь, проста за побудовою

та худож. засобами, розрахована на малоосвічених 
слухачів та урочиста — для знаті та освічених 
людей. Видатним представником першої був 
Феод осій Печерський (XI ст.).

До урочистого красномовства належить «Слово 
о законь и благодати* митрополита Іларіона (XI ст.). 
Воно було досить відоме у слов'ян, світі. Серб, 
письменник Доментіан (XIII ст.) використав й о т  у 
своїй творчості. «Слова* Кирила Туровського (XI! 
ст.) входили до складу зб., які містили тв. візант. 
отців церкви —  Іоанна Златоуста, Григорія 
Богослова, Федора Студіта. Кирила Туровського 
порівнювано з Іоанном Златоустом («Златоуст, паче 
всех воссиявший на Руси*). Свої С. Кирило 
Туровеький інколи викладав нар. рай ош ним віршем. 

Образ ж е отрок —  всечестным девство любящи,

Иноческий чин нариыаюше 

Беспрестанно славящим,
Христа и чкмеса божиею благолагию сотворяющим ..

И  за того умирающе,

И  тому обеты и молитвы возлаюше. . .

(«Слово на Вербьницю*)
Окр. його тв. дійшли до нас у серб, та болг. 

списках, шо свідчить пр зворотній процес впливу 
сх. слов'янства вже в ті часи. Високу освіченість 
підтверджують тв. митрополита Климента 
Смолятича (XII ст ), який спирався на Гомера, 
Арістотеля та Платона. З XIII ст. відомі слова- 
проповілі Серапіона Вололимірського, а з XV-XVI 
ст. — урочисті проповіді Епіфанія Премудрого, 
Фотія, Даниїла Митрополіта.

В XVI-XVII ст. провідним жанром ораторської 
л-ри в Україні була проповідь, хоча чіткої межі 
мїж нею та посланням не існувало, про шо свідчить 
творчість Івана Виш енського. Створюючи 
послання, він розраховував на те, шо вони могли 
проголошуватися. Взірцями барокових слів- 
проповедей були зб. Д .Барановича («Меч 
духовний*, 1666), «Труби словес проповідних*, 
1 6 7 4 ). Яскравим иерк. оратором був 
Ф .Прокопович. Його майстерно побудовані 
проповіді (слова) були не стільки богословними 
повчаннями, скільки виступами політика ("Слово 
про владу та честь царську", 1718).

Як. жанр С. відому й у сх. л-рі. Так. трад. жанр, 
різновидом С. у сирійській христ. поезії П-VII ст. 
була мемра (проповідь, промова). Нар. традиція 
Бенгалії зберегла зб. мудрих висловів "Слово 
Лака", "Слово Кхони", які були записані у XVII ст., 
але створені значно раніше. Зміст їх переважно 
практично-моральний. Вони зберігають знання, 
життєвий та сой. досвід багатьох поколінь. В них 
йдеться про порядок сільськогосподарських робіт, 
про способи побудови житла, про обов'язки 
чоловіка і дружини, наводяться метерологічні та 
медичні поради. Є й багато побутових деталей, 
життєвих спостережень.

Традиції монг. гноміко-дидактичної л-ри XIX 
ст. походять з XIII-XIV ст. Наповнюючись 
буддійським змістом, вона відчула на собі вплив 
тибетської та кит. л-р. Власне в ній сформувався нов. 
жанр yr (С., промова). Це просякнуті буддійськими

5 3 1



СЛОВЯНІЗМ И

настроями моралізаторські розмірковування, 
монологічні або діалогічні за формою, які частіше 
всього висловлюють тварини, інколи не роблять люди 
або навіть предмети. Ця форма зустрічається в лавн- 
монг. фольклорі та л-рі. Підвалини жанру закладає 
Агван Хайдуба ("Бесіда барана, цапа та бика" та ін.). 
Розвиток жанру продовжують анонімні автори, які 
засуджують гріховне, з буддійського погляду: 
вбивство тварин та людські пороки. Є в них і критика 
духівництва та обговорення морально-філос. 
проблем. Жанр уг досяг розквіту у творчості Хуульги 
Сандага (1825-60).

У суч. л-рі термін С. використовується 
письменниками не для визначення жанру, а лише 
як частина назви поет, чи проз, тв.: "Слово про 
рідну матір" М.Рильського, "Слово про поета"
А. Малишка (виступ на вечорі з нагоди 60-річчя 
Рильського), "Слово про Махтумкум" Я.Шпорти, 
"Слово про Грибоедова" Л.Леонова.

Валерій Лавремов

С Л О В 'Я Н ІЗ М И  (точніше — старослов'янізми 
або церковнослов'янізми) — слово чи вислів зі ст- 
слов'ян. мови. С. переходили в мови правосл. слов'ян 
після прийняття християнства через книжкове 
посередництво (передовсім —  переклади рел. текстів 
Кирилом і Мефодієм). С. легко засвоювались та 
вкорінювались завдяки генетичній спорідненості 
слов'ян, мов. Нині значна частина С. мовцями не 
сприймається як запозичення. Серед сх-слов'ян. мов 
найбільше таких укорінених С. у рос. мові. В укр. 
мові ст-слов'ян. походження відчувається переважно 
в словах церк.-рел. змісту (воскресіння, спас, 
спаситель, спасіння тошо). В широкому розумінні
С. можна вважати особливості вимови, наголосу, 
морфології, синтаксису, шо перейшли зі ст-слов'ян. 
мови, зокрема церк-слов'ян. мовлення. Ue відповідно 
— фонетичні, акцентологічні, морфологічні, 
синтаксичні С.

У красному письменстві етил, функції С. досить 
розмаїті . С. може виступати як:

І )  б і б л е ї з м ,  тобто наслідування бібл. СТИЛЮ; 
а р х а ї з м ,  здебільшого в тв. іст. змісту 

(напр., "Тримаючи десницю на мечі, Данило їхав" 
(М. Бажан));

3) трал, засіб творення урочистого високого 
стилю (напр., "Країно рідна! Хай тобі лоті несуть 
свою прещелру благостиню (М.Рильський));

4) сатир, засіб знижування тону. Прикладом 
може бути епжтафія-епіграма Т. Шевченка на 
смерть мракобіса митрополита петербурзького 
Григорія:

Умре муж ве/пй в аяасямииє.

Не плачте, сироти, вловимі,
А ти, А смоленський, восплач
Воутр!е на тяжкій mac,

5) ж а р г о н і з м  ( к а н ц е л я р и з м ) ,  теж часто з 
сатир, забарвленням: "Не мог оного составить, бо 
шуиця дрижала і тому я не возмог", — говорить у 
повісті Г.Квітки-Основ яненка "Конотопська 
відьма " пропияка-писар.

Анатолій Волков

С Л О В Е Н С Ь К А  К У Л Ь Т У Р Н О -Л ІТ Е Р А  
T V P H A  З О Н А — частина європ. культ-літ. регіону, 
яка обіймає: сх. слов'ян (українці, білоруси, 
росіяни), зх. слов'ян (поляки з кошубами, чехи, 
словаки), пд. слов'ян (болгари, македонці, серби з 
чорногорцями, хорвати, босняки, словенці). 
Фольклор і л-ра цих народів дають вельми 
красномовний матеріал для порвівн. літ-знавства, 
зокрема, для дослідження категорії особливого в 
міжнар. процесі. Засновками для виділення С.х- 
л.з. є спільність походження, мов. близькість, 
спільна міфол. основа, рел., етнографічно- 
побутовий чинники, подібність іст. долі.

1. Спільне походження слов'ян, народів. 
Предки суч. слов'ян відокремилися в кін. П поч. і 
тис до н е від мов бпязькоспорідпеяихїм 
прибалт, народів (предків литовців і латишів). На 
поч. І тис. н.е. вони були відомі ант. авторам під 
ім'ям венедів. Від праслов'ян. спільноти нов. 
народи успадкували подібні особливості 
етнографії та побуту, а також певний фонд 
чарівних казок, казок про тварин, міфол епос, 
обряди та обрядові пісні, прислів'я та ін. 
фольклорні тв.

Відчуття слов'ян, єдності існувало з прадавн. 
часів. Уже автор рус. Начального літопису 
неодноразово звертається до цієї думки. Вказує, 
шо чехи, морави, поляки, дунайські болгари — 
слов'яни, а відтак стверджує: "А славянский язык 
и русский — одно". Подібні уявлення відбиті в іст. 
переказах, зокрема в етнічному переказі про 
праотця всіх слов'ян Славіна та його трьох еюю 
Чеха, /Іеха, Руса. Ней переказ (Untergangssage)B 
наївному вигляді містив думку про спільне 
походження і та єдину прабатьківщину слов'ян, 
народів. П ереказ заф іксований у сер-віч. 
літописах і хр он іках, а за нов. часів літ. 
оброблений в "Старовинних переказах чеського 
народу" (1894) А.Ірасека.

2. Близькість іст. долі. Іст.-сой. явиша, спільні 
для всіх народів світу: зміна сусп. формацій, 
класова боротьба і т.п., — спричиняли в усіх л-рах 
світу подібні явиша. Спільні для слов'ян, народів 
іст. явиша створювали особливості літ процес, 
властиві саме слов'ян, л-рам. Ue особливо яскраво 
видно на прикладі розвитку л-р лоби слов'ян, 
відродження.

3. Мовна близькість. Слов'ян, мови постали із 
спільного кореня праслов'ян. мови, при своєму 
виникненні були дуже подібними, практично 
діалектами єдиної мовної цілокупності. У процесі 
диференціації слов'ян, мови чим раз більше 
розходилися. А втім і суч. слов'ян, мови при всій 
очевидні своєрідності фонетичної, граматичної 
будови та лексичного складу ближчі між собою ніж. 
скажімо, ром. чи герм. мови. Ue дає змогу 
представникам різних слов'ян, народів більш-менп 
взаємопорозумітися. Мов. близькість відбилася, 
зокрема, в розвитку слов'ян, народного 
вірш ування, у близькості, а часом навіть 
однаковості мов.-стил. засобів, поет, синтаксису, 
образності, порівнянь, епітетів слов'ян, фольклору,

5 3 2



СМАК

а звідси частково й л-ри тошо. Пі спільноті на рівні 
фольклору досліджено ше вченими Х!Х ст. Серед 
них — росіянин О .А ф анасьев, українець
O. Потебня, словенець акал. Ф.Міклошич. Останній 
з'ясував: деякі епітети вживаються з однаковими 
іменниками Рос. синий: море. Серб.-хорв. СИНЬ: 
море укр. синій: море. Серб.-хорв. лобар: конь, 
junok. Рос. добрый; КОНЬ молодец. Укр. добрий: 
кінь, молодець. Болт, лобьр: конь, юнак. Серб.- 
хорв. брз: КОНЬ Болт, брз: КОНЬ Рос. борзый: КОНЬ. 

Серб.-хорв. широк: полье. Б О Л Г. широк: ПОЛЄ. 
Однакові означення можуть відноситися до різних 
іменників. Серб. — хорв, црн, чари: арапин, 
павран, чавка, циганин, бугарин, халупер, очи, 
зеяльа, земльица, прах, гора, зима, сиротица, чарно 
море, акшам (вечер). Болг. црн, црьн: арапин, 
гибран, калугер, чума, ипапукла, крв, коса, море, 
око, кон, зем/а, црноока, девочка, невеста. Рос. 
черный: соболь, ворон. Укр. ЧОрНИЙ, чорненький: 
гай, хмара, око, оченько, ворон, волик, орел 
чорнокрилець.

Що ж до новітніх філологів то, деякі 3 них, як
P. Якобсон, уважають, шо саме мов. спільнота давн. 
слов'ян стала підвалиною подальших подібностей 
у історії слов'ян, л-р, а тому порівн. досліджування 
слов'ян, письменств повинно ґрунтуватися на 
порівнянні відповідних мов.

З другого боку, мов. близькість слов'ян, мов 
полегшує найрізноманітніші культ-літ. взаємозв'язки 
та взаємодії, переходи та засвоєння.

4. Близькість етнографі і та побуту.
5. Міфол. чинник. Язичницькі міфол. уявлення 

були спільними, як це було показано ше 
представниками міфол. школи, зокрема, 
О.Афансьєвим в тритомовому дослідженні
Поетичні погляди слов'ян на природу" (1865-69). 

Ці погляди обіймали як "вищу" небесну міфологію 
— богів, т.зв. слов'ян. Олімп, і нижчу — уявлення 
про духів землі, води, вогню, повітря, рослинності, 
родючості тошо. Після прийняття християнства 
зберігалося т .зв . двовір 'я — віра в 
неіндивідуалізовану погань: духів води (укр. 
ВОДЯНИК, рос. ВОДЯНОЙ, ПОЛЬ. Luodnik, topieiec, чес. 
uodnik), лісу (укр. лісовик, рос. леший, білор. 
лешук, поль. duch Je . пу, чес. /esno; pan), у 
ломовиків, у духів померлих і т.д. Єдність 
праслов'ян. міфології породжувала близькість 
фольклор, фантастики: обр азів , мотивів, 
сюжетів: в різних жанрах від обрядів та 
обрядових пісень, до епіч. піснях (про князя- 
перевертня — у пд. слов'ян про Вука Вогняного 
Змія, в росіян про Вольгу Всеславовича), казках, 
обрядовій поезії, баладах, бмлммях. Подібні 
міфол.-фольклор, образи, мотиви та сюжети 
нескінченну кількість разів запозичувалися та 
розроблялися в усіх слов'ян, л-рах, надто в добу 
романтизму (напр., образи русалки, світезянки, 
мавки, нявки).

6. Релігійний чинник. Приналежність майже 
всіх слов'ян в іст. період до християнства, окрім 
босняків (сербів-мусульман) і помаків (болгар- 
мусульман) сприяла поширенню однакових образів

сюжетів, висловів, паремЙ , притч, прислІвТв
та п риказок, христ. ґенези (ст. завітної, нов. 
завітної апокрифічної, житійної), зокрема в 
фольклорі, та cep-віч. писемності різних народів а 
також тихі самих апокрифів. Вочевидь це не є 
специфічним для С.к.-л.а, але характерна для 
європ. регіону. Водночас треба зважати на те, шо 
засвоєння рел.-культ, набутку в С.к.-л.з. мала 
специфічність, бо більшість слов'ян: болгари, 
македонці, серби, українці, росіяни, білоруси — 
православні. Ні народи отримали кириличне 
письмо, ідентичні богослужбові тексти, а відтак 
спільну ст-слов'ян . писемність. Зреш тою, 
поширення слов'ян, азбуки та письмової мови св. 
Кирил та Мефодій почали з Великоморавської 
держави, отож відгомони кирило-мефолієвської 
традмин тримаються й серед чехів і словаків аж 
дотепер. Певний вплив вона мала й на ін. кат. 
слов'ян, народи: поляків, хорватів, словенців. Вони 
дістали цей набуток через візант. посередництво. 
Створення та існуванні протягом усього Сер-віччя 
ст-слов'ян. писемності — спільної для всіх сх. і 
більшої частини пд. (болгари, македонці, серби) 
слов'ян — прямий наслідок прийняття православ'я.

7. Певна близькість психол. складу. Вона 
виникла іст. і виявляється у близькості різних сторін 
культури, побуту, звичаїв, етнографії.

Усі вищевказані чинники могли бути причиною 
спільного походження чи самостійного виникнення 
подібних літ. явиш, а також полегшували 
взаємовпливи.

Існують специфічні особливості культ.-літ. 
процесу у слов'ян. На наявність таких 
особливостей вказували Й .Д обровський, 
П.Шафарик., В.Григорович, за новіших часів — 
Й.Махал, Ф,Вольман, Ї.Горак.

Пл-слов'ян. епос є спільною приналежністю 
сербів, хорватів, македонців, болгар. Пісні про 
боротьбу з турками об'єднували пд. слов'ян, які 
розмовляли різними мовами і визнавали три релігії 
—  православ'я, католицтво та іслам.

В історії слов'ян, л-р були напрямів та "школи", 
шо охоплювали кілька л-р. Так, у XV ст 
письменники т.зв. ПлоялинськоІ школи діяли не 
лише в Болгарії, але й на Русі, у Молдавії та Валахії.

Для нов. л-ри і музики слов'ян, народів нар. 
творчість більш ніж, для Зх. Європи важила нар. 
творчість. Слов'ян, л-ри мали більш громадський, 
політ, характер порівняно з л-рами, напр., франц. 
чи англ. Визначення "громадський" найчастіше 
вживають шодо рос. л-ри, але воно слушне також 
щодо укр., білор., поль., чес., болг. л-р. Боротьба 
за народність та най. своєрідність, патріотизм л- 
ри — характерні особливості слов'ян , 
романтизму. Порівн. досліджування дає змогу 
ясно виявити, шо в слов'ян , л-рах — 
спільнослов'ян. та інтернац.

Анатолій Волков

СМАК естетичний — іст. сформована здатність 
людини розрізняти, розуміти й оцінювати 
прекрасне і потворне в явищах дійсності та творах

5 3 3



СМАК

мист-ва. Прекрасне розглядається як естет, 
категорія, шо служить для визначення й оцінки 
найдосконаліших явищ у природі, сусп. житті та їх 
худож. відображенні; потворне містить виявлення 
й оцінку огидних і низьких предметів та явиш. 
Здатність людини оцінювати дані категорії — 
результат тривалого іст. розвитку, формування її 
здібностей е процесі сусп. практики та освоєння 
худож. культури, коли при цьому виникає почуття 
насолоди. С. є проявом заг. естет, культури 
людини, її здатності творити і розуміти мист-во. 
Вивчення проблеми почалocz в XVII ст. в епоху 
становлення буржуазних відносин, коли С. людей 
почали відособлюватися і вступати в суперечність. 
Термін С.(лат. gusfus, франц. Іе gout) в естет, сенсі 
вперше вжив ісп. прозаїк і теоретик бароко 
Б.Ґрасіан (1601-58) в трактаті "Кишеньковий 
оракул " (1647). В  декількох аф оризмах він 
виражає якості високого естет. С. Тут є "дар 
дотепності ", його розумна міра, вишуканість 
"внутрішня" (в думках) і "зовнішня" (в словах), 
"непідвладність спокусам". За Грасіаном, С. 
елітарний, він "уникає грубого подиху юрби", 
відноситься до нелегкого пізнання прекрасного. З 
поняттям С. пов'язується поняття культури. Від 
Грасіана поняття С. переходить в європ. естет, 
культуру і стає однією з найважливіших категорій 
естетики. Аж до XX  ст. з проблеми С. 
висловлю вано різні думки. В Англії в тв.
А.Е.Шефтсбері (1671-1713) і Ф.Гатчесона (1694- 
1747) особливості С. визначались досконалістю 
естет, сприйняття, розумінням краси, гармонією 
розуму і почуття в природі людини, зв'язком 
морального та естет. Гатчесон стверджував 
всезагальність естет. С ., без якої не могла б існувати 
наука про нього, незважаючи на різницю 
суб'єктивних С. Д.Юм (1711-76) в праці "Про 
норму смаку", навпаки, стверджує, шо прекрасне 
не має об'єктивної основи та існує лише в 
індивідуальній свідомості. Найактивніше проблема
С. розроблялася в працях франц. просвітителів у 
XVIII ст. Ш. де Монтеск'є (1689-1755) в трактаті 
"Есе про смак" бачив в його основі здатність 

людини "чуйно і швидко визначити міру насолоди, 
яку дає нам той чи ін. предмет". Джерело цієї 
насолоди лежить в таких об'єктивних предметних 
властивостях, як порядок і різноманітність, 
симетрія і контрасти, гармонія і пропорційність, 
ін співвідношення в об'єктивному світі. У тв. 
К.А.Гельвеція (1715-71) С. розглядається як один 
з проявів розуму, шо залежить від іст. життя 
народів. Ключове значення він надавав кліматові, 
географічному середовищу, які впливають не тільки 
на формування правління, але й на сферу С., краси 
і мист-ва. Ґельвецій підкреслював відносність смаку 
у різних народів. Вольтер (1694-1778) у статті 
"Смак" розвиває положення про іст. мінливість 
худож. культури народів. У його визначенні С. — 
не просто здатність інтуїтивно відчувати прекрасне, 
але й уміння "розбиратися в найменших тонкощах ". 
111.Батте (1713-80) вловив зв'язок естетики з 
теорією пізнання: "Смак у мистецтві —те саме, шо

й інтелект в науці". В Німеччині проблема С. 
дістала вираження у працях Й.Й.Вінкельмана 
(1717-68) і И.Г.Зульиера (1720-79). Перший вбачав 
ідеал форми в "благородній простоті та спокійній 
величі" ґрец. та рим. античності, сприяв очищенню
С. від химерності барокко, вплинувши на естетику 
пізнього франц. класицизму. Зудьиер розглядає
С. як "інструмент мития", за допомогою якого він 
робить вибір, організовує й приборкує матеріал. 
Родоночальник нім. клас, естетики І.Кант (1724- 
1804) в "Аналітиці прекрасного" стверджував, шо 
судження С. виражає не якість предмета, а 
душевний стан того, хто його споглядає, й разом з 
тим це судження, будучи суб'єктивним, претендує 
на загальнозначимість. С ., за Кантом, — не 
здатність індивіда стати на чужу т. з  Сусп. та індивід, 
характер С. він розумів як нерозв'язну суперечність 
(антиномія). Характерним для естетики 
романтизму є судження С. Кольріджа (1772- 
1 8 3 4 ). Для нього С. —  це "ясно відчутна 
аранжировка предметів, шо сприймаються поза 
нами, яка співіснує з певним рівнем задоволення 
або невдоволення" ("Визначення смаку") 
Г.В .Ф .Гегель (1770-1831) піддав крит. аналізові 
поняття С. в естетиці класицизму і романтизму, 
вказав на прекрасне як на об'єктивну основу С. і 
звернув увагу на його виховання. В сер. XIX ст. до 
виявлення проблем С. звернувся один з творців 
експериментальної естетики нім. психолог 
Г .Т .Ф ехн ер  (1 8 0 1 -8 7 ) , який використав 
психофізичні методи для вивчення слухових і 
зорових відчуттів в області елементарних естет, 
оцінок. Аналізуючи "прості елементи", "естет, 
відчуття", ці "психічні атоми", Фехнер прагнув 
з'ясувати, шо приносить нам насолоду і викликає 
почуття невдоволення, виявити закони С. Серед 
позитивістських теорій С. характерна детермінація 
нац., політ., географічними, іст.-культ, чинниками 
в працях І.Тена (1 8 2 8 -9 3 ) . Він підкреслює 
визначальне значення сусп С. на цілу епоху франц. 
класицизму XVII ст.: "Ці смаки перекроїли на свій 
лад всю худож. творчість, створили тверезий, 
піднесений, строгий живопис Пуссена і Лесюера, 
застиглу архітектуру Мансара і Перро. Але ще більш 
відчутний слід залишили ці смаки в л-рі". Тен звертає 
увагу на відносну стабільність С. лат. народів, 
схильних до традицій ант. та ренесансного мист- 
ва, і германських — до романтизму. 
Психоаналітітична естетика З.Фройда (1856-1939) 
заперечує заг-визнані норми С., прагне пояснити 
його законами підсвідомого, розглядати тв. мист- 
ва як певний заспокійливий засіб для митця й читача- 
глядача, як спосіб "раціоналізації" потягів. 
Заперечення нормативності і утвердження 
елітарності С. висловив Ф.Ніише (1844-1900) в 
афоризмі: "Я маю смак, але не маю ніякої норми, 
ніякого імперативу для цього смаку".

В Росії поняття С. як особливу сферу судження 
вперше розглядає М.Муравйов (1757-1807). Він 
визначив С. як "відмінне відчуття, яке дає нам 
поняття про прекрасне" ("Про стиль"). М.Карамзін 
(1766-1826) в "Листах російського мандрівника"

5 3 4



СОКРАТИЧНИЙ /ЦАЛОГ

визначив естетику як науку С., яка тлумачить 
чуттєве пізнання взагалі. "Наука смаку" 
трактувалася ним як школа "насолоди прекрасним" 
і як вчення про творчість за законами прекрасного. 
В 1810-20-ті рр. проблема С. розроблялася в 
працях О .Мерзлякова (1778-1830), який визначав 
естетику як "науку про правила прекрасних мист- 
в, із спостережень смаку здобутих". В.Бєлінський і 
М.Чернишевський виступили з критикою як 
нормативного класицистичного розуміння С., так 
і його романт. сваволі, висміювали спроби зробити 
витончений С." критерієм хулож. ОЦІНОК.

В першій систематичній прані з естетики в 
Україні — "Вступі ло курсу словесності"(1805) 
проф. Харківського ун-ту С.Рижського (1759- 
1811), викладеному в дусі франц. класицизму, 
підкреслювалося "благодіяння прекрасних наук, 
шо утворюють і розвивають С , поширюючи його 
у всі ін. сфери — у розумові заняття, у моральні 
діяння, в спосіб і блага життя, в мету виховання". 
Його молодший колега по ун-ту І.Я.Кронеберг 
(1788-1838) був противником класицистської 
теорії С., послідовником історизму Г.Е./Іессінга: 
"Розглядати пам'ятки мист-ва за ознаками різного
С. і різних часів означає: розглядати творіння мист- 
ва за ознаками того, шо в різні часи вважалося 
витонченим', і.Франко в трактаті "Із секретів 
поетичної т в о р ч о ст і"(1 8 9 8 -9 9 ) підкреслив 
солідарність з позицією Тена, вважаючи, шо нова 
естетика повинна прийняти за вихідну точку не 
поняття краси, а відчуття естет, насолоди, повинна 
за допомогою психології проаналізувати це почуття 
в сфері кожного окр. мист-ва.

В європ. науці XX ст., яка торкається проблеми 
Є., представляє інтерес праця соціолога 
П.Сорокіна (1889-1968) "Соціальна і культурна 
динаміка" (1937-41), видана в США. Не зразкове 
сой. дослідження культур від античності до 
сучасності з інтегральним підходом: істина — Краса 
— /Іобро — Користь. Аналізуючи кризу 
прекрасних мист-в. він виділяє іст. форми основних 
культур — ідеаиіональний (надчуттєве царство 
божества), ідеалістичну (поєднання містичного й 
реального) і чуттєву (емпіричний світ почуттів). На 
основі вивчення величезної кількості пам'яток л- 
ри та мист-ва Сорокін визначає естет., смакові 
особливості кожної форми. З завершенням перших 
двох форм і піднесенням чуттєвої форми в XV ст. 
мисг-во втрачає всякі рел., моральні і сусп. цінності, 
прагне забезпечити чуттєве задоволення та розвагу 
і створюється для ринку. Функція давати насолоду 
призводить значну частину цього мист-ва до стадії 
руйнування, зовнішньої ілюзорності, відхилення від 
позитивних до негативних явиш. Норми істинного 
мист-ва зникають і поступово замінюються 
фальшивими критеріями псевломист-ва. Серед 
особливостей чуттєвого мист-ва —- безкінечна 
різноманітність стилів, шо відповідає 
різноманітності С. Іспан. філософ Х.Ортега-і- 
Гассет{1883-1955) у відомій праці "Дегуманізація 
мистецтва "(1950) вважає, шо нове мист-во розділяє 
публіку на два класи: тих, хто розуміє, і тих, хто не

розуміє його. Суч. естетика пояснює падіння С. 
омасовленням мист-ва, пануванням жанрів 
кримінальної, еротичної та ін. низькопробної п- 
ри, яка популяризується масовими тиражами, 
рекламою, телебаченням іт.д. Проблему С. можна 
наук, вирішити, як вважають рос. дослідники 
О.Ф./Іосєв і В. П. Шестаков, розглядаючи дану 
категорію не тільки як здатність споглядання, але і 
як здатність до творчості.

Див Масова література
Микола Нефьодов

СОКРАТИЧНИЙ ДІАЛОГ —  свого часу 
поширений синкретичний філос.-літ. жанр, шо 
склався наприкінці клас, античності. До нас дійшли
С.д. Платона, Ксенофонта та деякі уривки 
Антисфена, але відомо шо жанр розробляли також 
Есхін, Фелон, Евкдід, Алексамен, Главкон, Сіммій. 
Кратон та ін.

Ще з античності С л. поряд з такими жанрами, 
як міми С оф рон а,си м п озіон , буколіки, 
памфлети, Менммїова сатира відносили до 
області серйозно-сміхового, яка, в свою чергу, 
входить, за М .Бахтіним, до складу 
"карнавалізованої" л-ри. "С.д. не риторичний 
жанр. Він виростає на народно-карнавальній 
основі й глибоко пройнятий карнавальним 
світосприйняттям, особливо, на усній сократівській 
стадії свого розвитку" (Бахтін).

Досить важко окреслити межі серйозно-сміхової 
л-ри, хоча стародавні греки виразно відчували її 
принципову своєрідність і протиставляли серйозним 
жанрам: епопеї, траяедй* класичній риториці та 
ін. Для всіх жанрів серйозно-сміхового характерним 
є нове ставлення до дійсності: відправною точкою 
розуміння, оцінки та оформлення дійсності стає 
жива сучасність, критично переосмислюється міф; 
предмет зображення дається без епіч. чи траг. 
дистанції, не в "абсолютному минулому" (Й.В.Ґьоте), 
а в зоні контакту з сучасниками (почасти 
фамільярного). Не менш важливою рисою стала 
відмова від стилістичної єдності епопеї, трагедії та 
ін. серйозних жанрів. Багатостильність та 
різноголосся, використання вставних жанрів — ці 
та деякі ін. засоби, шо найповніше розкрилися у 
поліфонічному романі (напр., Ф.Достоєвського) 
були винайдені саме авторами серйозно-сміхових 
жанрів і, зокрема, С.д.

На письмовій стадії С .д. виник як 
"апомнемоневмата", тобто як мемуарний жанр, як 
записи на основі особистої пам'яті справжніх бесід 
Сократа (Ксенофонт — "Спогади про Сократа"). 
Характерні особливості С.д., на думку Бахтіна. такі:

1) В основі жанру лежить сократичне уявлення 
про діалогічну природу істини і людської думки про 
неї: істина не знаходиться в голові окремої людини, 
вона народжується в процесі спілкування між 
людьми. Цим зумовлювалася форма С.д.

2) Основні прийоми С.д. — синкриза 
(зіставлення різних точок зору на певний предмет) 
та анакриза (провокування слова словом, великим 
майстром якого був Сократ).

5 3 5



СОЛДАТСЬКІ гнеш

3) Окрім анакризи з тією ж метою іноді 
використовувалася і сюжетна ситуація діалогу. Так, 
в Платоновій "Апології Сократа" суд та чекання 
вироку визначають особливий характер розповіді 
Сократа як сповіді людини, шо стоїть "на порозі". 
Передсмертною ситуацією зумовлена в "Федоні" і 
бесіда про безсмертя душі. Очевидно, можна 
говорити про зародження на ґрунті С .д. 
особливого типу" діалогу на порозі", в подальшому 
досить поширеного в європ. л-рах.

4) Героями С.д. є ідеологи, насамперед Сократ, 
а також його співрозмовники — учні, софісти та 
ін. Сама подія, що відбувається в С.д. — "чисто 
ідеологічна подія пошуку та випробування істини.
С.д., т. ч., вперше в історії європ. л-ри вводить 
героя-ідеолога" (М.Бахтін).

5) ідея в С.д. органічно поєднується з образом 
людини — її носія. Діалогічне випробування ідеї
— це водночас і випробування того, хто П 
представляє, тобто С.д. дає приклад першого 
(звичайно, ше зачаткового і синкретичного) образу 
ідеї.

З послабленням іст. та мемуарної основи 
жанру в діалогічній площині зіштовхуються ідеї та 
люди, які в дійсності ніколи не зустрічалися, а в 
"Апології" Сократ ніби передбачає майбутній 
діалог мертвих", коли в суперечці братимуть 

участь ідеї людей, розділених століттями.
Центр, образом С.д. є "людина, шо розмовляє",

— Сократ, у якому поєднана нар. маска дурника з 
рисами мудреця (шо свідчить про 
карнавалізованість образу). Результат цього 
поєднання — амбівалентний образ мудрого 
незнання ("я мудріший за всіх, бо знаю, шо нічого 
не знаю"). Амбівалентним є, врешті решт, і образ 
світу: сократичний сміх (редукований до іронії) та 
ціла система сократичних занижень наближають і 
фамільяризують світ, щоб безстрашно й вільно його 
досліджувати.

Спільна карнавальна основа наближує до С.д. 
агон (тобто словесний спір) аттичної комедії, більше 
того, досить імовірним видається припущення, шо 
саме через посередництво агону карнавальність 
ввійшла в С.д.

Втім, з самого початку відчутним був (а з часом 
посилювався) в С.д. і вплив започаткованої 
софістами риторики. Не менш важливу роль у 
формуванні Сократа як філософа і С.д. як жанру 
(особливо в Платона) відіграла заперечувальна 
діалектика старших софістів —  Горгія, Пролика, 
Протагора та ін., шо й підтверджує Платон в діалозі 
Парменід". Сократ, як відомо, відрізнявся від 

соф істів метою сво їх  досліджень, але був 
надзвичайно близький до них за методами (не 
випадково Арістофан у "Хмарах" змальовує 
Сократа навіть "гол. софістом").

Проблематичним залишається визначення 
місця С.д. в контексті діалогів інд. ("Бхагавадгита", 
упанішади), єгип. та ін. давніх л-р, а також Ст. 
Завіту". С.д. у чистому вигляді, де згуртовані 
навколо Сократа співрозмовники зайняті 
діалектичним аналізом певної проблеми (частіше

вона стосується окремої філос. категорії або 
поняття), проіснував недовго. Вже в Платона 
знаходимо суттєві відхилення від канону: в деяких 
діалогах ше зберігається сократичний метод,, але 
Сократ вже не бере участі в обговоренні ("Софіст", 
"Парменіл"); в ін. (напр., "Держава"), навпаки, 
Сократ — гол. герой, але монологічний зміст 
майже повністю руйнує діалогічну форму. Нарешті, 
"Закони", позбавлені і Сократа, і його методу, і 
будь-якої амбівалентності наближаються з погляду 
дослідження світу до рел. вчень, де діалог існує як 
проста зови, форма викладу вже знайденої, готової 
та безперечної істини. Максимальним вираженням 
такого типу діалогу є, звичайно, катехізми.

Однак, С.д. не зник безслідно. Продуктами 
його розпаду вважають такі жанри, як діатриба 
солілоквіум, мен&птзя. Як складовий компонент 
С.д. входив до надзвичайно популярного в 
античності жанру симпозіону. Мен ділова сатира, 
в якій в дусі кінічної ф ілософ ії вже не 
обговорю валися категорії етики, а одразу 
ставилися питання про "остаточні істини", значною 
мірою вплинула на лукіанівський діалог 
абсолютного сатир, заперечення і пародіювання 
різних філос. та рел. шкіл і жанрів, у тому числі й 
С.д. З часу виникнення меніппеї (3 ст. до н е.) 
можна говорити про розпад синкретичного діалогу 
на літ., філос., а пізніше — публіцистичний, літ.- 
крит. та ін. Напр., М.Бахтін проводить досить чітку 
лінію від С.д. через меніппею (вже як літ.жанр) ло 
діалогічних романів Достоєвського.

В найширшому значенні під сократичним 
можна розуміти діа- або полілог, результатом (чи 
принаймні метою) якого буде всебічне обговорення 
певної проблеми і, за можливістю, знаходження 
спільної для учасників т. а В такому розумінні С.д. 
як один із засобів створення поліфонії може 
входити до складу багатьох епіч., драмат., чи ліро- 
епіч. жанрів.

Олександр Бойченко

СОДЛАТСЬК! ПІСНІ —  група пісень сусп.- 
побутової лірики, присвячених іст.-героїчним 
подіям та зображенню долі головного ліричного 
героя — солдата. Виникають після введення 
рекрутської повинності. Основна частина цієї 
групи —  лір. пісні про траг. долю солдата. Існують 
також пісні, шо відображають іст. події Вітчизняної 
війни 1812  р., Кримської війни і т.п., а також 
походні пісні, що виконувалися хором у строю з 
особливим маршевим ритмом. Невел. частину 
складають жартівливі С.п. До цієї ж групи пісень 
належать і жовнірські (солдатів австр. армії).

С.п. характеризує особлива система образної 
символіки. Солдатська служба порівнюється із
ПОЛИНОМ :

Горька го, горька а чистом по/re полынь-трава,
Еще горчее соллатущкам служба нарекая

Подібне порівняння й у білор. пісні, де ані такої 
служби, ні трави "горше у евене нема". У білор. 
пісні "Зашуміло дзераво" душевний стан гол. героя 
зображається за допомогою гри на трьох дудках,

5 3 6



СОНЕТ

прошаючись, солдат просить викувати три "дулзе" 
— "алну ціхую за доленьку ліхую ", "другую 
жалосну, а трецюю галосну".

Як і режрутсьмі С.п зображають всі етапи 
солдатської служби, але основною темою є 
розповіді про тяжкі походи, життя в казармі, 
муштрування та безправність, опис чужої далекої 
сторони та туги за рідним краєм, смерті солдата 
на чужині. Малочисельну групу складають пісні про 
повернення солдата додому або випадкову зустріч 
через багато років із дружиною, яка не впізнає 
свого чоловіка.

Позаяк обставини були однаковими, то сюжети 
С.п. різних народів подібні або й запозичені. 
Прикладом є близкість рос. пісні "Уж вы горы, горы 
высокие, горы Воробеевские" та латис. "A iztiem 
augs tie Kainiem" ("За високими горами"), у якій 
ідентично описується оплакування трьома жінками 
смерті пораненого солдата.

Спільним для С.п. про воєнні події є майже 
цілковита відсутність опису бою, більш поширеним 
є опис місця бою, найчастіше змальовуються окр. 
моменти життя солдата, його роздуми і почуття 
самотності та туги за рідними. Мотив бою 
зустрічається лише в латис. лір. ПІСНЯХ:
...skrotis. (odes dzied ka bMes % ?яі, дробі співають як /роми.
Ар ю то п и  серипМі; Навколо моеГ шапки.

PMntes dumi fet ko migio Лим й  рушниць, як туман,
Ар jo  manu oagumtn К/цбочутъся мавколо мене,

1/e/ ios а$ой zobeniins А ше гостра ша&тя

Uz ga^Fnas (і deneja Над головою моею/
Пор Маршеві пісні.

Наталя /Ьсюмаиова

СОНЕТ (ітад. sonetto, від sonare — звучати, 
дзвеніти) — тверда строфічна ф орма, яка 
складається з двох катренів і двох терцетів (всього 
14 вірш, рядків), об'єднаних упорядкованим 
римуванням. Часом у строгому С. дотримується 
композиційно-тематична єдність: перший катрен 
грає роль своєрідної експозиції, другий катрен 
розвиває, а перший терцет завершує тему, другий 
терцет закінчує весь С. Крім того, знову ж у 
строгому С. жодне слово, опріч худож. повторів 
(напр., анафора), не повинно вживатися двічі. За 
спостереженням Р.Якобсона, нерідко 7 та 8 вірші
С., тобто його середина, протиставлені відповідно 
попереднім та фінальним рядкам за змістом і т.ч. 
створюють контрапункт всього тв.

Існує припущення (М.Гаспаров) щодо 
походження С. з однострофної (два чотиривірши 
і шестивірш) каниони, яка веде свій родовід із ітад. 
танкової нар. пісні, шо її рядки римувалися за 
принципом abab. Схема первісного С., який виник 
в сер XIII ст. на Сицілії; abab abab cdcdcd. В кін. 
ХШ— на поч. XIV ст. С. піддається обробці поетами 
"солодкого нового стилю" ("стильновісти"), а також 
Ланте і Ф.Петраркою. Звичним для того часу стає
С., який проіснував в Італії до XIX ст. — abab abab 
cde cde). З італ. поезії С. в XVI ст. перейшов до 
франц. і став більш нормативним (напр., вводиться 
правило альтернанса чоловічих та жіночих рим).

Схема франц. (або "маротичного" -  від прізвища 
першого франц. сонетяра П.Маро) С. така: abba 
abba ccd ccd. В  XVI-XVH ст. виникає "англійський"
С. (ввів Г.Х.Саррі): abab cdcd efef gg). Поступово 
C. стає однією з найпопулярніших строфічних 
форм у всій європ. (і не тільки) поезії, чому 
сприяють переклади. Так, уперше вдубровнииькій 
літ. С. з'яви вся завдяки перекладам 
СЛжюрджевича (XVII ст.) італ. поета Дж.Маріно, 
в рос. поезії сонетна традиція починається 
перекладом В.Тредіаковського (XVIII ст.) француза 
Ж .Барро, в укр. поезії цю форму опановує 
ОЛІпигоцький (XIX ст.) перекладами А.Міцкевича.

Серед авторів С. австралієць Ч.Гарпур (XIX 
ст ), австрієць Р.-М.Рільке (ХІХ-ХХ ст ), албанець
З.Серемба (XIX ст.), американці Г.Лонгфело (XIX 
ст.), Дж.Беррімен, Р.Лоуел (XX ст ). англійці 
Е Спенсер, В.Шекспір, Д.Донн (XVII ст ), Д.Кітс 
(XVIII-XIX ст.), Т.Едварлс, Т .Ґрей  (XVIII ст ),
B . Вордсворт, А.Ч.Суінберн (XIX ст ), болгарин 
К.Хрістов (XIX ст ), бельгієць Е.Верхарн (ХІХ-ХХ 
ст.), угорець Ф.Фалулі (XVIII ст), грек А.Ласкаратос 
(XIX ст.), данець Ф.Палудан-Мюлер (XIX ст ), 
італійці М.Боярдо (XV ст.), Л.Аріосто (XV-XVI ст ), 
Дж.Бруно (XVI ст ), Ф.Браччоліні (XVII ст ), іспанці 
І.Мендоса (Сантільєна) (XIV-XV ст ), який ввів у нац. 
поезію італ. С., Х.Арчіхо (XVII ст.), М.Унамуно (ХІХ- 
ХХ ст.), Ф.Гарсія Лорка (XX ст ), німці М.Опіи,
А.Гріффіус (XVII ст.), А.Платен (XVIII ст ), Й.Бехер, 
Б .Брехт (XX ст.), нідерландці Ю .Хардейн.
C . Бомонт (XVII ст.), С .Вестдей к (XX ст ), 
нікарагуанець Р.Даріо (ХІХ-ХХ ст ), поляки 
Я.Кохановський (XVI ст ), І. та Я.Морштин (XVII ст ),
А.Міцкевич, С.Гошиньський, Ю.Словацький, 
М.Конопницька (XIX ст.), Я .К аспрович, 
К.Тетмайєр. Л.Стаф ф  (XX ст ), португальці
С.Міранда (XV-XVI ст.), Л.Камоенс (XVI ст ),
А.Кентал (XIX ст.), К.Песанья (XX ст ), румун
С.Мачелонський (XIX ст ), серб Я.Барт-Чішинський 
(ХІХ-ХХ ст.), словак П.Гвезл ослав (ХІХ-ХХ ст ), 
словен І.Стратар (XIX ст ), французи Дю Белле, 
П .Ронсар (XVI ст.), л'О біньї (XVI-XVII ст ), 
П .Корнель (XVII ст.), Ж.де Нерваль, А.Мюссе,
А.Рембо, Ш.Бодлер, С.Маларме, Ж.Ередіа (XIX 
ст.), А.Сальмон, Б.Сандрар (XX ст ), хорват О. Враз 
(XIX ст.), шведи Т.Шеркйельм (XVII ст ), який увів
С. у най. поезію, С.Бергбу (XVII ст.), К.Снойльський 
(ХІХ-ХХ ст.) та ін.

Поширена сонетна форма також і у сх. слов'ян. 
Рос. С. зустрічається в О.Сумарокова, Г.Державіна 
(Х\ЛП ст.), В.Жуковського, М.Язикова, А.Дельвіга, 
Д .Веневітінова, О.Пушкіна, П .Вяземського, 
М.Лєрмонтова, К.Павлової, І.Козлова, А.Фета, 
Я.Полонського, Ап.Ґригор'єва, К.Фофанова (XIX 
ст.), В .С оловй ова, І.А ненського, З .Гіпіус, 
М.Гумільова, І.Сєвєряніна, О.Мандельштама,
А .А хматової, В .С околова, Н .М атвеєвоІ. 
Г.Горбовськоло (XX ст.) та ін. Найбільш вживаним 
вірш, розміром рос. С. є 5-, рідше — 6-стопний 
ямб. У білорус, поезії С. серед ін. писали
А.Багланович, Я.Купала, П .Трус, Я.Пушчи,
А.Звонак.

5 3 7



c o n

В укр. поезії С., опріч перекладів (напр., 
О.Зуєвським шекспірівських С.), репрезентований 
іменами І.Франка, М.Рудницького, Б.Депкого (XIX- 
XX), М .Зерова, М .Рильського, Ю .Клена, 
ТОсьмачки, Т.Курпіта, Я.Славутича, Г.Черинь, 
Б .К р ави іва, Є.М аланюка, Д.П авличка,
A. Гарасевича. В.Симоненка та ін. Метричний 
діапазон укр. С. не обмежується трад. для нього 5- 
або 6-стопним ямбом і включає в себе хорей 
(О.Шпигоцький, А.Метлинський. М.Шашкевич), 
дактиль (М.Устиянович) і т.д. Силабічні С.писав 
молодомузівеиь М.Кічура.

У XX  ст. С. з'являється у деяких 
молодописемних л-рах, які засвоюють набуток 
європ. поезії, як от у марійській. Расул Гамзатов 
уперше в аварській л-рі написав С., але згідно з 
духом і традицією нац. поезії — неримовані.

В процесі довгої еволюції С. продемонстрував 
не тільки здатність до тематичної, композиційної 
та функціональної гнучкості, але й до 
самоекспериментування. Виникли "перекинуті" 
("обернені") С., в яких катрени йдуть за терцетами 
або двовіршем (напр.. у П.Верлена); "хвостаті", шо 
включають вільну кількість терцетів; 
"половинчасті", які складаються з одного катрена 
та одного терцета; "безголові", у яких відсутній 
один катрен (напр., "Коли, дитя жадання і 
вагання..." Є.Баратинського); "кульгаві" — з 
підкороченим останнім віршем у катренах; С. з 
кодою (надлишковим віршем) і т.д. У Р.Даріо є 
тринадиятирядковий С., у Б.-І.Антонича, крім 
звичайних С., зустрічаються і такі, шо сполучають 
катрени з терцинами, у М.Вороного — "подвійний 
сонет". Є С.-акровірші, С.-буріме, білі, тобто 
неримовані С. (у Е.Андієвської, Л.Павличка, 
Й.Бродського). Часто С. групуються у цикли 
("Любовні сонети Протея" англ, поета ХІХ-ХХ ст. 
У.С.Бланта, "33  сонети, написаних потай" франи. 
поета XX ст. Ж.Кассу, зб. "Сонети" франи. поета 
XX ст. Р.Кено, "Книга Немовляти та Бога" нілерл. 
поета Х ІХ -Х Х  ст. В .К лосса, " 1 0 0  сонетів 
рятувальнииі вічного студента Роберта Лавіда", 
Дванадцять сонетів Роберту Незвалу" чес. поета

B . Н езвала, "Римські сонети" Л.П олтави, 
Волинські сонети" О.Стефановича, "Сонети

серця" І.Крушельнииького — укр. поетів XX ст ). 
Винятково складним у композиційному відношенні 
є вінок сонетів

Ігрові можливості С. проявляються і в 
епістолярних змаганнях поетів. Існує т.зв. сонет- 
відповідь ("Sonetto <й nsposta"): на присланий С. 
писався другий на ті ж рими. У літ. оточенні Вяч. 
Іванова ці правила ускладнювалися: на присланий
C. треба було відповісти ін., угадавши і 
використавши пропущені в 1-му С. рими. С. 
виявився придатним і для "графічної поезії". 
Н апр.. суч. рос. поет Л.Аронзон написав

Порожній сонет" у вигляді багаторядкового 
квадрата.

Суперечним є питання про жанр, змістовність
С.. що, однак, не означає відсутності у нього жанр, 
характерності (напр., бурлескні С. італ. поета XV

ст. Л.Буркьело, "Духовні сонети" нім. поета XVI) 
ст. К.Фрейфенберга, сатир. С. ісп. поета XVI-XVII 
ст. Ф.Кевело, італ. поета XVIM-XIX ст. К.Порта, 
норв. поета XIX ст. Ю.Вельхавена, укр. поета XX 
ст. Г.Черинь (цикл "Німецькі сонети"), філос. С. 
поль. поета XIX ст. А.Асника, болг. поета ХІХ-ХХ 
ст. С .М іхайловського і т.д. Почасти С. 
використовується як строфічна форма різних 
жанрів (поема чес. поета XIX ст. Я. Коллара "Дочка 
Слави", поема Вяч.Іванова "Суперечка". С. 
послання (напр., у рос. поета А.Дельвіга 
"М.М .Язикову", в укр. поета М.Устияновича 
"Побратимові в день імені його" та ін ).

С. має необмежений тематичний діапазон, про 
що свідчать факти навіть самоусвідомлення С., коли 
темою стає він сам (напр., "Сонет про сонет" Л. 
де Веги, вставлений у комедію "Срібляста дівчина", 
"Суворий Дант не зневажав сонета. . . " О.Пушкіна, 
"Сонети — се раби. У форми пуга.. ." І.Франка з 
циклу "Вільні сонети" та ін ).

Структурно-тематичні можливості С. 
забезпечили йому довге продуктивне життя у світ, 
поезії.

Борис Аюнмж

СОТ! (від франц. — sot — дурний, softie — 
дуроші) — різновид франи. ce p -віч. нар. 
вірш ованого ф а р с у  XIV-XV ст, написаний 
грубуватою мовою, який розігрували професійні 
блазні. С. — найчастіше невел. імпровізовані коміч. 
п'єси, в яких висміювалися представники вищого 
духівництва та аристократії. З XV ст. С. стають 
актуальними політ, сатирами (П'єр Гренгуар: "Гра 
про князя дурнів та дурепу-матусю", Андре де ла 
Вінь, Жан Буше та ін ). Близький до нім. 
ф асгнахтш пмя. Використання терміну в XX ст. 
підкреслює передусім його сатир, характер (А. Жід 
"Le Promethee mai enchaine").

Людмила Сердюк

СОША/НСТИЧНИЙ РЕАЛЮМ — метол і 
напрям в л-рі та мистецтві СРСР 30-70-х рр. XX 
ст. С.р. домінував також у країнах "народної 
демократії" в кін. 40-50 рр. і був представлений 
низкою периферійних явищ у л-рі Зх. Європи, 
США, Дат. Америки та ше деяких регіонів світу. 
На противагу ін. худож. напрямів поява С.р. була 
зумовлена не естет, закономірностями розвитку 
мист-ва, а "політ, необхідністю", що й визначило 
наперед його специфіку.

Основні принципи С.р. були визначені на І 
з 'їзд і совєтських письменників (1934 ). Гол. 
формула С.р. постулювала: "...будучи основним 
методом совєтської л-ри, С.р. вимагає правдивого, 
історично конкретного зображення дійсності в її 
революційному розвитку. При цьому правдивість 
та іст. конкретність худож. зображення дійсності 
повинні поєднуватися з завданням ідейної 
переробки та виховання трудящих у дусі 
соціалізму". М.Горький визначав нов. метод 
наступним чином: "С.р. стверджує буття як діяння, 
як творчість, мета якої — неперервний розвиток

5 3 8



СОША/НСТИЧНИЙ РЕА/ПЗМ

найцінніших індивідуальних здібностей людини 
заради перемоги її над силами природи, заради її 
здоров'я та довголіття, заради вел. шастя жити на 
землі".

Показова дискусія з приводу назви нового 
худож. методу. О.Толстой пропонував варіант 
монументальний реалізм", Вяч.Полонський — 
'романт. реалізм", Д .Горбатов — 'динамічний 
реалізм", А.Зонін — "пролетарський реалізм", 
існувала версія "тенденційний реалізм". Взяла гору 
т.з Й. Сталіна. який з подачі І.Гронського дав 
визначення "С .р ". Засновником нов. методу був 
проголошений М.Горький, клас. тв. — його роман 
Мати".

Дискусія про назву та остаточний її вибір 
красномовно свідчили про домінування в С.р. соц.- 
політ. критеріїв над естет., варіант, який 
встановився, був за суттю логічним нонсенсом: 
худож. категорії передувало політ, визначення.

Виходячи з назви сформулювалася низка 
основних положень і рис нов. мист-ва. Провідним 
принципом стала т.зв. партійність — поняття, яке 
увійшло до теорії С.р. з перекрученого тлумачення 
статті В.Дєніна "Партійна організація і партійна 
література" (1905). Малося на увазі, шо митець 
відкрито й свідомо служить існуючому політ, ладу, 
його інтересам, його ідеології. Інакше кажучи, мова 
йшла про яскраво виражену тендеційність, 
ангажованість творця, шо неодмінно призводило 
до декларативності та втрати художності. Не, до 
речі, достатньо розумів і Дєнін, який мав на увазі у 
своїй статті не худож. творчість, а партійну 
пуб/їіимстику, а також Ф. Енгельс, який дорікав 
П.Лафаргу за надмірну тенденційність.

Другим важливим принципом С.р. стало 
зображення дійсності в її революційному 

розвитку". В широкому розумінні під таке 
визначення можна було б підвести творчість будь- 
якого вел. письменника, який передбачав майбутнє 
(напр., Ф.Достоєвського). Проте знову-таки малося 
на увазі показувати життя не таким, яким воно є 
насправді, а з погляду соціалістичного ідеалу, 
підкреслювати в сьогоденні та минулому риси цього 
ідеалу, розкривати сьогодення й минуле як рух до 
майбутнього (зрозуміло, комуністичного), або, за 
словами М .Горького, "вміння дивитися на 
сьогодення з майбутнього". У худож. практиці С.р. 
цей принцип нерідко виливався в повне 
зневажання брутального сьогодення в ім'я 
прекрасного майбутнього, тобто в утопізм; 
показові вже назви творів С.р., шо є усвідомленими 
чи неусвідомленими алюзіями на "Місто Сонця" 
Т.Кампанелли: "Степове сонце", "Сонце Алтаю", 
"Світло над землею", "Схід", "Зоря". "Московські 
зорі". "Майбутнє починається" тощо.

Далі йде комплекс ілеологізованих змістовно- 
тематичних принципів, які з худож. погляду важко 
поєднуються: совєтський патріотизм та інтерна­
ціоналізм. комуністична ідейність та нац. 
своєрідність, народність, монументальність, 
поєднання традицій і новаторства. При цьому 
присутня безперечна тематична градація, явна

перевага надається зображенню подій державного 
значення, виробничій тематиці; особисте життя, 
інтимні, психол. проблеми лише відтіняють 
важливість громадських, обов'язок незмінно бере 
верх над почуттям, характери персонажів 
одномірні й часто є рупорами автор, ідей, особливе 
й обов'язкове місце в тв. займає позитивний герой
— метолом худож. узагальнення в С.р. виступає 
ідеалізація.

Теорія С.р. передбачала багатство жанрів і 
стилів і в той же час їх строгу ієрархію (поема й 
роман безсумнівно виші, ніж сатира й інтимна 
лірика). Декларативність діалогів та монологів 
спричиняли пафос і піднесеність стилю, які нерідко 
межували з просторіччям, оскільки героєм С.р. 
переважно був робітник, бідний селянин, цілісність 
свідомості яких протиставлялася інтелігентській 
рефлексії та роздвоєності.

Ці риси методу примушують згадати теорію й 
худож. практику клгасимизму, чому сприяла й 
подібність соц.-політ. умов: абсолютна верховна 
влада в СССР настирливо шукала іст. паралелі з 
епохою рос. абсолютизу (Іван Грозний — Петро І
— Сталін). Напрошується паралель і з ідеологічною 
тенденційністю епохи П р о св іт н и ц т в а  там 
прославлявся третій стан — буржуазія, тут 
"четвертий" — пролетаріат. Однак в нов. іст. 

умовах подібні запозичення виглядали анахронічно 
й нерідко пародійно.

Не можна не враховувати й іст. досвід Росії та 
деяких ін. слов, країн, де ідеї обшинності, 
соборності, загальнонац. єдності домінували над 
індивідуалізмом та приватною ініціативою. Не 
пройшовши через ренесансне розкріпачення 
особистості, не відчувши глибоко суті етич. 
постулатів христ-ва, сприйнявши його поверхово 
й так само поверхово відсахнувшись від нього в 
роки революції, переважна частина населення 
Росії опинилася під впливом нов. релігії, яка. 
однак, парадоксальним чином базувалася на 
травестованій христ. міфології: з'явилися нові 
пророки (К.Маркс та Ф.Енгельс), нов. месія 
(В./Ієнін), нова мрія про "царство боже" (щасливе 
майбутнє — комунізм), нове "свяшенне писання" 
(праці Маркса, Енгельса, /Ієніна), нова Церква 
(комуністичні ритуали), новий декалог 
( "моральний кодекс будівника комунізму"), навіть 
нова інквізиція (сталінські репресії). Травестовані 
христ. мотиви знайшли відображення і в л-рі 
револю ційної епохи. Горьківський образ 
палаючого серця Ланко нагадує відомий мотив 
кат. іконографії ("Святе серце"), міф про Mater 
Do/oroza та її страждаючого сина є своєрідною 
архетипною моделлю роману "Мати". Образ 
Христа на чолі загону рев. матросів у поемі 
О.Блока "Дванадцять", аскетичний герой роману 
М.Островського "Як гартувалася сталь", тема 
Христа в романах В .Тендрякова ( "Чудотворна" 
та "Замах на міражі") й В.Закруткіна ("Створення 
світу") свідчать про прагнення хоча б віл 
протилежного поповнити духов, вакуум нов. 
л-ри.

5 3 9



СОША/НСТИЧНИЙ РЕАЛІЗМ

Свою ролю в генезі методу С.р. відіграла й 
спеиифікалавн. л-ри сх. слов'ян, яка формувалася 
як христ., иерк. словесність, де не було місця ні 
власне хулож. жанрам, ні вільної гри уяви й слова. 
Книжник сприймався як "учитель", "наставник ", 
л-ра — як "підручник життя". Значний вклад у таке 
розуміння л-ри внесли письменники ХМ ст. — 
М .Гоголь. Л .Толстой , Ф .Д остоєвський, 
М.Некрасов, та революціонери-демократи — 
М.Чернишевський, М.Добролю&зв, Д.Писарев.

До певної міри дидактизм та тендеиійність були 
притаманні і видатним європ. письменникам XIX 
ст. — В.Гюго. О. де Бальзаку, Ч.Діккенсу, до їх 
антибуржуазності апелювали чи не всі 
представники С .р . Однак далеко не всі 
письменники XIX ст. підходили під ідеологічні 
догми С.р., та й Бальзак і Діккенс не "дотягували" 
в чомусь до розуміння марксизму — тому Горькому 
довелося розділити романтиків на "прогресивних" 
та "реакційних", а сам реалізм — на "критичний" 
та "соціалістичний". Тим самим засновник нов. 
методу спробував зв'язати  теорію С .р . з 
попереднім розвитком л-ри та якимось чином Ті 
естет, обгрунтувати.

Необхідно визнати, що сама по собі ідея сой. 
справедливості, співчуття до "четвертого" стану — 
пригноблених та принижених класів сусп-ва, думка 
про поліпшення їх положення визрівала в європ 
філософи та л-рі з поч. XIX ст. Свідчення того — 
теорії утопічного соціалізму ІІІ.Фур'є, Р.Оуена й 
К.Сен-Сімона, "наук, соціалізм" Маркса й 
Енгельса, численні літ. утопії, побудовані на ідеалі 
майнової рівності: започаткували їх "Утопія" 
Т.Мора та "Місто Сонця" Т.Кампанелли, а в XIX- 
XX ст. продовжили тв. Е .К абе, Ф .Купера, 
Ж.Верна. Ґ.Дж.Веллза. В.Морріса, О.Богланова 
та ін., а також спроби їх втілення в життя (колонія 
Брук-Фарм у США).

Тема трудівника, робочого класу присутня в 
творчості Дж.Байрона ("Пісня луддитів") і Гюго 
("Знедолені"), в поезії чартистського руху в Англії 
та у віршах Г.Гервега, Ф.Фрайліграта, Г.Веєрта, 
Г. Гайне ("Сілезькі ткачі"), в л-рі Паризької комуни 
("Інтернаціонал" Е.Потьє, романи Ж.Валлеса й 
О.Клоделя, поезія Ж .-Б.Клемана та Л.Мішель), у 
п'єсі Г.Гауптмана "Ткачі", в романах Е.Золя 
("Ж ерм ін аль", П астка"), Р .Т р ессола  
( Філантропи в подертих штанах"). М.Гаркнесс 
("Міська дівчина"), І.Франка ("Борислав сміється") 
та ін. У кін. XIX ст. твори подібного типу відносили 
до л-ри "соціалістичного руху", яка, однак, 
суттєво відрізняється від С.р. У ній домінував 
христ. ідеал самовдосконалення й співчуття до 
ближнього, думка про необхідність поступової 
еволюційної зміни становища робітничого класу 
в результаті технічного прогресу, підвищення 
рівня освіти та справедливішого розподілу сой. 
благ. Більш того, найпроникливіші письменники 
та мислителі 2-о ї пол. XIX ст. передбачили 
небезпечність теорій про "заг. щастя" та 
верховенство черні (Золя, Веллз, П.Кропоткін. 

Достоєвський).

Проте вже на поч. XX ст. виникає л-ра. яка 
проголосила ідею радикальної зміни існуючого сой. 
порядку, яка може вважатися безпосередньою 
попередницею С.р. ("Мати" М.Горького, "Залізна 
п'ята" Д.Лондона, дещо раніше Інтернаціонал" 
Е.Потьє).

Посиленню впливу радикальних соціалістичних 
й комуністичних ідей сприяла 1-а світ, війна та 
жовтнева революція в Росії. Утворення в 20-і рр. 
XX ст. комуністичних партій у країнах Зх. Європи, 
перші роки революційних перетворень у Росії 
сприяли "полівінню" багатьох письменників та 
діячів мист-ва Зх. У Франції А.Барбюс організував 
групу "Кларте" (1919), до завдання якої входила 
пропаганда соціалістичних ідей. Під певним 
впливом соціалістичних ідей були Р.Роллан і 
Т.Драйзер, апологію жовтневої революції створив 
Дж.Рід ("Десять днів, що потрясли світ"). У Росії в 
перші роки революцій їй слугували О.Блок,
В.Брюсов, В.Маяковський, С.Єсєнін, С.Ейзен- 
штейн, В.Канлинськии, В .Мейерхольд, Д.Курбас, 
О.Довженко та ін.

Через авангардистські захоплення прийшли 
до комуністичних ідей Д .Арагон, Й.Бехер,
A. Зегерс, П.Пікассо, Л.Сікейрос, Д.Рівера та ін. 
Соц. експеримент у Росії розглядався ними як 
частина заг. революційного процесу оновлення 
світу як у соц. сфері, так і в галузі мист-ва.

У зв 'язку  з цим виникає питання про 
взаєм остосунки С .р . та авангардизму  
(модермйму). Власне, С.р. з його претензією на 
створеення "нов. мист-ва" — явише типово 
модерністське. Однак теоретики С.р., дехто з 
яких самі пройшли через спокусу модернізму 
(напр., А./Іуначарський) дуже добре розуміли: 
для того, шоб перетворити мист-во в частину 
ідеологічної системи тоталітарної держави, 
необхідно приборкати революційну стихію як у 
політ, відношенні, так і в худож. сфері (С.р. і виник 
на противагу "Пролеткульту"). Звідси і прагнення 
до норм ативності, "класицистичної" 
ієрархічності, заборона будь-яких відхилень, 
авангардних новацій, шо було характерно й для 
офіційного мист-ва нацистської Німеччини. 
Проте, в певному розумінні С .р. змикався з 
модернізмом —  і в тому, і в ін. випадку присутня 
м іф отворчість, однак якщо модерністи 
намагаються виявити деякі приховані архегипя 
людської поведінки та алгоритми її долі, то С.р. 
просто підміняє реальну дійсність вигаданою, 
такою, яка повинна бути, побудованою за 
умоглядними утопічними законами, не випадково 
теорія та реальність соціалізму неодноразово 
ставали об'єктами антиугопічних, сатир, тв.: "Ми" 
Є.Замятіна, "1 9 8 4 "  Д.Оруела, "Москва, 2042"
B. Войновича. Звідси випливає ше одна особливість
C . р. та його відмінність від модернізму. Якшо 
модерністи свої тв. призначають для вузького кола 
поціновувачів й не наполягають на їх 
незаперечності, то м іф и  С .р . безсумнівні, 
призначені для засвоєння всіма членами сусп-ва й 
тому повинні бути доступні, прості, навіть

5 4 0



СОЩАЛКЛГИЧНИЙ РЕАЛАМ

примітивні —  "мист-во належить народові" й 
повинно бути йому зрозумілим.

Т.ч., на момент свого офіційного оформлення
С.р. мав cou.-пол., естет, та психол. передумови 
(переломність епохи, деякі елементи в 
попередньому розвитку сусп-ва, особливий тип 
свідомості). Характерно й те. шо низка клас." 
творів С.р. була створена до його законодавчої 
появи та поза соц. замовленням (поеми
В.Маяковського "В.!.Ленін", "Добре!", "Чапаев" 
Д.Фурманова, "Розгром" О.Фалеева, "Вогонь"
A. Барбюса), що свідчить про певні об'єктивні 
причини його виникнення.

Активне наслідування канонів С.р. тривало 
трохи більше трьох десятиліть у СРСР (30-60-і рр.), 
ше менше в колишніх соціалістичних країнах (кінець 
40-50-і рр ), так і не оформившись у більш або менш 
суттєвий напрям у країнах Зх. Європи. Відносно 
довгому періоду існування С .р . в його 
догматичному вигляді в СРСР та певні його вияви 
в л-рах європ. країн сприяли позадіт. чинники: 
загострення класової боротьби в Європі та США 
в результаті економічної кризи поч. 30-х рр., прихід 
до влади фашизму, сталінські репресії, 2-а світ, 
війна. Будучи породженням політ, системи, С.р. 
активно відгукувався на соц. та політ, катаклізми, 
поляризацію та конфронтацію сусп. рухів, коли 
власне літ., естет, критерії відходили на другий 
план ("Буря" І.Еренбурга, "Комуністи" Л.Арагона), 
інакше кажучи, С.р. значною мірою був явищем 
публіцистичним, злободенним з притаманними 
цьому роду л-ри декларативністю, тенденційністю 
та ідеолоґічністю. Показово, шо в ту ж добу (кін. 
40-50-і рр.) на Зх. також з'являється т .зв. 

ангажована" (Ж .-П .Сартр) л-ра
е к зи с т е н ц іа л ізм у . Кардинальним чином 
розрізняючись за худож. рівнем, С .р. та 
екзистенціалізм збігаються в деяких поет, прийомах 
(ілюстративність, декларативність, екстремальність 
сюжетних, перипетій, підкореність худож. 
структури певній ф ілос. концепції). Саме 
надзвичайні, пограничні ситуації роблять певною 
мірою худож. значимими тв. О.Серафимовича 
("Залізний потік"), В.Вишневського ("Оптимістична 
трагедія"), О.Толстого ("Ходіння по муках"), 
0 .Корнійчука ("Загибель ескадри"), А.Зегерс 
( Сьомий хрест"), Л.Димова ("Тютюн").

З ін. боку, спроби л-ри С.р. худож. відобразити 
повсякденне життя людей, проникнути в психол. 
глибини людської свідомості або відводило 
письменника за рамки нормативної естетики С.р. 
(К.Паустовський, В .Катаев, Ю.Нагібін), або ж 
перетворювало його в декоратора, "лакувальника" 
дійсності, показові навіть заголовки тв.: Щастя" 
П.Павленка, "Кавалер Золотої зірки" С .Ба- 
баєвського, "Весна в "Перемозі" Н.Грибанова, 
"Перші радощі" К .Ф еліна, "Ясний берег"
B. Пайової, "Велика рідня" М.Стельмаха, "До 
нового бер ега" В .Л аиіса, "Зорі назустріч"
В.Кожевнікова, "Братська поема" В.Межелайтіса.

Штучна мажорність, гігантизм, ігнорування 
реальних життєвих проблем або полегшене їх

розв'язання характерні для кінематографу 
совєтської епохи ("Кубанські козаки" І.Пир'єва). 
малярства й скульптури ("Робітник і селянка"
B . Мухіної), архітектури, де домінували величезні 
громадські будівлі. Такі ж риси, до речі, 
переважали в монументальному та образотворч. 
мист-ві нацистської Німеччини, шо зайвий раз 
підтверджує думку про типол. подібність двох 
тоталітарних режимів та їх культури. Аналогічні 
явиша з більшим чи меншим ступенем наближення 
до совєтського зразка були характерні для мист- 
ва та л-ри колишніх сателітів С РС Р по 
соціалістичному табору. У Чехословаччині риси
C . р. були притаманні творчості І.Ольбрахта, 
М .М айєрової, М .Пуйманової, Ю .Фучика; у 
Болгарії — Н .Вапцарова, Г .К ар аславова, 
Д.Димова, Е.Станєва; у Польщі - М.Домбровської.
В.Василевської, В .Маха, ГНеверли, Е.Путрамента; 
В Угошині — А.Йожефа, Л.Мештерхазі; в Румунії 
— М.Садовяну, Е.Ловинеску; в НДР — тв-ті
А.Зегерс. Г.Канта, Е.Штрітматтера, С.Гермліна. 
Однак, навіть у роки найбільшого ідеологічного 
тиску в цих країнах продовжувала існувати досить 
сильна традиція модерністської л-ри, а канони С.р. 
розмивалися в гуманістичній, загальнолюдській 
моральній проблематиці тв. Я.Іваш кевича, 
К.Вольф, П.Вежинова та ін.

У л-рах Зх. Европи та США канони С.р. не 
могли породити — значних худож. явиш у зв'язку 
з давньою ліберальною традицією. Проте спроби 
осмислити теорію С.р. робилися Д .Лукачем. 
Р. Фоксом, Б .Брехтом, Арагоном, Е.Муссінаком та 
ін. марксистськими критиками, які підкреслювали 
суттєві відмінності в розумінні С.р. в СССР та зх. 
країнах. Показово, шо спроба створення т.зв. 
народного, героїчного мист-ва на противагу 
декадансу робилася ще Р.Ролланом наприкінці XIX 
ст. ("Драми революції"), однак цей задум не мав 
успіху.

У цілому ж захоплення зх. інтелігенції 
марксизмом в 20-50-і рр. відбилося в низці тв., які 
в худож. відношенні виявилися нижче рівня таланту 
їх творців. Інтерес до рос. революції, образу 
комуніста та марксистської ідеології проявився у 
Роллана ("Зачарована душа "), Т .Драйзера 
("Ерніта"), В .Фолкнера ("Особняк"), Арагона 
("Комуністи"), своєрідно оцінює досвід рев. Росії 
Веддз ("Росія в імлі"). Схильність до деяких 
положень С .р. тою чи ін. мірою помітна в 
Дж.Олдріджа, Д.Ліндсея (Англія), Г.Фаста (США),
А.Стиля, П .Гамарра, Р .Вайана, Ж .Лаффіта 
(Франція). Совєтська критика нерідко наближала 
до С.р. зх. письменників, які дотримувалися заг- 
демократичних позицій, але в їх тв. помічалися 
симпатії до комуністів, або ж виявлялася тематична 
подібність з л-рою С.р.

Показовий відхід у кінці 50-60-і рр. низки 
письменників і критиків — членів комуністичних 
партій Бід ортодоксального марксизму й догм С.р. 
Так Д .Арагон повертається до захоплення 
молодості —  сюрреалізму, Р.Гароді повністю 
ревізує основоположне поняття С.р. — реалізм у

5 4 1



СПІВАНКА

вузькому розумінні (теорія "реалізму без берегів"). 
Характерна також повна розбіжність у деяких 
художників політ, поглядів і поет, принципів 
(Пікассо, Брехт. Елюар, Назим Хікмет).

Своєрідне сприйняття деяких принципів С.р. 
у письменників та художників Лат. Америки 
(П.Неруда, Ж .Амаду, Сікейрос, Рівера), які 
поєднують елементи народності, най. своєрідності, 
тему боротьби за сой. справедливість з 
фантастикою, міфологією, магією (Магічним 
реалізм)

Найактивніше принципи С.р. були сприйняті 
в л-рі Китаю та Пн. Кореї в 50-60-і рр., де його 
канони наклалися на традиції сх. мист-ва, де в чому 
перевершивши заідеологізованість радянської л-ри 
(особливо в роки "культурної" революції в Китаї).

Незважаючи на статус "основного методу" й 
пряму державну підтримку (Сталінські, Ленінські, 
державні премії), С. р. у якісному відношенні 
залишався другорядним явишем. Вел. представ­
ники л-ри радянського періоду — А.Ахматова,
С .Є сєнін , М .Ц ветаева, О.Мандельштам,
Б.Пастернак, М.Булгаков —  не мали ніякого 
відношення до С.р. (невдала спроба О.Ман­
дельштама уславити Сталіна не змінює суті справи). 
Низка видатних письменників була в прямій 
опозиції до режиму, або емігрували (О.Сол- 
женіиин, В .Некрасов, В.Максимов, Й.Бродський,
В .Войнович, В.Стус, М.Руденко). Багато хто широ 
сприйняв революційні ідеї, але в подальшому або 
скінчили життя самогубством (Маяковський, 
Єсєнін). або були змушені адаптувати свою 
творчість до вимог ідеології з більшими чи меншими 
худож. втратами (М .Зош енко, М.Ш олохов, 
І.Еренбург, О.Толстой, О.Фадеев, К.Симонов, 
П .Тичина, О .Гончар. І.Драч та ін.), або ж 
звернулися до політ, нейтральних тем та жанрів 
— дитячої л-ри. анімалістики, п ер ек л а д а в  
(К.Чуковський, С.Маршак, М.Пришвін, 
Б.Пастернак, М.Бажан, М.Рильський). Диску­
сійним залишається питання про належність до С.р. 
дійсно видатних тв. ( Тихий Дон" Шолохова).

З кінця 50-х розпочався розпад догм С.р. як у 
теор. плані, так і в худож. практиці. Зови, 
дотримуючись деяких канонів С.р., письменники 
звертаються до найважливіших екзистенційних 
проблем, глибокого психол. аналізу, інтимної 
лірики, поет, експериментів (проза А.Бітова,
В .Б и к о ва , А.Адамовича, В.Распутіна,
В .Тендрякова, А .А ксьонова, Б.О куджави,
В.Маканіна, Ч.Айтматова, В.Катаєва, Ю.Нагібіна, 
К.Паустовського, В .Астафьева, Ю.Трифонова, 
Ф.іскандера; поезія А.Ахмадуліної, М.Рубцова, 
Д.Костенко. І.Драча; новації А.Вознєсєнського,
В .Н ар біково ї, Д .П етруш евської, сатира й 
антиутопп В .Войновича тошо). Показові спроби 
в 50-60-і рр. "гуманізувати" соціалізм, викрити його 
тоталітарні крайнощі та реанімувати його сусп. й 
моральні "цінності" (О .Твардовський, 
Є.Євтушенко, О.Гончар).

V теор. відношенні не припинялися спроби 
створити більш або менш струнку естет, концепцію

С.р., показати його у вигляді деякої відкритої 
системи", яка вмішує в собі кращі досягнення світ 
д-ри аж до визнання й використання деяких 
елементів модернізму (теорії Д .Тимофеева, 
Б.Сучкова, С.Петрова, О.Метченка, О.Овчаренка, 
Д. Маркова).

Т .ч ., можна визнати, що С.р. як певний 
еклектичний, естет, трухлявий, але ідеологічно 
строгий метод існував у мист-ві та л-рі рад. епохи, 
деякі його принципи були присутні й у мист-ві 
зарубіжних країн у 30-60-і рр. XX ст. Однак він не 
був провідним у худож відношенні напрямом, а 
дише частиною ідеологічної системи тоталітарної 
держави. Проте при безсумнівному домінуванні 
середнього худож. рівня та ідеологізованого змісту 
С р. залишив естет слід у мист-ві та у свідомості 
людей. Свідчення тому — поява в 80-90-і рр. течії 
"co u -арт", в основу якої ліг принцип 
пародіювання, іронічного переосмислення логм 
і принципів С.р. (Д.Прігов, Т.Кібіров, В Діброва, 
О.Ірванець та багато ін ).

Ю рій Попов

СГПВАНКА — жанр пісенної нар. творчості, 
поширений у Карп, регіоні. Побутуючи поруч з 
кодоминною, має ряд власних виражальних 
ознак, хоча у народі коломийку і співанку 
здебільшого ототожнюють.

Термін С. відомий у слов'ян, фольклорі. Ян 
Коллар видає словаи. нар. пісні під назвою 
"Narodnie zplevanky" (1834-1836), як термін С 
вживається в зб. "Русалка Дністрова" та ін. Термін
С., на відміну від коломийки, побутує не лише на 
зх. Гуцупьшині, а також  на Демківшині та 
Бойківшині, Пряшівшині (Словаччина) та Сяншині 
(Польша) та ін., хоча відомий і для Гуцульшини. €. 
може мати відмінну будову — не дворядкову, а 
часто 6, 8 і більше рядків. Ритміка теж більш 
різноманітна —  від 12 до 14 складів у рядку, 
відсутня стала мелодія, хоча все ж переважає 
коломийкова, особливо на Гуцульщині. Рідко, але 
зустрічаємо і десятискладанки, характерні для 
фольклору пд. слов'ян. Досить часто для С 
характерна нерівноскладовість, яка в ритмічному 
рисунку не піддається регулюванню за допомогою 
мелодії. На С. як жанр висловлювано різноманітні 
погляди (Ю.Федькович, !.Франко, М.Врабель, 
Е.Ярошинська та ін.), котрі часто зводилися до 
ототожнення С. та коломийки. О Д  ей вважає, шо
С. —  жанр абсолютно самостійний. Він виділяє С. 
лір. та С.-хроніки, які відносить до епіч. нар. поезії. 
Наголошує на тому, шо С.-хроніка має 
вузьколокальний характер, пов'язаний з 
характером зображуваного об'єкта. Досить 
багатий тематичний діапазон С. (жартівливі, 
жовнірські та ін.) та виражальні засоби і принципи 
організації матеріалу, шо дало можливість 
дослідникам виділити у С. своєрідний жанр, 
різновид поет, оповідань (напр., про Довбуша та 
Дзвінку). Отже, грунтуючись на засадах епічності 
та використовуючи при цьому коломийкову 
мелодію, С.-хроніка т. ч. не належить до балади, а

5 4 2



СПІИЧУЕПЗ

є самостійним фольклор, жанром. Поруч з 
епічністю для С. властивий сильний лір. первнів. 
Ритмо-мелодичний рисунок в різних регіонах дуже 
відрізняється один від одного. Так, С. гуцульська 
має трал, коломийкову форму і 14-складовий 
розмір, а співанка лемківська — 12-складова. В 
лексичному плані для лемківських С. характерне 
часто надмірне використання окликів на поч. 
рядків. Шо стосується розміру, то в цьому бачимо 
вплив фольклору зх. слов'ян, оскільки 
дванадцятискладник характерний для словац. та 
ПОЛЬ, пісні. Виконується С. в різних мелодийнИх 
варіантах (крім Гуцульшини), шо зближує П з нар. 
епосом. Як правило, характерний момент 
імпровізації (як і у думах), але в межах нар. традиції 
співу.

Юрій Гречамкж

СП ІВОМ ОВКА (від назви зб. "Співомовки 
Суданського" (К., 1880), виданої накладом та з 
передмовою О.Пчілки, а остаточно утвердився в 
літ-знавстві 1 8 8 6  з журн. "Зоря") — най. 
своєрідний ж анр укр. сатирико-гумор. поезії, в 
основі якої яскраво виражені фольклоро- 
етнограф. мотиви, байкарські традиції, втілено 
притчеві елементи. Для С. характерна лірико- 
романт. манера, зображення епіч. відстороненості 
в автор, оповіді, а при тому часто бурлескність, а 
іноді й травестія.

Руданський визнаний як основоположник 
жанру С , котра ним започаткована у формі 
близькій до фольклору., а її ритмомелодика — до 
народнопісенного вірша. С. Руданському 
притаманне використання коломийкового вірша, 
який має 14 складів, жіночу клаузулу та цезуру після 
8-го складу. Як правило, в С. Руданського 
зустрічаємо формулу 8+6 (2): "Гуменний", "Чи 
голосна церква", "Не вчорашній" та десятки ін. 
Досить поширена й усічена форма, коли в другому 
та четвертому рядках маємо лише 5 складів ("Де 
спійняли?", "Гусак", "Засідатель" та ін.).

Укр. дослідники до числа авторів С. відносять 
Л Боровиковського, Гулака-Артемовського, 
Гребінку, Думитрашка, Шашкевича та ін., котрі 
хронологічно були попередниками С.Руданського. 
Проте їх тв. являють собою вірш, варіанти нар. 
анекдотів та фольклоризованих байок, шо 
позбавлені структурно-формал. ознаки — 
коломийкового вірша.

Наступники ж Руданського у багатьох випадках 
працювали в його річищі. До них у першу чергу 
належать І.Манжура ("Циган та кухар", "Мачуха"),
С.Воробкевич ("Сива ненька говорила..."), 
Р.Баюшка ("Треба ж дать"). 1.Франко зберіг термін, 
вводячи до збірки "Sempertiro" оригінальний цикл 
Нові співомовки", де на основі нар. анекдотів 

та притч у коломийковій формі пише тв. 
"Цехмістер Купер'ян", "Як там у небі?" та ін. Часом 
Франко відходить від "канонічних" форм, ознак 
("Сучасна приказка", "Майстер Свирид"), шо 
виражається як правило порушенням у кількості 
складів. Зрідка зустрічається 14-складовий вірш з

цезурою після 8 складу ("Поворож мені, циганко .. ' 
зі зб. "Давнє й нове"). Якоюсь мірою цю традицію 
продовжив В.Самійденко. Його С. написано в 
трад. плані, на основі анекдота чи усмішки, притчі 
чи переказу, але відзначаються особливо сильним 
сатир, зарядом. Подекуди збережена й строфічно- 
ритм. будова ("Мудрий кравець"), хоча часто 
бачимо катрени чотиристопового ямбу з усіченням 
у другому та четвертому рядках ("Від чого люди 
лихі", "Божий приклад" та ін.). До стилевих основ
С. Руданського в подальшому розвитку С. 
зверталися Тарас Франко та М.Годованець.

Проте все частіше спостерігається 
урізноманітнення жанр.-стильових засад С.. які 
було вироблено Руданським. На пожовтневий час 
випадає період найактивніших пошуків. Бачимо й 
трэд. С., якій прислужилися С.Воскрекасенко 
("Невдаха"), С.Олійник ("Ч така бува любов"), 
Д.Білоус ("Як Руданського скоротили за штатом"),
A. Гарматюк ("Полювання") та ін., а також тв., які 
не мають жодних спільних форм, ознак з жанром. 
Залишилася лише внутр. близькість, котра вилилася 
у лірико-романт. манеру відтворення дійсності з 
помітно вираженим сатир, чи гумор, елементом. 
Збереглася епічна відстороненість автор, оповіді, 
а при тому часто бурлескність, іноді й 
травестійність. У такому дусі працювали 
П.Капельгородський ("Співомовки селянські"),
B . Полішук, В.Лагода, !.Немирович, К.Дяченко.
А.Бортняк.

С. — настільки своєрідний жанр, шо не має в 
ін. л^рах прямих типолог. паралелей. Дещо 
спільного з ним мають нім. шванки (XII! — XVII ст.), 
фр. мазарінади (XVII ст ), поль. фрашки (XV — XX 
ст.) та фіглики (XVI — XVII ст.).

Юрій Гречаним

СГНР1ЧУЕЛЗ (від англ, spirifuat — духовний) 
— трад. духов, пісні негрів США, оригінальний 
жанр афро-амер. муз.-поет, фольклору. Назва 
відома ше з кін. XVHI ст., коли вона вживалася для 
позначення особливого типу рел. музики білих 
американців, відмінного від метр, псалмів та трад. 
г ім н ів . Високої естет, вартості С. набули у 
творчості негрів-рабів амер. Пд., де цей ж анр 
розвивався впродовж XIX ст. переважно в усній 
формі. Вперше С. видані 1801 негр. церк. діячем 
Р. Алленом; ще одна рання публікація 1867 — у 
зб. "Пісні рабів у Сполучених Штатах". За суч. 
наук, уявленнями, негр. С. синтетичні за 
природою, бо в них поєднуються, створюючи 
унікальні комбінації, первні афр. та англокельт. 
худож. систем.

Виникнення жанру безпосередньо пов'язане 
із специфічними умовами перших століть 
перебування чорношкірих на пн.-амер. континенті. 
Африканці, проти своєї волі завезені до Нов. Світу 
як раби, мали високий ступінь естет, 
обдарованості, феноменальне відчуття ритму, 
характерну пластику, м 'язову розкутість та 
особливу манеру виконання музики та співів. 
Одначе рабовласницький устрій позбавляв їх

5 4 3



СПЛЕТІННЯ

можливості культивувати власні мист. прояви, 
намагаючись викоренити із колективної пам'яті та 
свідомості народу рідні культ, моделі з мовами, рел. 
віруваннями, формами худож. творчості включно. 
Водночас, навернення чорних рабів у християн­
ство віталося через притаманну йому ідеологію 
терпіння, смирення та покори. Для самих чорних 
невільників віра ставала невичерпним джерелом 
душевних сил, задовольняючи потребу культ, та 
психол. дезорієнтованих людей в розраді та надії. 
Н аголос христ. релігії, особливо в її мето­
дистському та баптистському варіантах, на 
індивідуальній вірі та етиці підтримував у рабах 
почуття власної' гідності і моральної вишості, а 
вчення про спасіння давало сподівання на свободу 
та справедливість хоча б по той бік земного 
існування. Впродовж тривалого часу Церква 
залишалася єдиною дозволеною афро-амер. соц. 
інституцією. Але форми сповідування христ. релігії 
серед неписьменної темношкірої громади від поч. 
відхилялися від заг-прийнятої серед білого 
населення норми, інтегруючи зх.-афр. обряди й 
звичаї, що привело до формування синкретичного 
феномену "чорного християнства". Сувора 
заборона на освіту закривала чорним американцям 
шлях до інтелектуально-медитативних аспектів 
христ. вчення; томуїхню віру живила, насамперед, 
емоційна заангаж ованість, спричинена 
відповідністю між їхнім повсякденним досвідом та 
бібл. параболам и. "Африканізаиія" полягала у 
доповненні богослужіння танцювальними 
первнями, у розвитку неформальної проповіді, в 
активному використанні муз. інструментів, у 
схильності до суцільного самозабуття під час 
відправи аж до впадання в екстатичний транс. 
Серед самобутніх рис релігії чорних особливе 
місце належало неканонічним співам, а саме С. та 
госпелз 3  ін. боку, виконання С. виходило за суто 
рел. межі, реалізуючись практично у всіх сферах 
життя афро-амер., шо охоплювали як працю, так і 
дозвілля.

Тексти С. мають за вихідну точку бібл. образи, 
мотиви та ситуації; проте на відміну від пуританських 
гімнів Нов. Англії, вони транспоновані у фольклор, 
регістр, спрощені, позбавлені піднесеної 
урочистості, часто передані за допомогою негр, 
д іа л е к т у . Ставлення до бібл. персонажів 
інтимізується, уможливлюючи щиросерде особисте 
звертання до них. Сильне естет, враження 
справляла глибока та шира віра виконавців, які 
заново переживали проблематику Св. Письма, 
накладаючи її символіко-алегоричну " мережу" на 
власні життєві колізії. Амер. негри знайшли у давн- 
гебр. бібл. історії універсальні архетипи  для 
вираження індивідуальних ситуацій уярмлення, 
страждання, поневірянь, шо складалися у заг-етнічну 
парадигму. На певних етапах ст- та новозавітні 
образи переосмислювалися в дусі "подвійного 
кодування", притаманного негр, культурі, тобто 
рядки С. ставали сигналами до втечі або повстання, 
засобами передання інформації, зрозумілими 
чорним, але позбавленими смислу для білих.

"Гібридність" жанру простежується на всіх 
рівнях. Як поет., так і муз мова , співвідноситься із 
стилем та манерою викладення в англокельт. 

. баладі — фольклор, жанрі білих бідняків амер. 
Пд. Поет, прийоми значною мірою зумовлюють 
спосіб організації муз. матеріалу (періодичність 
структури, кадениійність, муз фразування). Проте 
європ. складники зазнали радикального 
трансформування та збагачення завдяки особливій 
манері виконання С. Йдеться про колективну 
ім провізацію  як спільну рису всіх видів муз. 
творчості афро-американців; про доповнення співу 
рухами та танцем; про надзвичайну емоційність, 
ритм, віртуозність та застосування первнів 
гетерофонії та поліфонії. Крім того, у перегуку 
між солістом та хором (громадою) застосована зх - 
та центр.-афр. модель "поклику — відгуку".

Серед найпопулярніших С.: "Зійди, Мойсею",
" Втечу до Ісуса", "З неба злети, карето", "Ніхто 
не знає про мої поневіряння". "Котіться, хвилі 
Йордану ", "інколи я почуваюся як дитина без 
матері". "Всі діти Божі мають крила". Широким 
знайомством із С. біла аудиторія у США та Європі 
зобов'язана перш за все діяльності хору негр, ун­
ту Фіск "Джубілі сінгерз" (розпочалася 1871). 
Наприкін.ХІХ -  на поч. )Ь( ст. виходять зб. С , їхні 
мелодії аранжують та використовують амер. та 
європ. композитори (наприклад, Дж.Гершвінв 
опері "Поргі та Бесс", А.Дворжак в симфонії 'З 
Нового Світу"). Для амер. л-ри (і для її негр, 
відгалуження особливо) С. грають ролю 
невичерпної скарбниці цитат та образів, алюзія 
та ремінісценціи, шо активно інкорпоруються ло 
текстів прози, поезії та драматургії з різними худож 
цілями (створити атмосферу дії, викликати 
відповідну психол. асоціацію , провести 
контрапункт, сприяти характеризації персонажу, 
посилити емоційний ефект тощо).

Дір. глибина та трагізм у сполученні з яскравою 
сенсуалістичністю та оригінальними технічними 
прийомами зумовили неминущу значущість С як 
неповторного здобутку не лише афро-амер., а й 
заг-амер. культури.

Н аталя Вмсоцьяа

СПЛЕТІННЯ —  1 Різновид запозичення
створення нов. сюжетів з раніш не об'єднуваних 
мотивів з їх нов. осмисленням. З мотивів трьох 
анлерсенівських казок: "Нове убрання короля", 
"Свинопас", Принцеса на горошині" сплетено 
п'єсу Є.Шварца "Голий король" (1934). У бахориі 
чес. письменника Я.Дрди Гра з чортом" (1946) 
з'єднано декілька фольклор, мотивів: солдат у 
пеклі, страшний розбійник, Мадеєво (Загоржево) 
ложе, страшний млин, чорт і Кача, а також мотив 
прекрасної Дишперанди з однойменної п'єси-казки 
засновника чес. лялькового театру Матея 
Копеиького (1775-1847).

2. Інтонаційно-синтаксична конструкція, шо 
полягає в поєднанні єдинопочатку (анафори) та 
єдинозакінчення (епіфори). Напр., у нар. думі Три 
брати самарські":

5 4 4



СТАНСИ

Чи не 71 меле са&м 7%72ЦЬЖ) /70р̂ ба/1И. ШС 7 R3C?
Чи не 7і ж мене стрільчаки яничари постріляли, шо і вас?

Анатолій Волков

С П О С О Б И  П О Р ІВ Н Я Л Ь Н О ГО  Д О С Л ІЛ - 
Ж Е Н Н Я  Л ІТ Е Р А Т У Р . Засновком будь-якого 
порівн. дослідження є віднаходження й 
накопичення т. зв. казусів, тобто випадків 
подібностей між л-рами, літ. тв., їх окр. 
складниками, біографіями письменників тощо. 
Вочевидь таке просте зіставлення т е  не є наук., а 
лише добором фактичного матеріалу, який 
належить пояснити, підґрунтям для застосування 
компаративістських методів. Перше пояснення 
феноменів міжетнічних подібностей було 
започатковано в п ор івн ял ьн о-істо р и ч н ом у 
м овознавстві, звідти екстрапольовано в 
фольклористику, коли міфологічна школа висунула 
першу розгорнуту компаративістичну теорію: 
спільність і подібність пояснюється походженням з 
прадавньої мов., рел., культ., фольклор, спільноти, 
а відмінності — пізнішими розходженнями. 
Перенесення цього погляду до літ-знавства 
започаткувало іст.-генетичний метод (підхід).

Друге пояснення запропонувала в 1870-90-х 
рр. міграиійна шкода на підставі знов-таки 
фольклору, а також сер.-віч. писемності: спільність 
та подібність визначаються міжетнічними 
"впливами" тобто контактами або взаємодією. 
Цей погляд лежить у основі контактологжчного 
підходу

Третє пояснення, шо було дано в 1870-90-х 
рр представниками антропологічної школи в
етнології та фольклористиці полягає в ствердженні, 
шо подібність культ, явиш у житті різних етносів є 
наслідком самостійного постання на подібних 
стадіях сусп. і культ, розвитку. Перенесення цього 
постулату до літ-знавчої компаративістики дало 
типол. підхід.

Як засоби порівняння — іст.-типол., ісг.- 
генетичний і контактологічний (взаємодій), — так і 
явища літ. подібності на основі самостійного 
виникненя, спільного походження чи взаємодій не 
слід відривати одне від одного. Вони перебувають 
у діалектичній єдності. В усіх випадках ідеться про 
виникнення подібних літ. явищ на подібному соц. 
грунті. Що ж до іст., генетичних та контактних 
чинників, то хоча вони принципово відмінні, але 
при аналізі конкретних казусів їх важко 
розмежовувати.

Основним слід уважати самовиникнення. 
Взаємодію можна вважати ніби видом 
самовиникання, дуже важливим і поширеним. Вона 
має місце, коли письменник знайомиться з літ. тв., 
в яких розв'язані певною мірою ті завдання, що 
стоять перед ним. і письменникові немає сенсу 
вдруге відкривати вже відкрите. Г.Плеханов писав 
з цього приводу: "Вплив літератури однієї країни 
на л-ру ін. прямо пропорційний подібності сусп. 
відносин цих країн. Він зовсім не існує, коли ия 
подібність дорівнює нулю".

Відносне поширення трьох випадків 
подібностей іст. і жанр, зумовлено. З плином часу 
та зміцненням міжнар. зв'язків кількість запозичень 
збільшується порівняно з кількістю збігів. 
Письменник, відгукуючись на потреби сусп. життя, 
частіше знаходить розв'язання в ін. л-рах, зтв. яких 
знайомиться в оригіналах та перекладах. 
Величезний розвиток перекладацької діяльності в 
наш час є проявом зміцнення міжнар. літ. зв'язків, 
значним кроком до створення справжньої світ, л- 
ри майбутнього.

З ін. боку, ускладнення життя людства теж 
відносно зменшує можливість самовиникання. 
Найдавніші та найпростіші жанри (7рд%мма ттюмт) 
а частково й сюжети (анекдоти про дурнів) та 
худож. прийоми (прийом психологічного, 
паралелізму) могли виникати самостійно. Але. 
напр.. жанри іст. та психол. роману, прийоми 
худож.-психол. аналізу вироблялися в умовах літ. 
взаємодій. В  одних жанрах більше діє чинник 
самовиникання, в других — спільного походження, 
у третіх — взаємодія. Так, нар. героїчний епос 
самобутніший; тут подібності звичайно 
пояснюються типол. причинами. У лииарсько- 
романт. епосі, з од. боку, Й нар. балад#, з ін., що 
іст. прийшли на зміну героїчному епосові, міжнац. 
подібності частіше пояснюються взаємодією.

Застосування компаративістичних наук, 
методик аж ніяк не заперечує доконечності 
використовувати в порівн. літ-знавстві як допоміжні
— конкретно-іст.. літ.-лінгвістичний, структурний 
та ін. методи.

Анатолій Волхов

С Т А Н С И  (ітад. -sfanza —  зупинка) —  1. 
Первісно жанр сер.-віч. Прованс, поезії —  станца
— вірш пісенного типу з кількох чи кільканадцяти 
рядків замкнутої побудови.

2. У європ. поезії надто з кін. XV)]) — поч. ХІХ 
ст. термін С. набуває широкого вжитку як 
позначення лір. жанру, шо об'єднує низку 
замкнутих строф, кожна з яких містить закінчену 
думку. Вид строфи, яка використовується у С., не 
регламентований, хоча у європ. поезії кількість 
вірш, рядків, шо входять у строфу С., коливається 
від 4  до 12. Зокрема, італ. С. — октава (напр.. 
"Станси на турнір" А.Поліиіано, XV ст.); строфа 
такого різновиду С. в ст-ісп. поезії, як кспла. містить 
12  вірш, рядків, об'єднаних римуванням 
abcabcdefdef, причому, кожний третій вірш 
скорочений (комма). Для рос. С. звичним є 
написаний 4-стоповим ямбом катрен з 
перехресним римуванням (напр., "С танси" 
С.Єсєніна). В англ, поезії слово С. вживається як 
синонім строфи. Характерною ознакою С. є 
медитативний характер вірша, незважаючи на різну 
стильову тональність тв. (напр., елеічна в поезії 
О.Пушкіна "Брожу ли я вдоль улиц шумных...", 
гумористична в "Стансах з зубочисткою" фра ни. 
поета XVH ст. П.Скаррона та ін.). Тематичний 
діапазон С. не має принципових обмежень, шо 
зумовлює їх структурну мобільність, яка дозволяє

5 4 5



СТАРОЗАВІТНІ СЮЖЕТИ

сполучатися з ін. лір. жанрами (напр., написана
С. "Молитва короля, шо від'їж/гжає в Лімузен" 
франи. поета XVII ст. Ф .М алерба), і яка 
проявляється в їх іст. та най. своєрідності. У зх- 
європ. поезії С. представлені іменами французів 
Е.Люрана, Т .В іо , О .Ракана, П. де Корнеля 
(XVII ст). Ж. де Нерваля (XIX ст.). Ж.Мореаса (XIX- 
XX ст ), англійців Д ж .Г .Байрона (XIX ст ), 
П.Б.Шеллі (XIX ст ), австрійців Р.М.Рільке (ХІХ-ХХ 
ст.) та ін.

В рос. поезії С. писали О.Сумароков (XVIII ст.), 
М.Лєрмонтов, К.Фофанов (XIX ст.), І.Северянін, 
О.Мандельштам, Д .Самойлов, А.Вознесенський, 
Ю.Моріц. Й.Бродський, В.Коркія (XX ст.) та ін. 
Є С. і в укр. поезії (І.Франко, М.Рильський,
В.Барка, Б.Рубчак та ін.).

В історії світ, поезії відомі й деякі ін. жанр- 
строфічні форми, типол. близькі С. (напр., "Вісім 
стансів про осінь" кит. поета VIII ст. Ду Фу мають 
ряд характерних особливостей, які дозволяють 
перекладачеві називати ці вірші С.).

Борис /валмж

СТАРОЗАВІТНІ СЮЖЕТИ — група сюжетів 
тої частини Бймтм котра викладає Священну 
історію до Ісуса Христа. Тут відбито перебіг подій 
від "поч. світу" до часів опору Юдеї гелленізації 
після епохи Александра Македонського (книги 
М аккавеїв); щ оправда, цим закінчується 
александрійський канон, а палестинський - 
доводить опис подій лише до часів перс, панування 
на Бл. Сх. (книга Естер). Події Ст. Завіту можна 
поділити на три групи сюжетів. 1) творення світу 
й людини Богом та первородний гріх, 2) найпавн. 
історія людства взагалі (історії праотців до 
Авраама), 3) виділення із зіпсованого поганством 
світу гебрейства як народу, обраного Богом (хоча, 
природньо, його історія тісно переплетена з 
історією ін. дав. народів — вавилонян, єгиптян, 
хеттів, персів, греків та ін.). Група поет. кн. (або 
навчально-поет.) — Йова. Псалтир, кн. Соломонові 
— грунтується за хронологією подій навколо епохи 
Авраама — XVIII ст. до н.е. (книга Йова) та осіб 
царів Давида й Соломона (1 тис. до н.е.). Книги 
пророчі, які фіксують боротьбу їхніх авторів за віру 
в Ягве в годину занепаду Ізраїльського царства, 
охоплюють іст. період від VIII до IV ст. до н.е. Отже, 
переважна кількість текстів Ст. Завіту відбиває події 
іст. епохи, які часто знаходять підтвердження в ін. 
джерелах. Ст. Завіт заперечує "міф" як такий. 
Проте іст.-хронічний первень аж ніяк не є 
визначальним. Метасюжет Ст. Завіту — втрата 
людиною зв'язку з Богом через власну сваволю й 
пошуки шляху до втраченого раю. Але розв'язання 
цей метасюжет дістає, власне, лише в Нов. Завіті: 
саме через Христа поновлюється любов і довіра 
між Богом і людством. Сюжет Христа 
розпочинається в Ст. Завіті (кн. пророків, шо 
віщували про Мессію—Спасителя), через шо Нов. 
Завіт є органічним розвитком Ст. У їхній побудові 
є певна симетрія-. Ст. Завіт починається з втрати 
людиною раю й спілкування з Богом, Нов.

закінчується картиною руйнації недосконалого 
світу й остаточного торжества Бога й вірних йому 
людей в Небесному Єрусалимі. Своєрідно 
розвинуто цей метасюжет у Корані: тут вся бібл. 
історія розглядається як торування шляху 
пророкові Мохаммаду, якому лише передували 
Муса (Мойсей) та Іса (Ісус), а сама Біблія є начебто 
передмовою до Коралу. Рел.-літ. розвиток 
метасюжету спасіння й Спасителя зустрічається в 
писаннях багаї та деяких ін. сект.

В умовах виділення гебрейства з середовища 
семітів Месопотамії та досить тісних його контактів 
з ін. народами не дивує й подібність деяких С. с. 
до міфол. сюжетів Дворіччя та Єгипту. Звичайно, 
подібність такого роду (і в месопотамиів, і в Біблії 
розповідається про творення людей з глини, про 
потоп тошо) трактують як запозичення Біблією 
набагато давніших історій. Але ідея, буцімто лель 
не весь Ст. Завіт написано після вавилонського 
полону (VI— V ст. до н.е.) з використанням 
вавілонських джерел у світлі сьогоднішньої науки 
не витримує критики. Зокрема, вже пісня Дебори 
(ХНІ ст. до н.е.) — найдавніший фрагмент, шо вцілів, 
безпосередньо змикається з епохою Мойсея, отже 
— започаткування власного, оригінального бібл. 
тексту цілком могло відбутися за Мойсеевих часів 
(XIV ст. до н.е.), й в основу цього тексту міг лягти 
чи то писаний, чи то фольклор, варіант заг- 
семітського переказу про творення світу й потоп 
(котрий, до речі, як довели археологи, мав місце в 
Месопотамії не як звичайна повінь, а величезна 
катастрофа). Гебреї, шо проживали кількасот літ 
від часів Авраама (теж іст. особи — XVIII ст. до 
н.е.) ізольовано від месопотамських впливів у 
Єгипті (земля Гошен), могли мати власний варіант 
осмислення тих подій, шо, звичайно, довести 
неможливо, але таке припушшення цілком 
ймовірне. Цікаво, шо критики Біблії, навіть 
припускаючи, шо "книгу Ягвіста" створено в IX ст. 
до н.е. (тобто задовго до вавілонського полону), 
не можуть змиритися з декларацією монотеїзму, 
котрою вона починається, й вважають за потрібне 
оголосити її вставкою VI ст. до н.е. Все це є 
тенденційним приниженням оригінальності бібл. 
концепції світу, котра може спиратися на якісь 
спільні для всіх давн. семітів мотиви й сюжети, але 
завжди їх переосмислює й часто з ними полемізує. 
Так, напр., історія Йова багатостраждального, 
який є жителем землі Уи (Аравії), трактує ті ж 
питання, що й вавілонська л-ра або грец. трагедія: 
чи розумний світ, у якому стільки страждання, і чи 
справедлива божественна воля? Але показуючи, 
що Бог піддає більшим випробуванням саме тих. 
кого більше шанує, мажорно завершуючи свою 
оповідь, автор бібл. сюжету діаметрально 
протилежно трактує похмуру історію іноземного 
джерела, котре стверджує нерозумність світу, 
незбагненність волі жорстоких та вередливих богів 
Часом те, шо сприймається як відверте 
запозичення, може бути осмислене в зовсім 
протилежному сенсі. Так, історія Йосипа та 
дружини Потифара видається запозиченням з

5 4 6



СТАРОЗАВІТНІ СЮЖЕТИ

лавньоєгип. казки про двох братів, але може бути 
витлумачена й навпаки. Адже історія Йосипа, 
котрий займав у Єгипті визначну посалу, припадає 
саме на той період Нов. Царства, коли мала бути 
складена казка про братів, життя візіря могло 
перейти до єгип. словесності. Книги Соломонові з 
їхньою цікавістю до вавілонської" ідеї 
безсенсовності життя побудовано все ж таки не 
на ствердженні цієї ідеї, а на полеміці з нею — за 
Екклезіастом йде Книга Премудрості Соломонової, 
в якій гіркі тези попереднього тв. заперечуються 
антитезою в наступному. Біблія з її погордою щодо 
всього поганського просто не могла "запозичувати" 
чужі сюжети без полеміки й внутр. 
переосмислення. Впливи та спроби синтезу 
спостерігаються в зовсім ін. галузі — апокрифах 
на зразок книги Еноха, кабалістичних тв. й т.п. 
(Езотерична л-ра). Хоча в самому Ізраїлі 
досоломонових та післясоломонових часів були 
поширені поганські культи та чужі культ, впливи, 
це ніяк не означає, шо Біблія саме тими джерелами 
живилася. Про ие безперечно свідчать хоча б 
писання пророків.

"Фантастичне" в С.с. теж зустрічається досить 
часто, що, начебто, заперечує ту установку на 
реалії та історію, яку було відзначено вище. Але. 
по-перше, ряд найфантастичніших. на побіжний 
погляд, сюжетів має під собою, як показують 
дослідження, цілком реальну основу — ми маємо 
справу з наївно-поет. сприйняттям таких подій, як 
потоп, побудова вавілонської вежі, неопалима 
купина (рослина тамариск, шо випаровує ефірні 
масла, котрі на спеці самі собою займаються, й 
низка ін. чудес, пов'язаних з Мойсеєм тощо), 
інколи фант, в С.с. єліт. умовністю, як, напр., 
наказ Ісуса Навіна сонцю зупинитися, або ж та 
тисяча філістимлян, котрих Самсон-богатир 
побив віслючою щелепою. Видіння ж небесних 
обріїв, які відкривалися пророкам, напр., Ісайї 
та Єзекілію, можна розуміти як "психол. 
реальність", містично переживання натур, 
схильних до візіонерства. Відверто ж "чудесні" 
сюжети, зокрема пов'язані з особою пророка !ллі 
(воскресіння сина вдови, чудо нескінченності олії 
і т.п. — аж до взяття пророка живим на небо у 
вогняній колісниці), — трактують дуже широко, 
для віруючого то незаперечна реальність, для 
трал, компаративіста — вплив сюжету про бога- 
громовика або чарівної казки, для ін. — ие 
втручання "інопланетян" йт.п. Проте безперечно, 
шо фігури такого ґатунку завжди бувають оточені 
в народі аурою чудесності. Отже, такого роду 
сюжети є за суттю дбайливими записами 
фольклор, переказів.

Перелік С.с. зайняв би занадто багато місця. 
Пошлемося на "історію біблійну Старого й Нового 
Завіту", укладену О.В.Бурко, ЧСВВ (Прудентопіль, 
1965). в якій сума С.с. складає 105.

С.с. мали величезний розвій та поширення зі 
зростанням впливу християнства в світі. Незліченну 
кількість разів їх  використовували в сф ері 
образотворч. мист-ва.

У рамках коментарів до Біблії утворилася ціла 
низка сюжетів "супровідного " типу. У юлеїв це 
Талмуд з його невимушеною переробкою та 
варіаціями С.с. (Агада). У християн подібної кн. 
не виникло, але в практиці проповідництва й 
богослів'я С.с. використовувалися безліч разів. 
Типовий приклад: коли папа Григорій Великий, 
змальовуючи подвижництво св. Бенедикта (593), 
розповідає, як перед святим, шо зруйнував 
поганське капише, постав диявол, то він вдається 
до бібл. стилістики, хоча в цілому перед нами суто 
cep-віч. структура образу: "...з 'я ви вся  його 
тілесним очам страшний та лютий, здавалося, шо 
він хоче своїм вогненим ротом й палаючими очима 
розідрати його на шматки".

С.с. ставали для колишнього поганина базою 
для осмислення власного місця в світі й долі свого 
народу. Так Нестор-літописеиь, виводячи родовід 
сх. слов'янства, шукає коренів власного роду в 
сюжеті про Ноя, розпочинаючи "Повість минулих 
літ" як буквальне "продовження" Біблії. По суті, 
всі європ., азій. й, почасти афр. л-ри християн, світу 
в пору Сер-віччя мислилися як розвиток і 
продовження Св. Письма, через шо бібл. сюжети 
в цілому й С .с . зокрема міцно увійшли в 
ментальність ряду народів світу, — як і у фольклор 
цих народів.

Віл Cep-віч. зх-європ. дійства про Адама та Єву 
до постмодерністського роману Л ж .Барнса 
"Створення світу за 10^^ глав", у якому 
переосмислено сюжет про Но їв ковчег та потоп. 
— такий діапазон різноманітних трактувань, 
пошуку відтінків ідеї, варіації сюжетів та мотивів. 
Змалювати якісь закономірності дуже важко саме 
через величезну кількість цікавого для 
компаративістики матеріалу. Але можна зробити 
спробу накреслити певну типову модель 
використання С.с.

По-перше, це "дидактична" ситуація, коли С.с. 
сприймається як сакральна корекція худож. 
оповіді. Поширений цей тип використання С.с. в 
л-рах Сер-віччя. Напр., порівняння вбивці князів 
Бориса й Гліба, їхнього брата Святополка з Каїном 
у одному з варіантів житій, створених у Київській 
Русі. Подібні моменти зустрічаються й в пізнішій 
літ. творчості, але зрідка. По-друге, це полемічне 
переосмислення С.с. з "богоборчою" метою, 
властиве для л-ри декаденсу або, скажімо, наук, 
фантастики. Так, у незакінченому романі
В .Брю сова "Скляний стовп" образ зухвалої 
вавилонської вежі, яка дає змогу людині видертися 
на небо, використано з пафосом ствердження, а 
не негації. П о-третє, це вільне худож. 
використання С.с. в секуляризованій л-рі Нов 
часу, шо "естетизує" й "гуманізує" бібл. історію. 
Звичайно, ие сф ера іст. роману вальтер- 
скоттівського типу, хоча тут є монументально 
міфологізовані варіанти на зразок "Йосипа та його 
братів" Т.М анна. Близькі до цього типу й 
старовинні легенди, шо контамінують поганський 
фольклор та С .с. (історія про Соломона та 
Кітовраса).

5 4 7



СТИЛІЗАЦІЯ

Нарешті., це може бути пародіювання С.с., 
як напр., у романі АФранса "Повстання янголів", 
у якому оповідання про бунт Сатани проти Бога 
іронічно змальовано при опорі на гностичні 
апокрифи

Семен Абрамович

СТИЛІЗАЦІЯ — підкреслене наслідування
зови. мов. форми, засвоєння етил, комплексу для 
створення відповідного іст., місцевого, фольклор., 
літ. забарвлення. Можлива повна і часткова С. Як 
будь-яке наслідування, С. містить умисну імітацію, 
відтворення ознак чужого зразка, лише 
спрямовану, насамперед, на словесну форму. Чітко 
відмежувати Є.від власне наслідування важко: 
наслідування містить у собі первні С. Тому ті самі 
літ. тв. називають то С.. то наслідуванням. Отож 
не можна погодитися з думкою І.Неупокоєвої, ніби
С .— це окр. форма рецепції, сумірна з 
наслідуванням. Так само не можна погодитися з 
Д.Дюришиним, шо не розрізняв С.і наслідування, 
ототожнював їх.

С. звичайно імітує стилі віддалених від 
реципієнта в просторі або часі літ. напрямів, 
жанрів, епох, най. культур. Починаючи з періоду 
романтизму поширена С.під фольклор. Зокрема в 
нім. л-рі, в гайдельберзьких романтиків 
(А.Й. фон Арнім, К.М. фон Брентано, бр. Я. і
В..Ґрімм). О.Пушкін, переробляючи зх.-європ. 
казки, наблизив їх до стилістики рос. нар. билин і 
казок ("Казка про мертву царівну і про сімох 
богатирів", "Казка про рибалку та рибку", шо 
створені на основі нім. нар. казок зі зб. бр. Ґрімм; 
"Казка про золотого півника", першоджерелом 
якої є легенда про арабського звіздаря амер. 
письменника В.ірвінга). Стид, система "Думи про 
три вітри" П.Тичини орієнтована на нар. думи. 
Вірш. "Чорногорські казки" Радуле Стієнського — 
на сербські юнацькі пісні. Чес. письменник 
І.Ольбрахт у романі "Микола Шугай, розбійник" 
(1933) використав жанр-стил. можливості укр. 
фольклору Закарпаття, зокрема опришківських 
переказів і пісень. Це дало змогу худож. втілити 
ідею безсмертя нар. месників, змалювати героїчний 
укр. нац. характер. Рідше зустрічається С. під стиль 
окр. письменника, як нарис А.Тесленка "Ночь на 
Ивана Купала в с.Харьковцы " (1 9 0 2 ), шо 
стилізований під "Вечори на хуторі біля Диканьки" 
М.Гоголя. Вел. майстром С. був В .Брюсов. Його 
книга "Досвіди" (1918) складається зі С. під ант.. 
сх. і зх.-європ. поетів. Досконалість проз С. в іст- 
фант. повісті з життя Німеччини XVI ст. "Вогневий 
ангел" (1907) відзначала тогочасна нім. критика, 
висловлюючи навіть сумнів шодо рос. походженні 
автора.

На стилізації побудовано містифікацію, 
пародію, травестію, бурлеск

Анатолій Волков

СТИЛЬ (rpeu. stylus від stilos — паличка для 
письма, грифель) — усталена своєрідність худож. 
системи (твір, творчість письменника, літ. напрям).

Змістовність С. є іст. відносною і залежить віл 
характеру естет, свідомості того чи ін. періоду літ 
розвитку. В епоху "реф лективного трали 
ціоналізму" (С.Аверинцев), тобто до XVIII ст. в 
Європі панувала описова та нормативна поетика і 
риторика, які були теор. узагальненням досвіду 
тогочасного мист-ва слова, насамперед, його 
тяжіння до стильових та жанр, канонів ("Поетика* 
та "Риторика" Арістотеля, "Наука поезії" Гораиія. 
"Про стиль" Деметрія, "Риторика" Алкуїна, "Наука 
поезії" Н.Буало, "Риторика" М. Ломоносова, а 
також укр. поетики: "D e arte poetica"
Ф .Прокоповича (1706), "De Hortus poeticus* 
("Поетичний сад") М .Довгадевського (1736), 
анонімна "Lyra variis praeceptorum chordis" (1696) 
та ін.). Як прояв "літ. етикету" (Д.Лихачов) 
розглядався Є. не тільки в Європі, але й на Сх. В 
санскритській поетиці, яка була переважно 
"поетикою слова" (П.Грінцер), існувало поняття 
ріті, під яким Вамана (імовірний автор терміну, VI!! 
ст.) розумів "особливе розташування слів", 
визначаючи наявність трьох літ Є. — вайларбгі 
("бездоганний"), гаулія ("сильний") та панчалі 
("солодкий"); назва кожного з них походить відліт, 
традиції районів Індії: Відарбга (Берар), Ґаула 
(Бенгалія), Панчала (Кашмір). Його теор. 
спадкоємець Улбгата говорить про три стильові 
манери (врігп) — "грубу" (пашура), "селянську" 
(грам'я) та "міську" (угтанагіріка); а Рудрата 

* співвідносить Є. з естет, емоцією (раса), додаючи, 
шо для передачі гніву більш підходить С. ґаулія. 
кохання — панчалі, горя — вайларбгі і т.л. Про 
"лаконічний" (асхаб ал-ьяжас) та "багатослівний" 
(асхаб ал-їгнаб) С. розмірковує араб, теоретик X 
ст. Абу Халілал-Аскарі у своїй "Книзі про два 
мистецтва". Проблеми Є. піднімає в "Корай 
Футайсьо" ("Про старі та нові стилі", ХШ) японець 
Фудзівара Тосінарі, в "Вакатей дзінею" (' Десять 
стилей япон. пісні", X) Мібу-но Таламіне.

В кінці XVIII — на поч. XIX у зв язку з 
історизацією та індивідуалізацією людського 
мислення взагалі, зокрема, худож. (романтизм) 
відбувається леканонізаиія жанру як такого 
(і жанрово! системи), який був, особливо в до 
класицизму, осн. чинником регламентованості С. 
("теорія трьох штилів" Ломоносова, генетично 
пов'язаних з різними Є. "Енеїли", "Буколік" та 
"Ґеорґік" Вергілія). Це приводить до того, що С. 
стає неопосередкованим виразом емансиповано! 
худож. свідомості автора, його особистісним мов. 
жестом, проявом його формотворчості, хоча й 
обмеженим загальною заданістю романтизму як літ. 
напряму. Не випадково саме в цей час, після появи 
"Історії мистецтв ст-лавнього світу" Й.Вінкельмана 
(1764), поняття Є. поширюється і згодом стає чи 
не найголовнішою атрибуцією загально- 
гуманітарної свідомості. Звичайно, найглибшого 
розтлумачення Є. зазнає в мист-вознавстві та 
ф ілології. V суч. літ-знавстві С. є поняття 
багатозначне. В первинному визначенні С. — ие 
взаємоузгодженість усіх елементів худож. форми, 
їх єдність, яка зумовлена породжуючою енергією

5 4 8



стиль

наскрізної автор, думки. Уява про С. як внутр. 
принцип організації форми давно (чи не з 
"Несвоєчасних роздумів' Ніише, 1876) стада 
розповсюдженою серед діт-знавиів і набула теор. 
розгалуження та деталізації. Розбіжності серед її 
прихильників стосуються перш за все сфери 
компетенції С.

Лінгвістично зорієнтовані вчені вважають, шо
С. охоплює виключно мов. прошарок тв., тобто 
його зови, форму (Форма і з м і с т  в  літературі),
і є "індивідуальним використанням мови" 
(К.Фосслер), "сумою всіх рис індивідуальної 
мовленнєвої системи" (К.Ґертнер) і т.д. При цьому 
підкреслюється експресивний характер літ. С. 
(Б.Томашевський, М.Ріффатер, І.Фонадь та ін.), 
який досягається через трансформацію автором 
загальновживаних мов. елементів, а саме їх відбір, 
осмислення та комбінацію, зумовлені потребами 
мовленнєвої ситуації (В .Виноградов, П .Ґірс, 
Ж.Марузо, В.Гурний та ін.). Але, на відміну від 
власне лінгв. підходу до С., літ-знавчий базується 
на співвідносності його не з мов. формою, а зі 
смисловою структурою тв., хоча деякі вчені 
пропонують або остаточно повернути проблеми
С. літ-знавству (Л.ІІІпітцер), або створити заг-філол. 
стилістику, яка б вирішувала два пов'язаних між 
собою завдання — системного опису запозичених 
з най. мови елементів, шо утворюють С., та 
проведення його функціонального аналізу 
(В.Виногралов), шо певною мірою реалізувалося в 
теорії та практиці нової критики, герменевтики 
та иеориторики

Але більшість вчених не без впливу мист- 
вознавства екстраполюють владу С. не тільки на 
зови., але й на внугр. форму літ. тв., тобто на його 
композицію (О.Вальиель, В.Ж ирмунський, 
К.Вуйцицький, /І.Яолежел, К.Гаузенблас та ін.). 
Така позиція є, безумовно, продуктивнішою, 
позаяк сприяє оптималізації уяви про тв. як худож. 
ціле.

Як "доцентрова сила тв ." (Ю .Борєв) С. 
пронизує всі його умовні шари, хоча й набуває 
своєї остаточної матеріалізації саме в худож. мові. 
Тому слід враховувати, шо С. виконує не тільки 
"орнаментальну", оздоблюючу функцію, але й 
"інструментальну", тобто пов'язану із змістом тв. 
(Р.Барт). Деякі вчені виступають проти 
озмістовлення С. (В.Шкловський, В.Кожинов), 
однак тою чи ін. мірою співвідносність С. та змісту 
визнається багатьма літ-знавиями (О.Чичерін, 
Л. Тимофеев, Л.Новиченко та ін ), кожен з яких 
висуває певний комплекс аргументів щодо свого 
бачення цієї проблеми. Напр., В.Жирмунський 
підпорядковує С. тему, образ, композицію, зміст, 
який втілюється в словах, але не вичерпується 
ними: аналогічної за сугпо точки зору дотримується 
Тимофеев, говорячи про С. ідеї, теми, характеру, 
мови: О.Соколов, розрізняючи чинники та носіїв
С., відносить безперечно до перших предметно- 
ід. зміст, худож. метод, образну систему та жанр.- 
родові ознаки тв., а безперечно до других — 
худож. мову, композиція ж стосовно змісту є носієм,

а стосовно мови — чинником С.; стверджуючи 
наявність морфологічних ознак С. в тематиці, 
образах (ейдосах), жанр, композиції та худож. мові, 
L Чернов підкреслює, шо перші два носії водночас 
є і формальними інгредієнтами С., і визначають 
його зміст. Загалом як 'важлива синтезуюча 
характеристика єдності змісту і форми' 
(М.Ґіршман) С. зумовлює феноменальну 
самодостатність тв ., яка є ознакою його 
досконалості.

Однак С. виявляє не тільки "онтологічну суть 
твору, тип його цілісності" (Ю .Борєв), але й 
особистісну акиентуйрваність автора, шо 
усвідомилося ше в Х\/Ш ст. (Ж.Бюффон: "Стиль
— це людина") і набуло в подальшому розвинутої 
конкретизації в працях багатьох теоретиків — від 
Ґ.Гегеля до літ-знавців XX ст., які пов'язують С. з 
індивідуальною структурою сил, шо формує поет, 
світ (В.Кайзер), з біологічними потребами людини 
(Л.Шпітцер), з індивідуальною та колективною 
психікою (Ю.Кляйнер), з таємничою міфологією 
письменника (Р.Барт) тошо. Зокрема, не втратив 
своєї актуальності трактат Й .В.Ґьоте 'Просте 
наслідування, манера, стиль" (1 7 8 8 ), який 
започаткував розуміння С. як вищої єдності 
індивідуального та загальнолю дського, 
суб'єктивного та об'єктивного, шо досягається в 
процесі пізнання світу і є основою  худож. 
комунікації, діалогічного спілкування між людьми. 
Не без впливу нім. письменника Вяч. Іванов писав, 
шо С. "досягається подоланням тотожності між 
особою та творцем, —  об'єктивацією її (особи — 
Б.і.) суб'єктивного змісту" ("Манера, обличчя і 
стиль"). V цьому плані чи не найважливішим 
чинником С. є особливості предмету худож. 
рефлексії (П.Мюллер-Фрейенфельс), ті характерні 
ознаки пізнавальних реалій, які дали підставу
В .Розанову полемічно (по відношенню до 
Бюффона) проголосити: Стиль —  це душа речей".

Основним носієм індивідуальності С. 
письменника (ідеостиль) є окр. тв. (Б .Кроче, 
Кайзер), у якому все — від світоустрою до інтонації
— несе на собі відбиток автор, особистості, 
зокрема його світообразу, екзистенціального 
самопочуття, суспільного темпераменту, 
відношення до літ. традиції тошо. Але поняття 
ідеостилю не обмежується тв. як таким, а обіймає 
всю творчість письменника, набуваючи ознак 
системної узагальненості. Саме постійна 
присутність авторського "я" в різних тв. митця і 
зумовлює їх "стилістичний лад" (М.Коцюбинська).

На противагу теоріям індивідуальності С. 
існують і такі, які акцентують його надіндивідуальні, 
типол. властивості, маючи на увазі насамперед 
загальний стильовий контекст тієї чи ін. епохи або 
напряму, течії, школи (Г.Вьольфлін. О.Вальиель, 
Т .С .Еліот, М.Фуко, "нова критика" та ін.). 
Вьольфлін виводить С. із психології, В.Фріче — з 
соціологічної закономірності, Вальцель — із 
світосприймання епохи. Подібні судження дають 
змогу створити деперсоніфіковану (без імен) 
історію С., однією з перших спроб якої була

5 4 9



СТИХІРА

запропонована Гегелем теорія трьох етапів 
розвитку С. — строгого, ідеального та приємного 
("Лекції з естетики"). Така наук, настанова 
актуалізує, перш за все, проблему клас. С., тобто 
тієї міри, яка в подальшому служитиме орієнтиром 
стильового руху л-ри (ГПодгаєцька), а також 
комплекс проблем, пов'язаних з традицією  і 
новаторством у л-рі.

Норис /наямж

СТИ ХЇРА (греи. "багато вірш ів"; є й 
тлумачення "обираю віршовий розмір") —- 1) У 
патристиці назва кн. Біблії, написаних віршами 
(Йова. Псалтир, Притчі Соломона, Пісня над
ПІСНЯМИ ТОШО);

2) Перк. гімни, шо складаються з віршів, 
написаних одним розміром; звичайно це спів на 
мотиви спершу процитованого вірша з Псалтирі, 
інколи вірш з Біблії називається приспівом, а 
стихіри — віршами. Приклад С.: "Хваліть Господа 
всі народи, прославте Його всі люди" (Пс. 148:11).
Прийдіть, люди, заспіваймо й поклонімось Христу, 

прославляючи воскресіння Його із мертвих, бо Він 
Бог наш, шо визволив світ від спокуси ворожої" 
(Малий Октоїх, голос 1; у суботу ввечері на малій 
вечірні). Тут максиму Ст. Завіту про Єдиного Бога 
розгорнуто в дусі новозавітної концепції як 
величання Христа, що усвідомлюється — у 
відповідності з догматом Трійці — як Бог.

Семен Абрамович

СТРИ Ж НЕВА ПОБУДОВА — спосіб 
а р ^ !г е к го и !к и : нанизування на заг. сюжет, 
стрижень мандр або пригод гол. героя (героїв) 
розділків. шо є сюжетнозавершеними "істо­
рійками". епізодами, аиеклогам и, навіть 
новелами. С.п. мала місце ше вант, л-рі ("Одіссея", 
ант. роман). Такі історійки — додаткові епізоди, 
що безпосередньо не пов'язані з основною лінією 
розповіді, мають самодостатню вартість, отож 
незрідка передруковуються окр. й так 
сприймаються читачем. С.п. переважно 
застосовується в ш ахрайському романі, у 
пригодницьких тв.: романи-подорожі Ж .Верна, — 
або в сатир, тв.: "Паломництво Чайдд-Гарольда" 
Дж.Н.Ґ. Байрона, "Посмертні записки Піквікського 
клубу" Ч.Діккенса, "Пригоди Чічікова. або Мертві 
душі" М.Гоголя. Досить часто С.п. сполучається з 
архітектонічними прийомами рамкової побудови 
(обрамлення) або вставної історії: "Історія 
капітана Копєйкіна" в "Мертвих душах" чи 
безкінечні історійки бравого вояка Швейка в сатир, 
епопеї Я.Гашека, коди вони вкладаються в уста 
персонажу. Генетично С.п. пов'язана з 
циклізацією

Анатолій Волков

СТРУКТУРА ЛІТЕРАТУРНОГО ТВОРУ (лат. 
stru ctu ra  — будова, порядок) — система 
міжелементних, внутр. зв'язків худож. об'єкту, яка 
забезпечує йому самодостатню цілісність. С. не 
виявляє себе безпосередньо, в акті сприйняття

худож. цілого, тому уяву про неї можна набути 
лише через літ-знавчий аналіз її проявів та наслідків 
(функції), шодо яких вона є основою та 
організуючим чинником. Методологія дослідження 
структури літ. тв. теор. розроблена в XX ст., однак 
структурні елементи в словесному мист-ві почали 
виділятися і вивчатися вже в античності. В 
"Поетиці" Арістотеля означуються поняття міф, 
його худож. обробка —  фабула, характер, 
різновиди лексики, тропів, висунута ідея худож. 
єдності всіх складників, що продиктована родовим 
та жанр, різновидом, правилами організації часу і 
простору. Зміст таких структурних складників, як 
фабула і характер, істотньо змінився в епоху 
Відродження, коли л-ра почала позбавлятися 
міфол. основи, і фабула почала набувати рис суч. 
сюжету зі своєю внутр. логікою розвитку. А 
створення л-р нац. європ. мовами сприяє 
виділенню з них особливої "поетичної" мови, 
структура якої усвідомлюється в трактатах Данте 
та Дю Белле. Першим теоретиком структурного 
аналізу в науці слід вважати франц. філософа- 
раиіоналіста Р. Декарта (1 5 9 6 -1 6 5 0 ). У праці 
"Роздуми про метод" (1637) серед правил "для 
керування розумом" він висуває вимогу — ділити 
кожне з досліджуваних утруднень на стільки частин, 
скільки це можливо і необхідно для кращого їх 
подолання, і дотримуватися певної послідовності 
мислення, починаючи з предметів найпростіших і 
найлегше пізнаваних і сходячи поступово до 
пізнання найскладнішого. У XVII ст. в епоху 
виникнення ранніх літ. напрямів —  класицизму і 
б ар око  — елементи худож. структури літ. тв. 
набувають ін. етил, забарвлення. Якщо класицист 
Н .Буало іронізував з барочних дотепів та 
каламбурів (" у слова завжди було подвійне 
підступне обличчя"), то теоретик бароко Тезауро 
—  прихильник вишуканої метафори — "матері 
Поезії, Дотепності, Символів та героїчних Девізів". 
Витіснення ст. раціоналістичного духу, руйнування 
ст. жанр, перегородок у просвітництві XVIII ст., 
сприяє висуненню в С. літ. тв. особистого та 
суб'єктивного аспектів, фольклор, елементів, які 
особливо змінювали її якості в тв. романтиків. 
Складники С. літ. тв. відображали тут поєднання 
реальногота умовного, худож. фантазії, емоційно- 
експресивого пафосу. Різноманітні акценти аналізу
С. в ХІХ-ХХ ст. визначаються характером літ- 
знавчих методологій, що розвиваються, та 
виникненням нов. структурних складників у 
динаміці літ. процесу. Міфологічна школа в її 
ранніх і пізніх модифікаціях прагне виявити в С. 
тв. міфодогеми, біографічна — пов'язати їх з 
фактами життя автора, культ.-іст. — визначити 
нашарування нац., географ ічних, сой., 
ідеологічних впливів середовища і наявність 
новаторських або трал, елементів, порівн.-іст. 
методологія — виявити подібні елементи. Значний 
вклад у розвиток та вивчення худож. С. літ. тв. 
внесли методології психологічної, психо­
аналітичної і, гол. ч., різних шкіл формального літ- 
знавства. Вчення О.Потебні про зовн. й внутр.

5 5 0



СТРУКТУРАЛІЗМ

форму слова й худож. тв. впорядковує 
класифікацію складників самої форми. 
Новаторство модерністської л-ри розширило коло 
елементів С. літ. тв. у зв'язку з засвоєнням потоку 
свідомості, складної організації часу і простору, 
монтажу словесних зображувальних засобів 
різного гатунку тошо.

Поняття С. стало основною категорією 
структуралізму. З погляду цього наук, напрямку 
л-ра являє собою вторинну семіотичну систему, що 
надбудована над первинною семіотичною 
системою —  природною мовою. Тому в худож. тв. 
вбачають пов'язані між собою структури природної 
мови (напр., речення) та С. мови худож. л-ри (напр., 
сюжет). С. мови худож. л-ри. взятої як особлива 
семіотична система, вивчають на трьох рівнях: 
синтактики — відношення між знаками; семантики 
— відношення між предметом означення та 
поняттям про цей предмет; прагматики — 
відношення між знаками та тими, хто ними 
користується. В С. літ. процесу розрізняють рівні 
синхронії (напр., зв'язки між тв., шо написані 
водночас, або зв'язки між літ. напрямами, котрі 
належать до одного й того ж періоду часу) та 
діахронії (напр., зв'язки між тв., які автор написав 
впродовж свого життя, або зв'язки між літ. 
напрямами, шо існували в різні епохи). У 
дослідженнях С. літ. об'єктів визначають рівні, на 
яких ці дослідження проводять, і розрізняють 
глибинну та поверхневу С. Глибинна С. відбиває 
найбільш суттєві властивості літ. об 'єкта, а 
поверхнева С. —  ті властивості літ. об'єкта, які 
випливають з його глибинної С. Так, С. мови 
худож. тв. є поверхневою по відношенню до його 
сюжетної С .. в свою чергу остання — поверхневою 
по відношенню до глибинної С. змісту автор, 
світообразу.

Л-ра як С. перебуває у залежності від 
інфраструктур (метаструктур) систем більш 
високого рангу. При цьому вплив на л-ру структур 
вищого рангу опосередковується структурами 
менш високого рангу, шо стоять ближче до системи 
л-ри (у безпосередній близькості до С. л-ри стоїть 
структура худож. культури, і через це л-ра являє 
собою феномен худож. культури, а не форму 
ідеології, С. якої віддалена віл С. ідеології).

Літ. тв. існує у вигляді худож. тексту, С. якого 
перебуває у зв'язках із С. системи літ. комунікації 
(система "автор — текст - реципієнт (читач) — 
традиція — реальність ). С. літ. комунікації 
пов язана зі С. системи літ. метакомунікації 
(система автор — текст — реципієнт (читач) — 
традиція — реальність'), якщо "реципієнт (читач)" 
системи літ. комунікації та "автор" системи літ. 
метакомунікації поєднуються в одній особі ( напр. 
у разі драматизації епіч. тв. або адаптації його).

Поняття С. в його власне структуралістському 
або більш поширеному розумінні використовується 
у різних сф ерах літ-знавчої науки і набуло 
функціональної актуальності у зв'язку з тим, що 
його дефінітивна змістовність спроможна 
ідентифікувати найбільш властиві ознаки худож.

цілого. Зокрема, в порівн. літ-знавстві поняття С. 
вживається при виявленні відносної подібності літ. 
феноменів. Увагу дослідників приваблює, перш за 
все, типол. зіставлення сюжетно-копозииійної С. 
в оповідній л-рі. Достатньо перспективним шодо 
цього є дослідження традиційних сю жетів. 
Необхідність поєднання структурного й порівн. 
вивчення худож. тв. особливо відчутна при 
вирішенні проблеми іст. поетики.

Віктор Зінченко, 
Микола Нефьолов,

СТРУКТУРАЛІЗМ (лат. "stru ctu ra" від 
дієслова "sfruere" — первинно — побудова цілого 
з частин) — напрямок у гуманітарних науках XX 
ст., який використовує структурно-семіотичний 
метод у дослідженні явищ загальнолюдської 
культури.

Генеза С. виводиться з традиції 
раціоналістичного мислення, яке орієнтоване на 
створення універсальної метамови для системного 
опису об'єктів людського досвіду. Щодо цього 
треба відзначити такі інтелектуальні факти: числову 
модель Всесвіту, розроблену давньогрец. 
філософом і математиком Піфагором та його 
школою. "Роздуми про метод" франц. філософа 
та математика XVI] ст. Д.Декарта, в яких описано 
процедуру розподібнення цілісного явиша на його 
логічно відокремлювані елементи, видану в Парижі 
1660 "Загальну граматику" К.Ланселота та А.Арто, 
у якій міститься вчення про єдину для всіх мов 
метаграматику, шо відповідає структурі 
загальнолюдського мислення, ідею всесвітньої 
писемності (пазіографії) нім. філософа XVH-XVIH 
ст. Г.Ляйбніпа, "семіотику" амер. філософа та 
математика Х!Х-ХХ ст. Ч.Пірса, який ввів у 
науковий обіг цей термін і заклав основи заг. теорії 
про знакові системи, "сем іологію " швейц. 
мовознавця Ф. де Соссюра (ХІХ-ХХ ст ), в 'Курсі 
заг. лінгвістики" якого була розгорнута концепція 
мови як замкнутої знакової системи, теор. та 
практичну розробку "загальної писемної мови" 
рос. поета XX ст. В .Х лєбнікова тошо. У 
формування та розвиток структурно-семіотичного 
методу тою чи ін. мірою внесли вклад 
психоаналітичні дослідження З.Фройда, праці 
психолога Л .Виготського, соціолога Е.Дюркгайма, 
логіків Б .Рассела та Р.Карнапа, театр, новації
В .Мейерхольда, кінолосвід С.Ейзенштейна, теор. 
розробки символістів, зокрема, А.Бєлого та ін. 
Отож, структурно-семіотичний метод дозрівав у 
контексті іст. пошуку мисленням системного 
погляду на культуру як другу природу, що має свій 
смисл та мову, а тому цей метод постійно 
збагачувався ідеями, шо містять у собі розуміння 
структурної цілісності тих чи ін. явищ людської 
діяльності. Пе зумовило відкритий характер С. як 
наукового напрямку, який охоплює різні області 
гуманітарного знання: етнологію та антропологію 
(К./Іеві-Стросс, якого вважають власне першим 
структуралістом), психологію (Ж.Піаже), історію 
культури (М.Фуко), історію релігії (Ж.Дюмезіль).

5 5 1



СТРУКТУРАЛІЗМ

мист-вознавство (У.Еко) та ін. Надзвичайно 
продуктивним для концептуалізації та верифікації 
структурно-семіотичного методу було застосування 
його в тих науках, предмет яких характеризується 
особливою системною знаковістю, тобто, перш за 
все, у фольклористиці,релігієзнавстві, міфології та 
в лінгвістиці. Основні принципи структурної 
лінгвістики, які закладалися у Празькому, 
Московському та Копенгагенському гуртках 
(Я.Мукаржовський, М.Трубецькой, Р .Якобсон, 
І.Бодуен де Куртене, Л.Єльмслєв та ін.), шо 
продовжили та збагатили ідеї де Соссюра, мали 
винятковий вплив на становлення 
структуралістського літ-знавства, власна історія 
якого неможлива без теор. і практичного досвіду 
представників рос. "ф ормальної школи" 
(В.Шкловський. Б.Ейхенбаум, Р.Якобсон та ін ), 
європ. компаративізму, а також наукової спадщини 
О.Потебні, В.Проппа, О.Фрейденберг, М.Бахтіна 
та ін.

Але виникнення С. пов'язане не тільки з творч. 
засвоєнням попередньої традиції. Його наук, 
спроможність пояснюється і тою іст. ситуацією, яка 
склалася в науці про л-ру в сер. XX ст., коли 
ідеологізовані методи дослідження літ-знавчого 
об'єкту (напр., у Франції — екзистенціалістський 
(ширше — суб'єктивний), у Росії — соціологічний) 
стали усвідомлюватися неадекватними самому 
об'єктові як самодостатній худож. системі. Тому
С. свої гносеологічні зусилля зосередив переважно 
на об'єкті, на його структурно-семантичні єдності, 
на вияві усіх текстових відношень між елементами 
худож. цілого. Методологічне обґрунтування своєї 
цільової засади С. знайшов, перш за все, у вченні 
де Соссюра про синхронію та діахронію, яка 
стосовно мови сприяє розрізненню статичного та 
динамічного аспектів його існування. Орієнтуючись 
на перший, структуралісти, тим самим, відмовилися 
від принципу історизму у дослідженні як окр. тв., 
так і літ. процесу. Найбільш очевидний прояв 
системності, основною властивістю якої є таке 
співвідношення складників цілого, при якому всяка 
зміна одного з них веде до зміни усіх ін. (Леві- 
Стросс). притаманний текстові як сталому худож. 
цілому. Тому основні досягнення С. пов'язані з його 
іманентним аналізом, шо, між ін.. не виключає 
врахування різних контекстів (іст., соц., культ, та 
ін.) в процесі системного опису "літературності" 
(Пв.Тодоров) досліджуваного об'єкту.

Однак творці структурної (або структуральної) 
поетики, — не задовільняючись попередньою 
практикою аналізу окремих літ. пам'ятників у їх 
змістовно-формальній неповторності, спробували 
винайти типову методику їх розгляду, яка 
заснована на уяві про універсальні правила 
виникнення, існування та функціонування худ. 
тексту. Ui правила дають змогу дослідникам 
мислити тв. у його текстовій усталеності, не 
обтяжений своїм  "минулим" (мотивами 
походження, задумом тошо), своєю залежністю від 
автора (його психологією, біографією тошо) та ін., 
тобто як об'єкт, зміст якого породжується в процесі

його сприйняття, бо форма тв. є причиною його 
змісту. Тому структуралісти наважувалися створити 
деперсоніф іковану (без імен) історію л-ри 
(Ж.Жанетт), яка б відбивала еволюцію літ. дискурсу 
(Пв.Тодоров). У цьому пошукові метаморфології 
тв. структуралісти звернулися до методологічно 
важливого розмежування де Соссюром мови (ііл- 
guo) та мовлення (рого/е), тобто системи словесних 
знаків та їх варіативного використання у практичній 
(письмовій чи усній) діяльності суб'єкта. Аналогічно 
цьому Ю. Лотман, напр., розрізняє універсальну 
худож. структуру (модель) і текст, як її варіативну 
реалізацію та інтерпретацію. До основних ознак 

' структурності тексту відносяться ієрархічність його 
різних рівнів (прошарків) та наявність "бінарних 
опозицій", генетично пов'язаних з антиноміями 
І.Канта (напр., високе-низьке. натуральне-штучне, 
життя-смерть, праве-ліве, чоловіче-жіночета ін). Ця 
бінарність відбивається і в структуралістських 
поняттях, які описують предмет дослідження і 
відображають його властивості та характерні 
особливості (напр., знак-значення. текст-контекст, 
структура-текст та ін.).

Настанова на віднайдення заг. знаменника для 
всіх літ. феноменів з неминучістю звертала увагу 
структуралістів на семіотику як метанауку XX ст., 
яка співвідноситься з клас, ідеєю світ, єдності і яка 
набула в наші часи гіпотетичного уявлення про 
Світ. Дерево знаків (Вяч. Вс. Іванов та В.Топоров) 
Семіотичний погляд на мист-во приводить до 
розуміння того, що л-ра — це. перш за все, 
особлива мова, вторинна по відношенню до 
природної мови, моделююча система (Лотман), яка 
створює свою власну реальність, відмінну від 
дійсності, шо має в контексті художнього цілого 
лише конотативне значення (Р.Барт). 
Використовує С. і розроблену семіологією теорію 
різних аспектів репрезентації (а тому і дослідження) 
знакової системи: синтагматичний (послідовність 
з'єднання знаків), парадигматичний (вибір із 
вірогідного набору знаків тих, які власне 
становлять синтагматику тексту), семантичний 
(пов'язаний з відношенням знака до позазнакової 
реальності), і прагматичний (функціонування знаків 
у контексті сприймаючої свідомості). Для 
вирішення завдань, які виникали перед 
структуралістами, особливо прагматичного кола, 
вони нерідко користуються поняттями з 
інформатики та кібернетики (моделювання, 
прямий та зворотний зв'язок, код, дешифровка, 
відправник (адресант) та адресат інформації та ін.). 
Звернення до лінгвістики, семіотики та математики 
сприяло універсалізації літ-знавчого методу, 
понятійній дисципліні в науці, а загалом зумовило 
корпоративний характер С., який об'єднав різні 
най. та регіональні шкоди (напр.. франц. — Р.Барт, 
П в.Тодоров, Ю .Кристєва, А.Греймас та ін., 
московсько-тартуська — Ю.Лотман, А.Лєвін, 
Б.Успенський, Л.Сегад, І.Лесскіс, Вяч.Вс.Іванов.
В.Топоров, Є.Мелетинський та ін.).

Назагал С. створив методологічно 
' обґрунтовану розгорнуту літ-знавчу теорію, яка

5 5 2



СУЧАСНИЙ ЛІТЕРАТУРНИЙ АПОКРИФ

включає в себе оригінальний метол, спроможний 
описувати структурно-семантичну єдність худож. 
цілого, та понятійну систему, що відбиває складну 
внугр. організацію літ. тв. та його контекстуальні 
зв язки. Це зумовило продуктивність С. як літ-знавчого 
напрямку, який дав відчутний поштовх для подальшого 
розвитку науки про л-ру, зокрема, генетичної та 
рецептивної поетики, неориторики та ін.

Борис іванюк

СУСПІЛЬН О n O B V T O B t ПІСНІ —  нар
пісні, шо відображають явиша сусп життя та соц. 
відносин Такими є пісні про турепьколатарські 
напади козацькі, нрінапьні ренрутські, 
солдатські, жовнірські, бурлацькі, наймитські, 
чумацькі зар об ітч ан ськ і, ем ігрантські, 
ремісничі пісні.

Кожна з цих груп відрізняється від ін. не дише 
за змістом, але й за образною системою, формою 
світосприйняття та бачення лір. героя. Насамперед 
це лір. пісні із узагальненим відображенням сусп. 
явиш і подій та узагальненими образами чи то 
дівчини-полонянки у піснях про тур.-татар, неволю, 
чи сироти-рекрута у рекрутських піснях, чи кріпака 
у кріпацьких і т.п.

Наталя /Тихомамова

СУЧАСНИЙ ЛІТЕРАТУРНИЙ АПОКРИФ
— мал. оповідний жанр. Вираз С .л.а. шодо 
подібних тв. було вжито К.Чапеком, так би мовити, 
кодифікатором цього жанру. С.л.а. створювали 
також нім. (Ф.Кафка, Б.Брехт, Г.Е.Носсак), укр. 
(Ю.Івакін, М.Білкун), рос. (Ф.Кривін), лит. 
(В.Ж илінскайте), амер. (Дж.Тернер) та ін. 
письменники.

Жанр С .л .а . спирається на досвід 
апокрифічного перетлумачення традмпймуи.ж 
сюжетів та образів в ін жанрах: іроі-комічпа 
поема "Орлеанська діва" (1735 ) Вольтера, 

Портативна теологія" (1768) П .А.Гольбаха, 
Історія держави Російської від Гостомисла до 

Тимашева" (1869) О.К.Толстого, "Вбивство Юлія 
Цезаря (На невадський штиб)" (1863), "Щоденник 
Адама" (1893) та "Щоденник Єви" (1905) Марка 
Твена, "Загальна історія, опрацьована 
"Сатириконом" (1911) — автори Теффі, О.Димов, 
А. Аверченко, О.Л д'Ор, а також численні в різних 
л-рах пародійно-анекдотичні оповідання та 
перекази з життя видатних людей. Від жанру
С.л.а. вищезгадані тв. засадничо відрізняються тим, 
шо зневажливо ставлячись до вихідного, 
переважно рел., сюжетно-образного матеріалу, до 
його ідейного сенсу, переробляють цей матеріал у 
ін. жанр, формах (Гольбах, Вольтер), або є суто 
гумор. (Твен), або пародіюють закостенілі жанр, 
форми ("Загальна історія, опрацьована 
"Сатириконом"). У всіх випадках наявна 
апокрифічність, але лише як одна диферениійна 
ознака, шо не є жанр, домінантою; інакше кажучи, 
не склалася відповідна жанр, форма. Найближчі 
до С.л.а. оповідання Твена. Отож, варто розрізняти 
поняття апокрифічність та апокриф.

С.л.а. являє "вторинне культурне явише". Тому 
для подальших розмірковувань зупинимося на 
поняттях канону та апокрифа й співвідношенні 
з ними запропонованого жанрологічного терміну. 
По-перше, коло сюжетики С.л.а. непорівнянно 
ширше, ніж у власне апокрифа. Протосюжети та 
протообрази С.л.а. можна розбити на чотири 
групи: 1) бібл.; 2) міфол., переважно лавн-греи.;
3) іст.; 4) літ. —  найнечисельніша Група. По-друге, 
апокриф міг бути опозиційним шодо канону, але 
міг і не бути. Однак завжди був поважним, повним 
віри у вагомість та істинність того, про шо 
оповідалося, і читачами сприймався теж як канон. 
Автор С.л.а. займає позицію відчуження. Апокриф 
— сакральний, рел. жанр. С.л.а. — світський, суто 
літ. жанр. По-третє, для апокрифа не була 
обов'язковою опозиція канонові. Для С.л.а. така 
опозиція є доконечною. Вона не лише усвідомлена 
автором, її усвідомлення — умова адекватної 
читацької рецепції, інакше кажучи, С .л.а. є 
антиканоном. Автор стверджує: все було не так, 
як твердилося, а ось як. Розповідь ведеться з ін., 
незвичайної, парадоксальної позиції. "Вона, цебто 
та історія з Архімедом, була зовсім не така, як про 
неї пишуть", — чигаємо в чапеківській "Архімедовій 
смерті". У Жилінскайте у "Стислому тріумфі 
Юдити": "Біблія намагається довести, шо Юлит 
чиста і безгрішна. Ше б п а к !..." . А назва 
мікроапокрифа Кафки, шо заперечує 
сервантесівську протоверсію, так і називається: 
"Правда про Санчо Пансу". По-четверте, апокриф 
звернений до сакрального минулого. С .л.а. 
зіставляє минуле з суч., висвічує актуальні 
проблеми підсвітлюванням минулого променем 
сьогочасності й зворотним, підсвітлюванням 
минулого в сьогочасне. Сюжет трактується філос 
чи сой., суто політ, або психол., але завжди 
по-новому. О сучаснення найсильніше 
відчувається, коли воно досягнуто мов. засобами, 
зокрема анахронізмами, як у автор, мові, так і в 
мові персонажів, або осучасненням антро  
понімів Можна виділити два основні варіанти 
перетлумачення сюжетів-еталонів —  спрямування 
проти ідейного змісту перш оджерела чи 
наиіленність на зовсім ін. об'єкти та ідеї. 
Найчастіше привертають увагу старозавітні і 
євангельські сюжети, ант. фігури Сізіфа, Прометея, 
Дедала та Ікара, Орфея і Евріліки, Пігмаліона, 
Александра Великого, Юлія Цезаря та його 
легіонерів, вбивство Цезаря, а також Гамлета, 
Фауста і Мефістофеля тошо. На відміну від ін. видів 
звернення до трад. сюжетів та образів (переробка, 
запозичення, о б р азн а ан ал огія , р ем і­
нісценція тошо), С.л.а. —  переповідання, коли 
зберігається трад.-образна конструкція. З огляду 
на збереження сю жетно-образного ядра та 
лаконічність жанру С .л .а . чітко виявляє 
закономірності функціонування трад. сюжетів та 
образів. Протосюжетний інваріант відомий 
читачеві. С .л .а, сприймається в постійному 
зіставленні з ним. У діалектичній єдності з відомістю 
фабули і характеристик героїв виникає відчуття

5 5 3



СУРЖИК

змінюваності, співіснування трал, та нов. Звичні, 
абсолютно визначені змістовні комплекси та 
асоціації, які існують у свіломості реципієнта 
ставлять сприйняття нов. тексту в зазлалегіль 
визначені обставини.

Будучи достатньо містким для різних 
семантико-хулож. рішень, С .л .а . є, однак, 
"кінцевим" жанром, "резерви" якого можуть бути 
вичерпані через жорсткість його параметрів, ї 
перше — семантична місткість, і друге — 
обмеженність подальшого істинно творч. розвитку 
жанру підтверджується повторюваністю звернень 
ло тих самих трал, сюжетів та образів.

С .л.а. мають низку властивих саме цьому 
жанрові параметрів:

1. Одноепізодність. Винятки нечисленні; 
напр., багатоепізодний твенівський "Щоденник 
Адама". але це лише перша стадія становлення 
жанру.

2. Незмінність трал, фабули із збереженням 
основних мотивів, ситуацій та образів.

3. Доповнення нов. сюжетно-образним 
матеріалом можливе, але найчастіше не способом 
вплетення в сюжетну основу, а шляхом 
продовження: постпозиція, мініепілог, друга 
частина.

4. Лаконізм викладеного досить точно стосовно 
першоджерела, хоч воно висвітлено по-іншому. С.л.а. 
може стискатися навіть ло одного речення. Постає 
особливий жанр, різновид — апокрифічно-сатир. 
вислів. Подібні вислови найхарактерніші для Чапека. 
Він включив їх у цикл баєчок.

5. Невел. обсяг, що системно зумовлено всіма 
перерахованими параметрами.

6. Оповілальність. Винятком є Гамлет, принц 
Данський" Чапека, який має псевлолрам. форму. 
Способи розповіді різні. Її може вести одна з 
дійових осіб, кілька персонажів, які розповідають 
про полії відповідно кожен зі своєї т а, або свідок 
того, шо зчинилося, або наш сучасник — не автор: 
напр., гумористична мжстифжкаиія начебто 
перекладений "зі справжньої латини репортаж, 
оприлюднений... в екстреному випуску щоденної 
римської газети "Вечірні розваги" з твенівського 
апокрифу "Вбивство Юлія Цезаря (На невалський 
штиб)". Найчастіше виклад іде безособово, від 
всезнаючого автора (образ автора, його позиція 
створюється текстуально-стил ).

7. Збереж ення в більшості випадків 
хронотопа: місце і час дії залишаються незмінними 
чи досить наближеними до місця та часу дії сюжету- 
еталона.

8. Ореальнення введенням побутових 
подробиць і тлумачень. Цим трал, високе 
(бож ественне, міфологічне, іст.-героїчне) 
знижується до земного.

9. Ореальнення невідривне від внутр. 
(змістовного) чи зовн. (мов.)

10. С.л.а. містить інтелектуальну гру — від 
м'якого гумору до гострої соц. сатири та філос. 
узагальнень.

Анатолій Волков

С У Р Ж И К  —  нечиста мова, змішана з 
елементів двох або кількох мов. Найчастіше слово
С. вживається щодо суміші укр. та рос. мов. 
первнів. Укр.-рос. С. дуже поширений у мовленні 
Це пояснюється тривалим перебуванням українців 

у складі рос. держави. Ло того ж з совєтських часів
С. фактично насаджувався через пресу, ін. засоби 
м асової інформації, навіть підтримувався 
офіційним мовознавством. Можна казати й про 
укр.-поль.-нім. С. у Галичині, укр.-рум. С на 
Буковині. У красному письменстві треба розрізняти 
три випадки вживання С. 1) автор, неволодіння 
унормованою мовою, 2) передавання мови дійових 
осіб, 3) використання із сатир, метою.

Анатолій Волков

СЦЕНАРІЙ (ітад. scenario, від лат. scena, 
scaena — сцена) — прикладний жанр, шо належить 
до галузі літ.-драм., літ.-кіноярам., а також суто 
театр, та кінематографічної творчості і становить 
словесну "партитуру" сценічної вистави, кіно- або 
телефільму, їх композиційну основу. Існує багато 
типів С. — оперні, оперетні та балетні С. (тобто 
лібрето), кіносценарії, або С. фільмів (ігрових, 
мультиплікаційних, документальних, фільмів- 
кониертів тощо), С. теле- та радіопередач, масових 
заходів, а також С. вистав у таких видах театру, 
які розвивалися на основі фольклору (мім, 
аге/тлама, фарс, комедія масок, ярмарковий 
театр). Кожний з цих типів С. має характерні 
особливості та може, в залежності від змісту, 
призначення, структури та типу викладення, 
належати чи не належати до л-ри.

С. сценічної вистави в театрі імпровізації являє 
собою сюжетну схему, за якою створюється 
вистава, — стисле викладення змісту п'єси (без 
діалогів та монологів). В такому С. визначені гол. 
моменти дії, вказані виходи персонажів на кін, 
позначені додаткові номери і т. ін. З появою драми 
замість С. такого типу з'явився писаний текст. 
Однак, деякі драм. тв. певною мірою зберігали 
риси такого С., напр.. форму С. мали ф'ябри 
К.Гонці, які успадкували традицію імпровізаційного 
театру масок. V 20-і ж роки XX ст. в театрах 
набувають розповсюдження режисерські С., які 
містять інтонаційно-жестову і просторову 
конкретизацію тексту драми (тобто становлять 
режисерську партитуру). Деякі п'єси, з численними 
розгорнутими ремарками, наближаються до 
режисерських С. (п'єси Б .Брехта, Т.Уільямса,
А.Міллера, В .Розова, О.Вампілова). Форму С. 
також мають діалогічні повісті Е.Ралзінського, дуже 
близькі до п 'єс . Т. ч., п 'єса  (та кіноп'єса) 
співвідносяться із С., мають з ним багато спільних 
рис.

Поетика С. лежить в основі інсценізації і 
недрам, тв. (постановки на сцені романів "Майстер 
і Маргарита" М.Булгакова (реж. Ю.Любимов), 
"Лоліта" В .Набокова (реж. Р.Віктюк) та ін.) 
Першоджерело може зазнавати суттєвих змін, 
худож. перероблятися, набуваючи нов. розуміння 
тексту, але може й максимально наближатися до

5 5 4



СЮРРЕАЛІЗМ

оригіналу. В будь-якому випадку автор С. такого 
роду, як правило, ставить перед собою завдання 
зробити акценти, виділити те важливе, шо деякий 
читач книги може й проминути.

С. муз.-драм. тв. (лібрето) являє собою його літ.- 
драм, основу і створю ється, як правило, 
лібретистом у тісному контакті з композитором 
(іноді навіть самим композитором), для 
забезпечення повної єдності дії, слова та музики.

Лив Інсценівка, Драматургія обробок.
Юрій Ткачон

СЮ ЖЕТ (франи. su jef — предмет) — 
сукупність взаємин між персонажами, яка в певній 
послідовності подій розкриває характери і зміст у 
епіч., драм, (інколи в ліро-епіч.) тв. У основі С. 
лежить подія. Подія не як факт сам по собі, а як 
піднятий над повсякденною нормою сприйняття 
феномен. Важливим є не стільки значущість змісту 
(іст., соп., філос. тошо) останнього, а глибина його 
осмислення і вартісність естет, втілення. Саме за 
цієї умови повсякденне і звичне стає винятковим і 
унікальним, тобто — подією. У змісті подій через 
конфлікти, протистояння і зіткнення інтересів 
виражаються, розкриваються, формуються і 
реалізуються характери персонажів. Витворюється 
онтологічна унікальність повсякденного, цим 
виражаючи водночас універсальність і аксіологічну 
самодостатність екзистенції. С. часом ототожнюють 
з фабулою. Таке ототожнення пов'язане з рим. 
традицією називання різних оповідей словом 
фабула".

Термін С. стосовно тв. л-ри почали 
використовувати класииисти П. де Корнель та 
Н.Буало у ХУЛ ст. С. вони називали запозичені із 
ант. тв. події життя міфічних героїв. Передусім 
маються на увазі хрестоматійно відомі події із життя 
героїв драм. тв. ант. авторів.

Використання двох термінів на позначення 
одного явища робить їх дешо нестійкими. Тому 
висловлюється думка, що термін "фабула" взагалі 
є зайвим, бо поняття С ., композиція С. або сюжетна 
схема семантично ширші і певним чином дублюють 
його. Така т.а певним чином спрощує сутнісні 
відмінності між фабулою і сюжетом, які на теор. 
рівні мають сталі і чіткі межі. А саме: С. — це 
характер, спосіб, порядок викладу і зображення 
подій автором-оповідачем, а фабула — розвиток 
власне подій життя персонажів. С. — розкриття 
внутр. сутності подій і наповнення останніх 
реаліями буття, шо, власне, і забезпечує розвиток 
характерів у худож. реальності, а фабула — це 
хронологічна послідовність подій життя 
персонажів. Власне тому ще з сер. Х!Х ст. С. 
називають розвиток дії.

С. як "основний бік форми" тв. у своїй 
відповідності його змістові (Г.Поспелов) виражає 
неповторну стильову своєрідність автора.

С. часто ототожнюють з певними ситуативними 
(конфліктними) схемами, шо протягом століть 
розробляються в л-рі. Напр., відома конфліктна 
схема т.зв. любовних трикутників має своє втілення

у більшості л-р світу. Однак С. вона стає лише при 
кожній конкретній і неповторній її реалізації в 
певному худож. тв.

С. будуються на різних принципах поєднання 
подій. У зв'язку з цим розрізняють С. хронікальні 
(чарівна казка, лицарський роман і т п ), в яких 
забезпечується хронологічна послідовність подій, 
та концентричні, в основі яких лежить єдність 
конфлікту. В останніх прослілковується розвиток 
подій через чітко окреслені фази розвитку 
конфлікту, тобто через композиційні елементи: 
зав 'язка, кульмінація, розв 'язка. Конфлікт 
проходить через весь тв. і є внутр. ядром 
утримування цілісної єдності худож. реальності. 
Хронікальні С. притаманні раннім формам епосу, 
а концентричні — пізнішим епіч. та драм. тв.

/гор Зварич

СЮРРЕА7НЗМ — (франи. s u rre a l т е ,  букв, 
налреалізм) — авангардистської течія в л-рі та 
мист-ві, шо виникла у Франції в 10-20-і рр. XX ст. 
і поширилася у шерегу країн Європи, Америки та 
в Японії. Термін С. вперше вжив франц. поет поль. 
походження Ґійом Аполлінер (1880-1918) у драмі 
"Груди Тірезія" (1917). В першому "Маніфесті 
сюрреалізму" (1 9 2 4 ), розробленому Андре 
Бретоном (1896-1966), словом С. позначили нов. 
спосіб чистого вираження" в худож. творчості. 
Група сюрреалістів — 71.Арагон, А .Бретон, 
Р.Вітрак, Р.Леснос, Ф.Супо, П.Елюар та ін. -  
намагалася в поезії та прозі оголити внутр. матерію 
свідомості, розкріпостити духов, енергію 
особистості, утвердити в правах творчості інтуїцію, 
спонтанність, безпосередність. Оголошувалася 
війна розумові, логічному пізнанню, матеріалізму 
та реа/тізму в мист-ві. Маніфест характеризував
С. як "чистий психічний автоматизм, метою якого 
є виразити ... реальне функціонування думки. 
Ликтування думки поза всіляким контролем з боку 
розуму, поза будь-якими естет, або моральними 
міркуваннями". В "Трактаті про стиль" (1928) 
Арагон визначає риси поетики С.: "Затоптаний 
синтаксис... Фрази помилкові чи неправильні, 
нез'єднуваність частин, забування вже сказаного,... 
зневага до правил, ... змішування часів, заміна 
прийменника сполучником, неперехідного дієслова 
перехідним". Основними прикметами образу в С. 
висувалися "ефект несподіваності", "чорний 
гумор", приголомшуючі з'єднання непоєднуваних 
речей та понять.

Ф ілос. та естет, основа С. — суміш 
різноманітних вчень, популярних серед зх. 
інтелегениії D часи бурхливих потрясінь. Тут і 
інтуїтивізм А.Бергсона з його недовірою до розуму, 
і теорія нім. філософа В.Лільтея, шо підкреслювала 
особливу ролю фантазії як засобу піднесення 
випадкового до рангу значного. Найсильніше С. 
був пов'язаний з психоаналізом З.Фройда. 
Визначаючи глибинним фундаментом психіки 
"підсвідоме", Фройд вваж ав інстинктивні 

спонукання та потяги основним стимулом 
психічної, творч. й практичної діяльності людини

5 5 5



СЮРРЕА/ПЗМ

В сновидіннях убачав істинний шлях до пізнання 
природної сутності" особистості. Слідом за 

Фройдом сюрреалісти бачили в снах чи маячливій 
галюцинації кращий спосіб прориву в глибини 
'підсвідомого", сприйняли фройдистські принципи 
"вільних асоціацій" свідомості, впливу "темних" 
інстинктів на худож. діяльність.

До ранніх джерел С. його представники 
відносили течії романтизму, позначені впливом 
містики та ірраціоналізму. Було сприйнято 
судження нім. романтика Новаліса: "Є події, котрі 
розвиваються паралельно до реальних". Ближчими 
попередниками називалися Ш. Бодлер, А.Рембо, 
довоєнна авангардистська течія дадаїзм (від франц. 
dado мовою дітей — іграшковий коник), що 
виникла 1916  у Швайиарії і була за суттю раннім 
етапом С. Її адепти Т.Тиара, Г.Балль, художник 
Г.Арп висунули визначення: Далаїст: інфантильна 
істота. ... що пов'язла в грі слів та граматичних 
фігур", розгляд витоків С. зобов'язує враховувати 
образний досвід таких митців, як Ф .Рабле, І.Босх, 
П .Брейгель, Т.Тайя. У 1 9 1 9 -2 4  рр. центром 
франц. С. був жур. "Література", заснований 
Арагоном, Бретоном, Супо і Тцара. Зберігаючи 
зв'язок з дадаїзмом, нова течія трансформує 
анархічний бунт дала в заклик до революції, шо 
забезпечило С. певну популярність серед лівої 
франц. інтелігенції. У 20-30-і рр. С. поширюється 
за межами Франції. В  прямому зв'язку з паризькою 
групою розгорталася діяльність сюрреалістів у 
Бельгії, де поети П.Нуже, Н.Деконт заснували в 
1 9 2 4  р. журнал "Кореспонданс" і виділялася 
творчість маляра-сюрреаліста Р.Магріта. В Сербії 
пропагандистом С. став редактор журналу 

Шляхи" М.Рістіч, яккий опублікував разом з 
К .П оповичем "Ескіз ф еноменології ірраці­
онального", в якому зроблено спробу поєднання 
психоаналізу з діалектичним матеріалізмом. В групі 
серб. С. були поети А.Вучо, О.Давічо, Д.Матіч. 
На чолі чес. сюрреалістів стояв В.Незвал (1900- 
1958) з його антифашистським бунтарством, 
антибуржуазністю і певною орієнтацією на франц.
С. У складі групи були поет К.Бібл, теоретик 
К.Тейге, режисер Й.Гонзль. Чес. сюрреалізм був 
продовженням поетизму. У 1 9 3 8  р. Незвал 
оголосив розпуск групи. Сюрреалістична проза 
була представлена "Найліпшою пригодою" (1929) 
їржі Магена. В словаи. л-рі С. склався в творчості 
поетів Р. Фарби, В.Рейсела, Ш.Жари, Я.Брезіна. 
В ньому відбилося неприйняття профашистської 
ідеології. В  2-й пол. 30-х рр. сюрреалістські 
угруповання виникають у Мексиці (О.Пас), на Кубі 
(А.Карпентьєр), в Аргентині (А.Пелегріні). 
Пелегріні цінить С. за "приголомшуючу свободу 
вираження", за "експериментальний характер". У 
40-і рр. діяльність Бретона, який пропагував Є., у 
Європі та Америці, вже не мала успіху. А його нов. 
гасло про тотальну революцію", шо кардинально 
змінює погляди, вірування, кохання без 
перебудови матеріальних умов буття, зустріло осуд 
з боку екзистенціалістів Ж.-П. Сартра і А.Камю. В 
60-ті рр. інтерес до С. пожвавився через низку

причин. Арагон вважав за можливе використати 
його досвід у "експериментальному романі' 
("Загибель всерйоз"). П.Декс у книзі "Нова критика 
і сучасне мистецтво" (1968) тверджував. шо 
сюрреалізм "узагальнив" процес осучаснення мист- 
ва, початого зусиллями символістів і кубістів. До 
сюрреалістичної "школи письма" тяжіють франц. 
структуралісти (Ф .Соллерс), прихильники 
"антироману ("нового роману") та драми 
абсурду. Суч. адепти С. намагаються його 
оживити за рахунок соц.-політ, подій. Теоретик 
нов. лівих Г. Маркузе (1 8 9 8 -1 9 7 9 ) , шо 
ототожнював політ, і естет, революцію, вбачав у
С. енергію, яку дає підсвідомість для здійснення 
"сой. перевороту". Поширення сюрреалізм набув 
у образотвор. мист-ві. Його попередниками були 
М.Дюшан, Ф.Пікабія, П.Пікассо, Г.Грос. М.Ернст, 
В.Кандінський, М.Шагал. У основі їх творчості 
лежали ірраціоналізм, деформація реальності, 
інфантилізм та алогізм. Засновником С. в малярстві 
називають італ. художника і поета Дж. де Кіріко 
(1888-1978), який визначив суть свого метолу 
словами: "Не треба забувати, що картина повинна 
бути завжди відображенням глибокого відчуття і 
шо глибоке означає дивне, а дивне означає 
невідоме й незнане. Для того, щоб тв. мист-ва був 
безсмертним, необхідно, щоб він вийшов за межі 
людського, туди, де відсутні здоровий глузд і логіка. 
Т .ч. він наближається до сну та дитячої 
мрійливості". В 1925 р. відбулася перша виставка 
малярів-сюрреалістів серед "першої армії": 
М.Ернст, Х.Міро, І.Тангі, А.Массон. В 30-і рр. 
підноситься постать С.Далі (1904 -1989 ). Він 
поєднує в картинах впевнену професіональну 
техніку, рідкісний дар худож. імітації з 
параноїдальними галюцинаціями, прагнучи 
приголомшити свідомість глядача.

Як програмна течія, шо пов'язана з певною 
групою письменників та художників, С. відійшов у 
минуле, але принципи його не вичерпані. В 2-й 
пол. 80-х років вони знайшли прихильників у 
країнах Сх. Європи та СРСР, гол. чином у 
образотвор. мист-ві. Вплив Є. знаходить втілення 
не тільки в станкових формах малярства, графіці 
та скульптурі, але й в театр, декораціях, дизайні, 
кінематографі (франц. режисер Д.Бунюель).

Микола Нефьодю

5 5 6



ТАЛМУД

ТАЛМУД — віл гебр. "tamed" (вивчення) — 
зб. догматів і приписів юдаїзму, шо виникла як 
коментар до Мойсеевого Пятикнижжя (Тори) — 
найважливішої для юдаїстів частини Біблії. 
Найдавн. усні коментарі відомі вже з VJ ст. до н.е.; 
згодом їх було зібрано в зб. "Мішна" ("Повторення 
Закону") в 210  н е. Єгулою га-насі. Коментарям 
скоро починає підлягати вже й сама Мішна — 
виникає кн. Гемара. Мішна й Гемара разом 
складають текст Т. Розрізняють палестинський Т. 
(Талмуд Єрушалмі) та вавилонський Т. (Талмуд 
Балві). Будь-яке видання Т. обов'язково містить 
5 8 9 4  сторінки (2 9 7 4  аркуші). Поряд з 
богословськими трактатами та юридичними 
нормами тут зустрічається й худож. елемент, який 
становить т.зв. Агаду.

Т. виник на тлі драм, розмежування в юдей. 
сусп-ві після завоювання Палестини гелле- 
нізованими царями Сірії Селевкідами, коли 
виникала часом загроза самим основам трал. юдей. 
культури. Завойовники прагнули знищити її як 
"варварську ", не гребуючи найбрутальнішими 
методами (див. про царя Антіоха Епіфана та його 
спроби знищити культ Ягве в 2-й кн. Макавейській). 
Вистачало й власних перевертнях, на зразок 
первосвященика Ясона, котрі переймали геленізм, 
і цей потяг частини сусп-ва до ґрец. культури 
спричинював часом ситуації, шо загрожували 
громадянською війною. Т. став виразом 
ортодоксального руху, шо прагнув зберегти 
непорушними основи най. культури; зокрема він 
виникає в атмосфері суперечок між ортодоксами- 
фарисеями та геленізованими саддукеями, про 
яких часто йдеться у Нов. Завіті. Тому концепція 
Т. розгортається в широкій полеміці з усім греи. 
Автори Т. засуджують культ статуй (ідолів), 
заперечують ґрец. філософію, полемізують з 
гностиками, котрі прагнули в перші ст. н.е. 
зруйнувати авторитет Ст. Завіту й надати 
християнству виразного поганського спрямування. 
В Т. приділено, проте, вел. увагу питанням, 
подібним саме до тих, що займали увагу гностиків, 
— напр., встановленню ієрархії небесних сил; тут, 
у контексті розмежування з християнством, 
викладено багато міркувань про Месію, 
есхатологію та ін. Цікавий термін "епікейрос" — 
"свиня зі стада Епікура", ним тавруються ті, хто 
перейнявся геленізмом. Хоча автори Т. виявляють 
добру обізнаність в ант. філософії та культурі, вони 
гостро заперечують необхідність її вивчення. Коли 
раббі Єшуа спитали, чи можна вчити сина грец. 
книгам, він відповів, шо так, можна, але лише в 
той час. коли не день і не ніч -  бо ж Єшуа Навіном 
було сказано: Нехай не відходить ця книга Закону 
(Тора) від уст твоїх, але навчайся неї вдень і вночі".

Стиль Т. можна уявити за таким уривком: "Лень 
має 12 годин. В перші 3 години Бог... сидить і 
займається законами. В другі 3 години Він іде й 
судить всесвіт; коли він помічає, шо світ заслуговує 
на погибель, тоді, вставши з трону суду, він сідає 
на трон милосердя. В треті 3 години Він сидить і 
грає з усім світом, починаючи від рогу єдинорога

до яєць хробаків. В четверті 3 години Він сидить і 
грає з Левіафаном".

Ло талмудичної л-ри відносять також складені 
в сер. віки Мідраші, сповнені міфол. духу й 
атмосфери казковості.

В центрі уваги Т. завжди знаходиться образ 
мудреия-раббі, вчителя, який базується багато в 
чому на біографіях реальних осіб, але генетично 
походить від типу хакама часів Соломона, шо 
запровадив при Храмі Єрусалимському справжній 
літ. інститут, який складали мудреці, шо об'єктивно 
стали попередниками талмудистів пізніших епох.

Семен Абрамович

ТАНКА — або УТА — основна вірш, форма 
япон. поезії, найперші зразки якої датуються 400- 
им р. н.е. Вірші танка або "короткі вірші", 
базуються на стилі вака (чергуванні п'яти та 
семискладових рядків) і містять 5 рядків по 5, 7, 5. 
7 та 7 складів у кожному, разом 31 склад.

Першою амтологіск? віршів танка була 
"Маніошу" ("Зб. 10 000  листків") видана близько 
759, шо містила 45 1 6  віршів у 20 томах (з них 
переважна більшість -  вірші танка, за винятком 262 
довгих віршів нагауга) написаних 4 5 0  поетами, 
значною мірою жінками, в період з 4 0 0  до 750 рр. 
н.е. Найвидатнішими авторами в цій антології були 
Какіномото но Хітомаро (655-700), Ямабе но 
Акахіто (?-736) та Отомо но Якамочі (665-731). 
"Маніошу" —  це золотий вік япон. поезії. Прямий 
виклад, простота та емоційна насиченість — 
характерні риси "Маніошу". Наступною антологією 
віршів танка була "Кокіншу", або "Кокін вака шу". 
("Антологія япон. віршів ст. та нов ") — зб. 1111 
віршів танка, тематично згрупованих у 20 томах. 
Видана за імператорським замовленням 905р. Вона 
вважається втіленням срібного віку япон. поезії і 
символізує відродження япон. поет, мист-ва в 
ґеянський період (7 9 4 -1 1 8 5 ) . На зміну 
простолінійному та емоційному стилю антології 
"Маніошу" прийшли символізм та технічна 
витонченість, характерні як для "Кокіншу", так і для 
наступних 20 антологій танки, шо видавалися за 
імператорськими замовленнями протягом шістьох 
сторіч. Найбільш об'ємною та відомою є антологія 
"Шінкокіншу", або "Нова Кокіншу", (1201-1206). 
Серед нов. авторів Т. відомий Ісікава Такубоку 
(1885-1911). У європ., зокрема, слов'ян., поезії XX 
ст. мали місце стмлЬацй Т в Росії — М.Гумільова. 
у Польщі — Я.ївашкевича (цикл "Ути"), в Україні —
В.Полішука. Наводимо дві його танки:

Непохитний луб Білий лень застиг
На верховині стоїть В пуховинні і нею.
/ вартує лень —
Коло нього гай густий 
Круто гілля переплів.

Чистота суха.
Весь летючий а тінях сал 
Тільки привили лерев.

Наталя Каряева

ТВАРИННИЙ ЕПОС —  терм н, що 
вживається в трьох значеннях:

1. У найбільш коректному розумінні — 
специфічний для європ. літ. регіону вел. епіч.,

5 5 7



ТВОРЧА ІНДИВІДУАЛЬНІСТЬ ПЕРЕКЛАДАЧА

здебільшого вірш., жанр, де всі чи майже всі дійові 
особи — звірі. Виник шляхом об'єднання та 
циклізації в сюжетну цілокупність нар. казок про 
тварин та, певною мірою, Езопоиих байок Чи 
не першим зразком нього жанру є лат. анонімний 
алегоричний епос 'Echosis capfiui". Фламандський 
священник магістр Нівардус Ґентський злив 12 
казок і Езопових байок у вел. сатир, поему в 7-ми 
частинах (6674 рядки) "Про їзенґрімуса і Ренара", 
дав звірям сон. характеристики та індивідуальні 
імена. Саме ня поема є засновком жанру. До того 
ж після поеми Нівардуса чи не всі зразки Т е. 
присвячені пригодам Лиса (Ренара), його 
стосункам з Вовком (ізенгрімом) і Левом (Ноблем). 
Згодом Т.е. поширюється в зх-європ. л-рах най. 
мовами. Серед них величезний франн. "Роман про 
Лиса" (бл. 1200) Пер де ля Клода (24 "бранші" 
(гілки), тобто книги, 3 0 3 6 9  рядки). Бл. 1250  
фламандець Я.Ф.Віллєм створив Т.е. "Райнарт", 
від якого починається нан. нідерл. л-ра. У 
подальшому з'являється багато версій Т.е. про Лиса 
франн., англ., нідерл., нижньо- та верхньонім. 
мовами в т.ч. написаний гекзаметрами Райнеке- 
Фукс" (1793) Й.В.Ґьоте. Останньою переробкою 
є Скандальні пригоди Райнеке-Фукса" (1945) 
амер. письменника Г. Оуена.

Менш відомий Т.е. у слов'ян, країнах. 1860 
вийшла друком у Львові поль. поема 
М.Смажевського "Лис Микита" — переробка 
Гьотевого "Райнаке-Фукса" з пристосуванням до 
поль. звичаїв. У тексті поеми зустрічаються 
українізми, очевидно тому, шо автор походив з 
України. Поема не має значної вартості, хоча, 
можливо, спонукала !.Франка до написання "Лиса 
Микити" (1890).

2. Казки про тварин і власне Т.е.
3. Всі оповідні тв.. дійовими особами яких є 

звірі: а) нар. казки про тварин; б) Езопові байки, 
бурлескно-пародійні поеми на кшталт 
"Батрахоміомахії" ("Війни мишей і жаб") Піґрета 
Карійського (V ст. до н. є.), як от "Мишоїда" (1775) 
поль. сатирика ІКрасінького або укр. переспів її 
-  Жабомишодраківка" К.Думитрашка (1859).

Анатолій Волков

ТВОРЧА ШДИВЩУАПЬНІСТЬ ПЕРЕКЛА 
ДАЧА. На думку багатьох перекладознавнів, 
обов'язковою умовою перекладацького успіху є 
подібність твор. особистостей перекладача та 
автора, тв. якого він перекладає. Апріорно-теор. 
міркування і безліч прикладів нібито повністю 
підтверджують не положення. Проникнення у 
семантико-стилістична структуру (ССС) першотв., 
а отже, конгеніальне відтворення його 
полегшується близькістю твор. індивідуальностей. 
Ня близькість ґрунтується на таких феноменах.

1. Близькість сон.-філос. світосприйняття. 
Важить не лише близькість або тотожність 
світосприйняття в цілому, але навіть близькість 
окремих його сторін. Світосприйняття Р.Кіплінга 
та К.Симонова різні. Але споріденість суворих, 
"чоловічих". солдатських балад англ, поета з

фронтовою поезією Симонова підштовхнула його 
до перекладів тв. Кіплінга.

2 . Психологічна близькість і подібність 
темпераментів.

3 . Близькість літ. напряму та стилю. 
В.Жуковський конгеніально перекладав зх.-європ 
сентименталістів і романтиків, але гірше — Ґомера. 
П.Тичина чудово перекладав О.Туманяна, 
непогано Х.Ботєва, окр. вірші О.Пушкіна, але в 
більшості випадків невдало інтерпретував 
пушкінські тексти. Ще гірше — Г.Гайне, чий стиль 
майже полярний стилю Тичини. Успіх перекладів 
М.Бажаном груз, поем "Витязь у тигровій шкурі" 
Шота Руставелі, "Давитіані" Д.Ґурамішвілі. 
"Палестина. Палестина" Ґ.Абашілзе закономірно 
пояснюється близькістю "кованості " цих поем твор. 
манері укр. поета. Близькість Т. і. п до оригіналу, 
точне сприйняття того, як повинно бути в 
оригіналі, разом із знанням семантико-стил. 
паралелей у рідній мові дають можливість 
наблизитися до першотв.. навіть коли перекладач 
користується підрядником ("Мій Дагестан" Расула 
Гамзатова у перекладі В.Солоухіна), перекладом- 
посередником низької якості, навіть фальси­
фікацією або містифікацією: "Пісні західних 
слов'ян" Пушкіна ближчі до справжніх 
сербохорват, нар. пісень, аніж Туэла" П.Меріме.

4. Жанр/ близькість. Той, хто позбавлений 
поет.-версиф ікаційного таланту, не може 
перекладати вірш. тв. Для відтворення гумор, і 
сатир, тв. перекладачеві відчуття гумору необхідно 
не менше, ніж авторові оригіналу. Має бути 
"стовідсоткове " сприйняття емоційно-експре­
сивного стилю першотв. В цьому разі можлива 
навіть втрата певних складників ССС з додаванням 
нов/, вагомих з ілейно-естет. погляду, хоча ие 
позбавляє переклад комунікативно-репре­
зентативної функції, але водночас переклад може 
являти самостійну худож. вартість. Невипадковий 
успіх М.Зошенка як перекладача сатир, повістей 
фін. письменника М.Лассіла "За сірниками", і 
"Воскреслий із мертвих", Остапа Вишні як 
перекладача комедії М. Гоголя "Ревізор", 
"Одруження " і В.Маяковського "Клоп". Тим більш 
талант гумориста необхідний, коли об'єктивно мов. 
еквіваленти не дають змоги дослівно передати 
певні гумор, місця, скажімо, гру слів або 
фразеологізм і виникає потреба надолужити цю 
втрату. Так робить О.Вишня, перекладаючи 
"Одруження". Серед перекладачів дитячої л-ри 
успіху переважно досягають ті, котрі самі пишуть 
для дітей, отже розуміють жанр, закони та 
психологію маленьких читачів. Ще наочніша жанр 
детермінованість, коли перекладач береться 
виключно за один жанр: створення укр. антології 
світ, байки М.Годованцем.

Цікаві спостереження над перекладами тв. 
сучасників. Досить часто між авторами першотв. і 
перекладачем існує взаємоблизькість у 
позаперекладацьких сферах: взаємні переклади 
Б .Брехта і С .Третьякова; В.Броневський — 
переклади з М аяковського. В.Сосюра —

5 5 8



ТЕМА

О.Прокофьева, Б.Окуджава — подь. пісень 
А.Осеиької.

Не менш показовий частковий збіг твор. 
індивідуальностей. Пушкін переклав з А.Міикевича 
балади: "Чати", "Три Будриси", у яких є реаліст, 
тенденції, відсутня фантастика. Повз романт. 
фантаст, балади Пушкін пройшов. Очевидна 
вибірковість — прояв часткового збігу твор. 
індивідуальностей.

Поряд з фактами близькості творч. 
індивідуальностей авторів першотв. та перекладу 
є протилежні приклади, існують перекладачі, шо 
однаково майстерно відтворюють явища різних 
напрямів, періодів, жанрів, стилів, емоційної 
забарвленості: рос-мовна "Антологія грузинської 
поезії" М .Заболоцького. Ще більш широкий 
перекладацький діапазон Ю .Тувіма, котрий 
майстерно переклав на поль. мову кращих рос. 
поетів найрізноманітніших типів.

Практика перекладу приводить до висновку, 
шо вимога близькості т.і.п. до твор. індивідуальності 
автора оригіналу цілком підставна при 
інтуїтивному методі перекладу, коли перекладач 
залишається сам на сам з автором. Якшо 
перекладач озброєний наук., філол., іст., іст.-культ. 
аналізом, то він може подолати психол. бар'єр, 
який відмежовує його від внутр. світу оригіналу. 
Т. ч., широта діапазону перекладацької 
індивідуальності, яка забезпечує успіх при зустрічі 
з різними індивідуальностями авторів оригіналу, 
залежить від здібностей до перевтілення, від культ, 
рівня, від засобів розширення цього діапзону за 
допомогою об єктивних методів вивчення першотв. 
для корекцій суб'єктивних вражень від нього.

Аматол й  Волков

ТЕКСТ (від лат. iexfum — тканина, зв'язок, 
побудова) -— повідомлення, шо складається з 
кількох (багатьох) речень і відзначається смисловою 
й структурною завершеністю та певним ставленням 
автора до смислу висловлюваного. Окр. речення 
Т. пов'язані між собою як зміатом (кожне наступне 
використовує, розвиває інформацію, подану в 
попередніх реченнях), так і формально (за 
допомогою різноманітних лексико-граматичних 
засобів — узгодженням форм часу і способу 
дієслова, використанням різних типів займенників, 
синонім му, перифраз тощо)

З т.а теорії комунікації Т. є повідомленням, а 
повідомлення — "впорядкована множина 
елементів сприйняття-, вилучені з певного "набору" 
(контексту) і об'єднані в певну структуру" (А.Моль). 
До повідомлень зараховують широкий спектр 
структур — від фрази до набору жестів, міміки, 
етикеток на валізах, рекламних проспектів, афіш, 
архітектурних будівель, відеоряду та ін. соціокульт. 
інформативних проявів, "інформація" розуміється 
як відношення між повідомленням та споживачем. 
У такому випадкові Т. як система знаків та дискурс 
зближуються, бо Т. вирішує проблему кодування.
І поняття дискурс можна розуміти як 
актуалізований Т." (Т. ван Дейк), тобто Т.. який

став повідомленням у межах комунікативної події. 
Різниия між дискурсом і Т. та, шо дискурс — 
поняття, що стосується процесу мовлення, 
актуальної мовленєвої дії, Т. — поняття, шо 
стосується системи мови та формальних 
лінгвістичних знань, лінгвістичної компетентності.

На думку постструктуралістів, світ у своїй 
цілісності виступає як феномен писемної культури, 
шо перебуває під впливом текстуалізації. а 
свідомість особистості уподібнюється певній сумі 
Т. За словами Ж.Дерріди, "нічого не існує поза 
текстом", тобто весь світ постає як суцільний, 
безмежний Т., у вигляді "словника ", "енциклопедії" 
(У.Еко) або "книги" (Р.Барт). Постструктуралістська 
критика розрізняє Твір і Текст, стверджуючи 
первинність Т. і розуміючи під тв. архитектонічне 
ціле, єдність якого визначається єдністю смислової 
інтенції, певного відтворення дійсності, "образу 
світу", який розрахований на певного адресата, 
тобто створений в цілях комунікації. Т. є 
означувальною практикою, певною структураиією 
вже існуючих слідів, шо постійно змішуються: 'Тв.— 
речовинний фрагмент, який займає певну частину 
книжкового простору, Т. — поле методологічних 
операцій" (Барт). Не трактування близьке до 
проблеми інтертекстуальності, бо стосується 
проблеми відношення тв. до ін. тв., побічні впливи 
яких виявляються у вигляді прямого цитування або 
прихованих рем інісценція та а/тюзій 
Формування будь-якого Т. відбувається під 
впливом дискурсів, шо оточують автора, тобто, 
можна сказати, що будь-який Т. за своєю природою 
є інтертекстом. "Т. становить не лінійний ланцюг 
слів, який передає єдиний, теологічний зміст 
("повідомлення" Автора-Бога), а багатовимірний 
простір, де поєднуються та сперечаються між 
собою різні види письма, жоден з яких не є 
важливішим за ін.; Т. зітканий з цитат, шо 
відсилають до тисяч культ, джерел" (Барт).

Наталя /Імхоманова

ТЕКСТОЛОГІЯ (від лат. fextum — тканина, 
зв'язок, побудова і грец. iogos — слово, вчення) 
— допоміжна галузь філології, шо вивчає тв. 
писемності, л-ри та фольклору з метою 
встановлення їх точного, первинного вигляду для 
подальших наук, студій та публікації. Вивчаючи 
(зіставляючи та аналізуючи) різні списки, текстологи 
вирішують проблему т.зв . канонічного або 
дефінітивного (кінцевого, остаточного) тексту, 
тобто такої його автор, редгакцп, що має стати 
заг-прийнятною для подальших видань цього тв.

Марени Слаб

ТЕМА (грец. fhema — те, що покладено) — 
категорія змісту, під якою трал, розуміють предмет 
змалювання, коло відібраних письменником і 
покладених у основу тв. явиш, "життєвий" 
матеріал, використаний для постановки філос., 
етич., соц. та ін. проблем у епіч. та драм. тв. Попри 
позірну однозначність дефініції, погляди вчених на 
Т. іноді суттєво розбігаються: від ототожнення Т.

5 5 9



TEHCOHA TEHUOHA

з проблемою чи навіть ідеєю до заперечення Т. як 
худож. категорії. Оптимальним варіантом 
залишається розуміння Т. як посередника між 
"дійсністю" та естет, реальністю худож. тв. При 
цьому на практиці Т. нерозривно пов'язана з 
проблемою, бо слугує для неї "матеріальною 
основою", та ідеєю, яка залежить від способу 
вирішення проблеми. Способом розгортання Т. є 
сю ж ет. Хоч і більш опосередковано, але Т. також 
впливає на формальні рівні тв. — стиль, тип 
а р х іт е к т о н ік и  та к о м п ози ц іУ , ж а н р  
(шахрайський роман, міщ анська драма іст. 
роман, детектив та ін.). Характерною особливістю 
вел. епіч. та драм. тв. є наявність кількох (або 
багатьох) Т.

!н. змісту поняття Т. набуває в ліриці. З од. 
боку, суто лір. тв. часто звертаються до т.зв. 
"вічних" Т. —  смерті, кохання, самотності, 
свободи, сенсу життя і т. ін., які визначають не 
так предмет змалювання, як заг. тональність тв. З 
ін. — враховуючи генетичну спорідненість лірики 
з музикою, Т. можна розглядати як один чи кілька 
основних ритм.-синтаксично оформлених мотивів, 
роль яких у музиці відіграє певна кількість тактів.

Олександр Бойченко

TEHCOHA TEHUOHA (Прованс fenso 
франц. fenson, італ. tenzone від лат.fensio — 
сперечання) — жанр cep-віч. Прованс, лірики, 
диспут між трубадурами на визначену тему у 
формі пісенного діалогу із дотриманням ними за 
домовленістю ін. правил поет, гри (вірш, розмір, 
строфа)

Переважними темами Т. — куртуазне кохання 
(Марія Вертадонська — Ґі д'Юссель: чи має в 
коханні Лама перевагу над чоловіком), лицарський 
обов'язок (Ланфранк Чігала — Гільєма де Руджієр: 
т о  више — служіння Ламі чи лицарський 
обов'язок), та поет, мист-во (Ліньаура — Гіраут де 
Борнель: про переваги та недоліки "темного" та 
"легкого" стилю). Відомі і Т.-лайки на різні теми 
(Еліас д'Ю ссель —  ґаусельм Файдіт, Альберт 
Маласпіна — Раймбаут де Вакейрас). 
Виокремлюється (X!! ст.) і такий різновид Т. як 
партімен ( від par ft run — запитати): запропонована 
одним з учасників поет, турніру тема містить у собі 
настанову на дискусію, яка нерідко провокується 
відповідним запитанням-зверненням до партнера 
і яка надалі розвивається по черзі у наступних 
строфах обома трубадурами, кожний з яких 
відстоює свою протилежну правду шодо предмету 
суперечки (Гі д'Юссель — Еліас д'Юссель: шо 
краше — бути чоловіком чи коханцем Лами?). 
Існують поодинокі випадки використання Т. в ролі 
ж а н р у -в ст а н к м  (напр., у "Ф ілоколо" італ. 
письменника XIV ст. Лж.Бокаччо).

Борис Тванюк

ТЕО РІЯ ПЕРЕКЛАДУ — філол наук 
дисциплина, частина п ер екладозн авства, яка 
розглядає процес перекладання, що складається з 
двох етапів — аналізу (сприйняття інформації) та

синтезу (відтворення інформації). Заг. Т.п. 
встановлює універсальні закономірності передачі 
інформації, шо висловлена однією мовою, на ін. 
Часткові Т.п. аналізують процес відтворення 
лексики, морфології, синтаксичних особливостей 
і виробляють рекомендації шодо ефективних 
засобів перекладання. З частковими Т.п. 
взаємодіють стильові Т.гт, шо узагальнюють досвід 
П. текстів, які належать до певного 
функціонального стилю. Є Т .п  наук., технічних, 
офіц.-ділових, публіцистичних текстів, газетно- 
інформаційних повідомлень. Найрозвиненішою є 
теорія худож. П. Мета цієї царини — всебічно 
досліджувати особливості процесу перекладання 
тв. красного письменства.

V багатовіковій історії худож. П. в різні періоди 
існували неоднакові вимоги до праці перекладача. 
Вони змінювалися залежно від панівного естет, 
ідеалу, від провідного творч. методу в л-рі- 
реиипієнті, розуміння завдань і засад перекладу. 
Те, шо для класиків або романтиків було нормою, 
для суч. стану Т .п , неприйнятне. Тому П. слід 
аналізувати, враховуючи його іст. детермінованість. 
У більшості випадків перекладач визнає певні 
постулати перекладацького мист-ва. Вибір того чи 
ін. різновиду перекладу може бути інтуїтивним, але 
навіть у цьому випадку перекладач має своє, хай 
не усвідомлене, уявлення того, як належить 
перекладати.

Величезна вага П. для культ, життя народів з 
давніх давен спричинила постання Т.п. вже в ант. 
Римі (Цезар, Пліній Молодший, Ґораиій). 
Античність вважала доцільним перекладати "слова 
за їх вагою, а не за кількістю " (Ціцерон). Народився 
вільний переклад. Христ. Сер-віччя вимагало 
суворого дотримання букви першотв. на шкоду 
мові П. Вваж алося, що в канонічному 
богонатхненному тексті не можна змінити жодне 
слово, навіть порядок слів. Так працював над Ст. 
Завітом св. Ієронім, котрого Катол. Церква 
вважала покровителем перекладачів. Так 
перекладалися трактати Арістотеля. Склалася 
традиція буквального перекладу Вел письмен 
ники Відродження Данте, М .Сервантес 
заперечували саму можливість перекладу худож. 
тексту. Класицизмові XVI-XVII ст. було властиве 
вільне ставлення до ант. зразків. Щодо цієї доби 
радше можна говорити не про П ., але про 
переробку. Перекладачам, шо стояли на позиціях 
романтизму, було притаманне прагнення 
проникнути в чужий поет, світ, відобразити внутр. 
життя першотв., не дуже дбаючи про адекватну 
відповідність. На зламі XVIII і XIX ст. різне 
розуміння мети П. й посилення переклалознавчих 
роздумів сприяє кристалізації його різновидів. У 
славнозвісній "Промові про Віланда" Й.В.Ґьоте 
писав: "Існує два принципи П. Один з них вимагає 
переселити чужоземного автора до нас, шоби ми 
могли побачити в ньому свого співвітчизника; 
другий, навпаки, вимагає, шоби ми переселилисяь 
до цього чужеземия й пристосувалися до умов його 
життя, способу висловлювання та особливостей".

5 6 0



ТЕРЙПНОПОПЯ

Гьоте фактично виділив і визначив два основні 
типи П.: вільний і точний. Але все ж таки в XIX ст. 
ані в теорії, ані на практиці не було чіткого 
розмежування не лише між цими двома типами, 
але й між власне перекладом, переклалом- 
маліоналізаШето та переробкою (переспівом, 
переповіданням), хоча потроху ці різновиди 
починають відокремлюватися. Зароджується 
критика перекладів.

інтенсивний розвиток перекладної л-ри в XX 
ст.. надто в 2-й пол., зумовив вел. наук.- 
досліднииький інтерес до кардинальних теор. і 
методологічних проблем цього спеиіфичічного 
виду міжнаи. культ, взаємин. V діалектичному 
зв язку з перекладацькою практикою розвивається 
теорія. Поряд з науковцями виступають 
письменники, шо прагнуть теор. осмислити 
перекладознавчу проблематику. Заг. напрям 
переклалознавчої думки останнього часу -  
прагнення створити по-справжньому наук. Т.п. У 
взаємодії теорії, практики й критики П. відбувалася 
повна диференціація з переробкою. З од. боку, 
йде розвиток найрізноманітніших різновидів 
переробок (надто драм.-театр.: інсценівок і 
драматурги обробок), з ін., згідно із заг 
тенденцією до науковості, інтелектуалізації, — 
бурхливий розвиток точного П. Суч. Т.п. негативно 
ставиться до вільного перекладу, відкидає такі 
явиша як ідейна трансформація, осучаснений, 
онаиіональнення, скорочення,

З 50-х рр. розпочалася дискусія, чи є Т.п. 
худож. тексту частиною лінгвістики (В.Фьолоров), 
літ-знавства (К.Чуковський, Г.Гачечіладзе) або літ- 
лінгв. науки (В.Коптілов). Останній підхід, що 
зважає на складність та багатобічність предмету 
дослідження, найбільш обґрунтований. У такому 
підході, зокрема, наук, плідними є концепції 
поетичні моделі (Вяч.В.Іванов) і семантико- 
сгилісгичної структури (В.Коптілов). Але ЛІТ-ЛІНҐВ. 

підхід належиться сполучати з культурологічним 
(іст.-культ,).підходом. Доцільність такого об'єднання 
підтверджується, зокрема, тим, шо перекладом 
останнім часом зацікавилися репрезентанти 
нефілол. наук: історії, культурології, етнології, 
психології, інформатики, кібернетики. Т.п. набуває 
комплексного міждисциплінарного характеру. 
Поєднання діт.-лінґв. і культурологічного підходів, 
увага до Позамов. та позаліт. чинників дає змогу 
визначити місце П. у системі культ, взаємин, його 
значення в сусп та культ, житті народів, збагнути 
детермінованість П. позаінливідуальними 
чинниками. Об'єктивні причини зумовлюють 
вибірковість звернення перекладача до саме цього 
тексту. Сой. і cou.-культ. обставини не дише, так 
би мовити, ззовні тиснуть на перекладача, але й 
значною мірою визначають його суб'єктивну 
зацікавленість певними тв. Залеж но від 
паралелограму сил" об'єктивних і суб'єктивних 

чинників виникають різновиди П.: буквальний, 
точний, вільний, скорочений, коментований, П,- 
осучаснення, П.-онаиіональнення, П.-ідейна 
трансформація. Позаіндивідуадьні чинники

великою мірою пояснюють худож. особливості П ., 
впливають на його якісний рівень (як щодо 
репрезентативності, так і щодо художності). З ін. 
боку, те, шо П. набуває значення в сусп. і культ, 
житті народів-реиипієнтів, і те, в чому саме полягає 
це значення, теж пояснюється позаінливідуальними 
причинами. Обопільний взаємозв'язок суспільство
— П. існує на всіх іст. етапах.

Анатолій Волхов

ТЕРМІН (від лат. terminus — межа, кордон). 
Слово або словесний комплекс, що співвідноситься 
з чітко окресленим поняттям певної організованої 
галузі пізнання (науки, мистецтва, сусп.-політ, життя 
тошо) і вступає в системні зв'язки з іншими словами 
та словосполученнями даної галузі. Сьогочасні Т. 
повинні задовольняти певні вимоги. Найвагоміші 
з ни\: 1) Т. повинен відповідати правилам та 
нормам даної мови; 2) Т. має бути систематичним; 
3) Т. властива лефінітивність, тобто кожен термін 
зіставляється з чітким окр. визначенням, шо 
орієнтує на відповідне поняття; 4) Т. притаманна 
відносна незалежність від контексту; 5) Т. має бути 
точним і водночас коротким; 6) Т. прагне до 
однозначності; 7) для Т. не характерна — більш 
того не бажана — синонімічність; 8) Т. не властива 
експресивність; 9) Т. повинен відповідати вимогам 
евфонії, тобто бути милозвучним.

Них вимог не завжди дотримуються, зокрема 
в літ-знавстві: 1) спіткаємо термінологічну 
омонімію: одним Т. позначаються різні явища в 
зв'язку з тим, шо так іст. склалося (напр., Т. 
мелодрама та вірш мають три значення; епос 
канон, поезія — два значення ); 2) у різних наук, 
школах у той самий Т. вкладається різний сенс 
(вплив, модель, структура тощо): 3) у літ-знавстві 
й суміжних науках однакові терміни мають зовсім 
ін. змістовне наповнення (напр., етю д, 
інтермеццо, стиль, троп); 4) у різних нац. наук, 
традиціях тим самим терміном позначаються різні 
явиша (напр , байка, жанр, новела, роман і т 
д.) —  це, сказати б, міжмов. ОМОНІМИ; 5) з ін. боку 
існують цілі синонімічні шереги Т.

V деяких випадках Т. набувають експресивно- 
аксіологічгого, часом переносного значення 
(авантюрний, апокриф, натуралізм, реалізм 
тощо).

Разом з тим Т. не є ізольованою, незалежною, 
"вибраною" одиницею заг-вживаної мови із тільки 
йому властивими якостями, а складає повноцінну 
частину заг. складу мови, де властивості слів 
проявляються більш визначено, регламентовано, 
відповідаючи вимогам професійного спілкування 
та взаєморозуміння. Не слід водночас плутати 
терміни з професіоналізмами

Анатолій Волков, 
Тарас Кияк

TEPMIHO/ЮПЯ (від лат. terminus та гр. logos
— слово, вчення) — сукупність термінів, котрі 
відповідають іст. оформленим поняттям певної 
галузі науки та техніки, де ця сукупність утворює

5 6 1



ТЕРЦИНА

терміносистему (напр., терміносистеми мате­
матики. музикознавства, літ-знавства і т.п.). Т. є 
частиною словникового складу мови, хоча 
демонструє суттєві відмінності віл заг-вживаної 
лексики. Леякі лінгвісти вважають, шо існують 
також розбіжності між Т. науки та технічною 
Т ., які належить розглядати окремо. Проте 
сьогодні логічніше твердити про існування мови 
науки, в межах котрої розташ ована мова 
техніки.

Тарас Киян

ТЕРЦИНА —  (італ. ' ferzina" від "terza" — 
третя) — тверда строфічна форма, шо складається 
з низки тривіршів, у яких серединний неримований 
(холостий) вірш кожної попередньої строфи 
римується з крайніми віршами наступної (aba bcb 
cdc і т.д.): закінчується Т. самотнім холостим віршем 
(тому Й.В.Ґьоте казав, шо Т. ніколи не закінчиться). 
Найчастіше Т. виділяються графічно:

Сніжок пале. Летять листочки білі.
Як у салі падучий вишні цвіт,
Коли вітрець порушить злегка гілля.

Сніжок пале . Отак з забутих літ
Летять на мене незабутні мріГ.
Біленькі-білі. мов лілеї цвіт

Сніжок пале... Немов крізь мряку мріє
Якийсь лалекий, гарний, лобрий світ.
Де все цвіте, сміється, променіє. —

Не спомини моїх дитячих літ.
(Б.Лепкий)

Т . постала з італ. фольклор, тривіршів 
( сторнелло"), у яких кожний наступний підхоплює 
риму попереднього. Склалася Т. в кін. XIU ст. і була 
канонізована у XIII-XIV ст. Данте Аліг'єрі в 

Божественній комедії" (1307-1321). Ця поема 
написана італ. 13-складником, але у процесі 
розповсюдження Т. у Польщі складають 11-ти або 
13-ти-складником, у Франції -  6-стоповим ямбом, 
у герм, та сх-слов'ян . поезії, зокрема, при 
перекладах Дантової поеми, вживається 5-ти 
столовий, іноді під франц. впливом 6-ти столовий 
ямб. Зустрічаються і порушення цієї традиції (напр.. 
Т  рос. поета XX ст. В.Брюсова "Як ясно, як лагідно 
в небі!" ("Как ясно, как ласково небо!") написано 
амфібрахієм; тв. рос. поета XX ст. В.Хлєбнікова 
"Змій потягу" написано акцентним віршем та ін.).

У поль. поезію Т. запровадив у 3-й чверті XVI 
ст. Я .К охановський. Надто ж часто до неї 
зверталися поети періоду "Молодої Польщі" (1890 
-  бл. 1918) як у ліриці, так і в ліро-епіці (напр. 

Христос" Я.Каспровича). В Росії, крім перекладів 
Божественної комедії" і наслідування (напр., 

іронізаиія О.Пушкіна "І далі ми пішли —  страх 
охопив мене...") до Т. зверталися О.Плетньов,
0 .  К.Толстой, К.Фофанов, К.Бальмонт, Вяч.Іванов 
та ін. В укр. поезії Т. представлена іменами
1. Франка ("Вступ" до поеми "Мойсей", частково 
поема "Похорон ), С.Чарнецького, І.Крушель-

ницького, М.Рильского (вступ до вірш, повісті 
"Марина"), Ю.Клена (поема "Попід імперії") та ін.

Т. не пов'язана з жанр, настановою (еклоги 
італ. поета XV ст. Л. де'Медічі, поема італ. поета 
XV ст. М.Боярдо "Тарокки", сатири італ. поета 
XV-XVI ст. А.Аріосто, "Ода західному вітрові" англ, 
поета XIX ст. П.Б.Шеллі, проз, пасторальний 
роман впереміш з Т . "Амето, або Комедія 
флорентійських німф" італ. поета XIV ст. 
Лж.Боккаччо та ін.). Не має Т. й стильової 
змістовності. Так, крім "серйозних" Т. ("Страшні 
терцини" І.Ф ранка; "Терцини" нім. поета і 
драматурга ХІХ-ХХ ст. Г.Гауптмана, "Прощання з 
Чілі" кубинського поета X X  ст. Н.Гільєна), 
зустрічаються й сатир. ("Терцини" словен. поета 
XIX ст. Ф. Прешерна та ін.).

Борис івамяж

ТИПОЛОГІЧНИЙ ПІЛХГЛ (МЕТОД) у літ
знавстві — вивчення літ. фактів на основі типол. 
зіставлення. Т.п. до л-ри виникає в кін. XVIII ст. як 
встановлення спільних ознак у тв. письменника чи 
цілого літ. напряму (класицизм, сентименталізм) 
поза генетичними або контактними зв'язками. 
Однак на цій стадії розвитку літ-знавчої думки не 
розмежувалося типол. і просте зіставлення. 
Першою справді типол. гіпотезою була теорія 
самозародження сюжетів, яку висунули в кін. 
50-х -  на поч. 70-х рр. XIX ст. представники 
антропологічно У школи Значний внесок у 
методологію типол. досліджень зробили слов'ян, 
дослідники. Словен. ф ілолог Ф.Міклошич, 
застосувавши Т.п., показав у розвілиі-доповіді у 
Віденській академії наук —  "Зображальні засоби 
слов'янського епосу" (1899), тотожність таких 
засобів сербо-хорват., болг., рос., укр. епосу, як 
повільність, повторення, постійні епітети, 
порівняння. Відзначено також типол. подібні явища 
в поль., чес., лит., новогреи., фін. фольклорі. Акал. 
О.Веселовський синтезував Т.п. з положеннями 
міграційної школи, зокрема в своїй історичній 
поетнпі. В.Воровський у двох статтях (1912) 
провів цікаву несинхронну типол. паралель Лайте 
Аліг'єрі — З.Красіньський, пояснюючи подібність 
між творчістю італ. (XIII-XIV ст.) і поль. (1-а пол. 
XIX ст.) поетів як соц.-іст., так і біографічними 
чинниками.

Лля дальшого розвитку типол. досліджень і 
вироблення відповідної термінології багато важили 
успіхи мовознавства та екстраполяція здобутків з 
лінгвістики в літ-знавчу методологію. Перший 
прояв Т.п. в мовознавстві вбачають у працях нім. 
філолога В. фон Гумбольдта (1767-1835). Швайц. 
лінгвіст Ф. де Соссюр (1857-1913) у "Курсі заг. 
лінгвістики" впровадив дуже важливі для Т.п. 
поняття д^ахронн та синхронії У 20-х рр. XX 
ст. в працях Празького лінгвістичного гуртка було 
вироблено й термінологізовано поняття опозиції, 
намічено поєднання Т.п. зі структурним. Остаточно 
сформувався Т.п. у мовознавстві в 60-70 рр. Тоді 
ж було дано відповідні визначення. Франц. лінгвіст 
Ж.Марузо писав: "Типол. вивчення мов визначає

5 6 2



ТИПОЛОПЧНИЙ ПШХШ (МЕТОЛ)

їхні ознаки, абстрагуючись віл їхньої історії".
А.Реформатський вказував: "Типол. класифікацією 
завелено називати групування мов не за їх 
спорідненістю, а за переважним типом вираження 
граматичних категорій". Груз. акал. А.Чикобава 
розуміє піл тжюлогією, по-перше, наук, прийом 
класифікації фактів, а. по-друге, прийом аналізу 
синхронних закономірностей системи.

При Т.п. досліджується співвідношення заг., 
особливого та окр. Встановлюються системні 
диферениійні ознаки (ДО) — спільні, напр., для 
романт. поеми — які відрізняють її від неромант.; 
особливі — притаманні слов'ян, (або укр., поль. 
тошо) романт. поемі; окр., індивідуальні — властиві 
лише поемам, скажімо, А.Міикевича чи 
М.Лєрмонтова. ДО різних ідейно-худож. або іст.- 
літ. рівнів розглядаються в їх опозиції ін. ДО й у 
системній взаємозумовленості та супідрядності. 
Отож. Т.п. сполучається із системним.

До кін. 50-х рр. для панівного в совєтській науці 
літ-знавчого догматизму Т.п. був неприйнятим. 
Прагнення звести світ. літ. процес до боротьби 
реалізму з "антиреалізмом" спричиняло 
ігнорування конкретно-іст. основи та типол. 
закономірностей: однобічно підкреслювано заг., 
обминаючи особливе, не помічаючи окр. й 
спрощуючи все. Типол. тематика посіла значне 
місце в дискусії 1957 про реалізм: На жаль, основні 
доповідачі майже не зверталися до слов'ян., крім 
рос., і сх. матеріалу. Тут відбився літ-знавчий 
європоцентризм -  намагання розв'язувати 
вирішальні теор. проблеми виключно на матеріалі 
кількох найбільших європ. л-р. С тановите 
змінилося на Московському з'їзді славістів (1958): 
доповіді Ф.Вольмана, М.Гудзія, Ю.Доланського, 
В Жирмунського. На всіх наступних з'їздах 
славістів літ. типологія була одним з чільних 
напрямів роботи. Позитивне значення для 
прищеплення Т.п. у літ-знавстві мала також 
московська дискусія про взаємозв'язки та взаємодії 
най. л-р (1950).

Поширення Т.п. має й від'ємні наслідки. Аж 
ніяк не всі публікації, де говориться про 
типологію, вживається типол. термінологія, є 
справді типол. Термінологія застосовується 
неточно. У той же час у поважних, за суттю типол., 
працях не використовується відповідний 
термінологічний апарат. Цілком невірне вживання 
термінів типологія, типологічний, коли їх виводять 
від літ. тип (у значенні образ, характер, персонаж). 
Таке слововживання немає нічого спільного з Т.п., 
лише створює термінологічну плутанину. У 
подібних випадках належить вживати терміни 
ейяологія, ейдологічний (від грец. e/dcs — образ), 
або імагологія, імаґологічний (від лат. imago — 
образ), або характерологія, характерологічний. 
Друге невірне слововживання: Т.п. називають будь- 
яке порівняння, коли, констатується близькість 
часткових особливостей у двох чи кількох тв. Не 
породжує скептичне заперечення Т.п. взагалі. 
Деякі літ-знавиі (Б.Реїзов та ін.) твердили, начебто 
ней метод суперечить принципові історизму,

розглядає літ. явища поза умовами виникнення, дає 
змогу зіставляти що завгодно із чим завгодно, а 
лише контактологічні дослідження, мовляв, 
дозволяють досягнути обґрунтованих висновків 
про близькість письменників. Це має рацію, коли 
йдеться про прості зіставлення, які безпідставно 
звуть типол. Що ж до небезпеки довільних 
зближень у типол. дослідженнях, то це лише 
засвідчує потребу пильно перевіряти коректність 
зіставлень, а також про те, шо на часткових збігах 
не годиться будувати ширші узагальнення. Ін. річ, 
коли в явищах, які зіставляються, проглядається 
подібність засад, системність, шо відбивається в 
ідейно-худож. структурах. У такому разі Т.п не 
тільки обгрунтований, але й доконечний.

Недоцільно вживати терміни типологія, Т.п. 
при дослідженні внутр.-літ. процесу. Адже в 
мовознавстві під типологією розуміють тільки 
системне зіставлення або класифікацію різних мов. 
Зіставлення систем лавн-рус. і суч. укр. мов, якшо 
часові зрізи мови взято як такі, а іст. еволюція, 
породження пізнішої мов. системи не 
розглядається, нібито можна було б вважати типол. 
Але й у подібних випадках лінгвісти не звертаються 
до вислову Т.п. Тим недоцільніше це в літ.-знавчих 
студіях, бо подібні явища в одній л-рі практично 
майже ніколи не можуть виникати самостійно — 
синхронно чи несинхронно — без впливу 
контактологічного, або генетичного (тралили) 
чинника. У літ-знавстві відсутня єдина думка, чи 
можна виділення подібних явиш у сер. нац. літ. 
процесу вважати Т.п. Але формулювання такого 
типу як "типологія укр. романтизму" або 'типологія 
укр. роману", без уваги на наук, некоректність, 
стають поширеними.

Типол. подібності різноманітні: конкретно- 
історичні, шо засвідчують об'єктивну близькість 
письменників того самого часу і подібних худож. 
позицій; спіралеподібні напр., становлення 
романтизму на поч. XIX ст. та неромаитизму в 
кін XIX ст., клас реалізму та соліалістичиото 
реалізму; або еволюція низки письменників поч. 
XIX ст. почерез романтизм до реалізму; іст. 
зумовлені аналогії: "Піснь про Роланда" — "Слово 
о полку Ігоревім", поезія Прованс їрубалурю  і 
самурайська поезія.

Типол. дослідження можливі на всіх рівнях 
худож. тв., починаючи від зіставлення образно- 
стил. особливостей. Так, Т.п. дозволяє встановити 
закономірність: у періоди сой. струсів у л-рах 
посилюються сатир.-гротескний складники. Напр., 
у 2-ій чверті XX ст. в слов'ян, л-рах: у Чехії 
гуморески та Пригоди бравого вояка Швейка" 
Я .Гашека, драматургія та сой.-фант романи 
К. Чапека, комедії та кіноґротески І.Восковия та 
Я.Веріха; у Росії — драматургія В.Маяковського, 
проза Й п'єси М.Булгакова; у Польщі — тв. 
Б.Шульца (1892-1942), В.Ґомбровича (1904-1984), 
К.І.Галчиньського (1905-1953), Ю.Тувіма (1894- 
1953); у Сербії — Р.Петровича (1893-1941), у 
Хорватії —  М.Крлежі (1893-1981), у Болгарії —
С.Мінкова (1902-1966).

5 6 3



типолопчш звязки

Типол. зіставлення цілих тв. переконливо 
показує співвідношення заг., особливого й окр. 
Порівняння "Євгенія Онєгіна" з найвеличнішими 
тв. європ. поезії — "Лон Ж уаном" 
Л ж .Г .Н .Байрона, "Ф аустом" Й .В .Гьоте, 
"Божественною комедією" Ланте Аліґєрі виявляє 
спільне: подібність заголовних персонажів вірш, 
романів Байрона й О.Пушкіна, архітектоніки 
пісень "Лон Жуана" та глав "Євгенія Онєгіна", 
місце "Онєгіна" та "Ф ауста" в цілокупності 
творчості їх авторів, подібність архітектоніки поеми 
Ланте та роману Пушкіна. Виявлення спільних 
диферениійних ознак рельєфніше показує різниці 
між порівнюваними явищами, зокрема, вірш, 
романами Байрона й Пушкіна. Різниться часова 
організація. Лія байронівсього роману відбувається 
в XVIH ст., в минулому, щоправда недалекому, від 
часу написання тв. (1818-1824). Онєгін — сучасник 
Пушкіна. Відрізняються сюжетно-динамічна 
структура. Байрон починає життєпис героя 
звіддалік. Пушкін стрімко знайомить читача зі своїм 
героєм. Різні логіка й психологія обох персонажів. 
Контрастні центр, героїні. Нарешті, опозиція тв. 
методів: романтизм —  реалізм. Отже, Т.п. дає змогу 
увиразнити своєрідність "Євгенія Онєгіна" серед 
рівновел. досягнень європ. л-ри.

Т.п. "спрацьовує" при порівнянні творчості 
письменників з різних л-р у цілому. Здавалось би, 
що для виявлення типол. закономірностей слід 
залучити якнайширший матеріал. Але, по-перше, 
низки подібних явиш можна збільшувати до безлічі. 
По-друге, чисельність прикладів може притлумити 
основне, найважливіше. По-третє, при 
багатобічному порівнянні важко знайти досить 
довгий типол. ряд, де подібність унаявлюється на 
багатьох рівнях. Доцільно брати творчість невел. 
кількості авторів, порівнюваних і за силою митецької 
снаги. Надто — письменників, шо відіграли в нац. 
л-рах подібну й вагому ролю засновників напрямів, 
течій, жанрів, тощо. Зіставлення може бути 
синхронним: творчість А.Міикевича (1798-1855) і 
Пушкіна (1799-1837); напівсинхронним: творчість 
Я.Нєруди (1834-1891), А.Чехова (1850-1904) і 
М.Коцюбинського (1864-1913); несинхронним: 
Франиіск Ассізький і Сергій Ралонезький, Данте і
С.Красіньський. Чудовий матеріал для синхронного 
зіставлення — творчість А.Міикевича і Пушкіна. 
Вони відіграли в розвиткові своїх л-р подібну ролю. 
їхні здобутки стали заповітом відповідно для поль. 
та рос. нов. нац. л-ри та культури назагал, бо ці 
генії втілили нац. характер народів. Тому вони стали 
засновниками нов. л-р та вказали далеко вперед 
шлях рідній л-рі.

Вичленування типол. рядів є продуктивним при 
жанрологічних дослідженнях. Так, О.Чичерін 
розробив концепцію становлення роману-епоггеУ 
типол. зіставивши шерег тв. рос., англ., франц. л- 
р. Подібним чином той самий дослідник вичленив 
на рос., нім., франц. матеріалі такий жанр, 
різновид, як інтелектуальний роман. Т.п. —  дуже 
плідний при вивченні літ. напрямів. Він дає змогу 
вичленувати диферениійні ознаки, шо на їх підставі

можна описати напрям як інтернац. закономірну 
иілокупність, а відтак довести закономірну їхню 
змінність, що з більшою чи меншою очевидністю та 
повнотою втілюється в нац. іст.-літ. процесах. Так 

-само Т.п. спроможний виявити міжнаи. 
закономірності л-ри певної лоби, цю мають місие 
в цілком різних напрямах, течіях, школах (напр., 
зближення л-ри з наукою в XX ст., а в зв'язку з 
цим посилення й поширення умовних форм).

Т.п дає змогу виявити в деяких слов'ян, л-рах 
3-ої чверті XIX ст. жанр, різновид — політ, роман 
("Що робити?", 1863) М.Чернишевського, Чи 
винна доля?", 1869) —  сербомов. тв. зачинателя 
болт. крит. реалізму Л.Каравелова.

Застосування Т.п  при вивченні літ. напрямів, 
виділяючи спільні для різних л-р диферениійні 
ознаки, дає змогу описати такі напрями як цілу 
систему регіонального обсягу. Як приклад, європ. 
романтизм: звернення до джерел нар. творчості 
та історії, до екзотичної тематики та відповідних 
худож. засобів, певний жанр, діапазон фольклор - 
фант. балади, іст. роман, повість, оповідання.

Т.п  дає змогу встановити закономірну змінність 
літ. напрямів, шо більш чи менш очевидно в най. 
літ. процесах. Закономірним для більшої частини 
європ. літ-p є іст.-типол. шерег: класицизм, 
сентим енталізм , романтизм, реалізм, 
натуралізм, модернізм, постмодернізм

Анатолій Волхов

ТИПОЛОГІЧНІ ЗВ  ЯЗКИ — наук 
некоректний вираз, який вживався переважно в 
5 0 -70  рр., але інколи зустрічається нині. Так, 
І.Неупокоєва говорила "про певний вид зв'язку, 
коли подібні явища в л-рі різних народів 
виникають внаслідок самостійного розвитку на 
подібній іст. основі". У.Фохт прямо вживав вирази 
"Т .з" або синонімічно "іст.-типол. зв'язки". Такі 
терміни позбавлені будь-якого сенсу, бо 
суперечать значенню слова "зв 'язок", тобто 
об'єднання чогось з чимось, спільність між двома 
предметами на основі залеж ності або 
взаємозалежності. Зв'язки бувають причинно- 
наслідкові або логічні. Можна казати про 
генетичний зв'язок "Задоншини" чи "Слова про 
рідну матір" М.Рильського із "Словом о полку 
Ігоревім ", контактний несинхронний зв язок 
"Камінного господаря" Лесі Українки з Камінним 

гостем" Пушкіна, про синхронний контактний 
зв'язок "Бунту машин" О.М.Толстого з "R .U .R ' 
К.Чапека. У цих випадках близькість на різних 
худож. рівнях наступного тв. щодо попереднього 
має причинно-наслідковий характер, пояснюється 
засвоєнням чужого набутку. Позаяк під Т.з. 
розуміють явища, шо наближені за ілейно-хулож. 
ознаками, але виникли взаємонезалежно. тому 
доцільно вживати клас. терміни 
самозародження сюжетів (А.Ланг), самовиник- 
нення, зустрічні течії (О.Веселовський), НОВІШІ: 

типологічні сходження (В.Жирмунський), 
подібності, близькість; схожість.

Анатолій Волхов

5 6 4



ТИСЯЧА Й ОДНА ШЧ

ТИПО/ЮПЯ (грец. typos — відбиток + logos
— слово, поняття, вчення) — зіставлення та 
класифікація предметів та явиш за певними 
диференційними ознаками (ДО). Такі ДО 
(параметри) встановлюються шляхом виділення 
опозицій. У філол. науках термін Т. став заг- 
визнаним і поширеним з поч. 1960 -х рр.

Див Типологічний підхід
Анатолій Волков

ТИСЯЧА Й ОДНА НІЧ (Альф лайла ва лайла)
— світ, слави пам'ятка cep-віч. араб, словесності з 
пограниччя фольклору та л-ри. 36. — це трал, для 
л-р Сх , має рамкову (точніше — шухлядкову) 
побудову. Халіф Шахріяр, ствердивши, шо жінка 
зраджує його, шодня шлюбує нову дівчину, яку 
назавтра наказує стратити. Коли нарешті візир не 
може знайти кандидатки до ложа халіфа, його 
дочка Шахразад (Шехерезада) вирішує офірувати 
себе. Першої ночі вона розповідає халіфові казку, 
на світанку перериває II в цікавому місці. 
Заінтригований володар відкладає страту до 
наступного вечора. Ситуація повторюється 
впродовж 1001-єї ночі. Шахріяр, котрому мудра 
казкарка народила трьох синів, дарує їй життя.

Т. й о н. " — феномен надзвичайно цікавий з 
різних аспектів порівн. літ-знавства. 36. складалася 
шляхом багатовіч. міжнар. міграції та перекладання 
сюжетів. Вона не має канонічного тексту, відома в 
різних версіях. Порівн. дослідження версій дає 
змогу визначити етапи еволюції пам'ятки, хоча її 
складна історія остаточно не висвітлена. Як 
свідчать письмові джерела — 'Золоті поля" Масуді 
та 'Книга каталогу" Мугамеда Ібн Ішака, в VIII ст. 
було перекладено на араб, мову з перс, мови зб.
Тисяча казок" ("Хезер ефсане"), шо містила казки 

інд. та Іран, походження. ІХ-Х ст. в Багдаді 
складається зб. "Тисяча ночей". Основна частина 
зб — інд Іран шар чарівні казни казки про 
тварин, оповіді про побожних людей, а також 
рамкова історія, — ймовірно, запозичена з "Тисячі 
казок . Згодом в єдину рамку вставляються казки 
переважно новелістичного змісту, зокрема цикл 
про ідеального монарха Гаруна ар-Рашида (786- 
809), долучається сила іст. і побутових анекдотів 
частково з письмових антологій, частково з 
фольклору. Певний вплив мали бедуїнські 
перекази. Назву "Т. й о н." одержала в єгип. 
період (XII-XVII ст.). У цей час долучаються араб, 
лииарські романи ("Омар Ібн ар-Нуман", "Аджіб 
іГаріб"), оповідання дал-сх. походження, циклічно- 
пригодницька повість "Повість про Синдбада- 
мореплавця" — перс, походження, давн-гебр. 
розповіді, відгомони гелленістичного роману про 
Александра Македонського, єгип. міські новели, 
можливо, тур. казки. XH-XIV ст. у проз, текст 
інструктуються вірш, уривки згідно з бл-сх. 
поетикою того часу. Заг. кількість казок досягає 
300. Деякі вчені припускають кодифікаторську 
працю одного редактора. Так, австр. казкознавець 
Гельбер у дослідженні "1001 ніч: сенс оповідань 
Шахразади" (1917) доводить, шо оповідання

пов'язані між собою як вічка однієї мережі. Та 
більшість дослідників з цим не погоджується.

В араб, країнах Т. й о н." користувалася 
величезною популярністю, хоча освічений читач 
ставився до неї як до низької нар. м асової 
літератури, та немає жодної кн. в араб, л-рі, яка 
б мала такий міжнар. відгомін. Так, з Т. й о н." 
був запозичений сюжет дастана узб. поета кін. 
XV -  1-ої пол. XVI ст. Малжлісі "Сайфульмулюк" 
Дослідники вказують на можливе запозичення окр. 
сюжетів, рамкової побудови, навіть жанр, 
структури італ. новелою XIV-XV ст. (Дж.Боккаччо, 
Ф.Сакетгі, Мазуччо) та ст-франи. фабльо з араб, 
новелістичних казок.

Багаторазово сюжети "Т. й о н. " розроблялися 
в нов: л-рах Сх. Так, 1934 єгип. драматург Тауфік 
аль-Хакім написав символістську п 'єсу 
"Ш ахерезада" Ін. єгип. письменник Абдель 
Монейм Абдель Калер 1993  видав кн "Казки 
Шехерезади після 1001 ночі". Використовуючи 
сюжетну рамкову побудову казок Шехерезади, він 
насичує свої сюжети філос. роздумами про добро 
й лихо, людину й сусп-во. І т.ч. у його кн. цар 
Шахріяр під впливом мудрої Шехерезади сам стає 
мудрішим, відчуває докір совісті за скоєні раніше 
криваві страти, шукає шляхів, як позбавитися 
провини.

Широке ознайомлення європ. читача з Т. й 
о.н." починається з вільного перекладу у 12 
томах франц. мовою А.Галлана (1704-17), шо 
містив 21 казку. З них лише 9 — безпосередньо з 
араб, списку "Т. й о.н." XV ст . 4  — з ін. араб, 
рукописів. Походження 8 казок — тьмяне (серед 
них відомі "Алі-баба" та "Алаад-Дін та сорок 
розбійників") — ці "безпритульні казки" в європ. 
традиції стали обов'язковою частиною пізніших 
видань. Подальші переклади чинили як з тексту 
Галлана, так і з оригіналів. З оригіналів зроблені 
неповні переклали —  ланця Х.Расмуссена (1824). 
англійців В.Лейна (1839-41), Р.Бертона (1885-88) 
і повний Дж.Пейна (1882-84). З бертонівського 
тексту виконано перший нім. переклад Ф.Греве- 
Діроффа. Вільний панський переклад з оригіналу 
виконав Й.Естеруп (1927-28). Італ. мовою повний 
переклад здійснено 1949. Зразковим вважають нім. 
переклад з першотв. Е.Літгмана (1954).

У слов'ян, країнах переклади .зі зб. Ґаллана 
з'являються у 60-х р. XVIII ст. У Росії вперше 1763- 
74 переклад О.Філатова. Наприкін. і XIX ст. — 
Ю .Доппельмайєра (1 8 8 9 -9 0 ) . Згодом — 
Д.Шелгунової зангл. тексту Дейна. Безпосередньо 
з араб, здійснено переклад у 8 томах М.Сальє за 
ред. акал. І.Крачковського (1929-38). У Польші 
перший переклад з'явився 1768-74. Серед поль. 
перекладів вирізняється видання "Повшехної 
бібліотеки" Р.Иуккеркайнлля (Золочів. Зх. 
Україна). З оригіналу вибрані казки, перекладені
В.Кубляком і Й.Фіцовським допіру 1959. Укр. 
переклад у 4 томах видано у Львові 1912-13.

"Т. й о.н. " безліч разів зазнавала переробок 
та адапгапій не кажучи вже про вільний переклад 
Ґаллана. Популярністю користувалася франц.

5 6 5



ТОШКА, ТОШЧНЕ ВІРШУВАННЯ

переробка (1899-1904) Ж.Мандрюса, який надав 
казкам стилізованої мальовничості, жартівливості 
та фривольності. Текст Манлрюса перекладали 
різними європ. мовами. На основі ґалланівського 
тексту вірш, переробки зробив і. Франко: "Абу- 
Касимові капці' (1895) і "Коваль Басім" (1900). До 
найкраших адаптацій для дітей належать Перекази 
з С езаму" (1 9 1 3 ) і "Пригоди Синдбада- 
мореплавця" (1915) поль. поета !.Лесьмяна. 1942 
з'являються чес. переробки К.Беднаржа 'Арабські 
казки з 1001 ночі".

Рецепція "Т. й о.н." в Європі не обмежувалась 
перекладами та переробками, у певні літ. періоди 
здійснювалася дуже по-різному. Після перекладу 
Галлана з сер. XViil ст. починається активне 
сприйняття "Т . й о .н ." як один з проявів 
філооріенталізму У Франції з'являються зб. 
"перс., кит., япон., монг. казок" під заголовком 
'Тисяча й один день", "Тисяча й один вечір", 
"Тисяча й одна година" (рос. перекл. Вельяшевої- 
Волиниевої), "Тисяча й одна дурість"; у Англії в 
деяких випадках — просто "Арабські ночі". Пізніше 
зустрічаємо стилізовані назви тв. ін. жанрів: журн. 
стаття Ч.Діккенса "Тисяча й одне обдурювання", 
австр. письменник Г. фон Гофмансталь дав назву 
зб. "Казка 672  ночі та інші оповідання" (1905), тв. 
Шолом-Алейхема "Казки тисяча й одної ночі", зб. 
пригод, новел Р./І.Стівенсона "Нові арабські ночі" 
(1882), цикл сатир, новел І.ільфа та Є.Петрова 
"1001 день, або Нова Шахерезада" (1929).

За доби романтизму на поч. XJX ст. через "Т. 
й о.н." складалося стійке уявлення про дещо 
умовний екзотично-фант. бл-СХ. СВІТ:  
Е.Т А. Гофман, а надто В.Гауф: його "Альманах 
казок... (1826 -28 ). шо складається з циклів 

К араван", Александрійський шейх і його 
невільники", Корчма в Шпессарті", написано під 
впливом "Т. й о.н." (тематика, мотиви, персонажі, 
стиль), — у нім. л-рі. 1911-1913 у Києві вийшли 
друком дві кн. казок Гауфа в перекладі О.Олеся з 
ілюстраціями і.Бурячка. В л-рі США вплив араб, 
казок позначився на зб. "Альгамбра" (1829) 
В.ірвінга. В  Росії на творчості О.Сєнковського, на 
'Руслані і Людмилі" О.Пушкіна.

Світ араб, казок відображається в музиці: опера 
Глінки "Руслан і Людмила" (1842), симфонічні 
сюїти М.А.Римського-Корсакова "Антар" (1868), 
"Шехерезада" (1988), де сплетено різні сюжет, 
мотиви Т. й о.н.". Особливу увагу викликає "Т. й 
о.н в кіномист-ві. Лвічі світ, слави зажили 
однойменні фільми "Багдадський злодій", амер. 
реж. А .Гріф ф іта (1 9 2 4 , у заголовній ролі 
Л.Фербенкс) і англ. реж. О.Корди (1944, за участю 
Сабу та К. Бейта). Згодом за сюжетами казок 
з'явилися численні фільми: "Друга мандрівка 
Синдбада", й "Сьома мандрівка Синдбада" (США, 
1958) та "Золота мандрівка Синдбада", й "Чарівна 
лампа Аладдіна" (СССР. 1958), й "Алі-баба і сорок 
розбійників". 1971 мультсеріал за "Т. й о.н." зняв 
чес. реж. К.Земан. В останні роки екранізацією 

Т. й о.н." займається кінокомпанія В.Лизнея 
(США).

Запозичень образів-персонажів, образів- 
подробиць, образних аналогій, ремініспений
з "Т. й о.н." в європ регіоні безліч —  від Ш. де 
Монтеск'є до М.Пруста, М.Гумільова та суч. 
авторів. Особливо популярний образ джина: 
фьяба італ. драматурга К.Гоцці "Лзеїм, цар 
джинів, або Вірна раба" (1765), зб. казок нім. 
письменника К.М.Вілланда "Лжиністан" (1786-89). 
"Лжини" зпоет. зб. "Східні мотиви" (1829) В.Гюго, 
фант.-гумор, повість англ, письменника Ф.Енсті 
"Мідяний глек" (1900), а відтак переробка цієї 
повісті —- "Старик Хоттабич" (1938) Л.Лагіна. 
наук.-фант, оповідання Р.Шеклі "Царська воля" 
(1953).

Контакти з "Т. й о.н." має європ фольклор, 
традиція, зокрема в пд. слов'ян., поляків, росіян, 
українців. Поряд із спільними для Європи та Бл. 
Сх. сюжетами побутували в нар. переповіданні 
засвоєні через друковані тексти араб, казки "Дух 
у пляшці", "Сіді Нуман", "Лампа Аладдіна", "Сезам, 
або Алі-Баба", "Абу-Касимові капці".

Поряд з араб, вченими великий внесок у 
дослідження пам'ятки та її рецепції зробили 
філологи європ. країн: у Франції А.Зотенберґ, 
Англії — Д .Б.Макдональд, Австрії — А.Гельбер, 
Данії — Й.Естеруп, Німеччині — Е.Літтман, Росії 
— Ю.Крачковський, Польщі — С.Б.Цішевський, 
Нідерландах — М .Ґергардт, Україні —
А.Кримський. "Т. й о.н." привертає до себе увагу 
й суч. письменства.

Людмила Волкова

ТОШКА, ТОНІЧНЕ ВІРШУВАННЯ (грец 
tonos — наголос) — одна з систем європ. 
квалітативного віршування, шо базується на 
сумірності наголошених (сильних) складів у вірш, 
рядках). Спочатку термін Т. означав систему 
віршування, введену в теорію та практику рос. 
поезії В.Тредіаковським і М.Ломоносовим, яка 
згодом була названа критиком М.Надєждіним 
"силабічно-тонічною", а пізніше літ-знавцем 

М.Недоброво "силабо-тонічною". У залежності від 
того, визначають вчені силабо-тонічні розміри 
системою чи ні, вважаючи їх перехідними формами 
від силабіки до Т., або залічуючи їх до тонічно- 
віршованих, поняття Т. набуває різного 
змістовного об'єму. Якщо виходити з того, то 
Тредіаковський і Домоносов запозичили з метр., 
зокрема, ант., віршування через нім. 
посередництво столовий принцип версифікації, і 
тим самим визнати силабо-тоніку системою, то в 
Т. розрізняють дольник, тактовик і акцентний 
вірш, об'єднаний заг. поняттям "тонічний вірш", 
яке у деяких літ-знавчих працях стає синонімічним 
поняттю Т. іноді в цю систему включають верлібр.

На відміну від дольника й тактовика, шо 
належать до метр, типу Т.в., оскільки стосовно них 
можна говорити про метр, тобто про ритм, 
очікувані наголоси (ікти), акцентний вірш за своїм 
ритм, характером є дисметричним, позаяк е ньому 
складовий об'єм міжнаголосних інтервалів, як і

5 6 6



ТОСТ ВЇРШОВАНИЙ

анакруза, виявляються невизначеними. Ритм у 
акцентному, або, за виразом В.Жирмунського, 

чисто тонічному" вірші базується на однаковій 
кількості наголошених складів у віршах (ізогонізм).

Ця система понять (з деякими термінологічними 
відхиленнями) є заг-вживаною, насамперед для 
слов ян. літ^знавства, шо пояснюється типол., а 
подекуди й еволюційною подібністю поет, 
практики надто сх-слов ян. народів. V ін. регіонах 
існують і свої погляди на історію як най., так і 
спільних систем віршування. Напр., нім. літ- 
знавство визначає наявність квантитуйованої, 
тобто метричної системи віршування, та 
акиентуйованої. або тонічної, альтернюючих 
ритмів (ямбічних та хореїчних, а з поч. XV!! ст. — 
дактилічних). Як вказують нім. теоретики, перехід 
від квантитуйованої до акиентуйованої системи 
почався вже в пізній античності, обидва принципи 
зберігалися у Сер-віччі, а поряд з акцентуйованими 
формами духов, поезії XV-XV! ст. існували й 
альтернуючі ритми у швайках та сатирах.

Шодо заг. історії європ. віршування, то 
поширення та іст. продуктивність Т. зумовлені, 
перш за все, най. традиціями версифікації, а 
також культ, впливами. В англ., нім., сканд. та ін. 
поезії різноманітні форми Т. розробляються з 
опорою на власну най., найперше, фольклор, 
традицію тонізму. Напр., у герм, народів тонічна 
традиція склалася на основі давн-герм. 
алітераційного вірша, епіч. зразками якого є англо­
саксонська Пісня про Беовульфа" (бл. 700), 
верхньонім. 'Пісня про Гільленбранда" (V!H ст.), 
давн-ісл. "Елла" (ІХ-ХІ!) та ін. Тому вона не тільки 
не переривається, незважаючи на вплив, напр., 
cep-віч. лат. (ширше — роман) силабіки, яка 
сприяла поширенню принципу стопосклалання 
(лірика мінмезімґерів), але періодично 
актуалізується (в добу "бурі і натиску" чи 
романтизму). В зв'язку з цим не можна не згадати 
відтворення нар. тоніки в "Нар. піснях" Ї.Гердера, 
в багатьох віршах Й.В.Гьоте (баладах "Фульський 
король , "Вільшаний король", пісні "Скарга 
пастуха"), в ліриці нім. поетів Л.Уланда, 
І.Айхендорфа. К.Брентано, Г.Гайне; у англ, ліриці 
(балади В .Скотта на теми нац. історії, лір. поема
С.Колриджа "Кристабель"). Пе не виключає 
можливості синхронічного та діахронічного 
запозичення з ін. най. систем віршування досвіду 
тонізації (так, звернення поетів до ант. логаелів 
вплинуло на формування новітнього тонічного 
вірша). V франц., чес., поль. та ін. поезії з 
домінуючою силабічною традицією тонічний вірш 
(перекладний та оригінальний) з'являється 
переважно під впливом ін. л-р. При цьому трад. 
силабічний вірш "розхитується", пристосовуючись 
до нов. вірш, тенденції (у франц. поетів П.Верлена, 
Ш.Бодлера, П.Клоделя). Важливим для розуміння 
тонічного вірша є ставлення тієї чи ін. поет, течії 
до най. традиції в області просодії. Найактивніше 
розробляються різні форми Т. романтиками, які 
різнилися цілеспрямованим зацікавленням 
фольклором, та багатьма поет, школами XX ст.,

шо шукали некласичні вірш, форми для вираження 
нов. змісту.

Рос. літ. Т. веде походження від нар.-поет, 
традиції та закріплюється завдяки наслідуванням 
деяких ант. розмірів і не без впливу зх-європ. 
культури. Рос. дольник з'явився в кін. XV!!! -  поч. 
XIX ст. у Г.Д ерж авіна, А .Л ельвіга. згодом 
переходить до романтиків (В.Ж уковський, 
О.Бестужев-М арлінський, В .О доєвський, 
М.Лєрмонтов, Ф .Тютчев), а через них — до 
А п.Ґригор'єва, О .Х ом якова. О .Ф ета,
Я.Полонського й набуває виключного значення в 
ліриці символістів, особливо, молодших (В.Брюсов, 
О .Блок, К.Бальмонт, Ф .Сологуб, Вяч.Іванов,
С .Соловйов, М.Кузмін), котрі зробили його 
звичним для рос. поезії XX ст. (В.Хлєбніков,
В.М аяковський, С .Городеиький, М. А сеев, 
ГСельвінський, С .К ірсанов, В .Л уговськой, 
В .А хматова, М .Ц ветаева, П .Васильєв,
Б .Окуджава, Ю.Моріи).

Особливо слід відзначити ролю перекладів 
(переважно з нім. та англ.) для розвитку рос 
дольника (Жуковським — Гьоте, Лєрмонтовим — 
Лж.Ґ.Н.Байрона, Тютчевим, Фетом, Ґригор'євим, 
Блоком — Гайне). Органічне опанування дольника 
дозволяє розрізняти його стильові модифікації (так 
М.Гаспаров говорить про наспівний, "блоківський" 
та розмовний, ахматівський" дольник).

Укр. літ. тонічний вірш формувався під сильним 
і постійним впливом нар. пісні та думи (при 
прямому посередництві лірики Т. Шевченка).! тому, 
за дослідженням Н.Костенко. він має два варіанти 
— наспівний та речитативний. Позаяк фольклор, 
пісенний вірш був силабічним, то й літ. акиентник 
дотримується силабічного принципу. Так, у 
П.Тичини зустрічаються логаеди, в яких 
упорядковані як акценти, так і склади. Шодо ін. 
варіанта літ. акцентного вірша, речитативного, то 
він орієнтується на нерівноскладовість думи (його 
зразки також є в Тичини). Активізація тонічного 
вірша у кін. ХЇХ -  поч. XX  ст. (і.Ф ранко, 
Ю.Федькович, Леся Українка) зумовлена заг 
настановою всієї європ. поезії на нетрад. вірш 
форми. Виключну ролю в розробці, впровадженні 
та розповсюдженні різноманітних видів тонічного 
вірша відіграв Тичина. В поезії XX ст. укр. Т. 
представлена іменами В.Еллана-Блакитного. 
Л.Полтави, В.Сосюри, !.Багряного, Л.Мосендза. 
М.Бажана, А.Малишка, Д.Павличка, Ї.Лрача.

Борис іяанкм

ТОСТ В!РШ ОВАНИЙ — лір жанр 
прикладного характеру, тематично зумовлений 
застіллям.

Генетично пов'язаний з фольклор, здравицями 
(весілля тошо), Т.в. не набув розповсюдження в л- 
рі, хоча, натурально, культивувався насамперед у 
поезії виноробних країн (напр., у аварців Расула 
Гамзатова, Ф. Алієвої та ін.).

Т .в . тяжіє до афористичності, незрідка 
користується клас, строфічними формами 
("Здравиця" — сонет франи. поета ХЇХ ст.

5 6 7



ТОЧНИЙ ПЕРЕКЛАД

С.Малларме), має досить широкий інтонаційний 
діапазон переваж но життєстверджуючого 
характеру.

До зразків Т.в. належать 'Заздравний тост" Р. 
Бьорнса (Шотландія, XVIII ст.), "Заздравний тост" 
В .Блейка (Англія, XVIII-XIX ст.), Пісня філаретів" 
А.Міикевича , " Заздравний кубок" О.Пушкіна, 
"Три тости" С. Волох (Україна, ХІХ-ХХ ст.), 
Заздравний тост" Г. Табідзе (Грузія, XX ст ), "Ше 

тост" А. Ахматово і (Росія, XX ст.),, "Тост" М. 
Вороного (Україна, XX ст.).

Борис /вамкук

ТОЧНИЙ ПЕРЕКЛАД — один з двох, поряд 
з вільним, основних типів перекладу, що були 
виділені ше Й.-В.Ґьоте. Головна ознака Т.п. — 
точність щодо передавання змісту й відтворення 
термінів. Т.п. худож. тексту (певною мірою також 
публіцистики) має за мету відтворення не лише 
змісту, але й форми першотв., лати максиально 
адекватне уявлення про всю систему худож, засобів 
і стиль першотв. Т.п. не слід плутати з буквальним, 
до якого він часом у незугарних перекладачів може 
наближатися. Для гострішого відмежування Т.п від 
буквального інколи пропонують терміни 
адекватний, вірний або повноцінний. У наш час 
Т.п. є основним типом у перекладацькій практиці.

Анатолій Волков

ТРАВЕСТІЯ, ТРАВЕСТІ (італ. trauesffre, фр. 
trauesti < фр. trauestir < італ. trauestire — 
переодягати):

1. — побудований на травестуванні жанр 
комічної поеми.

Т. "п ереодягає", "перелицьовує", тобто 
переповідає клас., відомий, високий, сповнений 
пафосу, переважно ант., взір приниженим, 
приземленим, простонар. стилем. Високу лексику 
заступають просторіччя, проза їзми, побутова 
лексика, надто вульгаризми та лайка. Най­
поширеніші й найвідоміші Т. — перелицьовування 
Енеїди" Верґілія. Такі Т. були в багатьох європ 

л-рах. Ант. богам і героям, їхнім учинкам і побуту 
налавано най. та іст. забарвлення тої країни та тої 
доби, де й коли створювано Т. Автором першої Т. 
вважають італ. поета Д.Лаллі ("Перелицьована 
Енеїда", 1639). Його слідами пішли француз 
П.Скаррон ( "Перелицьований Верґілій", 1648- 
1659), австрієць А.Блумауер ("Вергілієва Енеїла, 
або Пригоди благочестивого героя Енея", 1785- 
86). Вільний переклад тв. Блумауера рос. мовою 
здійснив М.Осипов ("Вергїлієва Енеїда навиворіт", 
1 7 9 1 -9 6 , 4.1-4), продовжив О.Котельницький 
(1802-08, ч. 5-6).

В  Україні Т. багато важила для становлення 
нов. най. л-ри. Один з піонерів нац. літ. 
відродження, лідер Н овгорол-С іверського 
патріотичного гуртка 1 7 8 0 -9 0  рр. Опанас 
Лобисевич травестував 1794 укр. мовою еклоги з 
"Буколік" Вергілія — "Виргилиеви пастухи, в 
малороссийский кобеняк переодетые". В листі до 
Г. Кониського автор твердив, шо писав укр. мовою

"для чести нации, матери нашей, всегда у себя 
природою и ученостию великих людей имевшей . 
Текст Т.Лобасевича не зберігся. Аде вже за кілька 
років Т. Енеида на малороссійскій язык 
перелицованная И.Котляревским" (1798-1809, 
повне видання 1842), —  започала нову добу в укр. 
письменстві. За словами І.Франка, від того часу 
воно "приймає характер новочасної л-ри, стає 
чимраз відповідніше до його потреб" 
Онаиіональнюючи Вергілієву епопею, 
Котляревський широко черпає зі скрабнииі укр. 
фольклору та нар. мови, спирається на досягнення 
л-ри XVH-XVHI ст. Д освід  Котляревського 
використав П.Білецький Носенко у Т. Торпинида, 
чи Вхоплена Прозерпина" (1818, надруковано 
дише 1871). Він запозичив сюжет-схему рос 
травестійної поеми Ю .Люиенка та 
О.Котельнииького ( "Викрадення Прозерпини", 
1795), але переповів її, надавши міфол. образам 
укр. нар. забарвлення. Поема містила натяки на 
тогочасні сусп. явища. Тв. Котляревського загально 
визнано найкрашим взором Т. в європ. л-рах. 
"Енеїда" К отляревського сприяла також 
становленню нов. бідор. л-ри. Наслідуваннями 
його поеми були чи не найперші тв. нов. білор. л- 
ри: приписувана В.Ровинському поема "Тарас на 
Парнасі" (1810) і анонімна "Енеїда навиворіт" (між 
1812- 840). Т. може існувати також як вияв 
внутрішньоліт. наслідування-відштовхування.

2. Амплуа актриси, яка виконує ролі підлітків, 
хлопчиків, дівчаток, а також таких ролей, коли під 
час вистави треба переодягатися в чоловіче 
вбрання (Віола в "Дванадцятій ночі" В .Шекспіра, 
Росаура у філос. драмі П.Кальдерона "Життя це 
сон", Тільтіль і Мітіль у "Синьому птаху" 
М.Метерлінка, Матюша в ""Суєті" І.Карпенка- 
Карого. Амплуа Т. є типовим для ситуацій комедії 
та кінокомедії.

3. В опері -  виконувані жінками (мецо-сопрано, 
контральто) партії юнаків: Зібель (""Фауст" Ш.Ґуно), 
Ваня ("Життя за иаря" М.Глінки), Ратмір ("Руслан 
і Людмила" Ґлінки), Лель ("Снігуронька" 
М.Римського-Корсакова).

Аяаготтїй Волков

ТРАВЕСТУВАННЯ — вид насдідуваиия 
відш товхування. Т. — "переодягання", 
"перелицьовування" відомого клас. тв. У процесі 
Т. тематичні та композиційні складники не зазнають 
змін. Основним жанротвірним чинником є умисний 
розрив між мов. формою та змістом. Умовою 
повноцінного читацького сприйняття є добре, 
грунтовне знання травестованого першотв. Т. 
можливе в усіх літ. родах, але найвластивіше воно 
відповідному жанру поеми, за яким і закріпився 
термін тр авестія , а також для сучасного  
літературного апокрифа

Елементи Т. містять поема І.Богдановича 
"Душенька" (1778) — перелицювання франи. 
роману Ж. де Лафонтена "Любов Психеї та 
Купідона" (1669) або вірш О.Пушкіна "И дале мы 
пошли — и страх объял меня" (1832) в якому

5 6 8



ТРАГЕДІЯ

травестовано картину пекла з "Божественної 
комедії".

Т. може існувати також як вияв внутр-літ. 
наслідування-вілштовхування. Так, у німенькомов. 
л-рах травестовувано балади й лір. поезії Ф. 
Шіллера та Й.-В. Ґьоте. Напр., гьотівська "Перша 
пісня Міньони" ("Чи знаєш ти той край, де снять 
сади") травестована Е.Кестнером (Г.Й.Рефімом). 
Прикладом Т. в драматурги* є комелі? австр. 
драматурга Й.М.Нестроя (1801-62) — Т. міфол - 
іст. трагедій К .Ф .Геббеля (напр., "Юдит і 
Олоферн"), романт. "великих опер" франи. 
композитора Д ж .М ейербера (1 7 9 1 -1 8 6 4 ) , 
музичних драм Р .Вагнера ("Тангейзер"). Ін. 
приклад — оперети франи. композитора Ж. 
Оффенбаха (1 8 1 9 -8 0 )  "Орфей у пеклі", 
Прекрасна Гелена".

Див Пародія. Травестія
Анатолій Волков

ТРАГЕДІЯ (гр. tragoedia букв, "цапина пісня" 
від fragos — цап, шо його офірували богові Діонісу, 
і oide —  пісня) — вид драматургії.

Ж анр Т з'яви вся в Давн. Греиії. За 
Арістотелем, джерелами Т. були культові Діонісові 
ігри, а відтак дифірамби — елементарна драм, 
структура, шо постала з цих ігор. Певну ролю 
відіграли також елевзінські містерії. Якшо обійняти 
справу ширше, то йдеться про походження Т. з 
поганських обрядів, які відображали культові 
уявлення про народження, смерть і воскресіння. 
Грен. Т. зберігала ознаки міфол.-культової генези. 
По-перше, виставлялася в межах обрядів Міських 
або Великих діонісій. По-друге, тематика й 
сюжетика були виключно міфол. Архітектоніка 
теж пояснювалася цією генезою . була цим 
регламентована. Клас. греи. Т. репрезентовано 
трьома вел. драматургами. Есхіл упровадив другого 
актора, поставив на перший план діалоги, обмежив 
функції хору ("Перси", "Прометей прикутий", 
Орестея" та ін.). Софокл запровадив третього 

актора, удосконалив діалог, характерологію, 
уживав швидкі зміни настроїв персонажів 
("Антігона", Пар Едіп", "Медея" та ін.). Евріпід 
досить вільно ставився до міфол. сюжетів, поглибив 
психол. характеристики, особливої ваги надавав 
монологам, уперше вжив засіб deus ex maschina 
( Андромаха". "Електра". "Медея" та ін.). Він 
перший відомий автор трагікомедії — трагедії зі 
щасливою розв'язкою.

Теорія Т. належить до найрозробленіших і 
найусталеніших розділів жаярологи Основні 
постулати цієї теорії визначив ше Арістотель. Клас, 
теорія поезії надавала Т. особливого значення, 
вважаючи, шо драм, поезія є вишим з літ. ролів і 
вінцем мист-ва, а Т. є вишим видом драматургії і 
вінцем драм, мист-ва.

Т. не лише важливий, але й важкий літ. вид. 
Удатних зразків його обмаль у всій європ. л-рі. Але 
чи не найбільше тв., шо справді є найвишими 
досягненнями культури, "згустками" філос.-худож. 
думки, еталонами традиційних сюжетів та образів

(Т. Есхіла, Софокла, Евріпіда, В.Ш експіра, 
Й.В.Ґьоте, О.Пушкіна).

Засновком Т. є трагічний (трагедійний) 
конфлікт особистості, шо прагне високої мети, з 
непереборним началом: долею, богами, Богом, іст. 
необхідністю, усталеним порядком речей, 
моральною нормою, обов'язком; тобто такий 
конфлікт, у основі якого лежить зіткнення двох 
рацій. За вдатним визначенням В.Бєлінського, 
"сутність Т. с . . > в колізії, тобто в зіткненні, сутичці 
природного потягу серця з моральним обов язком 
або < . . .> з  непереборною перепоною".

Трагедійний конфлікт аж ніяк не зводиться до 
зіткнення героя з ін. дійовими особами. Зови, 
конфлікт породжує внутр. конфлікт у свідомості 
гол. героя. Характер героя — дуже важливий 
складник трагедійної структури. Не випадково Т. 
переважно мають назви за найменням героя. А ці 
імена-назви стають прозивними: Прометей, 
Антігона, Брут, Макбет, Гамлет тощо.

Герой Т. — сильна особистість, борець, часто- 
густо бунтар. Він здатен до впертого обстоювання 
своєї рації в наинесприятливіших умовах. "Лише 
людина вищої природи може бути героєм або 
офірою Т. Так буває в самій дійсності. Вона 
(людина — А Р.) діє без злого наміру (bona /ide), 
але з великою пристрастю" (Бєлінській). 
Об'єктивно трагедійний герой може вчиняти 
найжахливіші злочини (Едіп убиває батька й бере 
кровозмісний шлюб з матір'ю), дарма що 
суб'єктивно він у цих злочинах не винен, щиро 
страждає й сильно карається, звідси — почуття 
трагедійної провини.

Позаяк герой бореться проти непереборної 
сили, то в драм, структурі його сильній, єдиній 
(наскрізній, за термінологією К.Станіславського) дії 
протистоїть ше сильніша контр-лія та опір 
обставин. Випадковості немає місця в Т. Кожний 
вчинок героя, навіть якшо він випливає з 
позитивних прагнень, наближує його до фінальної 
катастрофи: намагання Едіпа дізнатися, шо 
спричинює нешастя його народові; прагнення 
Бруга врятувати республіку від самовладця ("Юлій 
Цезар" Шекспіра); кохання Ромео і Лжульєтти. Він 
приречений на загибель.

Боротьба ідей і пристрастей у душі героя 
зливається в одну цілокупність — постають пафос, 
патетика, монологи. Кінцівка Т. доконечно 
похмура, переважно кривава — смерть (часто 
самогубство) головного героя, а також шерегу ін. 
персонажів. Проте фізична смерть героя Т. не 
обов'язкова (цар Едіп і король Лір не вмирають). 
Головне — поразка, катастроф а психічно- 
моральна, часто з життєво-побутовим упослід- 
женням.

Антагоністами трагедійного героя можуть 
виступати як гостро негативні персонажі, 
уособлення світового зла: "Гамлет", "Король Лір 
В.Ш експіра, "Сьогодні ше зійде сонце над 
Атлантидою" В.Незвала, "Атлантида" Л.Рейснер, 
так і особи, шо репрезентують певні позитивні 
вартості. Говорячи словами К.Чапека з передмови

5 6 9



до Т. 'Біда недуга", "не стикається в тв. просто 
чорне з білим, зло із добром, сваволя з правдою. 
По обох боках бачимо великі цінності й безмірну 
твердість" (Креонт у "Антигоні" Соф окла, 
Панкратій у "Н ебож ественній комедії"
З.Красіньського, Маршал у "Білій недузі" К.Чапека.

Арістотель наголошував на тому, шо фабула в 
Т. базується на двох первнях: "це є перипетія і 
впізнавання". Впізнавання в Т. пов'язане з 
переходом од незнання до знання. Тут можуть 
допомагати впізнаванню якісь зовн. ознаки (шрами 
на тілі, родимки), чи знайомі предмети (хустка в 
"Отелло"). Але бувають і складніші моменти 
впізнання: брат у ворозі впізнає брата, батько — 
сина і т.д. Впізнавання часто-густо пов'язане з 
перипетією, шо сприяє напруженню дії.

З више наведеного випливає третій первень 
Т.. притаманна трагедійному героєві здатність до 
сильного страждання. Знову ж таки з 
вишемовленого випливає неминучість катастрофи 
героя Т. Внутр. закони Т. не припускають впливу 
на розвиток дії випадковості. Проблема, шо 
розробляється в Т., дуже широка й вагома. Часто 
відображує великомасштабні загальнолюдські 
колізії доби. Через те краші Т. зберігають ідейне 
та худож. значення впродовж віків. Позаяк у Т. 
злютована боротьба ідей і пристрастей, то виникає 
патетика, шо втілюється, насамперед, в монологах: 
вони є надзвичайно вагомим та майже 
обов'язковим структурним складником Т.

Т. тяжіє до широких людинознавчо-філос. 
узагальнень, а відтак — до узагальненості худож. 
форми. А тому розробка побутових, часових, най. 
і т.п. подробиць, психол. нюансів не лише не 
притаманна але й протипоказана жанру Т. (шоло 
цього опозиційним Т. літ. видом є драма). Навпаки 
припустимі — й вони часто мають місце — зсуви у 
часі та просторі.

Як худож. втілення філос. ідей автора Т. часто 
використовує фант., невірогідне як засіб втілення 
й унаочнення узагальнено-абстрактних ідей 
трагеліографа. Звернення до фант, первня — 
внутр. жанр, потреба Т. незалежно від того якою 
мірою вірить автор у зображуване фантастичне. 
Софокл, очевидячки, вірив у фатум, котрий 
зумовив все, шо трапилося з Едіпом, і втручання 
богів у людські долі. Шекспір, очевидячки, вірив у 
появу тіні батька Гамлета, вільом ("Макбет"). Аде 
К.Чапек, увівши до Т. "Мати" мотив появи мерців, 
у ремарці підкреслює: це реаліст, умовний засіб 
сценічного відображення, унаочнення внутр. стану 
заголовної героїні. її психолог, пам'яті.

У зв'язку з урочисто-узагальненим характером 
Т. вона тяжіє ло високого стилю. Більшість тв. цього 
жанру написано віршами (античні трагедіографи), 
або віршами з прозою (Шекспір, "Борис Годунов" 
Пушкіна). Показово, шо міщанська драма 2-ої 
пол. XVIH ст. — її інколи звуть буржуазною Т., бо 
вона постала на жанр, підгрунті Т. та зберігала 
трагічну розв'язку, але знижувала конфлікт до 
буденності — переходить з віршів на прозу. 
Висловлювалися навіть твердження, що трагедія

обов'язково повинна бути віршованою. Так, 
Феофан Прокопович, визначаючи сутність Т., 
підкреслював: "Т. є вірш. тв.. шо відображує в дії 
та в промовах дійових осіб важливі діяння відомих 
діячів, і, головним чином, змінність їх доль та їх 
біди". Однак досвід Х!Х, а надто XX ст. саме 
доводить можливість, хоча й рідкісно, вдалої проз 
Т .: напр., "Н ебож ественна комедія"
З.Красіньського, "Біда недуга" та "Мати" К.Чапека 
та ін.

Кожна доба дає своє розуміння трагедійного. 
Напруження дії в Т. завершується загибеллю 
основних героїв. Не має вплинути на психол. стан 
глядача, викликати благородне піднесення душі. 
Цей стан Арістотель у "П оетиці" назвав 
катарсисом, тобто очищенням. Катарсис, має 
з'явитися через дію "страху і жалю", шо їх відчуває 
глядач до героїв Т. В  контексті арістотелівських 
естет, критеріїв мислили впродовж віків теоретики 
та практики трагедійного жанру. Так, укр. 
письменник і культ.-освітній діяч 1-ої пол. XVHI ст. 
М Ловгалевський у латиномов. курсі поетики "Сал 
поетичний" (1736-37) стверджував: "Трагічна 
поезія — це є драм, твір, який зображує в дії 
видатних людей, їх нещастя і горе, щоб викликати 
у глядача співчуття і ненависть". Ф.Шідлер уважав, 
шо Т. можна було б визначити як "поетичне 
відтворення низки взаєм опов'язаних подій 
(завершеної дії), які зображують перед нами людей 
у стані страждання і мають на меті збудити в нас 
співстражлання".Однак, таке відчуття до деякої 
міри притаманне й драмі. Через це в певних 
випадках Т. важко відмежувати від драми, надто 
романтичної. Тому надибуємо коливання при 
визначенні того ж самого тв., то як Т., то як драми 
("Мазепа" Ю.Словацького). Але немає поважних 
підстав перетрактовувати як Т. реаліст, драми 
(напр., "Грозу" О.Островського, як це робив 
М. Добролюбов).

Анатолій Волков

ТРА ГЇКО М ЕДШ  —  вид драм тв., якому 
притаманні ознаки як трагедії, так і комедії. 
Трагікомічність світосприйняття була характерною 
ше для античності, а синкретична єдність траг. та 
коміч. властива ше сатирівській драмі (жартівливій 
трагедії, як мовилося за ант. часів). У подальшому, 
в деяких трагедіях Евріпіда (480-406) жанр, чистота 
трагедії та комедії виявилася порушеною, на шо 
вказував Арістотель (3 8 4 -3 2 2 )  як на певну 
тенденцію драматургічного розвитку ("Поетика", 
ХНІ).

Теор. міркування шодо взаємопов'язаності 
трагедійного та комедійного жанрів чи не вперше 
висловлено Платоном (4 2 7 -3 4 7 )  у діалозі 
"Симпозіон" ("Бенкет"). За Платоном, Сократ у 
одному зі своїх сократичних діалогів привів 
співрозмовників — комедіографа Арістофана й 
трагеліографа Агафона до висновку: "Одна й та 
сама людина повинна створювати й трагедії, й 
комедії. Вправний трагічний поет є також 
комедіографом". Ісп. філософ Х.Ортеґа-і-Гасет

5 7 0



ТРАПКОМЕДШ

зауважив, що тут намічено шлях майбутнього жанр, 
синтезу, аж до постання роману. Це може й 
перебільшення, але шлях ло жанру Т. справді 
намічено.

Термін Т. було введено у Ш ст. н е. Плавтом, 
який саме так визначив природу свого 
Амфітріона". Першим теоретиком, що зробив 

спробу розкрити специфіку Т., був Джанбатіста 
Гваріні. В трактаті "Підручник трагікомічної поезії" 
(1601) він намагався урівноважити протистояння 
між траг. і коміч. шляхом збереження певної 
автономії існування ознак комедії та трагедії в 
межах одного й того ж тв. В такій "неправильній 
трагедії чи комедії", на його думку, відбувається 
просто чергування трагедійного і комедійного.

Синтезу траґ. і коміч. було чи не вперше 
досягнуто В.Шекспіром періоду творення "Зимової 
казки". Бурі"відбулася дифузія смішного і 
серйозного як необхідної передумови для 
виникнення трагікоміч. ефекту, а Т. стає одною з 
популярних "гібридних форм". Від Шекспіра бере 
початок поширення Т. — Ф .Бомонт ("Філастр"), 
Дж.Флетчер ("Розум без грошей") продовжили 
розвиток Т. та осмислення її худож. можливостей. 
У них Т. передбачає не лише синтез серйозного і 
смішного, але й наявність сповнених небезпеки для 
долі героїв ситуацій, які врешті решт мають щасливе 
завершення. Випадок вирішує долю героя. Пеню 
пізніше у Ф .Прокоповича ("Володимир") Т. набуває 
те й повчального характеру, а моралізаторство 
стає однією із її прикмет. Так здійснювалося 
поступове розширення як тематичних, так і поет, 
можливостей Т , яка в Зх. Європі в XV-XVH, а в 
Росії в XVm ст. перетворюється на один з провідних 
драм, жанрів.

У XVH ст. відбувається процес гострого 
розмежування трагедії і комедії (він ініціюється у 
Франції). Т. в драматургічній практиці, начебто, 
не лишається місця. Адже засуджений і 
розкритикований "Сіл" П. де Корнеля, який за 
жанр, природою тяжів до Т ., немов би 
перетворився на німого свідка поступового 
вмирання жанру. Проте вже 1731 міщанська 
драма Дж.Лілло "Лондонський купець, чи історія 
Джорджа Барнвеля" "започала нов. жанр — не 
трагедійний і не комедійний Лілло вплинув на 
Д.Лілро та Г.Е.Лессінга. а через них на театр всього 
зх. світу" (Е.Бентлі). Відбулося відродження 
ренесансної традиції.

Нова Т ." як феномен л-ри виникає наприкінці 
XIX ст. і супроводжує розвиток драм, мист-ва 
впродовж всього XX ст. В рамках т. зв. нової драми 
виникає, за визначенням Б.Шоу, "той різновид 
комедії, який настільки відповідає життю, що ми 
змушені назвати його Т., і який покликаний не лише 
розважати, але й критично висвітлювати стан 
сучасної їй моралі". В такій Т. (її презентують 
зокрема, Г.ібсен, Б.Шоу, А.Чехов) як правило, 
полії, шо становлять предмет худож. осмислення, 
не мають у межах драм. тв. остаточного 
розв'язання. Незавершеність доль героїв і подій 
визначає траґікомічність перебігу подій. Чи не

найпоказовішим є "Вишневий сад" Чехова, який 
сприймається як попередник Т. XX ст., особливо 
його 2-ої пол.

Б .Брехт, Ф .Дюрренматт, Е.Іонеско. С.Мрожек, 
Ж .Ж ене, вдивляючись у обличчя свого часу, 
сприймають цей час, як вищий прояв 
трагікомічного. Справа в тому, шо саме життя 
немов зіткане з взаемовиключних начал, і ці начала 
знаходяться в такому складному взаємопоєднанні, 
у неоднозначній взаємодії, що абсурдність буття 
постає не дише як певна реальність, але як 
закономірність, що її неможливо ігнорувати. Тому 
в драматургії такого типу реальне та ірреальне 
змикаються, переходять одне в ін. Саме у такому 
поєднанні реального з ірреальним і творенні на цій 
основі алегорично-фант. картини буття, здавалося 
б, володарює відліт фантазії митця від реальності, 
наголосимо, засадничо ін., ніж за часів Шекспіра 
чи Флетчера. Справа не в тому, шо в п'єсах типу 
"Н осороги" іонеско, "Очікуючи на Голо"
С.Беккета, "Візит дами" Дюрренматта зникають ті 
складники драм. тв. (напружений авантюрний 
сюжет; вкрай заплутана інтрига; таємниці, які 
ускладнюють перебіг подій), шо дозволяли 
драматургам зупиняти, здавалося б, неминучу 
катастрофу і врятовувати героя від необоротної 
загибелі, а в тому, шо в Т. 2-ої пол. XX ст. комізм 
ситуацій, акцентований комізм сюжету готує зміну 
долі героя не від нешастя до шастя, а навпаки — 
від шастя до нешастя. Т. перестала бути трагедією 
з щасливою розв'язкою. Вона перетворилася на 
комедію з нещасливою розв'язкою.

Злам у Т. сучасності виступає як необхідна 
передумова трагедійного розв'язання конфлікту, 
шо він несе в собі загострену абсурдність буття. 
Ця абсурдність буття, яка творима людиною і 
культивується нею, робить смішним будь-які 
намагання цієї людини змінити світ. Неможливість 
зміни абсурдного світу -  то є ситуація траґ. за своєю 
суттю. Траґ. саме для людини, а не для світу. Так 
взаемовиключні начала сприяють виявленню 
трагікомічного буття, а, отже, виникненню 
трагікоміч. ефекту: "Візит дами" Дюрренматта. 
"Циліндр" Е. де Філіппо та ін. Гине колишній 
коханець Клер Цеханесін ("Візит дами"), вирішує 
торгувати своїм тілом Ріта ("Циліндр") — 
відбувається або ж фізична, або ж духов., але 
обов'язково смерть героя, який стає офірою не 
лише обставин, але й позбавленого героїчного 
начала світу. Навіть коли герой драми уособлює 
високий порив і духовність, то його супротивник 
настільки мізерний, що не може сприяти 
виникненню саме трагедійної напруги у драмі. 
Окрім того, на відміну від трагедії, де загибель 
героя завжди і обов'язково сприяла утвердженню 
його ідеалу, загибель героя виявляється лише 
констатацією його ставлення до життя, виявом 
дисгармонійних відносин з цим життям. А тому не 
відбувається очищення через страх і 
співстраждання до долі героя: адже доля не лише 
траг., але й несе в собі ген комічності. Точніше — 
вона трагікомічна.

5 7 1



ТРАДИЦІЙНА СЮЖЕТНА МОДЕЛЬ (СХЕМА)

Причини змін кінцевого результату Т. XX ст. 
банальні: немає нічого трагічнішого і в той самий 
час комічнішого, як людство, яке своїми руками 
знишує своє майбутнє, вважаючи, шо будує на землі 
рай. "Світ, життя. — занотував свого часу Іонеско,
— вкрай непослідовні, суперечливі; їх неможливо 
пояснити здоровим глуздом чи раціоналістичними 
розрахунками. І людині стає рік від року все важче, 
все складніше... Людина часто і не розуміє, не 
спроможна пояснити свідомістю, навіть почуттями 
усього тягаря обставин реальності, в якій вона 
живе. А, отже, вона не розуміє життя, сама себе".

Попри усю різноманітність Т. як вид драм, 
мист-ва має певний "набір" сталих, генно значущих 
складників, які зберігаються впродовж усієї історії 
її існування. Передусім, у основі Т. лежить 
трагікомічність, тобто цілісність, нерозривність 
здавалося б протилежних начал — трагічного і 
комічного. Причому, трагікомічність — природна, 
взята з життя категорія, в той час як розмежування 
траг. і коміч. є штучним. Основою трагікомічності 
в драмі є виняткове: трагікомічність життя, яке 
завжди багатомірне і неоднозначне в своїй 
неодномірності. В Т. конфлікт ніколи не 
вичерпується лише сюжетом: його остаточне 
розв'язання належить не мист-вові, а життю. 
Причому, розв'язання трагікоміч. конфлікту, 
будучи пролонгованим і розімкнутим на власне 
життя, завжди багатоваріантне, бо інтерпретація 
зображуваного передбачає безумовно суб'єктивне 
сприйняття, а отже і тлумачення цього 
зображуваного. Т. є властивим і трагікоміч. пафос: 
поєднання протилежних за своєю суттю начал — 
позитивного і негативного. Тому герої Т. живуть 
немов би у двох вимірах, у двох світах -  
ірреальному і реальному, високому і низькому, 
прекрасному і злиденному, і цей світ існує не лише 
поза ними, але й в них.

Нарешті, Т. є властивий специфічний ефект, у 
основі якого лежить також злиття протилежних за 
своєю природою емоційних стихій — сміху і сліз. 
Саме поєднання цих двох стихій в нерозривне ціле
— "сміх крізь сльози" — викликає зміну природи 
катарсису в Т. Якшо в трагедії катарсис передбачає 
очищення через жах і співстраждання, то в Т. 
очищення виникає як наслідок співстраждання. 
Ймовірною може бути будь-яка реакція на комічну 
ситуацію, лише не реакція жаху.

Генетично значущі засновки Т аж ніяк не є 
канонічними. Адже Т. народилася із заперечення 
канону, а ие є чи не найсуттєвішим "каноном" Т., 
яка впродовж століть пройшла значний шлях. 
Канонічні прийоми і принципи, які виробила певна 
епоха, поступалися місцем новим.

Т., як і все в мист-ві, має як канонічні прийоми 
(такі, шо з'явилися в певну літ. добу і є 
обов'язковими для цієї доби), так і універсальні 
(такі, шо визначають неповторність явиша на 
генному рівні).

Сьогодні можна говорити про існування Т. як 
жанру (а не лише виду) драми (поняття "драма" 
вживається на родовому рівні): ант. Т. ("Амфітріон"

Плавта), пасторальної Т . ("Вірний пастух' 
Б.Ґваріні), параболічної Т. ("Зимова казка", "Буря" 
Ш експіра), моралістичної Т. ("Володимир" 
Ф .П рокоповича), притчово-алегоричної Т. 
("Носороги" Іонеско, "Візит дами" Дюрренматта). 
Саме в жанр, різновидах дається взнаки поєднання 
універсального і канонічного, позачасового і 
конкретно-іст., шо врешті-решт зумовлює 
безконечність розвитку жанр, системи Т.

Олександр Чирков

ТРАДИШ ЙНА СЮ ЖЕТНА МОДЕЛЬ 
(СХЕМА) — один з різновидів трад. хулож. 
структур. Якшо розглядати трад. художні структури 
як такі, шо несуть у собі ту чи ін. повторювану з 
покоління в покоління етично-психол. ситуацію або 
проблему, шо пов'язана з буттям людини в світі, 
то можна помітити деякі відмінності між ними. В 
7радицйшому сюжеті год. ідейна концепція 
найчастіше втілюється за допомогою образів, толі 
як сюжет може змінюватися в досить широких 
межах і не нести суттєвого смислового 
навантаження. Напр., проблема протистояння 
добра і зда в душі людини неодмінно вимагає 
наявності так чи інакше трактованих образів 
Фауста та Мефістофедя, в той час як сюжет може 
трансф ормуватися, осучаснюватися,
онаціональнюватися тошо (пригадаймо "Доктора 
Фауста" Т.Манна або "Мефістофеля" К.Манна). 
Т.ч. можна розглядати сюжети про Едіпа, Дон 
Жуана, Жанну д'Арк тощо.

Проте існує низка трад. худож. структур, в яких 
гол. семантичну ролю відіграє сюжет. Пе стосується 
насамперед оліссеі* та робінзонади. Назви цих 
структур походять від імені літ. героїв, але носієм 
основної концепції, архетипу поведінки є саме 
сюжет. У разі одіссеї це "довгий та тяжкий шлях 
героя додому", у разі робінзонади — "вільна або 
невільна втеча героя від світу, спроба самопізнання 
в самотності". Показово, шо в обох випадках трал, 
образу як такого немає, вірніше, їм може бути буль- 
хто: гомерівський Одіссей, лжойсівський Деопольл 
Блум, реальний Селькірк або вигаданий Робінзон 
Крузо. Найрізноманітнішим може бути і ідейне 
наповнення цих структур. Саме тому иі структури 
можуть бути названі "традиційними сюжетними 
моделями (схемами)".

Юрій Попов

ТРАДИЦІЙНІ СЮЖЕТИ ТА ОБРАЗИ (ТСО)
— сюжетно-образний матеріал, шо, переходячи віл 
однієї літ. епохи до ін., зберігається й активно 
функціонує протягом тривалого часу. ТСО - 
надзвичайно цікаве явише, але ще недостатньо 
вивчене, особливо у теор. плані. Існує думка, шо 
ТСО небагато — це т.зв. вічні або світові 
образи: Прометей, Фауст. Дон Жуан тощо: 
насправді число ТСО значне і весь час збільшується. 
Декотрі тв. в силу вкладених у них потенційних 
можливостей набувають (іноді незабаром після їх 
створення, іноді — через довгий час) широкого 
визнання у нац. і світ. л-рі. З них черпаються

5 7 2



ТРАДИШЙМ СЮЖЕТИ ТА ОБРАЗИ

сюжети, мотиви, образи. При багаторазовості 
таких запозичень можна говорити про 
традиційність.

ТСО беруть початки в міфол.. рел.-канонічні, 
фольклор., іст.. нечасто — літ. джерелах. Пі групи 
чітко не відмежовуються /Ііт. джерела в свою чергу 
переважно беруть походження в певному 
фольклор, протосюжеті чи протообразі, або 

сплетені", синтезовані з різних фольклор, 
складників V сюжетах іст. походження матеріал 
іст дійсності перешаровується як фольклор.-літ. 
традицією сприйняття певних подій і осіб, так і 
міфологією (в ант. сюжетах — міфами в основному 
значенні слова, в пізніших — т.зв. суч. 
міфотворенням) Іст. фігура переростає в міфолог. 
Дуже важко розмежувати іст. достовірний матеріал 
від літ традиції в сюжетах про Троянську війну. 
Юлія і [е.заря. Антонія і Клеопатру В сюжетах, шо 
походять від історичних переказів (Атлантида. 
Щуролов, Ф ауст. Голем. Дракула) міф ол.- 
фольклор, матеріал переважає над власне іст.

Зацікавлення окр. сюжетами та образами, шо 
раніше мало або зовсім не запозичувались, 
пробуджується, коли закладені в них проблеми 
набувають — іноді дешо несподівано — особливої 
соп. актуальності. До них прямують письменники 
різних країн. Так було у 1-й пол. XX ст. із сюжетом 
про Атлантиду ( Атлантида" Д Рейснер. 1913: 

Атлантида" П .Бенуа. 1 9 1 9 : "Аеліта"
О М Толстого. 1 9 2 2 : "Маракатова безодня" 
А.Конан Дойля. 1929). або з "Антігоною (трагедії 
В Газенклевера. 1 9 1 7  Ж .Кокто, 1 9 2 2 : 
Л.Стоянова. 1926: Б .Брехта. 1947; Ж.Ануя, 1943: 
П.Карваша. 196 2 ). V зв'язку з воєнними 
потрясіннями створено вел. кількість суч. 
переробок Дісістрати" Другий спосіб 
поповнення кола ТСО — створення нов. на 
фольклор, основі Так. бадьорим кроком увійшов 
у ие коло бравий вояк Швейк. Третій спосіб — 
сплетіння нов сюжетів з мотивів, шо раніше не 
поєднувались.

ТСО переважно міжнар.. але можуть бути нац.. 
ию функціонують всередині пай. культури 
("Кавказький бранець" О.Пушкіна. М.Лермонтова. 
Л Толстого: Роксоляна" О.Н азарука.
П Загребельного. Д.Забашти). Якшо сюжет.- 
образний матеріал почерпнутий зі своєї нац. 
традиції. то тв . шо виникли на цій основі, 
переважно присвячені най. проблематиці, 
відображають актуальні аспекти життя своєї 
країни. V романт. драматургії XIX ст. яскравими 
прикладами можуть слугувати "Бал ладі на", 'Ділла 
Венеда . Кракус" Ю.Словацького, шо беруть 
початок від поль. передіст. переказів, або 
тетралогія Кільце Нібелунгів" Р .Вагнера. 
Прикладами реаліст прози можуть послугувати 
персонажі "Мертвих душ" і Ревізора' М.Гоголя 
та в Листах до тітоньки" М.Салтикова-Шедріна. 
Тут гоголівські персонажі Сквознік-Дмухановський. 
Собакевич. Коробочка. Манілови і Ноздрьов діють 
у нов. предреформенних обставинах. Сенс 
подібних внутр-літ. перенесень звичайно

зрозумілий лише читачеві даної країни Для читача 
з ін. країн необхідні пояснення. Суто внутр. 
спрямованості використання трад матеріалу 
відповідає особлива специфічність нац. форми. 
Сюжет комедії Остапа Вишні "Запорожець за 
Дунабм" взятий з однойменної опери С.Гулака 
Артемовського. Як худож. засоби висміювання 
Вишня широко використовує укр. нар. пісні та клас, 
романси, популярні муз. номери з опери Гулака- 
Артемовського. парафрази байок Л.Глібова

Дуже різноманітна частотність звернення до 
ТСО матеріалу (не до певного сюжету, а до трад 
сюжетики на загал) для різних літ. родів і видів. 
Висока вона в ліро-eniui (байка, поема, балада) 
у мал. оповілнальних повчально-алегоричних тв. 
(притча аполог парабола байка легенда 
сучасний лггературиий апокриф — А Франс 
К.Чапек) і в драматургії (алегорична казка і 
ф еєр ія , драм, перелипювання-алегорія — 
М.Фріш. В Волошиновський. мораліте XX ст ). Чи 
не найчастіше -  в трагедії.

Різна частотність використання ТСО для різі інх 
епох і напрямів. Дуже висока вона у класицизмі, 
майже така ж у романтизмі (при очевидній різниі іі 
кола сюжетів, шо обираються і у яких ці сюжети 
розробляються Не тільки окр. письменники, а 
також епохи і напрями мають певне коло ТСО) 
Мало трад. сюжетів у реалізмі XIX ст.. майже 
нульова частотність — у натуралізмі. У XX ст. 
вона' знову зростає, особливо в умовній 
драматургії. Звернення до чужих, запозичених 
ТСО — одна з найпомітніших особливостей 
умовної драматургії XX ст.

Чим менше сюжет пов'язаний з рідною нац. 
традицією, тим узагальненіше він сприймається. 
Найбільш узагальнено, звучать ант. сюжети При 
використанні ТСО із історії, міфів, переказів нині 
існуючих народів лосить часто виникають перегуки 
з нац. аспектом суч соп.-ф ілос. проблем 
(включаючи проблему нам. характеру). Не 
однаково стосується різних літ. напрямів і періодів. 
Показовий приклад — драми франц. письменника 
Ж.Жіролу. З од. боку -  "Зігфріп". за мотивами 
нім. епосу, де зачіпається "нім. питання", з ін боку 
-  засновані на давн-грен. матеріалі драми 
" Троянської війни не буде" або "Електра ' Однак 
частіше при запозиченні сюжету з д-ри чужого суч. 
народу специфіка оригіналу послаблюється, він 
денаціоналізується. У різних літ. напрямах, у різних 
письменників, залежно віл конкр ід.-худож. 
завдань це здійснюється дуже по-різному. 
Наступний ступінь — повне перенесення трад. 
сю жетно-образного матеріалу в ін. най 
середовище з узагальненим його сприйняттям

Важливою ознакою ТСО є усвідомлене 
сприйняття його митцем і реципієнтом як відомого, 
сталого ід.-худож. комплексу (структури). У процесі 
створення HOR. тв. на трад. сюжет обов язковою є 
орієнтація на попередній зразок (зразки) і на 
оновлення традиції, що виступає в різній формі. 
Автор розраховує, шо реципієнт зіставить нов 
варіант зі ст.. раніше відомим. Звідси впливає ше

5 7 3



ТРАДИЦІЯІ НОВАТОРСТВО

одна ознака ТСО — маркованість, номінація, 
означеність, пряма автор, вказівка на трад. 
джерело. Маркованість здійснюється називанням 
ТСО у заголовку тв., авторських примітках 
(передмові) або тексті. Наявність таких естет, 
сигналів, ознака маркованості надзвичайно 
важлива в наук.-метод, значенні. Вона дозволяє 
відмежувати випадки звернення до ТСО від 
чисельних випадків чи то типол. подібності, чи то 
випадкових збігів, відділяє теорію ТСО від 
псевдонаук впливологм
ТСО — особливий спосіб худож. відображення і 
перетворення дійсності. V всіх ін. випадках автор, 
безпосередньо ідучи від життєвого матеріалу, 
пропускає відображувані факти крізь призму свого 
бачення і розуміння світу. Враження від зовн. світу, 
пройшовши крізь призму автор, свідомості, дають 
у витворі мист-ва суб'єктивний образ об'єктивного 
світу. При використанні ТСО життєвий матеріал 
береться вже пропушеним крізь твор. призму 
традиції — фольклору, міфу, л-ри, іст. легенди. 
Вже створена раніше друга дійсність", знову, ше 
раз проходить крізь автор. призму. 
Трансформується при оформленні явиш і проблем 
ін. доби.
Джерело запозичення звичайно відоме читачеві. 
V його свідомості співіснують Інваріант  
(протосюжет) і його нов. варіант. Останній 
сприймається в постійному зіставленні з 
першоджерелом. У діалектичні єдності з відомістю 
фабули знаходиться відчуття Ті оновлення. Трад. 
сюжети викликають у читача або глядача звичні, 
абсолютно певні змістовні комплекси, ставлення 
та асоціації. Сприйняття виявляється в заздалегідь 
заданих, запропонованих обставинах. На цій 
основі можливо "запрограмувати" потрібні 
авторові враження, порівняння, алюзй, думки, а 
непотрібні — відключити.
Теорія ТСО має значення для розуміння спільності 
між наукою і мист-вом і в той же час для розуміння 
специфіки мист-ва. Коли витвори нар. фантазії 
дають початковий поштовх і наук, і худож. 
творчості, можна розрізнити два типи 
взаємовідносин науки і мист-ва. В одному випадку 
вони, розділившись, мають контакти і сходження. 
Міфол. і фольклор, фантастика переростає в наук, 
(тв. про голема та роботів). В ін. випадках такого 
переростання не відбувалося (Атлантида). Тут у 
науки і мист-ва один об'єкт, але різні підходи, мета 
та шляхи розробки. В окр. тв. у худож. тканину 
вплітались наук, елементи — суто наук, і 
езотеричні. Але справжньої наук.-фант, розробки 
мотив Атлантиди не одержав.
ТСО дають яскраве згущення, концентроване 
втілення соц. і психолог, важливих типових 
загальнозначуших ситуацій та характерів, являють 
собою елементи пізнаної худож. шляхом об'єктив, 
істини і в цьому значенні можуть бути зіставлені з 
наук, формулами і законами. Згушеність, 
лаконічність і заг-відомість ТСО дозволяють 
вкладати в тв. вел. ідейний зміст, а також 
переключають увагу реципієнта з фабульної

напруженості на аналіз того, шо відбувається. ТСО 
добре показують і різницю між мист-вом і наукою 
У науці попередні істини і закони є базою для 
розвитку нов., котрі або відхиляють, або настільки 
поглинають старі, що ті зберігають лише іст.-наук, 
значення. У мист-ві худож. пізнане має неослабне 
значення. Ця думка висловлена Ж .Б.Любо у 
"Критичних роздумах про поезію та малярство" 
(1719). Явиша мист-ва цінні не тільки узагальненням 
даного іст. досвіду — в ін. іст. умовах вони знову 
набувають актуальності. У цьому проявляється 
багатозначність мист-ва —  друга відмінність від 
науки (її закони чим більш істинні, тим більш 
однозначні). В ТСО багатозначушість мист-ва чітко 
помітна. Кожна доба прочитує їх по-своєму. ТСО 
не тільки допускають різноманітні, відповідні до 
епохи, розуміння, тлумачення, але й одержують 
якісно нові ідейні наповнення. (Образ Лон Кіхота, 
надзвичайно різноманітно інтерпретований 
прозаїками, драматургами, поетами, критиками і 
літ.-знавцями). Змістовне згущення буває таким 
вел., шо самі слова Прометей, Адам і Єва, Лон 
Кіхот, Гамлет, Фауст, Швейк, роботи, саламандри, 
тощо несуть соц.-філос. значення, стали за суттю 
поняттями, з приводу яких можливі суперечки та 
дискусії. Трад. образи породжують нові поняття 
та відповідні прозивні уявлення, як-то: гамлетизм, 
л он -к іхогстя о, кіхотизм, швейківшина, 
роботизація, синдром Мюнхгаузена, едіпів 
комплекс тошо. Зіткнення думок навколо подібних 
образів не припиняється власне в силу їх 
багатозначушості. Трактування трад. матеріалу 
можуть виходити за рамки протообразу або 
протосюжету, можуть бути протилежні початковій 

. ідейній позиції концепції. Але у всіх випадках вони 
закладені в протосюжеті. Маючи виключну ємність, 
так би мовити алгебраїчність, ТСО є діалектичною 
єдністю вічного, незмінно важливого і гостросуч. 
Науковість, пізнаність, алгебраїчність трад. 
сюжетно-образних первнів надають тв., де вони 
використовуються, особливої доказовості.

Анатолій Волков

ТРАДИЦІЯ I НОВАТОРСТВО в л-рі (від лат 
tradifio — передача, переказ) — поняття, що 
характеризують спадкоємність і оновлення в літ. 
процесі, діалектику успадкованого і 
новотвореного.

Т. в широкому розумінні — груповий досвід, 
виражений в соц. організованих стереотипах 
(Е.Маркарян). Формування Т. спричинене, 
зокрема, циклічністю життя людини, родини, роду, 
а також природних і трудових процесів.

З філос.-гносеологічного погляду, зрілість, 
розробленність традиції зумовлює якісний стрибок, 
перехід у нов. стан, шо, по суті, є новаторством. 
Останнє ж у свою чергу незрідка базується на 
деяких відкинутих, не зрозумілих до пори до часу 

. або забутих теоріях ("нове є добре забуте старе"), 
інакше кажучи, Т.і н. слід розглядати не як бінарну 
опозицію, а як два тісно пов'язаних, 
взаємообумовлених аспекти процесу розвитку.

5 7 4



ТРАДИЦІЯ І НОВАТОРСТВО

хоча питома вага кожного з них варіюється 
залежно віл конкретно-іст. умов та змісту епохи.

V комунікативному плані Т. — механізм, тобто 
засоби та форми збереження, передавання та 
успадкування інформації. Кожний комунікативний 
акт в найузагальненішому (типол.) розумінні 
демонструє співвідношення, в якому об'єктивне — 
це Т., а суб'єктивна частка інформації міститься в 
Н. Вислід кожного комунікативного акту має 
об'єктивно-суб'єктивний характер сприйнятої 
інформації, який у наступному комунікативному 
акті в повному об'ємі набуває статусу об'єктивності 
стосовно сприймаючої індивідуальної свідомості, 
ментальності етносу, контексту (картини світу) 
епохи тошо. Треба теж зважати й на те, шо мова 
Т може змінюватись не тільки відповідно до 
нормальних змін структури сусп. свідомості. Інколи 
вона може бути деформованою ідеологічними, рел. 
та ін. штучно створеними чинниками. В таких 
випадках існують дві мови: істинна та хибна (нар. 
та офіційна).

Першою іст. моделлю співвідношення Т. і Н. є 
фольклор і л-ра. Вони виконують однакову 
функцію —  образне пізнання дійсності. Відмінність 
полягає в тому, що л-ра — це форма писемного 
словесного мистецтва, і в ньому полягає її 
комунікативна специфіка.

П оступове звільнення від заг. впливу 
породжувало Т. з домінуючим індивідуальним 
началом. Пе відбувалося тоді, коли худож. мова 
колективної традиції зруйнувалася, а її деякі 
елементи могли бути замінені нов., здатними 
передавати індивідуальні повідомлення, але такі, 
шо відповідають колективним потребам. Стійкість 
фольклор, і літ. традиції пояснюється природою 
свідомості, шо лежить у їх основі. Колективна 
традиція стійкіша, її мова змінюється відповідно до 
зміни у свідомості колективу, шо відбувається 
набагато повільніше, ніж у свідомості індивіда.

Мова мист-ва, вироблена протягом довгого 
часу, має свої норми, які виражаються в традиціях. 
Напр., такі норми, як рід, вид, жанр, напрям і т. д. 
виражають характер співвідношення Т. і Н. 
Порушення правил є безумовно основою розвитку.

В усній Т. словесного мист-ва кожний 
реиипієнт-інформатор міг впливати на текст. Тобто 
ризик інтерпретації об'єктивної частки інформації 
є дуже великим. Тому код мови повідомлення 
обов'язково повинен був відповідати кодові мови 
традиції. Для цього й існувала жорстка 
регламентація мови. Вірогідність відхилень від 
істинності інформації при цьому зводилась до 
мінімуму.

Така ж орсткість мови традиції була 
притаманною не тільки усній нар. творчості. Вона 
значною мірою визначала і л-ру Сер.-віччя, яке 
було просякнуте "одним стилетвірним началом, шо 
складало стиль епохи" (Д.Ліхачов) (авторство, 
канонізація тексту, більша самостійність твор. 
індивідуальної волі тошо).

З виникненням писемності удосконалився засіб 
передавання зв'язку між Т. і Н. Зміна типу

комунікації (з усної на писемну) вносить зміни в 
структуру мови традиції. Часто літ. традиція 
пов'язана з виділенням завдяки писемності 
індивідуальної свідомості із колективної.

На худож. творчість, напр., зафіксовану 
письмово, в перші століття її існування сильно 
впливала фольклор. Т. Цей анонімний період в 
історії л-ри яскраво демонструє домінуючу ролю 
колективного досвіду худож. освоєння дійсності. 
Вже зруйнувався механізм контактної комунікації. 
Творець звільнився від безпосереднього впливу 
аудиторії (співтворчість), а мова колективної 
творчості продовжувала впливати на л-ру 
(С.Аверіниев).

Літ. повідомлення не підкорене такій жорсткій 
структурі мови, як фольклорне.! все ж збереження 
пізнавальних (трад.) ознак основи мови 
повідомлення — головне.

ия тенденція цілком відчутно простежується в 
розвитку мист-ва і л-ри. В давн. л-рах (Єгипет, 
Месопотамія, греи. архаїка) майже неподільно 
панувала традиція, інноваційні елементи були 
вельми незначними і естет, неусвідомленими, вони 
були зумовлені радше позаліт. чинниками — рел., 
політ., етич. потребами, етнопсихол. формантами 
свідомості давн. людини — звідси сталість жанр, 
структур давн. л-р: міфи, казки, звеличення богів 
та правителів, всілякі повчання тошо. Та ж 
тенденція спостерігається в л-рах Сх., де Т. 
домінувала аж до сер. XIX ст.

Елементи Н. починають відігравати значну 
ролю в клас, мист-ві Давн. Греції, коли від­
бувається диференціація міф ології, науки, 
філософії, мист-ва, формуються нові жанри 
(трагедія, комедія, лір. поезія, наук, та філос. 
трактат), зароджується усвідомлення автор, "я" 
митця. Важливим стимулом Н. було взаємо­
проникнення, взаємозбагачення культур в епоху 
гелленізму, коли злиття елементів рим., егип., бл - 
сх. мист-ва і л-ри дали потужний поштовх їх 
розвитку.

Епоха європ. Сер-віччя також характеризується 
домінуванням Т .. яка заснована на христ. 
цінностях, шо не виключає звичайно, значного 
розвитку мист-тв, зокрема, архітектури, 
іконографії, л-ри. Н. в цей період було певною 
мірою неусвідомленим, воно визначалося 
екстраліт. факторами. Так, виникнення нов. 
жанрів (най героїчний епос, лицарський роман, 
куртуазна лірика) було зумовлене розвитком 
феодальних відносин, рел. війнами, хрестовими 
походами, контактами та запозиченнями з культури 
Бл. Сх. Типовим зразком консервації традиції 
стала візантійська література та культура

Складним конгломератом Т. і Н . було мист-во 
Відродження і класицизм XVH-XVH! ст. В цей 
час уперше відбувається естет, усвідомлене 
повернення до ант. традиції, виникає своєрідний 
синтез до христ. і христ. елементів культури, шо 
приводить до принципово нов. якості. І все ж мист- 
во Відродження і класицизму несуть вілбиток 
традиції, сам принцип авторства, творч. інди-

5 7 5



ТРАДИЦИИ НОВАТОРСТВО

відуальності підпорядкований наслідуванню 
мамону, правилам. Малярі, різьбярі та 
письменники використовують заг. сюжети, мотиви, 
образи (як ант., так і cep-вічні, як міфол., так і іст. 
та літ ). Образ Андромахи приваблює Ж.Расіна і 
/1 Катеніна; до історії Гамлета звертаються Саксон 
Грамматик. В.Шекспір, О.Сумароков; Лон Жуана 
трактують Тірсо де Моліна і Ж.-Б.Мольєр; Сіда — 
Гільєн де Кастро і П. де Корнель; Фауста — 
К.Марло і Й.В.Гьоте. романтики та модерністи; 
Жанну л'Арк — Ж.Шаплен і Вольтер; подібні 
сюжети байок Езопа, Фелра Ж. де Лафонтена, 
І.Крилова, Л.Глібова. численні переробки Енеїди ' 
— П.Скаррон, М.Осипов, і.Котляревський.

Н. починає домінувати в мист-ві та л-рі з 2-ої 
пол. XV!!! ст.; так. сентименталісти роблять естет, 
значущою сферою приватне буття людини, а 
романтики на поч. XIX ст. проголосили 
оригінальність, творчу індивідуальність найбільш 
важливим принципом мист-ва. В подальшому роль 
Н. безперервно зростає, досягнувши апогею в 
модернізмі, де новації часом стають самодостатніми 
(футуризм). З ін. боку, безперечне домінування Н. 
в мист-ві ХІХ-ХХ ст. викликає нерідко зворотну 
реакцію, прагнення повернення до традицій 
(неоромантизм, неокласицизм, постмодернізм).

Складна діалектика Т. і Н. проявляється також 
на внутр-літ. рівні, зокрема, в закономірностях 
зміни літ. напрямів та стилів. Тут спостерігається 
своєрідне чергування Т. і Н., в кожному нов. 
напрямові присутнє заперечення попереднього і 
використання елементів ше більш раннього: мист- 
во Відродження і класицизм побудовані на 
звертанні до пригніченого в Сер. віки ант. мист- 
ва; бар ок о , відкидаючи розкріпаченнісгь 
Ренесансу, повертається певною мірою до сер-віч. 
спіритуалізму: сентименталісти заперечують 
раціоналізм класицизму й звертаються до нац. 
своєрідності л-ри Сер. віків; реалізм XIX ст., 
відштовхуючись в деяких суттєвих положеннях від 
романтизму, надихається рапіонадьними 
конструкціями просвітителів; модерністи 
заперечують життєподібність ренесансного мист- 
ва і звертаються до умовності сер-віч. мист-ва тошо. 
Однак кожного разу повернення відбувалося на 
нов., вишому рівні, в чому, власне, і полягало Н.

Зв язок Т. і Н простежується в межах окр. літ. 
напрямів та стилів Так, у Ренесансі не просто 
повторена античність: вона збагачена христ. 
спіритуалізмом. V класицизмі звернення до ант. 
сюжетів і образів супроводжується їх пере- 
усвіломленням відповідно до реалій XVII-XVIII ст., 
пафос і патетика кпасииистського стилю 
використовується для апології нових іст. і політ, 
явиш. Зацікавлення романтиків Сер. віками і 
фольклором сполучається з новаторським 
трактуванням людської душі та філос. 
переусвіломленням казк-фант. стихії сер-віч. мист- 
ва. Реалізм  XIX ст., запозичуючи у просвітницької 
л-ри точність деталей та ґрунтовність описів, 
глибше проникає в рушійні стимули соц. поведінки 
людини. Образотвор. мист-во кін. ХІХ-ХХ ст.,

новаторськи використовує умовність сер-віч. 
малярства та наївність, примітивізм первісного 
малюнку. Відповідно літ. модернізм часто грає' з 
трал, стилями, нерідко підкреслено чужими та 
архаїчними.

Суттєві також ідейно-тематичні і поет, 
пріоритети у функціонуванні Т. В змістовному 
відношенні Т. може втілюватися в наслідуванні: 1) 
ант.-класицистської спадщини; 2) нар. фольклор, 
стихії; 3) реаліст.-натуралістичної тенденції; 4) 
фант.-символічних принципів.

Т. може проявлятися також у прихильності до 
канонів (рел. мист-во Сер-вічя. класицизм) та сталих 
жанр, форм (трагедія, ода, сонет), а також у 
наслідуванні будь-якого одного автора 
(В.Ш експіра, Мольєра, Гьоте, П.Толстого, 
Т. Шевченка).

Нарешті, можна говорити про Т. нац. л-ри: 
раціоналізм і відвертість франц. л-ри, експре­
сивність та містичність нім. л-ри. ексцентричність 
англ., моралізаторський характер рос., патрі­
архальний -  укр. л-ри XIX ст. тощо (Хуторянсгво).

У формальному відношенні Т. втілюється у 
вигляді алюзії, ремінісценції, перекладу, 
адап тац ії, переробки, впливу, імітації 
(наслідування), сти л ізац ії, епігонства 
Суттєвими є також власне стильові традиції , пафос 
і суворість класицистського стилю, яскравість, 
багатослівність романт.. науковість і точність 
натуралістично-реаліст., надмірність, вишуканість 
і витонченість стилю бароко та рококо, 
контрастність і різкість експресіоністського, 
витонченість і фрагментарність імі іресіоністичного 
стилю.

З ін. боку, Н. має сво ї пріоритети та 
особливості. По-перше, на відміну від Т., яка 
переважно має колективно-груповий характер і 
чітко виражену нац. своєрідність, Н. — налнац . 
космополітична і втілюється на особистому рівні. 
По-друге, важливу ролю в інноваційних процесах 
в мист-ві та л-рі кін. ХІХ-ХХ ст. відіграє заг. 
иивілізаційний прогрес, лавиноподібно зростаючий 
потік інформації, досягнення у філософії, науці, 
техніці (винахід фотографії сприяв трасформаиії 
образотворч. мистецтв, нові засоби транспорту і 
зв язку надихнули футуристів, кінематографічні 
засоби вплинули на л-ру тошо). Відповідно в мист- 
ві і л-рі XX ст. калейдоскопічно швидко з'являються 
і змінюють одне одного різні напрями та течії: 
кубізм футуризм експрес<ои!зм абстрак- 
ціонізм, сюрреалізм, поп-арт, поетизм, імажизм, 
новий ромам драма абсурду постмо 

лернізм, cou.-арт, концептуалізм, метафоризм 
тошо. В змістовому відношенні зникають всілякі 
табу, естет, сфера розширюється за рахунок 
проникнення в області підсвідомості, інтуіиії, 
інстинкту, парапсихології. В жанр, системі 
домінують гнучкі та рухливі жанри (роман, новела, 
оповідання), а також поліфункціональні жанр, 
зрошення (інтелектуальна драма, філос. лірика, лір. 
проза тощо). В поетиці з'являються нові худож. 
засоби, поняття та стильові рішення: потій

5 7 6



ТРЮЛЕТ

снждомоет!, колА ж , м о н таж , підтекст, часові 
зміщення та накладання, магічна реальність, логіка 
абсурду, віртуальність, мета-метафоризм і т.гт

Однак, при всьому багатстві хулож. новацій у 
XX ст., більша частина їх так чи інакше базується 
на трансформованій та переусвідомленій Т ., 
позаяк гармонія Т. і Н. є необхідною умовою 
плідного розвитку мист-ва та л-ри.

Зяарич, 
Юрім Попов, 

Елеонора Соловей Лумчарии

ТРАН ЗИ ТОЛОГІЯ ЛІТЕРАТУРНА (від лат 
fronsitus — проходження, перехід) — галузь літ- 
знавства спрямована на вивчення і систематизацію 
тих літ. і навкололіт. явищ, котрі виникають, або 
набувають ознак трансгресивності у періоди іст. 
(також метаіст.) зсувів у культ, ґештальті. 
Епістемологічне визначення дисциплінарного 
формату Т.л. забезпечується тим типом уявлення 
про культуру, при якому її звично розглядати як 
складно організоване ціле, формоване двома 
типами різноспрямованих процесів: 1) креативним 
(творчим, деміургічним), 2) структуротвірним 
(впорядковуючим, нормативуючим, тради- 
иіоналізуючим). Основна функція Т.л. в межах 
інтерференції цих векторів: визначення переліку і 
явищного наповнення феноменологічного спектру 
змін, зміщень і трансгресивних "вибухів" як у 
фрагментах текстового знання, так і у 
комунікативних культурницьких практиках літ- 
иентричного спрямування (зокрема, зміни у 
способах мист. висловлювання, комунікативних і 
знакових кордонах дискурсивних конвенцій). 
Позаяк ці зміни і зміщення пов'язані із 
трансформаціями у сусп. середовищі і сфері 
техносу, Т.л. долучає до предмету досліджень 
межово широкі терени навкололіт. і культ, 
рефлексії. Одною із базових проблем Т.л. є 
"проблема розуміння" сприйнята як межово 
плюралістична відкритість коннотаиій і 
запитальності навколо дихотомії "наявне — 
можливе". Криза відповідності фундаментальних 
категорій і ядерних структур " позитивістського 
усвідомлення буття у філос. доктринах XX  ст. 
актуалізує Т.л. як "методологічну машину" для 
вивчення виникнення "нового" у корпусі літ. і літ- 
центричних практик. Дискурсивною основою 
(метакритикою) для функціонування такої 
методологічної машини може бути застосований 
"метод деконструкиії" в межах ситуації 
п остм одерн ізм у. У світ, л-рі кристалізація 
транзитологічного концепту пов'язана з іменами 
Ж.Батая, А.Бретона і Ж.Дерріди. В укр. літ-знавстві 
зацікавлення Т.л. простежується з сер. 90-их. Воно 
ситуативно пов'язано з постмодерністським 
надламом" у суч. укр. л-рі і ревізією присутніх в ній 
трал, і неоромант. вартостей.

ВолоЛЖМИр бмукмев

Т Р Ю Л Е Т  (італ. — "потрійний") — тверда 
строфічна форма, шо складається з восьми рядків.

Є лише дві рими. 1-й вірш повторюється в 
четвертому та сьомому рядках, а другий у 
восьмому. Строфічна формула Т .: АВаАаЬАВ 
(варіанти АБаАЬаАВ, АВЬАаЬАВ...). Скріплюючи 
текст "кільцями", повтори позначають лейтмотив 
та підкреслюють композиційну завершеність.

Походження Т., як і ін. твердих строфічних 
форм (рондель, рондо, секстина, сонет) вчені 
пов'язують з сер-вічн. плясовою піснею ром. 
народів, з характерним для неї чергуванням строф 
та приспівів. Пізніше в процесі олітературений цієї 
пісні у ст.-франи. поезії, зокрема, у Прованс, 
трубадурів XI! ст., кількість строф та приспівів, а 
також їх рядковий обсяг скорочувалися і вже в 
кінці XV ст. Т. набуває свого канонічного вигляду.

Як cep-віч. форма Т. у ренесансну добу майже 
не вживається, а потім разом з ін. ром. твердими 
строфами відроджується у ліриці бароко і рококо 
(перш за все як "вірш на випадок"). Зверталися до 
Т. і класицисти. V романтиків, які переважно 
орієнтувалися на італ., а не на франи. традицію, 
Т. не користувався повагою, а от у символістів 
набуває виняткової популярності. Не зник Т. і нині.

Форма Т. була вироблена в ст.-франи. поезії 
для лір., часом сатир, тв. або "віршів на випадок". 
Серед авторів Т. — Ж. де Раншен (XVH ст.), 
Т. де Банвіль, А.Доде (XJX ст.). Окр. зразки Т. 
з'являються в герм, і слов'ян, л-рах у XVII ст.: нім. 
поетФ. фон Гагендорн ("Перший травень"); рос. 
переклад М.Муравйова, Т. Ж. де Раншена. Але 
закорінюється Т. у герман. і слов'ян, літ. зонах у 
добу романтизму, коли відбувається процес 
наслідування-засвоєння італо-франи. вірш, техніки. 
Т. писали в Німеччині — Й.В.Ґьоте, А.В.Шлегель, 
Ф .Рю ккерт, граф А. Платен, А. Ш аміссо, 
Е.Ґейбель, С.ГермлІН; в Англії — В.Є.Генлі; у 
Польщі — С.Гощиньський, Т.Зан, А.Міикевич; у 
Словенії — Ф.Прешерн; у Росії — М.Карамзін,
A. Дельвіґ, О.Кольцов, І.Бунін. Найактивніший 
інтерес до Т. рос. поезія виявила на поч. XX ст. 
(кн. Т. Ф .Сологуба та Т . Ї.Рукавіш нікова,
B. Брюсова, К.Бальмонта, І.Северяніна та ін ).

В  укр. л-ру Т. увів 1831 О.Бодянський, проте 
справжнє поцінування цієї строфічної форми 
відбулося в контексті становлення поезії 
модернізму в кін. XIX — на поч. XX ст. (І.Франко, 
М.Вороний, А.Казка). Пе стосується також білор. 
поезії:
Я  складу вам тріолет 

Про поста і амура 

На старин-старин сюжет, 
Я  складу вам тріолет 

На сюжет, амурттоет, 

Фоном буде нам натура... 

Я  складу вам тріолет 

Про поета і амура.

7*ы быу, як месяи. адзінокі: 

Самотна жыу, самотна умер. 
Хоиь свет і людны. / шырою, — 

Гы быу, лкуиесяы, адймокл 
Красу, і светласпь. і прастор 

Шукау —  і, ад усіх далекі,

Гы быб як месяц, алзінокі 

Самотна жыу, самотна умер.
(М.Вороний) (М. Богданович)

В суч. укр. поезії автором Т. є В .Мордань. На 
його тексти композитор О.Костін написав камерну 
кантату "Тріолети" (1985).

Для Т. переважно характерний усталений 
вірш, розмір. V франц. і поль. л-рах Т. пишеться

5 7 7



ТРУВЕР

силабічним 8-складовиком, у сх.-слов'ян. —
4-стоповим ямбом, хоча зустрічається 4-стоповий 
хорей із збереженням альтернансу.

інколи Т. використовується не як тверда вірш, 
форма, а як строфа для написання більших тв.: 
вірші К Фофанова "Бджола і троянда", вірм. поета 
Н.Зарьяна "Двадцяти шости комісарам"; поеми 
Доде "Les prunes" та Северянина "Принцеса 
Мімоза"

Борис йюнюк

ТРОПАР — коротка правосл. церк. пісня, 
може бути строфа у вел. пісні. Т. звалися найдавн. 
з відомих візант. иерк. пісень, які під час служіння 
ставилися між псалмами та ін. бібл. текстами або 
співались наприкіниі служби, вірогідно з IV ст. 
Виник Т. на змішаному ґрунті греи. та бл.-сх. 
культур і у V ст. переріс в особливий мелопоет. 
жанр. Т., які з X ст. вже звуться стихірями, -  це 
муз-поет, імпровізації на бібл. сюжети або тексти 
рел.-дидактичного характеру. Ні імпровізації 
виконувалися між основними віршами молитов- 
псалмів і складалися у вел. цілісну композицію. Т. 
створювалися у нар. ладах і за мелодійним складом 
наближалися до світської нар. музики. Притаманне 
візант. стилю прагнення до пишної мону­
ментальності спричинило перехід Т. до церк. 
богослужіння. Орнаментальне оздоблення мелодії, 
умисна складність композиції та широчінь Т. 
відповідали худож. смакові державних та церк. 
володарів. Вважається, шо одним з авторів Т. був 
імператор Юстініан. Т. гол., якшо не єдиний вид 
візант. гімнографії у ранньому періоді. Оскільки 
Т. був живим мист-вом нар. походження, навколо 
його проникнення до монастирського співу 
розпочалася гостра боротьба. Дехто з церковників 
почув у Т. голоси з мирського життя народу, які 
виступали проти чернечої схими та містики. 
Близькими до Т. за емоційним стилем та 
інтонаційними джерелами, вірогідно, були численні 
пісні нар. складу, які виникли у зв'язку з єретичними 
рухами в правосл. церкві. Вони відбивали 
обурення народу державним та духовним утиском. 
Так, відомий єресіарх Арій створив багато пісень, 
через які звертався до простого люду. Церква 
викоріняла ці "аріанські співи",

Згодом термін Т. залишився як заг. назва для 
короткої правосл. церк. пісні, присвяченої службі 
або якомусь церк. акту. Залежно від теми Т. 
отримували спеціальну назву (напр., Богородичний 
Т.). Віддавна слово Т. використовувалося як назва 
строфи у вел. поет, композиції, передусім у ст. 
кондаку, а іноді й у каноні. Як сторофа у каноні 
та самостійна пісня був популярний у серб, сер- 
віч. поезії (srb/jak).

Після остаточного оформлення літургії з ІХ-ХІ 
ст. оригінальна тропарна творчість завмерла.

Валерй /Уавренов

ТРУБАДУР (Прованс, troubacfur) — Прованс, 
синтетичний митець: автор тексту, музики та 
виконавець власної пісні. Т. діяли в Х1-ХІП ст. при

феодальних дворах. Походили з різних сусп. 
верств: переважно з можновладців, але також з 
лицарів, мішан, монахів. Були й Т.-жінки. Т. — 
перші світські автори, шо володіли нотною 
грамотою. Збереглося 264  пісні з нотним записом, 
інколи доручали виконання своїх  пісень 
жонглерам або менестрелям Започаткування 
традиції Т. пов'язано з ім'ям аквітанського кн. 
Ґійома ІХ. Серед найвідоміших — Бернар де 
Вентадур, барон Бертран де Борн, Арнаут Даніель, 
Маркабрю. Пісні Т. найбільше були присвячені 
оспівуванню прекрасної дами, шо доходило до 
містично-рел. обожнення, земних радощів, героїки 
хрестових походів. Також складалися сатир, вірші. 

.Поет, техніка була дуже вишукана: образність, 
стилістика, віршування (більше як 9 0 0  вірш 
розмірів). Жанри трубадурської поезії — канцона, 
пасгорела, смрвента, тенцона Творчість Т. 
значно вплинула на пізнішу поезію (Данте Аліг'єрі. 
Ф. Петрарка).

Л.л. та образи Т. (менестрелів, мімнезінгерів) 
надихали багатьох майстрів л-ри та музики: 
мелодрама ісп. письменника А.Г.Ґутьєррес 
"Трубадур" (1836), на основі цього тв. — італ. 

лібрето С.Кальмарано й відповідно опера 
""Трубадур" (1853) Дж.Верді); поезії Е.Ростана, 
англ, прерафаелітів; Т.С.Еліота, Е .Л .Паунда, 
Прованс, романс А.Майкова "Менестрель" (1872), 
муз. балада на цей текст А.Аренського; поет 
драма О.Блока "Троянда і хрест" (1913). На нім. 
грунті значного поширення набули легенди про 
лииаря-співця Таннгойзера: опера Р .Вагнера 
"Таннгойзер" (1845); балада Г.Гайне "Таннгойзер" 
(1 8 5 1 ); М О Т И В И ЦІ ЄЇ  легенди присутні В 
алегоричному тлумаченні в романі Т. Манна 
"Чарівна гора" (1924).

Див Лицарська лірика, Трувер
Анатолій Волков

ТРУВЕР — (від франц. trouuer — шукати, 
знаходити, вигадувати, від лат. t гора ге — складати 
мелодію, вигадувати) — лір. поет в ХИ та ХІІІ ст., 
який писав мовою Пн. Франції, т.зв. мовою 
"д'ойль". Поезія Т. широко використовувала 
фольклор, традиції, відрізнялася простотою 
метрики та римування. В той же час відчутний 
вплив трубадурів в поезії Т. на вибір тематики, 
висвітлення концепції кохання, визначення поет, 
майстерності авторів. Осн. жанри Т. — альба, 
балада, пісня (chanson), тенсона, партімена. На 
відміну від Прованс, лірики поезія Т. більш 
раціоналістична, розсудлива. Чимало Т. 
започатковували лицарський роман, 
найвидатнішими авторами якого були Кретьєн де 
Труа (ХП ст.), Ґотьє д Аррас (XJi ст.), Рауль де Уленк 
(ХІІІ ст.), Жан Бодель (XII ст ). Одфруа де Батар 
(XIII ст.) та ін. Серед авторів лицарського роману 
були представники всіх прошарків, від ремісників 
(Колен Мюзе, 1-а пол. ХІІІ ст.) до короля (Тібо 
Шампанський 1-а пол. ХІІІ ст.).

/йолмяла Сердюк

5 7 8



УКРАЇНСЬКА ШКОЛА В  АВСТРІЙСЬКІЙ ЛІТЕРАТУР)

УКРАЇНСЬКА ШКОЛА В  АВСТРІЙСЬКІЙ 
Л ІТЕРА ТУ Р! — умовне означення для групи 
австр. письменників, т о  переважно були вихідцями 
з колишніх сх. провінцій Австро-Угорської монархії
— Буковини й Галичини або деякий час проживали 
там і в своїх тв. відображали укр. тематику. Назва 
утворена за аналогією з такими поняттями, як 'укр. 
школа в поль. л-рі" або "укр. школа в рос. л-рі" і 
принагідно вживається дослідниками як в Україні 
(Я.П огребеник, Г.Гуць), так і в діаспорі 
(А.-Г.Горбач), хоча, строго кажучи, дане явише 
позбавлене ознак літ. шкоди: в ньому відсутні такі 
детермінанти, як безпосередня ідейно-худож. 
близькість чи програмово-естет. єдність учасників. 
Окрім територіальних чи тематичних чинників, на 
основі яких визначається приналежність австр. 
авторів до У.ш., можна назвати ше такий момент, 
як наднаи. етнічно-культ. синкретична ідея, котра, 
на думку італ. германіста К .М агріса, була 
особливо прикметною для л-ри, шо виникла на 
сх. землях імперії і яку він пов'язує з поняттям 
габсбурзького міфу — уявлення про добу 
Франиа-Йосифа як про "золотий вік" Дунайської 
монархії, коли все в ній було ще стабільним, 
гуманним і гармонійним ("Ґабсбурзький міф в 
австр. л-рі '). Гетероетнічний склад населення

коронних земель" немовби віддзеркалював 
демографічну картину самого Відня, який 
невипадково називали "плавильним тиглем" 
народів і націй. Отож саме ці території втілювали
— поряд зі столицею — справжній дух 
австрійської" і утворювали специфічно-авсгр.

культ, зону, типовими складниками якої тут були 
нім., євр. та слов'ян, (на Буковині ще й ром.) 
елементи. Чітких критеріїв приналежності того 
чи ін. австр. письменника до У.ш. не вироблено, 
а тому до неї. як правило, зараховують майже всіх 
авторів, творчість яких тою чи ін. мірою пов'язана 
з укр. проблематикою , незалежно від 
худож.-естет, вартості їхніх тв. Часовий діапазон 
цієї л-ри сягає від сер. XIX ст. до 2-ї світ, війни 
(хоча окремі її "ретроспекції" зустрічаються й у 
наші дні) і включає в себе не тільки оригінальні 
тв. (переважно епіч. жанрів), але й переклади, 
переспіви, адаптації тощо)

Першими представниками У.ш. можна вважати 
австр. письменників Буковини, яка швидше і 
інтенсивніше, ніж Сх. Галичина, була інтегрована 
в заг-культ. процес Ґабсбурзької держави, позаяк 
стала її складовою частиною вже 1 7 7 5  
(Царгородська конвенція, згідно з якою тур. уряд 
визнав прилучення Буковини до Австрії), в той час 
як Сх. Галичина увійшла туди на правах 
королівства Галичини й Володимири" після 

третього поділу Польщі (1797), і в ній трад. ролю 
серйозної противаги цьому процесові відігравав 
поль. вплив. Окрилені ідеями революції 1848 нім- 
мов. літератори Буковини розгорнули тут активну 
діяльність. Вони засновували й редагували в 
Чернівцях нім. часописи, випускали літ. альманахи, 
в яких з демократичних позицій відстоювали права 
най. меншин, пропагували їхній фольклор, мист-во

й л-ру. З Буковиною пов'язані найплідніші роки 
твори, діяльності вихідця з Моравії Е.Р.Нойбауера 
(1 8 2 8 -1 8 9 0 ), який тривалий час працював у 
Чернівцях професором гімназії й редактором 
газети "Буковина". Його зб. віршів "Пісні з 
Буковини" (1855) позначена тонким проникненням 
у світ буковинської природи, любовним 
відтворенням її образів і форм. Поет збирав 
буковинські нар. легенди, напр., про відважного 
опришка Юрія Гінду, на основі яких Ю.Федькович, 
що перебував з Нойбауером у дружніх стосунках, 
створив відомі балади "Юрій Гінда" та "Шипітські 
берези". Своєю кн. "Буковинські оповідання" 
(1868) Нойбауер чи не вперше познайомив нім- 
мов. громадськість з самобутньою нар. творчістю 
буковинських українців. Уродженця Сучави 
/І.А.Сімігіновича-Штауфе (1832-1897), який по 
батьківській лінії був українцем, вважають першим 
"автохтонним" нім-мов. поетом Буковини. Він 
закінчив гімназію в Чернівцях та ун-т у Відні, 
співробітничав у багатьох віденських часописах, 
оприлюднив там низку оиовждань, новел, 
репортажів, театр, та літ. рецензій. Викладаючи, 
як і Нойбауер, у чернівецьких гімназіях, видавав 
тут ж. "Сімейні листки". У зб. віршів "Вітання з 
Нижньої Австрії" (1855) змалював буковинські 
краєвиди, оспівав природу укр. Карпат. Зі 
зразками буковинського фольклору знайомлять 
його кн. "Буковинські народні легенди" (1885) та 
"Малоросійські народні пісні" (1888).

Австр. літератори Буковини вперше 
познайомили нім-мов. читача з творчістю 
Т.Шевченка. У виданій 1870  в Чернівцях кн.

Тарас Григорович Шевченко, малоросійський 
поет", шо складається з критико-біографічного 
нарису й 14 вільних переспівів поезій Кобзаря, 
тіролець Й.Г.Обріст (1843-1901) віддав шану укр. 
генію, а уродженець Жешува В.Умлауф фон 
Франквель (1836-1887) зробив на поч. 1880-х рр. 
перші адекватні переклади його творів ("До 
Основ'яненка", "Кавказ"). Ці традиції продовжив 
відомий письменник, син євр. повітового лікаря з 
Чорткова, який закінчив гімназію в Чернівцях. 
К.Е.Ф ранцоз (1 8 4 8 -1 9 0 4 ) , автор численних 
репортажів, оповідань і романів зі сх-європ. життя. 
Діт. славу йому здобули вже кн. дорожніх вражень, 
об'єднаних під назвою "З напів-Азії" (3 т., 
1876-1888), де він вмістив низку нарисів про укр. 
л-ру ("Народна пісня малоросів", "Література 
малоросів", "Малоросійські поети", "Малороси та 
їх співець", "Тарас Шевченко"). Франиоз переклав 
також укр. нар. пісні, а в оповіданнях Повстання 
в Воловиях", "Староста з Біли", "Німий" та ін. 
колоритно і з симпатією змалював образи укр. 
селян. Його роман "Боротьба за своє право" (1881. 
в укр. перекладі "За правду") зображає най. 
визвольну боротьбу галицького селянства проти 
поль. магнатів. Гол. герой тв. Тарас Бараболя, ім'я 
якого підказане авторові гоголівським Тарасом 
Бульбою, випробувавши всі законні шляхи 
добитися справедливості, стає нар. месником, 
подібно до шіллерівського Карда Моора або до

579



УКРАЇНСЬКА ШКОЛА В АВСТРІЙСЬКІЙ ЛІТЕРАТУР!

кляйстівського Міхаеля Кольгааза. (До речі, ией 
роман став основою 5-актної драми М.Ста- 
ринького "Юрко Довбиш" (1889), його ж було 
перероблено суч. австр. письменником
0  М.Фонтаною під назвою "Чорний хрест біля 
ниви", 1952).

Неабиякий розголос в нім-мов. світі мали тв. 
"малоросійського Тургенева" Д.Захер-Мазоха 
(1836-1895), уродженця Львова, сина комісара 
галицької поліції. Дія більшості його тв. 
відбувається в Галичині, а основними героями є 
дрібні укр. шляхтичі, священники, селяни (повість 
Дон-Жуан з Коломиї", 1864, роман "Новий Йов", 

1878. оповідання "Саша і Сашко", "Василь Гимен", 
"Гайдамака", "Старий каштелян"), у яких він 
змальовував їх як мудрих, розважних, волелюбних 
людей, сповнених глибокого благочестя, часом 
навіть своєрідного "стоїцизму" (як герой "Нового 
Йова" Теофіл Писаренко). Сам Захер-Мазох 
ототожнював себе з українцями (його мати 
походила з укр. роду), а в нарисі "Обжинки" прямо 
полемізував з поширеними уявленняи про 
галицьких селян як нібито ледачих, недбалих і 
схильних до пияцтва. "Без пересади можна 
сказати. — відзначає нім. україністка А.-Г.Горбач, 
— шо в жодного нім-мов. автора немає у тв. з укр. 
тематики такого широкого вахдяра укр. елементів, 
не заторкнено глибоко стільки сторінок з побуту, 
історії, релігії, політ, та соц. проблематики, не 
вкраплено так багацько укр. фольклору, як саме в 
Захер-Мазоха" ("Укр. тема в нім. л-рі").

Укр. тема знайшла високохудожнє втілення у 
творчості одного з найвидатніших австр. 
письменників XX ст. Йозефа Рота (1894-1939), 
уродженця Бродів, який закінчив там клас, гімназію
1 студіював пізніше філософію та л-ру у Львові. Із 
кільканадцяти написаних ним романів добра 
половина так чи інакше пов'язана з Україною. Як 
і для Захер-Мазоха, Галичина стала для Рота тим 
духов, осереддям , до якого він повсякчас 
ностальгійно повертався у своїх помислах, куди б 
його не закидала доля. "Він вваж ав себе 
європейцем і космополітом, і все-таки Галичина і 
погранична з нею Волинь є основною ареною його 
книг", — підкреслює нім. літ-знавець І.Шюи ("Євреї 
в нім. л-рі"). Болісно переживши крах Дунайської 
монархії, описаний ним пізніше в романі "Гробниця 
капуцинів" (1938), Рот на поч. 30-х рр. знайшов 
собі, як зазначає Д .Затонський, "літ. вітчизну". Нею 
стала Україна, і він знайшов її в самому собі, в 
своєму худож. відтворенні сх. світу. У цьому світі 
поряд з універсумом сх. євр. містечка (штетль), 
відомого нам з книг Шолом-Алейхема чи полотен 
М.Шагала, постають зі сторінок його оповідань і 
романів барвисті картини життя українців (кн. 
репортажів "Безкінечна втеча" (1924), Романи 
"Й ов" (1 9 3 0 ), "Марш Раденького" (1 9 3 2 ), 
"Тарабас. гість на цій землі" (1934), "Сповідь 
убивці" (1936), "Фальшивий тягарець" (1937), 
оповідання "Начальник станції Фальмараєр"
(1937), "Левіафан" (1940) тошо). Ця "вибіркова" 
спорідненість Рота з Україною засвідчує глибоку

любов до укр. народу, права якого він мужньо 
обстоював у своїх тв. Скромніше місце в ряду 
австр. письменників У.ш., як і на загал у л-рі, 
посідає Роза Планнер-Петелін (справжнє ім'я Гелі 
Цеклер, (1900-1969), дочка австр. чиновника з 
Трієста, творчість якої також закорінена у 
втраченому світі "габсбурзького міфу" і просякнута 
рел. мотивами. Після заміжжя з сином галицького 
протестантського єпископа Паулем Цеклером вона 
жила тривалий час поблизу Станіслава (нині 
Івано-Франківськ). У виданих згодом в Німеччині 
романах "Свята стрічка" (1938) та "І все-таки земля 
цвіте" (1941), в основу яких покладено траг. 
історію галицького нім. села Брунненталь, вона 
правдиво описала життєвий уклад українців, 
показала їхнє прагнення до волі і незалежності, а 
в романі "Титинівський лікар" (1961), дія якого 
значною мірою розгортається в укр. Карпатах, 
доброзичливо, з любов'ю змалювала родину укр. 
священника Бойчука, відтворила побут і звичаї 
гуцулів.

Проведене в Галичині дитинство наклало 
значний відбиток і на творчість Манеса Шпербера 
(1905-1984), уродженця Заболотова на Покутті, 
відомого романіста, психолога, блискучого політ 
та літ. есеїста і полеміста, для якого світ євр. 
містечка також складає субстанціональну основу 
буття. У романі-трилогії "Наче сльоза в океані" 
(1961 ) та в автобіографічній кн. "Господні 
водоноси" (1974) він надзвичайно рельєфно 
зобразив стосунки євр еїв  та українців, які, 
незважаючи на різницю у віруваннях, завжди добре 
розуміли одні одних, нерідко ділили спільні 
скорботи і радоші і жили поряд як добрі сусіди. 
Шпербер любив укр. пісні, вони також 
уособлювали для нього той неповторний, навіки 
втрачений рай дитинства, з яким пов'язане відчуття 
затишку і захищеності від страшних буревіїв історії: 
"Сильніше, ніж мелодії наших євр. молитов чи 
хасидських гімнів, спів укр. селянок, коли я чую 
його з платівки, щоразу робить моє дитинство 
таким близьким мені, шо безповоротне минуле на 
очах перетворюється у дійсність, ніби до нього 
знову відкривається дорога " ("Господні водоноси"). 
А в образі містечка Волини ("Наче сльоза в океані") 
письменник створює зворушливий портрет рідного 
Заболотова, в якому, як у магічному кристалі, 
висвічує нужденна і горда, сумна і весела, трагічна 
і вільнолюбна багатонаи. Галичина.

До У.ш. якоюсь мірою — хоча і з від'ємним 
знаком — примикає і творчість уродженця Львова 
Ганса Вебера-Л ю ткова (псевдонім Ганса 
Покорного, 1861-1931), який вивчав право та 
філософію у Львівському та Віденському ун-тах, 
тривалий час був суддею у Відні та Зальцбургу, а з 
виходом на пенсію повернувся в Галичину, де 
успадкував маєток. Дві книги його новел "Дрімаючі 
душі" (1900) та "Чорна мадонна" (1901) мають 
спільний підзаголовок "Малоросійські історії". В 
них автор сповідує натуралістичні принципи 
зображення життя, орієнтуючись передусім на 
Е.Золя, і поєднує їх з детективно-кримінальними

580



УСМІШКА

фабулами, які в достатній кількості постачала йому 
кримінальна практика. Однак відмовившись від 
реалістичної типізації, Вебер-Лютков змальовує по 
суті патологічні випадки, які він підносить читачеві 
як характерні. Герої його новел ("Чорна мадонна", 
"Іван", "Дмитро", "Вітольд Мирський", "Настя") 
здійснюють жорстокі, безглузді, психол. і худож. 
невмотивовані злочини, які пояснюються 
примітивністю їхньої природи, нерозвинутістю 
почуттів, а подекуди просто кретинізмом. Те, шо 
він приписує ці властивості українцям, свідчить про 
певну сой. й нац. позицію автора, в світогляді якого 
поєдналися ідеї біологічного детермінізму та нім. 
шовінізму. Як справедливо зауважує поль. 
дослідниця М.Кланьська, "укр. селянство виступає 
у тв. Вебера-Люткова як темна маса, яка далека 
від того, щоб розвинути в собі політ.-соц. 
свідомість. Вона не знає навіть найпростіших 
моральних норм сусп. життя" ("Галичина як 
проблемне поле німеиькомов. прози 1846-1914 
р р "). При порівнянні образів українців у тв. 
Вебера-Л ю ткова з аналогічними образами 
представників У.ш. в австр. л-рі впадає в око їх 
явна тенденційність, продиктована помішицькою 
свідомістю та австр.-імперськими поглядами 
автора.

Амбівалентне — хоч і не таке агресивне, а 
радше іронічне — ставлення до українців 
зустрінемо й у деяких тв. вихідця з Чернівців, 
надзвичайно плодовитого і талановитого письмен­
ника, чудового оповідача і стиліста Грегора фон 
Рециорі (нар. 1914 ), автора численних романів і 
публіцистичних кн., ареною яких нерідко виступає 
Буковина, котра часом втрачає свої конкретно-іст. 
обриси й перетворюється на умовний топос, у 
якому втілено екзистениійні риси життя народів 
пд.-сх. Європи від Балкан до Карпат і якому він 
дає вигадану назву "Магрібінія" ("Маґрібінські 
історії" (1953), "1001  рік Магрібінії" (1967)). В 
романі "Горностай з Чернополя" (1958), заголовок 
якого обігрує назву Чернівців і де відчутна не тільки 
полікульт. атмосфера, але й присутня дуже точна 
топографія міста, зображено новітнього Дон Кіхота 
— благородного офіиера-майора Тільлі, який 
безуспішно намагається оборонити "честь" своєї 
родички, легковажної дружини колишнього 
університетського професора "пані Любанарової". 
В автобіографічній кн. спогадів "Квіти в снігу" 
(1989), шо складається з п'яти "портретів" (батька, 
матері, сестри тошо) Реицорі — не без симпатії й 
замилування — змальовує колоритний образ своєї 
"дикої" неньки і "другої матері" гуцулки Кассандри, 
яка, однак, зображена майже первісною істотою, 
шо керується у всьому лише правічними інстинктами. 
А в репортажі "Повернення в Чернополь" (1991) 
автор показує свогочасні Чернівці, де він прагне 
віднайти дух колишньої імперії, але скрізь натрапляє 
лише на "вульгарне зіслов'янщення", яке, на його 
думку, навіки зруйнувало неповторний образ 
маленького Відня".

Варто зазначити, що до У.ш. примикає й таке 
явище, як нім-мов. творчість тих зх.-укр.

письменників, які формувалися і жили в умовах 
королівсько-цісарської Австро-Угорщини і в силу 
об'єктивних причин почасти писали худож. й 
публіцистичні твори по-нім. (L Франко, Ю.Федько- 
вич, С.Воробкевич, Є.Ярошинська, О.Кобилянська 
та ін.).

У контексті естет, вагомішого худож. доробку 
укр. мовою їхня нім. спадщина має маргінальне 
значення, хоча даний феномен цікавий не просто 
як іст.-літ. факт, адже нім. поезії Федьковича, 
новели й повісті Кобилянської, оповідання, статті 
й переклади Франка, що публікувалися в австр. 
та нім. періодичних виданнях або й виходили 
окремими кн. (як, напр., "На Черемоші: Гуцульські 
поезії " (Чернівці, 1882) Федьковича, "Мало­
російські новели" (Мінден, 1901) Кобилянської) 
сприймалися свого часу читачами й критикою як 
самодостатні худож. явища тодішнього нім-мов. літ. 
процесу.

Т.ч., поняття У.ш. в австр. л-рі широке й 
багатоаспектне. Неважко помітити, шо дана 
"школа" досить неоднорідна як за силою 
письменницьких обдарувань, так і за їхнім 
ставленням до укр. народу, його ментальності, 
історії, культури. Більша частина її представників 
проявляла непідробний інтерес до життя українців 
як до одного з основних етносів сх. провінцій 
Ґабсбурзької монархії, його фольклору, побуту й 
звичаїв, намагалася показати іст. правдивий, 
позитивний образ українця, окреслюючи такі риси 
його характеру, як доброзичливість, 
працелюбність, благочестя, ненависть до 
гноблення, прагнення до волі й незалежності. Тому 
кращі тв. австр. письменників У.ш. заслуговують 
перекладу й видання в Україні.

Петро Рихло

УСКОЦЬКІ ПІСНІ - серб. нар. пісні, які 
оспівували борців проти тур. поневолювачів — 
ускоків. Не були мешканці прикордонних 
областей, куди вони крилися від турків. 
Осередками ускопького руху були міста Бока 
Которська, Задар, Кліс, Сень та ін. Ускоки 
нагадують діяльністю та способом життя 
запорізьких козаків. З кінця XV ст. вони жили на 
землях, якими володіли Австрія та Венеція й 
перебували в них на службі, захищаючи кордони 
та здійснюючи напади на тур. володіння. Коли ж 
зазначені країни встановили зв'язки з Туреччиною, 
цей рух було припинено, а вождів ускоків 
страчено. Найпопулярнішим героєм У.п. був Іво 
Сенянин, прообразом якого постав воєвода 
сеньських ускоків Іван Владкович, страчений 
згодом австр. владою. Пісні відбивають майже все 
його життя до трагічної загибелі. Тематично та 
худож. особливостями У.п. близькі до гайдуцьких 
пісень та клефтських пісень.

Валерій /Тавренов

УСМІШКА —  нац. своєрідний жанр  
сатир.-гумор, прози. Засновником цього нов. і 
неповторного явиша не тільки в укр., а й у світ.

5 8 1



УТИНАННЯ

л-рі був Остап Вишня. V. виникла як синтез окр. 
елементів гумор, оповідання і фейлетону Віл
гумор, оповідання вона взяла епіко-оповідальний 
характер іронії, від фейлетону — конкретність 
зображуваного об'єкта, іноді документальність 
основи, лаконічність, саркастичність оцінку 
негативних явиш. У. — двопланний (у розумінні 
наповнення) жанр, у якому позитивні явиша все ж 
знаходять гумор.-іронічне трактування, шо ж 
стосується негативних, то оцінка тут однозначно 
сатир. Особливістю жанру є обов'язковість 
пейзажу, який часто виступає не формальним 
фоном, на тлі якого розгортаються події, а й бере 
участь у їх розвиткові. У. Остапа Вишні поєднали 
в собі багато рис: синтез лірики й гумору, 
психологічність, нар-поет., первень оптимістичний 
гумор і гостровикривальну сатмру. Тематика тв. 
надзвичайно різнопланова: життя села ( "Сільське 
господарство"), антирел. ("Діли небесні", "Чудака, 
їй-богу"), усмішки-портрети ("Олександр 
Довженко", "Мар'ян Крушельницький" та ін.). 
Найвишим досягненням у жанрі стали "Мисливські 
усмішки". Продовженням традиції Остапа Вишні 
є У. В.Маківчука ("Юшка"), В.Коваля (цикл 
"М исливські та рибальські сміховинки"), 
І.Немировича ("Рибалка рибалкою, але...") та ін.

У. як жанр надзвичайно гнучкий. Він може 
набувати зовн. форми ін. літ. жанрів, залишаючись 
усмішкою за своїм внутр. змістом. У. не набула 
такого розповсю дж ення, як сатир.-гумор, 
оповідання, фейлетон чи памфлет. Тільки окр. 
письменники звертаються до цього іронічного 
жанру, слушно названого М.Рильським "лір. 
поезією в прозі", для якого в композиційному 
плані характерне пейзажно-лір. обрамування 
низки коміч. епізодів, наявність лір. відступів та 
досить значне використання фольклору.

Юрій Гречанкж

УТІШАННЯ — жанр із прагматичною 
настановою на моральну перемогу над смертю 
або взагалі на моральну підтримку людини в 
трагічних ситуаціях її існування. Попри власне 
естет., У. має психотерапевтичне значення і є 
найбільш репрезентативним втіленням функції 
логотерапії.

До типових ознак У. відносяться звертання до 
адресата, в ролі якого може виступати сам автор, 
нагадування імен та доль відомих померлих, 
наявність внутр. діалогу (солілоквіум), спрямо­
ваного на заспокоєння людської свідомості, 
збудженої, напр., реальністю смерті або думкою 
про неї, шо пояснює, зокрема, виняткове значення 
цього жанру в стоїчній етиці, насамперед, 
давньогрец. ("Утішання до Полібія", "Утішання до 
Марнії" Сенеки). Нерідко мотив утішання, шо є 
одним із трад. у світ, л-рі, стає жанроутворюючим 
складником: так, поряд зі вступом, похвалою та 
оплакуванням, він є частиною епіцеліуму 
("Жалобна пісня"), тобто жалобної е/тєгИ, і має 
назву консолаціо (conso!аііо). Отже, може бути 
одним зі складників жанр, системи, пов'язаної з

темою смерті, разом із ел ітаф іоо , кенотаф і єю, 
реквіємом, треном та ін.

Виникнення жанру У. в європ. л-рі пов'язане 
з Давньою Ґренією, в подальшому його історія мала 
спорадичний і до того ж поступово затихаючий 
характер.

Жанр У. представлений в епістолярній формі 
(листи лат. письменника IV ст. Сідонія, "Утішальне 
послання" Дж.Боккаччо), у прозовій (давн-грец. — 
"Утішання до жінки " Плутарха, "Утішання до 
Аполлонія" Псевло-Плугарха, "Утішання на смерть 
Велентиніана II" Амвросія Македонського — лат. 
письменника IV ст.), у вірш, формі ("Утішання" 
П. Кальдерона де ля Барки та сонет Л.К.Со- 
томайора "В'язові утішання" — іспан. поетів ХМ! 
ст., "Слова втіхи серед нешасть війни" М.Опіца, 
"Пісня утішання" П.Герхарлта —  нім. поетів XVII 
ст ., "Утішання панові Д ю м ер'є" франц. 
письменника XVII ст. Ф .Малерба, "Утішання" рос. 
поета XIX ст. Д.Веневітінова та ін.).

Борис 7ванкм

УТОПІЯ — від греи, u — немає і topos — 
місце, тобто "місце, якого не існує", або ж від грен, 
еи — благо і topos — місце, "місце, де добре' — 
одна з найдавн. тем у світ, фольклорі та л-рі, шо 
втілюється в найрізноманітніших жанр, формах. V 
більш заг. вигляді це мрія про ідеальний сусп. 
устрій. У. називають соц. експеримент — спробу 
втілити цей ідеал у життя. В наш час У. відносять 
до одного з жанрів науково ї фантастики. В 
звичайному розумінні — це проект, шо не 
реалізується. Слово У. походить від назви тв. 
Т.Мора "Золота книга, настільки ж корисна, як і 
забавна про найкращий устрій держави та про 
новий острів Утопія" (1516).

Більшість дослідників підкреслюють 
нездійсненний, умоглядний характер У. 
"Нездійсненна ідея", "вічне царство незбутньої 
мрії", "ідеальні образи ін. світів, у вірогідність 
існування яких можна лише вірити, бо наук, вона 
не доведена" (А.Фойгт), "довільно сконструйо­
ваний образ ідеального соціуму" (Є.Баталов), 

викладення певної теорії буття за допомогою 
конкретних об'єктів" (С.Лем). 1_1я думка не така й 
безперечна. У. неодноразово намагалися втілити 
в життя, деякі її риси наявні в суч. дійсності. Тому 
не позбавлений смислу парадокс А. де Памартіна-. 
"У. — часто не що ін., як передчасні істини" і 
попередження М .Бердяева: "У. виявилися 
набагато більш здійсненними, ніж здавалося 
раніше. І тепер постає питання, як уникнути 
остаточного їх здійснення". При всій своїй 
екзотичності У. пов'язана з найважливішими 
моментами людського буття: міфологією, релігією, 
соціологією, політикою, психологією. Можна 
погодитися з поглядом А.Свєнтоховського: 
"прагнучи змалювати історію У. в найдрібніших її 
виявленнях, слід було б розповісти всю історію 
людської культури". При вивченні У., перш за все, 
слід розмежувати У. як духов, субстанцію, мрію 
про шастя і У. як сой. експеримент, спробу втілення

5 8 2



УГОГНЯ

цієї мрії в життя, а також V. як літ. явише. Далі 
варто розрізняти рел.-хіліастичні уявлення про 
прийдешнє тисячоліття "царства Божого", які 
мають провідениійний позалюдський характер і У. 
як раціоналістичну та посейбічну конструкцію. 
Питання про зв'язок міфу та У. За твердженням 
Ф.Полака, "У. може фактично розглядатися як 
один із найстаріших та чистих прикладів 
деміф ологізаиії". Дійсно, міф — продукт 
колективної свідомості та творчості, як вислід 
індивідуальної свідомості, міф ірраціональний. У.— 
раціональний; міф — конформальний, У. — криг. 
З ін. боку, і для міфу, і для У. характерні фольклор, 
корені, колективістські прагнення, мотив 
катастрофи і подальшої гармонізації хаосу через 
насилля за допомогою героя-рятівника. І міф, і У. 
антиіст. та позбавлені індивідуальної свідомості.

історія У. в найзагальніших проявах збігається 
з основними етапами розвитку людського сусп-тва 
та культури. У. ант. світу відображали процес 
розладу родового устрою та становлення 
рабовласництва і відповідно ідеалізували і 
"раціоналізували" ці сусп. інституції. У. Греції. — 
"Свяшенні хроніки" Евгемера (!V ст. до н.е.), 
"Сонячний острів" Ямбула (!И ст. до н.е.), утопійні 
первні в діалогах Платона "Держава", "Закони", 
"Крітій" (IV ст. до н.е.). На Сх. найбільш ранні 
утопійні уявлення наявні в кит. філософів 
Конфуція (V! ст. до н.е.), Мо-Пзи (У ст. до н.е.), 
Лао-Дзи (iV ст. до н.е.).

Другий етап розвитку У. обіймає Сер-віччя 
(V-XV ст.). Утопізм у цей період проявляється 
відносно слабко і носить есхатологічний характер 
("Про град Божий" Августина Блаженного, Уст.). 
Зароджується стихійний фольклор, утопізм европ. 
народів ("Країна Кокейн" в Англії, "Країна 
Кокань" у Франції, "Шлараффенланд" (казк. 
країна) в нім. фольклорі, "Біловолля" в рос. 
фольклорі). Спостерігається деяке піднесення 
утопізму на Бл. та Сер. Сх. (праці Аль-Фарабі. Ібн- 
Баджжі, Ібн-Туфейля, Нізамі).

Третій етап пов'язує епохи Відродження та 
Просвітництва (XVl-ХУШ ст.) і характеризується 
бурхливим піднесенням утопізму. У. цього періоду 
поєднують вельми різні варіанти світоустрою (від 
комунітарного до елітарного), але всі вони носять 
раціоналістично-просвітницький характер та 
ідеологічно готують європ. революції ХУП-ХУІН ст. 
В числі найвідоміших "Утопія" (1516) Т.Мора, 
"Місто Сонця" (1602) Т.Кампанелли, "Опис 
Християнополітанської Республіки" (1 6 1 9 ) 
І.В.Андреа, "Нова Атлантида" (1627) Ф .Бекона, 
Дорога світла " (1641-1642) Я.А.Коменського, 

"інший світ, або Держави та імперії Місяця" (1650) 
С. де Берж ерака, "Підземний світ" (1 6 6 2 )
А.Кірхера, "Океанія" (1656) Дж. Гарінгтона, 
історія севарамбів" (1675) Д.Вераса д'Алле, 

"Робінзон Крузо" (1719 ) Д.Д еф о, "Мандри 
Гуллівера" (1 7 2 6 ) Д ж .С віф та, "О стрів 
Фельзенбурґ" (1731) і.Шнабеля, "Рік 2440-й" 
(1771) Л.С.Мерс'є, "Рік 2000" (1790) Ретіфа де ля 
Бретона, чес. трактат Б .Бернардо Больцано —

"Про найкращу державу, або Роздуми того, хто 
любив людство, і про найдоцільнішу організацію 
громадського суспільства" (1819), поль. повість
В .Ґутковського "П одорож  до К алопеї, до 
найшасливішого краю на світі..." (1817). Слід 
відмітити також первні У. в тв. Ф .Рабле ("Телемське 
абатство"), Вольтера ("Країна Ельдорадо") 
Ж.Ж. Руссо, Д.Дідро, Й.В.Ґьоте, Т.Джеферсона, 
О.Радішева.

Четвертий етап (XIX - поч. XX ст.) пронизаний 
розчаруванням наслідками буржуазного розвитку 
та намаганням пов'язати У. з боротьбою 
пролетаріату (угопійний соціалізм). Характерні 
спроби поєднання У. з наукою, ф ілос. 
обґрунтування У. та практичного втілення її в 
життя ("Нова Гармонія" Оуена, фур'єристська 
колонія Брук-Фарм в США).

Теоретики утопійного соціалізму А.Д.Сен- 
Сімон, Г.Оуен, Ш .Фур'є прагнули поєднати 
досягнення технічного прогресу з покрашенням 
становища нар. мас на основі класового миру. 
К.М аркс і Ф .Енгельс спробували наук, 
обґрунтувати закон класової боротьби та 
насильницьке втілення У. в життя. Літ. У. цього 
періоду вельми різноманітні, але зосереджуються 
на ключових суперечностях доби: буржуазія та 
пролетаріат, капіталізм та різні види соціалізму. 
Найзначніші У. XJX — поч. XX ст.. Остання 
людина" (1826) М.Шеллі, "Подорож в Ікарію" 
(1 8 4 8 ) Кабе, "К ратер" (1 8 4 8 ) Ф .Купера, 
"Прийдешня раса" (1871) Е.Лж.Булвер-Літтона, 
"Погляд назад" (1888) Белламі, "Вісті нізвідки" 
(1890) В.Морріса, "Машина часу" і "Люди як боги" 
Г.Лж.Ведлза, серія романів Е.Золя: "Євангелія": 
"Плідність" (1 8 8 9 ), "П раця" (1 9 0 1 ), 
"Справедливість" (1902), "На білому камені " (1904)
А.Франса, "Корабельна аварія "Лжонатана" (1909) 
Ж .Верна, "Машина зупиняється" (1 9 0 9 ) 
Е .М .Ф орстера. Особливе місце належить 
сіоністичній У. Т.Гериля "Єврейська держава" 
(1895): це чи не єдиний випадок, коли незабаром 
після оприлюднення У. почала реалізуватися як 
поч. рееіміґраиіі гебреїв у Палестину та створення 
держави Ізраїль.

П'ятий етап розвитку утопізму (останні дві 
третини XX ст.) відмічені очевидною кризою У. та 
перевагою амтиугопіУ. В небагатьох У. XX ст 
домінує прагнення до поєднання переваг вільного 
підприємництва та елементів сон. регулювання. Як 
реакція на заг. бюрократизацію сусп-тва чітко 
простежується анархічна тенденція. Лля суч. У. 
характерна також менша регламентація сусп. та 
приватного життя. Назагал У. 2-ої пол. XX ст. 
майже повністю стала частиною наук, фантастики 
і втратила чіткі змістовні та формальні ознаки, шо 
були властиві їй раніше. Грань між У. та 
антиутопією вельми розмита, все більшого 
значення набуває елемент гумору, пароли, 
сагирн. Найвіломіші У. періоду- "Уолден-2" 
(1948) Б.Скіннера, "Кінець дитинства" (1953)
А.Кларка, "Піднесення мерітократії" (1958) 
М .Янга", "Іноземець в чужій країні" (1961 )

5 8 3



УТОПІЯ

Р.Хайлайна, "Ходіння Лжоеніса" (1962) Р.Шеклі, 
"Мальвіль" і "Чоловіки під охороною" (1976) 
Р.Мерпя. V т.зв. соціалістичних країнах угопійні 
романи перетворювалися на засоби пропаганди 
комуністичних ідей: "Магелланова хмара" (1955)
С .Л ем а, "Туманність Андромеди" (1 9 5 7 ) 
І.Єфремова.

П редставлена періодизація умовна і не 
претендує на заверш енність. До того ж У. 
розглядається в ній лише в діахронічному аспекті, 
який далеко не вичерпує її різноманітності. 
Способи класифікації У. здійснювалися 
неодноразово і за найрізноманітнішими 
критеріями, існує класифікація за сой. ознакою: 
первісно общинні, рабовласницькі, феодальні, 
буржуазні, соціалістичні, комуністичні; за політ, 
ознакою: ліберальні, комунітарні, анархістські, 
тоталітарні; за іст. критерієм: регресистські, 
консерваиійні, прогресистські; за культ, ознакою: 
романт., технократичні., теократичні.; за рівнем 
продуціювання в сусп-тві: фольклор., рел., літ - 
теор.; за принципом локалізації ідеалу: У., ухронії 
(від гр. chronos — тв., у якому дія відбувається 
невідомо де, поза конкретним місцем), "міські" 
утопії (на Зх.), "сільські" утопії (на Сх.), Д.Мемфорд 
поділяє У. за напрямком крит. дії на "У. втечі" та 
"У. реконструкції". Услід за ним Е.Шаиький виділяє 
два вел. класи У. (есескапістські та героїчні) і 
підрозділяє їх у свою чергу на У. місця, часу, 
позачасового порядку, У. ордену та У. політики.
В.Волгін поділяє утопії на рел., раціоналістичні та 
іст. Ф.Е.Менюель розмежовує У. "спокійного 
шастя", динамічні У. та евпсихії, в яких йдеться 
про переустрій не сусп-тва, а людської психіки. 
О.Тоффлер проголошує ідею "практопії", яка 
становить реальну альтернативу існуючому 
порядкові речей. Існують також егалітарні, елітарні, 
мерітократнчні, педагогічні, феміністичні, "білі" та 
чорні" (негр.) У.

При всій різноманітності У. існує низка заг. 
засад, які поділяє більшість авторів. Ч.Волш налічує 
дев'ять таких засад. По-перше, людина за своєю 
природою добра, а її недоліки — наслідки 
несприятливих умов життя. По-друге, людина 
надзвичайно пластична і за мінливих умов легко 
змінюється сама. П о-третє, немає будь-якої 
суперечності, яку не можна усунути, між благом 
індивіда та благом сусп-тва. По-четверте, людина 
— істота розумна і здатна ставати все розумнішою, 
тому можливо усунути абсурди сусп. життя і 
встановити раціональний порядок. По-п'яте, в 
майбутньому є обмежена кількість можливостей, 
які піддаються передбаченню. По-шосте, слід 
прагнути забезпечити людині шастя на землі. По- 
сьоме, люди не можуть пересититися щастям. По- 
восьме, можливо знайти справедливих правителів 
або навчити справедливості обраних для правління 
людей. П о-дев'яте, У. не загрожує людській 
природі, позаяк "справжня свобода" реалізується 
саме в її межах.

Низка дослідників намагався виділити суттєві 
риси У .Р .Д арендорф  відмічає п'ять таких

особливостей: по-перше, сусп-тво, яке зобра­
жували утопісти, застигло у нерухомості; жоден 
утопіст не змальовує винайдений ним світ як 
перехідний або тимчасовий: "В У. є лише туманне 

* минуле і немає ніякого майбутнього". По-друге, 
всі У. припускають цілковите олнолумство. По­
трете, в них немає внутр. конфліктів; якщо навіть і 
зберігаються суттєві відмінності між людьми, ніхто 
не бунтує з цього приводу. По-четверте, всі 
процеси відбуваються в спроектованих утопістами 
сусп-твах, за заздалегідь встановленим зразком. По- 
п'яте, автаркія: ці досконалі сусп-тва цілком 
відокремлені від зовн. світу, це замкнені сусп-ва. 
Є.Замятін відмічав "дві ролові та незмінні ознаки 
У. Одна в змісті: автори У. дають в них уявну їм 
ідеальну побудову сусп-ва... Друга ознака, яка 
органічно випливає із змісту — в формі-. У. — 
завжди статична, У. —  завжди опис, і вона не 
містить або майже не містить у собі сюжетної 
динаміки". Дж.Веллз прагне подолати статичність 
і зазначає, шо суч. У. не повинна бути мертвою 
державою, яка не змінюється. Вона повинна 
відкинути все рутинне і вилитися не в сталі, 
непохитні форми, а в певну надію на подальший 
розвиток... Наш ідеал не в побудові фортеці, а в 
побудові держави-корабля". Суттєвими рисами 
трал. У. є також жорстка регламентація поведінки 
особи, розподіл матеріальних благ, кастове 

- розшарування сусп-тва і, можливо, найголовніше
— відсутність свободи як гарантії наперед 
визначеного шастя. Як зазначає А.Петруччані, 
"загадка заг. шастя — рушійна сила зацікавлення 
до У ". Звідси випливає основна мета У. — 
продемонструвати читачеві ідеал. Інакше кажучи, 
гол. функція — нормативна, орієнтація на ідеал.

Крім того, У. притаманна крит. функція, адже 
У. будується як заперечення, відштовхування від 
певної реальності. Далі можна говорити про 
прогностичну функцію У.: її автори передбачають 
деякі риси майбутньої реальності. У. як позанаук. 
засіб передбачення зближується тут з футурологією
— наук, прогнозуванням. Слід відмітити, також 
конструктивну функцію У . , існуючи в свідомості 
людини, образи майбутнього активно впливають 
на реальний перебіг подій. Нарешті п'ята функція
— психотерапевтична (компенсаторна) — тішити 
та викликати надію, наповнювати існування 
людини нов. змістом.

Складне питання про форми літ. втілення У. 
Трал, визначення угопійний роман не досить 
коректне. Неодноразово зазначався подвійний 
характер У .: для роману вона занадто
концептуальна, для наук, прогнозу — надто 
суб'єктивна. В ранніх У. відсутні основні прикмети 
романного жанру —  індивідуалізація людських 
характерів та розробка сюжетної дії. У. минулого 
та суч. часто втілюються в діалогічну форму питань 
та відповідей, або ж носять характер екскурсії чи 
наук, трактату. Лише в XVIII ст. У. поступово 
набуває форми роману завдяки традиційній 
сюжетній моделі — робінзонаді Ціла низка 
робінзонал XVIII-XIX ст. була по суті нішо ін. як У.

5 8 4



УЯВ! И (ФАЛЬШИВ!) ДРУЗ! ПЕРЕКЛАДАЧА

Безлюдний острів ніби самою природою був 
призначений для постановки на ньому сон. 
експерименту та ідеально відповідав одній з 
найважливіших характеристик У. ізольованості 
від навколишнього світу. На островах будуються 
У. Мора, Кампанелли, Дефо ("Робінзон Крузо"), 
Свіфта ( Мандри Гуллівера), і.Шнабеля ( Острів 
Фельзенбург ), Купера ( Кратер ), Верна 
( Таємничий острів") та ін. В У. втілюється в 
найрізноманітніших літ. формах.- роман (в 
Німеччині існує спеціальний термін ДЛЯ У.: 
S iaarsrom an — державний роман), п о е м а , 
легенда (в фольклорі), видіння, дорожні нотатки, 
щоденними вставн і істор ії в неутопічних ТВ 

( Четвертий сон Віри Павлівни" в "Що робити?" 
М.Чернишевського). Слід відмітити утопійні 
елементи в соц-політ. документах (декларація, 
маніфест, статут, програма).

В Росії утопічна ідея мала місце в творчості 
О.Радіш ева, П .Чаадаева, В.Бєлінського, 
М.Огарьова. О.Герцена. М.Успенського. С.Степня- 
ка-Кравчинського, /І.Толстого, ФЛостоєвського. 
М.Лескова. М.Некрасова, М.Чернишевського, 
М.Добролюбова. Серед "чистих" утопій в рос. л-рі 

Подорож в землю Офірську" (1786 ) кн. 
М.Щербатова. *333448  рік. Рукопис Мартина 
Задеки" (1 8 3 3 ) О.Вельтмана, " 4 3 3 8  рік. 
Петербурзькі листи (налрук. 1926) В.Одосвського. 
"Аеліта" (1923) О.Толстого.

Юрій Попов

УЯВИ! (ФАЛЬШИВ!) ДРУЗ! ПЕРЕКЛА 
ДАЧА — специфічні трулноші. які постають у 
процесі перекладання через міжмов. омонімію. 
Вираз уявні друзі перекладача" запроваджено в 
переклалознавство М.Рильським. Найбільше 
міжмов. омонімів в близькоспорідненмх. зокрема 
слов ян.. мовах. Подібність лексики наштовхує на 
думку про уявну легкість перекладання з мови, якої 
перекладач фактично не знає та ше й не піддає 
свою працю самоконтролю, хоча б звіряючись зі 
словниками. Напр., рос. баба в укр. мові відповідає 
не баба, а молодиця Поль, skiep — не місце 
поховання, а крамниця, магазин; bajka — казка, 
звідси bajarz казкар (але чес. bajka — байка). 
Чес. base/i — вірш, поема, bas/itk — поет; zdpacb 
— сморід, uoneti — пахнути, иілаака — парфуми. 
Болг. майка — мати, бука — дівчина, овчарка — 
чабанка, дружина овчара (чабана). Спільне для 
пл. слов ян слово юнак значить герой, богатир, 
юпачен (прикметник) — героїчний, богатирський. 
Нехтування міжмовною омонімією призводить до 
викривлення першотв В.Левік перекладав рос. 
мовою "Хаджі Димитра" Ботсва. не знаючи болг.
МОВИ:

.Настане вечер — месяа изгрее.А ночью месяц его согреет. (?.') 
звезли обсипят свазьт небесен; Нал ним зпезяами блеснут проспорь/, 
гора зашуми, вятьр поаее — / 1рох//алой ветер ночной оаеет.
Балкан пее хаидушка песен! Гайлуикой песней утешат горы.

У поезії Ботава изгрее значить сходить. У 
четвертому рядку вилучено топонім Балкан. 
Замінивши його на гора, /Іевік вважав, шо це слово

однозначне в болг. та схілнослов. мовах (насправді 
болг. гора відповідає ліс, а гора по-болг. планина). 
Анекдотично звучить рядок з Сосюри На розі 
дзвенів трамвай'' у рос. перекладі М.Светлова: На 
розах звене/і трамвай"

Міжмов. омонімія може виникати й незалежно 
від ступеню спорідненості чи неспорідненості
мов унаслідок того, шо ін тер н ам іон ал ізм и  
набувають різного семантичного наповнення. 
Напр., англ, conductor не лише кондуктор, але й 
провідник, керівник, диригент, навіть громовідвід. 
Поль, dekada, не лише 10 днів, але й 10 років. 
Drcr/noturg у чес. і нім. мовах — зав. літ. частиною 
театру, радіо, телебачення, або літ. критик. Не 
менші труднощі спричиняє те, коли слову однієї 
мови відповідає в ін. мові низка слів вузького 
значення. Укр. тиша по-нім. в різному контексті 
має бути перекладено H arm onie, SfiO'e, 
Laudaskeit, Rube! Варіантом цієї ситуації с така, 
коли слову мови першотв. відповідають у мові 
перекладу два чи кілька слів вужчого значення. Так, 
неможливо точно передати англ, мовою назву 
драми Б .Брехта "Der gute Menscb uor Sezuan" 
("'Добра людина з Сичуані"), бо не існує слова, 
шо відповідало би семантично й стилістично нім. 
Menscb. Семантичний обсяг заповнюють man 
(чоловік), ш отап  (жінки), person — особа, 
особистість належить до ін. стид. шару. Між тим 
для драми Брехта, їло мас узагальнено 
інтелектуальний сенс, домінантною є широка 
семантика слова Menscb.

Анатолій Волков

5 8 5



ФАБЛЬО

ФАБЛЬО (франн. /abh'au, віл лат. /abula — 
байка) — жанр cep-віч. розповідної л-ри, невеликі 
вірш, гумор, або сатир, оповідання переважно на 
побутові теми з життя духівництва, лицарів, селян 
тошо.

Ф. виник у Франції в XII ст. і досяг розквіту у 
Х1П ст. Збереглося понад 150 Ф., значна частина 
їх анонімна. Серед відомих авторів Ф. — Ф. де 
Бомануар, А. л'Анделі, Рютбеф. До жанру Ф. 
можуть бути віднесені і деякі де (напр., "Де про 
Арістотеля" А. д'Анлелі), тому шо основна ознака 
Ф. — комізм ситуації, грайливість викладу подій. 
Як і у ле, у Ф. фольклор, основа, створювалися 
вони жонглерами і адресувалися найширшим 
верствам. Але якшо ле відтворюють любовно-фант. 
події, шо викликало у читачів співчуття та 
зворушливу ніжність, то Ф. розповідає про події 
буденні, іноді грубі або недоладні, зображуючи 
широко та детально життя та ідеологію городян. У 
Ф. майже завжди наявна моральна настанова, 
навіть висміювання. Автори Ф. вважають її гол. 
ознакою можливість "смішити людей", тому шо за 
словами одного з них "сміх притаманний людині". 
Але характер цього сміху дуже різний: від легкого, 
грайливого до викривального, нишівного. 
Основними коміч. персонажами Ф. були розбещені 
й жадібні попи та ченці, чванливі лицарі, 
пронозуваті купиі, безсердечні чиновники, 
дурнуваті селяни, невірні чоловіки та жінки тошо.

За сю ж етом  та ідейною спрямованістю Ф. 
близька до ф арсу. Пізніше з Ф. розвинулась 
ренесансна новела. Сюжети Ф. використовували 
Дж.Бокаччо, Ф .Рабле, Ж. де Дафонтен та ін. 
Жанр Ф. був поширений і в ін. країнах під ін. 
назвами (в Італії — ф аием н, в Німеччині — 
шяамки, в Польщі — жарти тошо).

Людмила Серлюя

ФАБУЛА (від лат. /abu/a — оповідання, байка 
<— /abuiari— розповідати), розповідь про події 
епіч.. драм, або ліро-епіч. тв. Тобто Ф. розповідає 
про події, а не зображує і не показує їх. Останнє 
реалізовується сю ж етом .

Ігор Знармч

ФАРС — вид нар. театру і л-ри, в якому 
органічно поєднувалась гостра комедійність з 
життєвою вірогідністю ситуацій, положень і 
характерів. Сюжети, як правило, приходили у 
фарси безпосередньо з життя.

Ф. як цілком самостійний і оригінальний жанр 
виник у кін. ХНІ ст. Про це свідчить Ф. "Хлопчик і 
сліпий", який став чинником літ. і театр, життя 
Франції орієнтовно між 1266 та 1282. Ін. справа 
сценічне життя Ф. Н евел. за обсягом і не 
переобтяжені сюжетно фарсові сценки у XIV-XVI 
ст. і передусім у Франції використовувались під 
час постановки містерій і мораліте, виконувалися 
у перерві між їх частинами. Cep-віч. хроніки 
свідчать, шо 1496  Ф. "Мірошник, чию душу до 
пекла потягнув чорт" виконувався воднораз з 
'Містерією про святого Мартіна" та "Мораліте про

сліпого та кульгавого". Сусідство зрозуміле-, деякі 
з містерій були громіздкими, вимагали значного часу 
для сценічного втілення. Ф., які виконувалися як 
вставні сценки, "перемикали" увагу глядача з бібл. 
на життєво вірогідне. Така функція "перемикача" з 
од. боку сприяла зниженню напруги, передусім 
емоційної, а з ін. —  виникненню дивного симбіозу 
високого і низького, божественного і земного, 
покаянного і богохульного, ідеального і навіть 
брутального. Окрім цього, включення у мораліте 
фарсових сценок було свого роду первісним 
проявом оливнення в драматургії як одного із 
законів мист-ва.

Ф. пов'язаний з викривальними тенденціями 
сміхової культури Сер-віччя, але не ідентичний з 
нею. Будучи невід'ємною частиною будь-якого 
карнавального дійства, Ф. зазнавали впливу і з боку 
одверто розкутих карнавальних алегорій, і з боку 
гр авесг ій  з їх культом гротесково-коміч. Але 
водночас Ф. далекі від кар н авалізаяи життя, від 

-сатир, зображення буденного. Драматургія Ф. — 
це драматургія, яку писало життя у його одверто 
буденних і, навіть, банальних проявах. Ф. 
найтісніше пов'язані з міською культурою Сер- 
віччя, з жанрами, які породило місто — з 
шванками і ф абльо. Відтворюючи життя таким, 
яким воно є, Ф. відбивали уподобання міського 
глядача, відтворювали його моральний світ, його 
погляд на навколишню дійсність. Представники 
всіх ін. верств населення, а передусім, дворяни та 
селяни, зображуються у Ф. зрідка. Якшо все-таки 
вони з'являю ться ("Дворянин і Ноле"), то 
зображуване видає сой. антипатії до, напр., 
дворянства. Ф. не властиві ані алегоризм, ані 
моралізаторство. Драматургія напрочуд чуттєва до 
життєвого комізму. В основі будь-якого Ф. лежить 
ситуація, шо базується на непорозумінні ("Молодий, 
який не зумів догодити своїй  дружині"). 
Непорозуміння переважно мають характер 
одверто непристойного ("Брат Гільберт"), 
брутального. Але саме такі інтонації були 
властивими для сміхової культури Сер-віччя, яка 
утверджувала всупереч усьому земну радість і велич 
земного життя. V багатьох Ф. предметом 

- комедійного зображення є подружнє життя, а жінка 
постає як носій суцільного негативу: вона 
відрізняється сварливістю, жадобою, жорстокістю 
("Дохань"), а подекуди і розпустою ("Мірошник...", 
"Два городянина та їх дружини "). Як правило, 
комізм сцен подружніх сварок або ж залицяння до 
чужої дружини є грубим, навіть примітивним, 
розрахованим на невибагливий смак просто­
людина.

О собливої уваги заслуговують Ф ., які 
виламувалися із заг. тенденції: це започатковувало 
принципово нові шляхи творення комедійного 
мист-ва в Європі. Так, у деяких йдеться про 
страждання молодої жінки, яка вийшла заміж за 
старого ("Дружини, які вирішили переплавити 
своїх чоловіків"), або ж про підступність чоловіків, 
які обдурюють свою дружину з ін. ("Жонатий 
коханець"). До таких Ф. належать і ті, в яких

5 8 6



ФАУСТ! AHA

йдеться про пройду, шо з волі обставин потрапляє 
до власної пастки ("Адвокат Пьєр Патлен"). 
Нетривіальна розробка нов. мотивів у Ф. торувала 
дорогу комедіям XVII ст., які розвивали і мотиви, і 
ситуації, і образи, започатковані у Ф. Так, мотив 
удаваного хворого, започаткований у фарсі 
'Завужена куртка" прийде в мольєрівську комедію 
'Удаваний хворий", а мотив пройди, що потрапляє 

до власної пастки, буде блискуче розроблений в 
комедії "Тартюф". Хоча Ф. і виник вірогідно ше в 
XIII ст.. розквіту він набуває за часів Відродження 
(XV — 1-а пол. XVI ст.). Він не передує, а йде поруч 
з розвитком ренесансного театру. Фарсова стихія 
притаманна худож. пошукам Марґарити 
Наваррської, К.Маро, Е.Жоделя. Не створювало 
передумови для набуття Ф. нов. рис, зменшенню 
питомої ваги брутального, непристойного, 
виникненню нов. якості комедійного. Фарсова 
традиція у поєднанні з набутками вченої ком едії 
гуманістів приведе в XVH ст. до виникнення театру 
Мольєра.

Типол. Ф. близький до італ. ком едії масок, 
нім. ф астнахш ліяей, зх-європ. інтермедії, англ 
інтерлю дії, хоча хронологічно виник значно 
раніше за иі жанри. Комедія масок оформилася 
лише у сер. XV! ст., інтермедія — у XV ст.. 
фастнахшпілі — у XIV — XVi ст. і хоча природа 
виникнення їх також відмінна (Ф. генетично 
споріднені із сміховою культурою Сер-віччя, 
фастнахшпілі розвивалися як інсненівкн шванків. 
комедія масок походить від давн-рим. культ, 
традиції), хоча не ідентичним є їх функціональне 
призначення (фарси, інтермедії, інтерлюдії 
розігрувалися між актами основної п'єси, а комедія 
масок являла собою окр. самоиінну імпровізацію 
за певним сценарієм), твор. засадами вони 
споріднені. Спорідненість виявляється в наявності 
гранично гострої комедійної ситуації, у 
використанні первнів буфонади та клоунади, у 
широкому вживанні майданного слова, у наявності 
типів-характерів, та характерів-масок, у 
відтворенні обставин-типів, які часто мають 
позачасове значення. Засади мист-ва Ф., як і ін. 
типол. близьких до нього драм, жанрів, будуть по- 
своєму осмислені не лише в драматургії К.Гоцці, 
К.Гольдоні. Ж.Б.Мольєра. але й прийдуть у мист- 
во XX ст. і заявлять про себе в драматургії
В.Маяковського, М. де Гельдерола, в драматургії 
італ. неореалізму, у театрі парадоксу. Не не 
відновлення жанру Ф., а відродження традицій, 
які в ін. культ, обстановці спровокують появу нов. 
жанрів, дифузних за природою, як напр., 
трап фарс.

Олександр Чирков

ФАСТНАХТШПІЛЬ (нім. Fbstnachtspie/, букв.
— маснична гра, від Fastnacht — масниця і Spief
— гра) — коміч. нар. вистава під час святкування 
масниці, що бере початок в XV ст., гол. ч. у 
Німеччині та Швайцарії. Як правило, Ф. писався 
нар. віршем з парним римуванням і чергуванням 
чоловічих та жіночих рим (Knitteluers) і зображував

грубо-коміч. епізоди подружніх сварок, витівок 
спритних шахраїв і пройдисвітів, судову тяганину 
тошо. /ііт. обробки Ф. являють собою перші зразки 
світської драми в нім. регіоні. Корінням Ф. сягає 
культових обрядів за участю переряджених, а 
також до коміч. епізодів літурґічних вистав Сер- 
віччя. За формою та ідейною спрямованістю Ф. 
близькі до франи. ф ар сів . Спочатку Ф. мали 
імпровізаційний характер і торкалися лише подій 
повсякденного життя, згодом їхня дія стає 
фіксованою, а тематика розширюється: із простих, 
подібних до примітивних сценок, Ф. виростають 
до, нехай і структурно нескладних, але завершених 
драм, вистав. Сюжети Ф. найчастіше 
запозичуються зі зб. ш ванків, тому Ф. називають 
іноді "інсценізованим шванком". Однак їхніми 
джерелами можуть бути також казки і легенди 
бібл та ант. перекази, хроніки і народні книги 
Найдавніший Ф., що дійшов до нас — "Гра про 
Нейдгардта" (XIV ст.) Ст. Пауля. В XV ст. до Ф. 
звертаються нюрнберзькі майстерзінгери (Ганс 
Розенплют, Ганс Фольц і особливо Ганс Сакс, у 
творчості якого даний жанр досягає апогею 
("Мандрівний школяр в раю", 1550 та ін.), —  всього 
85 Ф., яким притаманна гостра соц. сатира та етич. 
пафос міського бюргерства). Ф. використовували 
ідеологи Реформації в Швайцарії (П.Генгенбах, 
Н.Мануель) усвоїй полеміці проти кат. духівництва. 
Останнім класиком даного жанру можна вважати 
Й.Аєра (біля 1600), який переробляв шванки, 
надаючи їм драм, форми й уводячи в них елементи 
з вистав англ, комедіантів. В XVII ст. Ф. втрачає 
значення, хоча згодом до нього звертаються 
представники нім. штюрмерства (Й.В.Ґьоте) та 
романтизму (А.Шлегель). В XX ст. Ф. бере на своє 
озброєння бунтівливо настроєне молоде покоління 
літераторів (Б .Брехт), зустрічаються вони і в 
репертуарі нім. робітничих театрів.

Петро Рихло

ФАУСТЇАНА — один з наймонументальніших 
сюжетних "блоків" світ, л-ри, котрий відбиває 
архегил "мага", яким він видавався худож. уяві 
різних епох та напрямів. Термін склався завдяки 
Й .В.Ґьоте, чия трагедія "Фауст" справедливо 
вважається одним з найглибших у філос. 
відношенні тв. світ. л-ри. Проте в ній знайшли 
найбільш рельєфний вираз численні сюжети і 
мотиви, котрі виникли задовго до Гьоте. З доіст. 
часів постать мага-чаклуна, котрий прагне до 
повноти земного щастя й влади над долею, була 
предметом зацікавлення у фольклорі й л-рах світу. 
По суті, маг є центр, персонажем архаїчної 
свідомості (пор. цілі й практику йоги, шаманізму й 
т.п.). Маг є ворогом жерця (священника), який стає 
адептом Бога в релігіях авраамічного циклу. Жрець 
прагне до пізнавання таїн Всесвіту з метою 
осягнути задум Божий. Маг-теург намагається 
вирвати ці таємниці у природи й богів, аби 
ствердити власну волю. За інд. уявленнями, "боги 
дрижать", коли аскет-йог збільшує свої духов, сили. 
Якщо додати, шо оккультні уявлення

5 8 7



ФАУСТ! AHA

кристалізувалися в найдавніші часи, то початок Ф. 
сліл вбачати вже в халдейських та лавн-єгип. 
трактатах, у спробах гелліністичного синтезу на 
зразок т зв "Смарагдової скрижалі " Гермеса 
Трисмегіста.

Розповсюдження в пізньоант. світі, поряд з 
розчаруванням у ст богах, уявлень про можливості 
магічного опанування світом і стали справжнім 
грунтом для майбутньої Ф.

Сюжет про мага як володаря темних, 
демонічних сил (саме ними уявлялися поганські 
божества у христ сер.-віччі) був поширений 
впродовж сер. віків не стільки в л-рі, скільки у 
фольклорі, й нерк. письменники боролися з магією 
як з марновірством. Вони базувалися на Бібли. в 
якій основну увагу приділено не сатані й 
демомо/тогм. а побудові життя на засадах рел. 
Закону Проте в юлеохрист. свідомості з № ст. до 
н е. утвердилося уявлення про існування бісівських 
сил у сфері як природного, так і надприродного, 
якими визнано було поганських богів і т.п. 
(Езотерична /т-ра). Тому в фольклор, й 
напівфольклор. апокрифах європ. Сер-віччя тема 
чарівництва набула зловісних, богоборчих 
відтінків. Моральна нейтральність магії шезла? маг 
однозначно обирає Зло. Практика cep-віч. та 
ренесансного чаклунства, шо, поряд з 
напівприродними заняттями на зразок астрології 
чи алхімії, включала контакт з духами — аж ло 
чорних мес" чисто сатанинського спрямування. 

— свідчить про кристалізацію опозиції рел. 
свідомості та иерк. книжності. Поширення таких 
систем, як кабала, різноманітні езотеричні, єретичні 
та сатанинські секти, сприяли — на тлі поступової 
секулярмзамм культури — й розкріпаченню 
індивідуального я"; формувався літ. інтерес до 
речей донедавна одіозних та заборонених" (пор. 
тнпол. близькі образи !. Босха) Ренесанс був тут 
переломним моментом: формування позити­
вістського погляде на світ й втрата довіри до 
Церкви сполучалися часом з наївним, 
пантеїстичним вілчуттям природи, намаганням 
реабілітувати світогляд поганських часів.

На нім. духов, ґрунті, ле в найдавн. часи магія 
й прагнення домовитися". з богами й демонами 
були звичайним явищем, смак до цієї сфери ніколи 
не вшухав. Отож зрозуміло, чому саме тут, у 
контексті похмурого Пн Відродження, склався 
сюжет про доктора Фауста, шо запродав душу 
дияволові за вічну молодість та земні втіхи Постать 
Фауста має свою історію. В нар. кн. про нього, шо 
була видана Й.Шпісом (1587), відбилися риси 
певного реального прототипу вченого-гуманіста. 
Водночас використано мотиви Нов. Завіту (Симон 
Волхв) та переказів про cep-віч. та ренесансних 
вчених на зразок Альберта Вел., що їх оточувала 
атмосфера втаємничення й легенди (Агрипа 
Нетесгеймський, Вір. /Іергаймер). У виданні 1589 
посилено риси гуманізму в образі Фауста (він є 
університетським професором, шо читає лекції про 
Гомера). Подібні персонажі та постать сатани 
чимраз дужче приваблюють митців ("Маг-чаролій"

П .Кальдерона де ла Барка, Втрачений рай" 
Лж.М ільтона, обробки сюжету про Фауста 
Й.Відманом ( !5 9 8 )  та Г.Пф іпером (1674  у 
Німеччині. К.Марло у Англії (1616). Цікаво, то 
п'єса Марло повернулася до Німеччини у вигляді 
лялькової вистави, в якій збережено траг. пафос 
англійця, котрий милувався своїм одчайдушним 
героєм, Сер-віччя. Разом з тим, на нім. грунті 
вкорінився й острах перед безоднями, в які зазирає 
Фауст, засудження "титанізму" (обробка Відмана).

У Гьоте Фауст перетворюється на одне з 
найвеличніших узагальнень людського поривання 
до земного шастя й пізнання світу. Трагедія Гьоте 
писалася в бурхливі часи наростання 
революційності в європ. сусп-ві. краху сер-віч. 
стереотипів і зростання активності розкріпаченої 
особистості. Майже всі провідні нім.-мов. 
романтики написали власного Фауста" 
(Г.Мюллер, Новаліс, Г.Кляйст, К.Граббе, Я./Ієни. 
Н.Ленау, Ф.Клінгер, /І.Арнім, Г.Гайне). Та якшо 
вони варіювали досить ригористичний "титаніям" 
героя, або ж, навпаки, його "гріховність", Гьоте 
зосередився на діалектиці суб'єктивного і 
об'єктивного. Його Фауст приваблює складністю 
характеру, вмінням йти до кінця в обраному 
напрямкові — нехай це буде шлях мага-бунтівника. 
який відкинувши покору і благочестивість. 
намагається побудувати життя світу так. як йому 
заманеться. Йдучи проти природної течії часу, він 
приймає пропозицію Мефістофеля омолодитися, 
сповнюється жагою життя і живе як 
ренесансно-"наполеонічний" індивідуаліст, 
попираючи всі засади і норми. Тут Гьоте. окрім 
трал., кристалізованого в ант. і сер.-віч. л-рах 
сюжету мага, використовує сюжет одної з найбільш 
філос. кн. Біблії: кн. Нова. Мотив спокуси сатаною 
праведника, яку Бог дозволяє, аби довести сатані 
нерозривність угоди між Богом і людиною, містить 

І відбиток і вавилон. л-ри, котра була сповнена 
скептицизму та відчуття абсурдності світу, й гарячої 
полеміки юдей. автора з цим поглядом. Адже всі 
зусилля сатани виявляються врешті решт марними. 
Разом з тим, роллю сатани, як особи, шо наближена 
до Бога, автор натякає на те, т о  самі "абсурди" 
світу і те зло й несправедливість, шо в ньому 
існують, не с чимось абсолютно від Бога 
незалежним: суворий монізм Біблії не міг 

* припустити незалежної природи зла. Саме ця ідея 
покладена в основу тв. Гьоте й у нього 
омоложений Фауст, наробивши гріхів, знову-таки 
старіє і вмирає, але, з безконечного Божого 
милосердя, не потрапляє до лабет диявола Гьоте. 
разом з тим, глибоко хвилює "незалежна" від Бога 
людина, шо прагне встановити на землі лад 
квітучого й щасливого життя. Недарма 
О.Шпенглер підкреслював, шо "фаустівськійдуші" 
менш за все притаманна відповідальність " Гьоте 
вплів ло цього складного візерунка мотивів лавн. 
рел. л-ри й мотиви масонської міфології (ідея 
розенкрайиерів про "переробку природи" та заг 
спрямування масонів до перебудови життя). Разом 
з тим Гьоте ввів яскравий "готично'-най. елемент

5 8 8



ФАУСПАНА

в романт. пусі, й, одночасно, "класичний" матеріал 
античності, ціо втілює саме "розкріпачене" 
поганське начало, грунт для омолодженого 
Фауста. Деякі мотиви разюче передбачають сой. 
та духов, катаклізми Ж  ст. Ґьоте мудро бачив 
небезпеки, на котрі наражається "богоборча" 
свідомість. Скептично поставившись, кінець 
кіннем, до ідеї про можливість переробки світу, 
Гьоте, разом з тим, залишався гуманістом, який 
милується прагненням людини до "самостояння".

Варто вказати на те. шо марксизм у XIX ст., 
нарікаючи на "філістерство" Ґьоте, який мирився 
зі світом таким, як він є, акцентував саме 
"фаустіанівське" завдання перебудувати світ.

Трагедія індивідуальності, шо втратила віру в 
божественний сенс життя, полягає в тому, шо для 
неї сенсом стає саме життя, його плин. Звідси, на 
думку укр. дослідника О.Ш вида, випливає 
прагнення творити життя за власною примхою. 
На зміну людині як частці Божественного космосу 
приходить людина "хаотична", свавільна й — в 
перспективі — аморальна. Цікаво, що А.Чехов був 
впевнений: Гьоте спирався у трактуванні Фауста 
ще й на бібл. книгу Екклезіаста, сповнену сумних 
міркувань про недолю "свавільної" людини. 
Можливо також, шо в сюжеті "Фауста" відбилася 
основна колізія містичної гри в Таро, яка є певною 
мірою адекватною нім. типу "сюжету ініціації" 
(Т.Манн): простак намагається пройти всі принади 
світу, де його чекає небезпека й навіть смерть; 
проте, є можливість і виграти.

Цей момент обігруються багатьма найвизначні­
шими тв л-ри XIX ст., зокрема в річиші панівної 
тоді романної форми, суть якої, за думкою 
Г.Гегеля, показати, як "суб'єкт ламає собі роги об 
дійсність". "Фаустова душа" просліпковується у 
героїв європ. роману, вимальовується в ліриці. 
Вочевидь, шо байронізм, такий милий серцю 
Гьоте, й такий впливовий у л-рі XIX (та й XX, 
зрештою) ст., глибоко споріднений внутр. з 
"Фаустовою душею". Й не самий байронізм як 
такий. Фауст є кодовою фігурою ХІХ-ХХ ст. 
Відблиск фаустиянства виразно карбус контури 
героїв Стендаля й О. де Бальзака, Ч.Діккенса й 
Г.Флобера. О.Вайлда й Т.Манна; романтики, 
реалісти й модерністи перманентно вирішують 
питання про розумність чи безглуздість світу, про 
людську свободу та її межі, про "самотужність" 
людського я. Але вже наприкін. XIX ст. 
спостерігається певна "заспокоєність" зх. 
європейця, духов, жага якого задовільняється 
створенням цивілізованого сусп-ва й 
розгалуженою практичною та прагматичною 
діяльністю. Недарма Зх. Європа, переживши в XIX 
ст. смугу сои.-духов, струсів, вимагала устами 
Т.Карлейля: закрий свого Байрона, відкрий свого 
Ґьоте! Наслідувачі клас, традиції, як Т.Манн, не 
без співчуття акцентували мотиви приреченості 
байронічного героя власним індивідуалізмом 
("Доктор Фаустус", "Чарівна гора"). Але в XX ст. 
мотиви Ф. набувають нов. актуальності в зв'язку з 
тріумфами та катастрофами, причиною яких стала

розвинена наука, шо розкрила людині таємниці вел. 
космосу й мікросвіту, але подарувала також 
знищену природу, атомну бомбу й Чорнобиль. 
Проте певна вичерпаність Ф. на зх.-європ. ґрунті 
проявляється й у тому, шо серйозна л-ра практично 
перестає розробляти цей сюжет, але в сфері 
п арадітератури (м асова л ітер атур а, жахи 
вульгарний різновид фантастики, естрада тощо), 
образ мага, шо тривожить темні сили Всесвіту, 
розквів тисячами варіантів, настільки ж 
багатобарвних, скільки духовно ницих (окрема 
тема — "декаденський Фауст", напр., образи 
творчості Ф.Нішпе). Шпенглер підсумував все це 
як "волю, шо сповнена страхом перед власною 
свободою".

Зате у Сх. Європі "фаустівська душа" в ореолі 
байронічного демонізму з'являється у ХІХ-ХХ ст. 
як одкровення. Найсильніше враження справляє 
тут омолоджений Ф ауст, котрий прагне 
перебудувати світ. Особливо цікавий "рос. Фауст" 
Щоправда, в інтерпретації молодшого сучасника 
Ґьоте, О.Пушкіна, було спочатку не тільки 
збережено, а й поглиблено пафос розчарування: 
тип Фауста в очах Пушкіна страждає під тягарем 
"волі", яка весь час переростає в "сваволю" 
("Сцени з "Фауста"). Але у рос. Фауста був і 
власний "оптимістичний" грунт — від нар. 
чорнокнижжя до пієтету перед такими фігурами, 
як чужоземні, незбагненні Я .Брю с або гр. 
Каліостро. Рос. особистість мріяла про абсолютну 
свободу, владу над законами природи та історії, 
часом і простором. У поляків був свій ренесансний 
Фауст — "Пан Тварловський": Росія його прагнула 
століттями. Пригніченість особистості та млявий, 
розтягнений майже на півтисячоліття характер 
проявів рос. ренесансної свідомості спричинилися 
до формування нігілізму, тотального бунту 
"емансипованого" я і проти сусп. установ, проти 
культ, традицій, і проти Космосу як Богом 
встановленого порядку. Це визначалося реальним 
закріпаченням сусп-ва й особи, паралізованістю 
волі до життя й тяжінням до духов, химер. Луже 
характерні для Росії месіаністичні надії на особливу 
ролю в світі, які своєрідно сполучалися з 
споконвічною пригніченістю "я" особистості, 
виливалися в богоборство, "б ісо вство ' (за 
"термінологією" Ф .Лостоєвського); побудова 
"ідеального сусп-ва", шо набувала різноманітних 
контурів (від "Третього Риму" до "комуністичного 
майбутнього"), будила "фаустівськудушу", від часів 
Івана Грозного, здавалося б, приборкану навіки. 
Важливо відзначити, що саме образ 
Демона-богоборця, викарбуваний М.Лєрмонто­
вим, став константою рос. худож. пошуку ХІХ-ХХ 
ст. На відміну від Пушкіна, котрий глибоко 
сприйняв висновки Ґьоте, Лєрмонтов фіксує увагу 
на "привабливості" та "енергійності" Зла. Тут 
більше впливу Байрона з його ' Каїном" або 
"Манфредом", ніж Біблії та Ґьоте. Лемонічність 
стає рисою багатьох, не лише романт. героїв рос. 
л-ри XX ст. Разом з тим. виразно відчувається, шо 
думки Ґьоте часом засвоєно доволі поверхово;

5 8 9



ФАЦЕШЯ, ФАЦЕПЯ

хоча характерно, шо саме у слов'янофілів висунуто 
ідею створення "Російського Ф ауста" 
(В.Олоєвський). але й західники, ту ідею крити­
куючи, виступали з тих само, власне, позицій. 
Досить згадати вимоги написати "свого Фауста" у 
М.Добролюбова, або Фауста, який бореться за 
долю, у М .Черниш евського. На практиці у 
західників все звелося до трактовки "Фауста" Гьоте 
як стимулятора демонічного кохання ({.Тургенев, 
М .Лохвииька). Проте тема мала розвиток: 
наприкінці століття В .Брюсов у "Вогненому ангелі" 
акцентував саме агностицизм, вводячи до сюжету 
Фауста та Мефістофеля, які лише поглиблюють 
атмосф еру таємничості в очах "простака" 
Рупрехта. котрий прагне зрозуміти, чи є сенс в 
трансцендетних уявленнях. З позицій простої 
людини трактував "дари Мефістофеля" О.Купрін: 
в йото "Зірці Соломона" звичайна людина, 
отримавши дар чудотворіння віл "М.І.Тоффеля", 
не витримує тягаря ролі "мага" й просить 
врешті-решт все повернути як було.

Було й продовження лінії Добролюбова й 
Чернишевського. В.Ленін теж вимагав "нов. 
Фауста". Реалізував цю вимогу А.Луначарський у 
драмі "Фауст та місто": тут Фаустові, мовляв, 
влалося-таки побудувати щасливе сусп-во. Цікаво, 
що й учорашні декаденти перенесли своє 
абстрактне захоплення людиною, свій 
людиноцентризм на уславлення революції (Брюсов 
та ін.). Це збігалося з богоборством та уславленням 
людини, котрі став проповідувати в ті роки 
М.Горький. Тут розгорнулася, по суті, ренесансна 
ситуація, яка реалізувалася у відкиданні л-рою 
трал. рос. "канону" — опори на христ. проповідь 
(згадаймо нападки Горького на П.Толстого та 
Д остоєвського). Варто також нагадати, шо 
паралельно в сусп-ві зростали зневіра і скепсис, 
розчарування в трад. христ. цінностях, реставрація 
архаїчного мислення й поширення неопоганства. 
Це було ґрунтом для експансії фаустиянства: 
"Фаустова душа" все виразніше прагнула оволодіти 
світом й "перебудувати" його. Достатньо було 
піднести смолоскип марксизму, аби почалося 
тотальне нишення, яке нагадувало руйнації 
омолодженого Фауста — аж до явиш типу 

розкуркулення" Філемона й Бавкіди, й 
перетворення водної поверхні на суходіл. 
"Щасливе місто" Дуначарського заходилися-таки 
будувати, але після здійснення цього величезного 
й страдницького експерименту нов. інтерпретатору 
ф аустиянства М .Булгакову в "Майстрі та 
Маргариті" довелося виголосити вже саме Зло 
носієм справедливості. Воланд виконує функції 
Бога, й натяки Біблії розвинуто в дусі старовинних 
єресей про єдність, тотожність або рівноправність 
Добра й Зла. Це свідчить про значні зміщення в 
ментальності сусп-ва, траг. розчарування в бібл. 
картині світу. Демонізм стає не просто естет, 
привабливим: з ним пов'язується надія на 
вирішення екзистенціальних питань. Цей аспект 
"фаустівської теми" набув рис фуріозності у 
пропагандистській л-рі тоталітарних сусп-в з її

вульгарним вихвалянням героя-богоборця, 
"володаря своєї долі". Певний імпульс додала 
ситуація "наука й сусп-во", про напруженість якої 
в XX ст. вже згадувалося. Ці мотиви мусувалися в 
дусі комуністичної ідеології (ГСельвінський) і не 
лише в СССР, а й, напр., у л-рі НДР. К.Вольф, 
Д.Нолль, М.Шульп). Фаустові надавалося різних 
рис —  чи то олинака-генія, чи то патріота, шо 
прагне служити своїй землі. Проте були й спроби 
глибшої інтерпретації (так, у драмі С.Альошина 
"Мефістофель" поставлено проблему "олюднення" 
Мефістофеля).

В укр. л-рі сюжет Фауста мав свої фольклор, 
корені (уявлення про "характерників", розвинені, 
зокрема, у М.Гоголя). Але безпосередньо даний 
традиційний сю ж ет має розвиток лише у XX ст. 
Та вел. відстань лежить між романом В.Винниченка 
"Записки кирпатого М ефістофеля", в якому 
подано тип розчарованого революціонера, і 
пориваннями доби, котра вважала, шо підкорити 
небо можна, й то якнайшвидше. Хіба один 
М.Хвильовий уважав, шо "фаустівська душа" не 
старіє лише в Зх. Європі. Натомість. П.Тичина, так 
само, як І.Кочерга або О.Девала зводили цю луш̂  
до "смішків та побрехеньок", до прагнення 
створити "людину без серця". Своєрідно розвинуто 
певні мотиви Ф. у таких фантастів, як В.Владко, 
О.Бердник та ін. Науково осмислене явише Ф. 
О.Біленьким, О.Ш видом, К.Ф роловою,
А.Волковим, С.Абрамовичем та ін.

Семен Абрамович

ФАЦЕЦШ, ФАЦЕТІЯ — (від лат /acefiae — 
жарт, дотеп) — один з нараиійних жанрів 
ренесансної л-ри, подібний до анекдота коротке 
коміч. оповідання часто фривольного змісту з 
дотепним висловом у кінці і з більш-менш 
визначеною сатирико-дидактичною тенденцією. 
Цілі цикли Ф. спиралися на ант. та пізніші мотиви. 
Назву жанру започаткував у XV ст. італ. гуманіст 
Поджо Браччоліні зб. "Вільні фаиеиії". Ф. 
спочатку поширювалися лат., а потім і нац. мовами 
(Г.Бебель "Ф аи еи ії", Еразм з Роттердаму, 
Н.Фрішлін та ін.). Такі гумор, оповідання були 
популярні в Польщі за сер. віків. Розробляли цю 
форму Б.П апроцький, Д.Гурніиький та ін 
Переклади з анонімної зб. "Польські Ф ." (1570) 
прийшли в Україну та Росію, звалися вони 
"факеціями" або "жартами". Ці оповідання були 
короткими, дотепними, іноді нескромними і 
грубувато-натуралістичними. Відомими з Ф. 
мотивами живилася значною мірою нова новела.

Див Анекдот
Людмила Серддж

ФЕЄРЇЯ (від фр. /eerie, від /ее — фея, 
чарівниця).

1. Жанр театр, чи циркових вистав. Ф. 
основані на фант, чи казк. сюжеті, ефектних 

перетвореннях", на застосуванні різноманітних 
постановочних еф ектів, сценічних трюків, 
досягнень театр, машинерії, світлового та

590



ФЕЙЛЕТОН

звукового супроводження. Основне призначення 
феєрії, за влучним зауваженням П. де Корнеля, є 
"задоволення зору блиском та різноманітністю 
вистави, а не намагання зачепити розум силою 
міркувань чи серце витонченістю почуттів".

Ф. з'явилася в Італії у XV!! ст. і була властива 
як оперно-балетним виставам, так і виставам 
драматургії багатьох країн Європи, особливо 
Англії та Франції. З XIX ст. Ф. поширюється в Росії 
та Україні завдяки репертуарові балаганів (Лемана, 
А.Алексєєва-Яковлева тошо).

2. Жанр драм., лір. чи епіч. тв. з фант, 
сюжетом, у якому діють казк. істоти та відбуваються 
незвичайні події.

В літ. практиці, поряд з трал. Ф., основним 
сенсом якої є забава читача і глядача ("Андромеда", 
Золоте руно", деякі сцени в "Психеї" П.Корнеля), 

у XX ст. з'являється нов. напрямок у використанні 
поетики Ф. До неї звертаються з метою 
перетворення дійсності у тв., для створення 
певного антуражу, на тлі якого розгортаються ті 
чи ін. автор, думки, відбуваються досить значуші 
події ( Лісова пісня" Лесі Українки, "Марко в 
пеклі " і.Кочерги. "Дзвінкоблакитне" П.Тичини, 
Червоні вітрила" О.Гріна).

Андрій Б/тмзнюк

ФЕЙЛЕТОН (франц. /е і Не ton від /еіНе — 
лист, листок, аркуш) — один з літ.-публіцистичних 
жанрів (поряд з нарисом, памфлетом тошо). В 
різних європ. країнах значеннєве наповнення 
слова Ф. варіюється.

Зародження Ф. відносять до 28 січня 1800, 
відколи в паризькій газ. "Журналь де леба" почали 
з являтися додаткові аркуші переважно 
розважального змісту. Саме слово Ф. як 
позначення відокремленої частини газети, шо вона 
призначена для театр, рецензії, було вжито 
22 .06 .1800  у "Журналь де леба" Жофруа. Згодом 
такий додаток було включено в газету й виділено 
друкарською лінією. Така нижня частина газетного 
аркуша дістала назву Ф. Під цією рубрикою 
друкувалися оголошення, вілгуки-рецензії на 
театр., муз,, літ. новини, повідомлення про моди, 
ін. неполіт. і неофіційні матеріали. Клас, форми 
жанру Ф. були розроблені в сер. XIX ст., найбільше 
до цього спричинився франц. письменник Анрі 
Рошфор. Ф. наближається воднораз до рівня 
худож. л-ри й політ, публіцистики. Він викриває, 
розважає, відволікає. Навіть передова стаття політ, 
франц. газети має характер Ф. — короткого, 
образного, який сполучає ліризм і лайку. 
Майстрами франц. Ф. XIX ст. були Т.Ґотьє, 
Ш.О.Сент-Бьов та ін.

Подібним чином розуміють Ф. у Німеччині. Ф. 
— частини газетних полос, шо присвячені культурі 
та мист-ву в Крит, загальноприступному 
висвітленні. Стиль Ф. повинен бути дотепним, 
жартівливо-розмовним. Нім. традиція орієнтує Ф. 
передовсім на культуру та мист-во, хоча визнає 
можливими Ф. на ін., зокрема політ, та наук- 
популярну тематику. У Німеччині тв. фейлетонного

типу з'являються вже в сер. XVIII ст. (Г.Е./Іессінг 
"Найповніші розвідки на царині жарту" як додаток 
до "Фоссіме иайтунг" 1751-56). Але перший Ф. у 
суч. розумінні оприлюднив А./Іевальд 1835 в газ, 
"Нюрнбергер кореспондент". У подальшому в 
Німеччині Ф. писали /1.Бьорне, Г .Гайне, 
Л.Обертен, А.Польгар, Е.Фрідель, Г.Бар, П.Бамм, 
К.Тухольський.

Австр. Ф. здебільшого вважають легковажним 
(Норден, Ганслік, Ф.Зальтек, Ф.Кюрнбергер, 
Штайдель). Винятком є Е Кіш — австро-чес. нім- 
мов. автор 2-ої пол. XX ст. — майстер політ.Ф.

У Румунії, де перший Ф. з'явився 1839 в газ. 
"Албіна романяска ("Румунська бджола") і де 
паралельно вживається "автохтонізований' термін 
foita (аркуш), під Ф. розуміють короткий літ - 
публіиистичний матеріал, шо стосується 
злободенних справ мист-ва. Розквіт рум. Ф. 
припадає на 2-гу пол. XIX ст., коли діяли популярні 
фейлетоністи К .Л .А річеску, Р .Н .Грандя, 
І.М.Бужоряну, Г.Баронзі.

Поль, літ-знавство визначає Ф. як "короткий 
белетристичний або наук.-популярний тв.. 
призначений переважно для періодичних видань, 
часто не позбавлений сатир, забарвлення' 
Специфічно поль. різновидом Ф. була т. зв 
щ отижнева хроніка

Першими Ф. у сх-слов'ян. л-рах стали тв. літ- 
крит. спрямування, шо з'явилися в 30-х рр. XIX ст. 
за підписом Феофілакта Косичкіна (О.Пушкіна). Як 
самостійний худож.-публіцистичний жанр Ф. чітко 
визначився у 40-50-х рр. XIX ст. і розвитку набув у 
60-70-х рр. XIX ст. Лише з 90-х рр. Ф. став жанром 
переважно сатир, з широким використанням іронії, 
сарказму, гіперболи, різнобічної асоціативності. У 
кін. XIX ст. намітилася тенденція на розвиток окр. 
жанр, різновидів ("маленький фейлетон", вірш, або 
поет, фейлетон). Видатними майстрами жанру 
стали М.Лейкін, О.Суворій, О.Амфітеатров,
В.Яорош евич, В .Воровський, М .Зощенко, 
М.Булгаков, В .Катаев, Ильф, Є.Петров та ін ). 
Помітним явишем став "маленький фейлетон" 
(М.Ґарін, Л.Рейснер), який активізувався у період 
революції та громадянської війни.

У білор. л-рі біля джерел жанру був 
М.Богданович ("Вероніка"). Активно працювали 
Я.Колас ("Змагання з пияцтвом" та ін.), Я.Купала. 
К.Крапива, Я.Бриль та ін.

Історія укр. Ф. починається з 1890-х рр. і 
пов'язана з іменами І.Франка ("Історія однієї 
конфіскати"), О.Маковея ("Як Шевченко шукав 
роботи"). Особливо багато для розвитку жанру у 
дореволюційний час зробив В.Самійленко, тв. 
якого "видавалися ... тоді, видаються і тепер 
зразком того жанру" (М.Рильський). У 
пореволюційний час жанр збагатили і худож., і 
тематично Остап Вишня, Василь Чечвянський. 
Кость Котко (М.Любченко), Юрій Вухналь.
0 .  Ковінька, Ф.Маківчук та ін. На Зх. Україні —
1. Керницький, Федь Триндик.

Нині Ф. називають невел. худож .- 
публіцистичний тв. в основному сатир, "характеру.

5 9 1



ФЕНТЕЗІ

Для Ф. характерна строго фактична основа при 
обов'язковій наявності яскраво вираженого автор, 
підтексту: конкретна тема пов'язується за законами 
асоціації з темою ширшою, загальнішою. Крім 
нього, у Ф. обов'язково сатир, загострена думка" 
(М. Гончарук).

існує ряд класифікацій різновидів жанру: 
документальний, з невказаною адресою". — 
узагальнюючі, проблемні або оглядові; "проти 
явиша" і "проти особи стості"; худож. і 
документальні; сатир, й т. зв. позитивні та ін.

Ф. має широкий тематичний діапазон — від 
політ, до соц.-побутового — і як надзвичайно 
мобільний жанр активно втручається в життя і 
реагує на будь-які явиша чи типи, шо вони 
заслуговують або й вимагають сатир, осміяння.

Олександр Волковмиський, 
Анатолій Волков

Ф ЕН ТЕЗІ ( англ, fantasy - ідея, щось 
придумане) - літ. жанр деміургійного дискурсу. 
Термін "Ф ." виник у 20-30-х роках у англомовній 
літ-pi як опозиція до терміну "наукова фантастика" 
(science fiction). "Ф. відрізняє від наук, фантастики 
майже повна відсутність прогнозійності." 
(Т.Степновська). Для Ф. притаманна також 
особлива "міфо-філос. розмірність" (Дж.Толкієн), 
шо, зокрема, передбачає трад. для міфогенної 
свідомості спосіб мислення істо. часу як процесу 
занепаду, від 'Золотої доби" до тотальної 
техногенної деградації моральних і фізіологічних 
засад людського буття. Т. ч., Ф. як реставраційна 
(деконструктивна)текстовапрактика, і приналежне 
до неоязичницьких та традиціоналістських 
реставраційних проектів. А .Н евядовський 
виокремлює три основні види Ф.: 1) героїчне 
(heroik /antasy). 2) фентезі мрії та чародійства 
(Sujord and Sorcery) та 3) наук. Ф. (science /an- 
fasyj. До цього переліку варто додати: 4) філос. 
Ф. і 5) політ, фентезі (з елементами ухронії - 
гіпотетичними лініями іст. послідовності, 
відмінними від заг-прийнятих, конвенційних іст. 
міф ів). Ж анр Ф. керований законами 
налнаративної деміургії і вибудовує "внутр. 
енциклопедію" парареальності з більш чи менш 
адаптованих ф рагм ен тів міфів народів світу. 
Специфічна "розширеність" худож. умовності 
відрізняє Ф. як від канону "реаліст." так і від 
традицій наук-фант. л-ри. Фентезійний формат 
передбачає творення "внутр. енциклопедії" світу, 
шо конструюється худож. засобами, як гештальт- 
макет (з вічним поверненням" культ, зусиль у 
сюжетній настанові) в якості відліку деміургії. 
Майже обов'язковим и є: а) фатум (іноді
оприявлений як окультна рівновага Всесвіту, за 
порушення якої настає невідворотня кара), б) 
жорстка наскрізна дихотомія "добро-зло", в) 
дефініційована шеФ.Ніцше "amor/ati" героїчного 
чину - посмішка долі", матеріалізована нагорода 
від виших сил за налзусилля. Особливе місце займає 
поняття дива" (magic) як фундаментального 
елементу зв'язку звичайного і трансцендентного.

Саме конвенція апріорного позагностичного 
неантропного буття дива надає деміургійній 
онтології специфічну екстраполятивну розмірність, 
здатність обслуговувати надзвичайно строкаті та 
еклектичні світоглядно-наративні конструкції, 
дистанціюватись від причинно-наслідкового 
способу мислення як репресанта особистої волі. 
Остання філос. сгратегема актуалізована у світ, л- 
рі 8 0 -9 0  років ст. доктриною трансцен­
дентного бачення, як умови справжньої свободи" 
Карлоса Кастанеди, автора багатотомної епопеї 
в жанрі філос. Ф. На відміну від наук, фантастики, 
Ф. має претензію "накинення" свого наративу на 
т.зв. "реальність" і зміщення формату умовності у 
комунікативній зв'язці автор-читач. Засобом такої 
ремісії виступає віртуальна присутність (гипертекст), 
модельована для читача-реципієнта комп'ютером. 
Гіпертекстовий статус Ф. та можливості жанрово- 
естет. трансформацій фентезійного наративу в 
:'нгернет-лггера7ур; малодосліджені, але аналітики 
схильні до позитивної відповіді щодо перспектив 
жанру Ф. у мережевому літ.-худож. корпусі. Не 
пов'язано з онтологічною кризою наук, 
світобачення і швидким розвитком "л-ри простого 
споживання", розрахованої на моделювання 
"зручних" парареальностей для свідомості 
пересічного, сформованого стандартами суч. мас- 
медіа споживача.

Лив Масова література.
Володимир бшкілев

ФЕСЦЕННІНИ (від лат. uersus Fescenntni — 
за назвою етруського міста Фесценнія) — в 
давньорим. нар. л-рі жартівливо-глузливі пісні 
пустотливо-бешкетливого характеру з грубуватими 
сексуальними вигуками і закликами (ритуальне 
лихослів'я) без твердої метр, будови, найчастіше у 
формі лайливого діалогу Виконувалися під час 
різних календарних свят (жнива, збір винограду) 
або з нагоди родинних торжеств (уродини, весілля) 
і містили в собі зачатки мімічних ігор. V 
сакральному значенні Ф. повинні були відвертати 
злих демонів, перешкоджати їм чинити шкоду 
людям, худобі, ін. домашній живності. Висміюючи 
в основному людські недоліки, зачіпали інколи й 
серйозні соц. проблеми, тому викликали 
невдоволення й спроби заборонити їх з боку 
родової знаті. Ф . нерідко використовували 
прийоми інвективи і своєю сатир, спрямованістю 
поклали початок самобутній рим. комедії. 
Традицію Ф .. яка полягала у відвертому 
збиткуванні над певною особою, сусп. явишем 
продовжували у своїх літ. тв. рим. поети Катулл. 
Вергілій, Гораиій, Овідій, Клавліан. Марціал та ін. 
Згодом у л-рі Сер-віччя Ф. стали називати весільні 
пісні. Типол. схожі форми глузливого фольклору 
у слов'ян — обрядові пісні на дівич-вечір, еротично 
забарвлена весільна лірика тошо.

Петро Рихло

ФІГУРИ (лат. — /igura — образ, вигляд) — 
інтонаційно-синтаксичні конструкції, шо засновані

5 9 2



ФІЛОЛОГІЧНИЙ НАРИС

на порушенні правил унормованої мови заллн 
надання текстові більшої виразності та емоційності, 
створення ефекту незвичності, піднесеності, 
озлобленості чи ясності. Цей ефект досягається 
саме тим, що такі порушення руйнують автоматизм 
сприйняття тексту.

У поет, тексті Ф ., крім того, виконують 
структурно-архітектонічну та римотвірну функції.

Вчення про Ф. було ґрунтовно розроблено 
ант. авторами (Арістотель, UiuepoH, Квінтіліан. 
александрійські риторики). З погляду риторики, 
граматики та поетики Ф. розглядалися як необхідні 
складники ораторського мист-ва та поезії, але 
невластиві поточній буденній мові. В усіх 
підручниках і трактатах з риторики та поетики 
наводилися запозичені в зразкових авторів 
приклади Ф. як обов'язкові для наслідування. 
Призводило ие до парадоксального явиша: Ф. 
втрачали свою засалничу ознаку незвичності, 
перетворюючись на штампи.

Систематизовано і скласифіковано Ф. рим. 
автором Квінтіліаном, який визначив чотири засади 
створення Ф .: 1) per а^іесґіолелі (додання 
складника), тобто різні види повторень: анафора, 
антиклімакс. багатосполучниковість, епістрофа, 
епіфора, клімакс, симплока; 2) per defracNonem 
(відкидання складника): безсполучниковість, еліпс, 
зевгма; 3) per transmutafiomem (переставлення): 
інверсія, хіазм тощо); 4) per immutationem (заміна 
одного складника ін.) — ие тропи, які з погляду 
суч. поетики не належать до Ф. Окр. групу 
складають риторичні Ф .: ритор, заперечення, 
ритор, запитання, ритор, звертання, ритор, 
ствердження, ритор, оклик (вигук).

Унаслідок скрупульозних класифікацій 
виділено біля ста різних Ф.; часом їх розмежування 
є неточним, умовним, навіть непотрібним. 
Практично число Ф. дорівнює приблизно сорока. 
У пізніші часи теоретики (французи абат Ш.Батте, 
Ж.Ф. де Па Гарп; німці Гайнце. Бен) пропонували 
засновані на ін. засадах класифікації. Ні 
класифікації є заскладними та переважно 
заснованими на другорядних ознаках.

Очевидна однобічність ант. розуміння Ф. як 
притаманних винятково виробленій професійній 
та поет. мові. З од. боку, Ф. дуже часто вживаються 
у фольклорі, більшою мірою в пісенних жанрах, 
але зустрічаються й у нар. прозі (казки). З ін.. — в 
щоденній мові, напр., коли мовець схвильований і 
висловлюється в піднесеному тоні. Франи. 
теоретики твердять, що "на базарі протягом дня 
створюється більше Ф., ніж у академії за рік". З 
цього приводу часто-густо наводять монолог, який 
франц. письменник 2-о ї пол. XVNI ст. 
Ж.Ф.Мармонтель, імітуючи мову селянина, шо 
свариться з жінкою, склав суцільно з Ф.: "Коли я 
кажу так, вона каже ні; вранці й увечері, вночі й 
удень (антитеза) вона тільки знає, шо лається. 
Ніколи, ніколи (повторення) нема з нею спокою. 
Скажи, нещасна (ритор, звертання), чим я тобі 
провинив (ритор, запитання)? О небо, що за дурість 
було одружуватися з нею (ритор, оклик)! Краще

мені було б втопитися (побажання)... О, вона 
заводить — я винуватий, як бачите (іронія)... Всім 
відомо, шо я поганий, шо я харцизяка, що я 
збиткуюся над тобою, шо я вбивця (клімакс)

Анатолій Волков

Ф іГЛИК (від нім. Figei — витівка, пустоші, 
жарти) — жанр давн. подь. поезії, різновид вірш, 
анекдоту, споріднений з фаметіямм, фабльо, 
шваяками, шо широко побутували в зх-європ. 
л-рах. Ж анр Ф . виникає водночас із 
становленням подь. книжної поезії. Майстрами 
Ф. були Бернат з Любліна (1465-1529), а надто 
М.Рей (1500-69), який у зб. "Роьиіедсі przypadfe, 
azyJi Apophfegmafa" (1562), переробив сюжети 
фаиетій Пж. П. Браччодіні (1 3 8 0 -1 4 5 9 ) та Г. 
Бебеля (1 4 7 2 -1 5 1 8 ), наблизивши їх до поль. 
лійсності. Частину Ф. Рея створено на суто поль. 
матеріалі. За формою Ф . Берната — 
лванадцятивірш, Рея —  восьмивірш, у обох 
випадках — парне римування. Слово Ф. було 
вперше вжито після смерті Рея як назва другого 
видання зб. його вірш, анекдотів (1 5 7 0 ). V 
подальшому Ф. видозмінюється на фрашку Ф. є 
прикладом виникнення на основі міжнац. літ. 
взаємин — переробки та запозичення — нац 
своєрідного жанру.

В укр. літ. типол. спорідненим з Ф. жанром є 
співомовка, яка близька до Ф. гумор, змістом, 
орієнтацією на нар.-фольклор, джерела, ба й навіть 
сюжетно ("Баба, шо піл час молитви ревла" Рея та 
"Жалібний дяк" С.Руданського).

Анатолій Волков

ФІЗІОЛОГІЧНИЙ НАРИС або фізіологія 
— жанр, різновид нарису, шо отримав свою назву 
від популярної свого часу кн. Брійя-Саварена 
"Фізіологія смаку" (1826) і досяг розквіту у 40-і рр. 
XJX ст. знову ж таки у Франції та Росії (численні 
Ф.н. О. де Бальзака, некрасовський альманах 
"Фізіологія Петербурга" та ін.). Надзвичайний 
інтерес до Ф.н. (сотні книг, не кажучи вже про 
безмежну кількість публікацій у періодиці) 
пояснювався однонаправленою лією кількох 
чинників: по-перше, стрімка "капіталізація" 
спричинилася до появи нов. соп. верств та 
професійних груп населення, життя яких вимагало 
хулож. та наук, дослідження; по-друге, у зв'язку з 
успіхами природничих наук виникло бажання і 
людське сусп-во прокласифікувати подібно до 
тваринного та рослинного світу; по-третє, в 
боротьбі реалізму з романтизмом Ф.н. став 
свого роду лабораторією для виведення нов. 
способу худож. узагальнення — сой. типізації. Не 
випадково у міру того, як розвіювалися 
позитивістські ілюзії та ускладнювалася поетика 
реалізму, Ф.н. відходить на задній план і поступово 
зникає.

V XX ст. Ф.н. дедалі більше поступається місцем 
таким синтетичим видам як радіо-, кіно- та 
теленарис.

Олександр Бойченко

5 9 3



ФІЛОСОФСЬКА /ПРИКА

Ф ІЛОСОФ СЬКА ЛІРИКА — жанр 
тематичний різновид лір. поезії, зміст якого 
становлять більш чи менш кардинальні буттєві 
проблеми, лір. виражене самоусвідомлення 
людини як суб'єкту дії універсальних законів буття. 
Ф .л . має ряд структурних особливостей: 
своєрідність суб'єктної організації (об'єктивація 
суб'єктивного), специфічне укрупнення думки, 
тяжіння худож. часу і худож. простору до 
максимального розширення.

У процесі іст. розвитку Ф.л. втратила зв'язок 
із дидактичною поезією, яким вона позначена в 
ант. часи (Гесіод, Ксенофан, Парменід, Емпедокл, 
Лукреиій), перевагу здобули параболічність і 
притчевість висловлювання. Ґенеза й ранній 
розвиток філос. поезії у світ, л-рі ще недостатньо 
досліджені ("Веди", давня япон. і кит. поезія, сер- 
віч. лат. л-ра Італії, нім. поезія часів Тридцятилітньої 
війни тошо), проте очевидно, що в різних л-рах і в 
різні епохи поезія в певній частині неодмінно 
виявляє це тяжіння до ф ілософ ії як стихії 
генетично близької й, водночас, іншоприродньої. 
Стосунки ці не є підрядними, ані навіть сурядними: 
на відміну від системності й кониептуальності наук, 
філософії, Ф.л. втілює у різноманітних стійких 
жанр формах (гнома, елегія, ек/тога, епггафія, 
сонет) або ж поза ними поетично переживане 
світопізнання, лір. наснажену думку про людину в 
її родовій суті. Слід також мати на увазі, шо 
зазначені жанр, дефініції, шо були сформовані в 
річищі ант.-класицистичної думки, часто здатні й 
обмежувати вільний плин лір. почуття; в наш час 
спостерігаються спроби звести все багатство лір. 
самовиразу, напр.. до "оди" й елегії" та ін., на 
шо варто вважати при аналізі Ф.л., яка за основним 
пафосом переваж но є "одичною", лірикою 
схвалення світу (шо не виключає проте й 
можливості "елегічноі*" рефлексії).

Характерний для Ф.л. онтологічний конфлікт 
— дуалізм думки й чуття — є водночас постійним 
стимулом її розвитку й оновлення. Культ.-філос. 
атмосфера доби має вплив на Ф.л., проте відмінність 
поет, розумування — у вічній неостаточності, 
неаксіоматичному характері здобутих або лише 
пошукуваних істин, суто особистісному їхньому 
наповненні, ситуативних можливостях 
індивідуально-поет. гіпотези буття. Невід'ємні риси 
Ф.л. — неповторно-особистий шлях думки про 
універсум, сенс і цілі буття, неперехідні цінності в 
ньому, сама динаміка духов, життя поета.

У XIX та XX ст. спостерігається нова активізація 
Ф.л.. здебільшого у межах ДВОХ СТИЛЬОВИХ течій: 
одна тяжіє до неприхованої складності змісту й 
вираження, підкреслено непобутової лексики, 
складних композиції та хронотопу (Новаліс, 
Ф .Тютчев, В.Вітмен. В.Соловйов, Р.-М.Рільке, 
Т.С.Еліот, ранній П.Тичина, Б.І.Ангонич, Д.Целан), 
друга орієнтована на підкреслену простоту як 
редуковану складність, на прозору манеру 
висловлення (Й .В .Гьоте, Є Баратинський. 
М .Заболоиький, В.Свідзинський. Д .П ерво- 
майський. М.Зеров. В.Мисик.пізн. М.Бажан).

За всієї універсальності Ф.л. відбиває також і 
фундаментальні риси най. світобачення. Напр., для 
укр. Ф .л . характерний дещо підвищений 
"емоціоналізм", "колоцентричність", (шо є й 
особливістю най. філософії), — хоча водночас є й 
лінія раціонально-логістичної (Зеров, !.Муратов, 
Первомайський).

Елеонора Соловей Гончарнк

СИНСЬКА (ГПВШЧНА) ШКОЛА в
фольклористці або ґеоґр аф о -іст . метод, 
засновниками якого були фін. письменник, 
філолог, професор Гельсінгфорзького ун-ту Юліус 
Крон (1835-88) і особливо його син, проф. ун-ту в 
Гельсінкі Карл (Коарле) Крон (1853-1933), який 
займався ф ром та лоржвня/тьною фолькло­
ристикою. В більшості праць фольклористів Ф.ш. 
є різновидом теорії міграціонізму (мандрівних 
сюжетів). Головна увага істориків фольклористики 
трад. зосереджувалася не стільки на теор. 
засновках Ф.ш., скільки на конструктивності її 
основного методу (іст.-географ ічного та 
картографічного), шо застосовується, зокрема, при 

. вивченні фольклору з погляду розповсюдження 
сюжетів і мотивів (в часі і просторі). Однак коло 
наук, проблем Ф.ш. було набагато ширшим. Ще 
1884 в ґрунтовній праці про генезу "Калевали" 
Ю.Крон писав: "Перш ніж шукати вирішення 
питання про походження поеми ("Калевали"), я 
приводжу до системи її редакції в географічній та 
хронологічній послідовності. Тільки так можна 
відокремити оригінальні елементи від тих. шо 
приєдналися пізніше". Цю методику Ю.Крон 
застосував досить успішно в праці "Kaieuaffan 
Tasinet" (1888), де вказав на особливу цінність 
варіантів поеми, які визначають її народність. 
Ю. Крона, як і засновника міграційно У школи 
Т .Б ен ф ея, цікавила проблема відновлення 
первісного тексту (архетипу) поет. тв. На думку 
фін. вченого, багато тв. фольклору дійсно 
проникали на Зх. з Індії, ін., навпаки, потрапляли 
в Індію з Зх. (з Мал. Азії та Ценр. Європи). Однак, 
за його думкою, теоретики міграціонізму (Бенфей 
і частково О.Веселовський) надавали завеликого 
значення різноманітним обробкам, трансформа­
ціям, літ. текстові й недооцінювали більш ранні нар. 
записи. Адже, за спостереженнями Ю.Крона над 

. варіантами "Калевали", деякі з них свідчать про 
чудову здатність нар. пам'яті доносити до нас 
найархаїчній форми (архетипи). Це стосується як 
казки, так і пісні.

Більш детально, систематизовано 'й 
обгрунтовано виклав методологічні засади Ф.ш. 
К.Крон у доповіді на засідані Міжнар. фольлор. 
конгресу в Парижі 1889: "Головною працею мого 
батька — писав К.Крон, —  було порівн. вивчення 
"Калевали", шо склало першу частину його "історії 
фін. л-ри" ...Дослідження "Калевали" мало 
значення для з'ясування зв'язків фін. епосу з ст- 
давн. сканд., рос. та лит. піснями. Однак, як мені 
здається, ше більшу цікавість являє праця мого 
батька, продовжена мною, шо присвячена

5 9 4



<МЛООР!ЄНТА/ИЗМ, ОРЇЄНТАЛИЗМ

порівнянню фін. нар. поезії з аналогічною 
традицією країн усього світу". Виходячи з тої 
передумови, шо інтернаи. характер переказу (як 
і пісні) полягає не тільки в заг. основній ідеї, але й 
в розвитку та ускладненні дії, тобто в сюжеті 
назагал, шо містить у собі певні мотиви, для того, 
шоб знайти праформу оповіді, необхідно зіставити 
всі його варіанти; ці варіанти класифікуються за 
іст. принципом, якшо наявні літ. першоджерела або 
ж за географічним, якшо їх записано з живого 
голосу народу. Шоб виконати роботу повністю, 
необхідно мати варіанти кожного села, кожної 
області, кожної провінції". Тільки дослідження 
абсолютно всіх варіантів може, за К.Кроном, 
привести до виявлення "праф орми" та 
прабатьківщини " кожного сюжету (де зафіксовано 

найбільш повні та численні його варіанти). Ні 
методичні принципи було пізніше покладено в 
основу вказівників казк. та ін. сюжетів. Однак, за 
словами К.Крона, визначення "праформи* й 
прабатьківщини" шляхом порівняння варіантів 

того чи ін. сюжету у різних народів не є 
найважливішим у порівн. фольклористиці. Більш 
суттєво виявити зміни, яких зазнавали ці архетипи 
в часі і просторі (у різних народів, у різних регіонах 
та зонах), у багатстві варіантів (К.Крон "Метод 
дослідження фольклору", 1926, нім. мовою). За 
такою методикою послідовники Ф.ш. вивчали окр. 
казк. та анекдотичні сюжети й видали значну 
кількість відповідних монографій.

Незважаючи на певну однобокість і схематизм 
(недооцінка ідейного змісту і худож. особливостей 
нап. варіантів і версій сюжетів, на шо звернули 
увагу такі видатні вчені, як швед, філолог Карл В. 
Сідов на VI! Пн. Конгресі з філол. наук (1932), рос. 
фольклорист Ю.Соколов та ін.), Ф.ш. приваблю­
вала в 1-й пол. XX ст. багатьох прихильників у 
різних країнах. Особливо імпонували чітка 
розробка методики дослідження (в працях 
К.Крона), прагення будувати докази на широкому 
різномов. матеріалі. Ще 1907 фін. фольклористи 
заснували наук, спілку "Fofk/or Fef/ош". яка 
видавала різними мовами (англ., франи., нім. та 
ін) відоме в усьому світі періодичне видання 
Foik/or Fellows Cornmenicaflons" (FFC). Окрім 

Гельсінського центру, Спілка мала філії чи не в 
усіх країнах Європи, Азії, а також у США, Канаді, 
Лат. Америці хоча б з одним співробітником, який 
складав бібліографію і збирав матеріал, необхідний 
для порівн. вивчення казкових архетипів і 
відтворення різноманітних компонентів епіч. тв. 
Завдяки співробітництву фольклористів різних 
країн стала можливою поява 1910 'Покажчика 
казк. типів" фін. вченого Антті Аарне (1867-1925) 
— першого в світ, фольклор, практиці каталога 
міжнар. казк. сюжетів (зі вказанням частотності 
функціонування варіантів у різних народів).

Основні ідеї та методичні прийоми Ф.ш. 
сприйняли тою чи ін. мірою нім. фольклорист 
Й.Вольте (1858-1937) та чес. філолог !.Полівка 
(1858-1933), які спільно видали в 5-ти томах 
"Примітки до казок братів Ґрімм" (1913-35), дан.

вчений А.Ольрік (1 8 5 4 -1 9 1 7 ) в працях з пн. 
міфології та ін. На основі покажчика А.Аарне був 
складений М.Андрєєвим (1 8 9 3 -1 9 4 2 )  з 
врахуванням сх-словян. матеріалу рос. "Покажчик 
казк. сюжетів за системою Аарне" (1928). Того ж 
року в Гельсінкі був опублікований "Каталог рум. 
казок за системою Аарне" (28-й том праць The 
Folklore Fellows), складений свяшенником з рум. м. 
Сібіу Адольфом Шуллерусом.

Вел. ролю в розвиткові міжнар. казкознавства 
відіграли праці амер. фольклориста Стіса 
Томпсона: шеститомовий "Покажчик фольклор­
них мотивів" (1 9 3 0 -1 9 3 6 ) , "Покажчик казк. 
сюжетів" (1938, спільно з А.Аарне). Істотньо було 
доповнено 2-е видання покажчика Аарне-Томпсо- 
на "Types о/ the /otk-tale" (Гельсінкі, 1964). В 
основу цих каталогів покладено класифікацію 
казок різних народів за сюжетами як стійким 
комплексом мотивів. Надалі в наук, виданнях казок 
(певною мірою й неказк. нар. прози), як правило, 
вказується номер відповідного сюжету за 
покажчиками Аарне-Томпсона та Больте-Полівки. 
1947 був надрукований у Варшаві покажчик акад. 
Ю .Кшижановського "П оль. нар. казка в 
систематичному розташуванні". Вартісність цього 
видання тим більша, шо в ньому відображено не 
лише казк. репертуар, а й неказк. прозу. Частково 
відбито й білор. та укр. матеріал з т. зв. кресів — 
теренів змішаного заселення.

Найновіший "Порівняльний вказівник сюжетів 
— сх-слов ян. казка" був складений рос., укр. та 
білор. фольклористами Л .Барагом , 
І.Березовським, К.Кабашніковим і М.Новіковим 
(1979). Звід враховує деякі поль. та пд.-слов'ян, 
варіанти, а також типи казок, шо зафіксовані в 
покажчиках Аарне-Томпсона (AT), вид. 1964. Він 
вигідно відрізняється від ін. каталогів тим, шо 
містить і підтипи, локальні версії різноманітних 
міжнар. сюжетів. Т.ч., розширюється можливість 
застосування методологічних принципів 
засновників Ф.ш.

Григорій Бостан

ФІЛООРІЄНТАЛІЗМ, ОРІЄНТАЛІЗМ (від 
дат. orientals — східний) —найпоширеніший вид 
екзотизму в культурі, зокрема, в л-рі, європ. 
регіону: зацікавлення життям і культурою сх., 
точніше аз народів. Термін виник у XV111 ст., саме 
ж явише Ф. постало ше в античності. Не було 
зацікавлення Бл. Сх. (сх. Середземномор'я). V 
пізніші часи — переважно арабами (в т.ч. маврами), 
персами, індійцями, китайцями, японцями. 
Амплітуда видів і форм рецепції дуже широка. 
Охоплює всі можливі її різновиди від 
найпасивніших — просте ознайомлення 
(інформація) — до активного розмаїтого відбиття 
та закорінення аз культур на всіх світоглядних і 
худож. рівнях Ф. мав місце вже в античності. Адже 
основоположна для цілої Європи давн-греи. 
культура від започаткування засвоювала набуток 
давнішіх від неї культур Бл.Сх. В той же час греки 
ставилися до всіх негеллінських народів (крім

5 9 5



ФМООРІЄНТА/ПЗМ ОРІЄНТА/ПЗМ

римлян) як ло варварів. Проте сх. впливи тривали. 
В лобу геллінізму (!И ст. н.е.), піл впливом культур 
Мал. Азії (Фрігії, Карії, Мізії) в грец. риториці 
формується пишномов. стиль аз Нанізму Значну 
популярність, надто за часів Рим. імперії, здобули 
бл-сх. рел. культи. Величезний резонанс дістала 
Б іб л ія . Було зламано ант. тип красного 
письменства. Виникла нова словесність, сила нов. 
жанрів. Зацікавлення "внутр. людиною" в синтезі 
з ант. засновками утворює власне європ. л-ру.

Нові європ. л-ри весь час мали то сильніші, то 
слабші, але сталі контактні зв'язки з Орієнтом, шо 
посилилися за часів хрестових походів. 
Зароджується наук, сх.-знавство, батьком якого 
звуть Франціска Ассізького (1181-1226). Час віл 
часу з'являлися переклали. Кількадесят разів 
переклалувано "Памчатантру" Зокрема, 1081 
було перекладено її араб, версію "Каліла і Лімна" 
на грец. мову "історія Сгефаніта та Іхнілата". З 
грец. тексту був зроблений слов'ян, переклад. На 
поч. XVH ст. перекладач гетьмана Станіслава 
Жолкевського виконує перший у Європі переклад 
перс, поеми Саалі "Ґулістан" ("Сад троянд"). Під 
впливом арабо-мавританської поезії ХІ-ХІІІ ст. 
склалася європ. лимарська лірика (прованс. 
поезія трубадурів) За доби Відродження зі сх 
л-ри ("Панчатантра", "Тисяча и одна ніч") було 
запозичено й у подальшому використовувано 
архітектонічний прийом обрамлення: 
"Д екам ерон" Д ж .Боккаччо, "П ентамерон" 
Дж.Базіле (кн. пятидесяти казок, які оповідаються 
протягом п'яти днів), "Гептамерон" Марґарити 
Наварської. В "Дон Кіхоті" М. де Сервантеса є 
вставні орієнтальні новели. Сх. образи та тематика 
зустрічаються в трагедії — італ. ("Соліман" — 1619, 
Р.Бонарелі) та англ. ("Мальтійський єврей" 
X .Марло. "О телло" В Шекспіра). ІЛекспір з 
гуманістичних позиції зробив саме мавра втіленням 
світлого начала, протиставляючи йому підлого 
білого венеційця Яго. Цікавим епізодом була 
діяльність італійця П. делла Валле (1586-1652), 
який мандрував по Бл. та Сер. Сх., збираючи 
рукописи та копії сх. написів. У "Дружніх листах" 
(1650) він уперше в нов. Європі дав описи руїн 
Вавилону та Персеполю, навів зразки лавн-перс. 
клинопису..

Дуже багатоманітне зацікавлення Орієнтом у 
XV!H ст На сх. матеріалі розв'язується твор. 
завдання не лише в л-рі та мист-ві, але й у галузях 
сусп. думки. "Перські листи" (1721) ПІ Д. де 
М онтеск'є започатковують просвітницький 
класицизм Тут у формі листування персів Узбека 
та Рікі зіставлено минувшину, сучасність і майбуття 
Азії та Європи. Вершинним досягненням 
просвітницького класицизму стала філос. трагедія 
Вольтера "Фанатизм, або Пророк Магомет" (174-0). 
Спираючись на досвід цих двох франи. 
письменників, І. Крилов використовує в "Каїбі" 
(1792) форму орієнтальної повісті для сатири. 
Поль, франкомов. письменник Ян Потоцький у 
романі "Рукопис, шо знайдено у Сарагосі" (1804) 
використовує засаду "повісті-шухлялки" (прийом

запозичено з "Тисяча й однієї ночі") й елементи 
фантастики та пригод для пародіювання  
готичного роману жахів У рамках стилю рококо 
започатковується стабільна зацікавленість "кит 
темою" (згодом — "япон." тошо), до XX ст. включно 
визначило інтерес до асиметрії екзотичного 
психологізму, зокрема в франц. л-рі. У тому ж XVM 
ст. розгортаються орієнталістичні студії та 
перекладання клас. тв. сх. л-ри. Ці розвідки та 
переклади не лише розширювали культ, видноколо 
європейців, але й безпосередньо впливали на літ. 
процес. Як приклади — багатоманітні впливи 
франц. галланівського перекладу "Тисяча й однієї 
ночі" або вага нім. перекладів Г. фон Пургшталя
— одного з гол. джерел "Західно-східного дивана" 
Й.В. Гьоте. Цей тв. геніального поета є справжнім 
худож. синтезом європ. і аз. класики. Мету тв. 
сформулював автор: "Поет розглядає себе як 
мандрівника. Ось він вже прибув на Сх. Він 
захоплено спостерігає побут, звичаї, предмети, 
вивчає рел. уявлення та переконання, він навіть 
не відкидає підозри в тому, шо він сам 
мусульманин". Гьоте закидає Зх. неувагу до сх. 
культури, наголошує на потребі зіставлення з нею 
європ. культури: "Мій намір у тому, щоб радісно 
пов'язати Зх. і Сх., минуле з суч.. перс, з нім.. 
збагнути їхні побут і образ мислення в її 
взаємозв'язках, зрозуміти одне за допомогою ін.' 
Поет засвоює худож. досвід Сх., передусім Гафіза 
("Вольтера Сходу", за виразом Гьоте), Фірдоусі. 
Сааді, переробляє коранічні та іст. мотиви (напр., 
Тімур як втілення зла світу). V "Зх.-Сх. дивані" — 
235  окр. поезій, шо являють органічне єднання 
двох вел. культ, світів. Цей нім-мов. сплав втілює 
так важливу для Гьоте концепцію с в іт о в о ! 
літератури

З усіх літ. напрямів Ф. найбільше важив для 
романтизму, як у теорії (Ф.Шлегель), так і в худож. 
практиці: Лж.Колдрідж — "Кубла хан" (1798),
С.Сауті — "Талаб руйнівник" (1800). "Прокляття 
Кехаби" (1810), Лж.Н.Г.Байрон, В .Скотт. В.ірвінг
— зб. "Альгамбра". В .Гюго. А.Міцкевич — поема
"Фаріс", "Кримські сонети", Ю.Словацький — 
поема "Батько зачумлених", О.Пушкін, 
О.Марлінський, М .Лєрмонтов. Через
посередництво Пушкіна увійшла сх. тема в чес. л- 
ру: під впливом "Бахчисарайського фонтану" 
написана поема В.Галека "Мейріма та Гусейн" 
(1859). Орієнт вабив романтиків незвичайністю 
природи, побуту, світосприймання, можливістю 
змальовувати незвичні особистості й протиставити 
Зх. людину Сх. (часто перевагу віддавалося Сх.. 
напр. образ султана Саладина в романі Скотта 
"Талісман"). V романт. тв. на сх. тематику 
спостерігається сильний, але досить умовний 
екзотичний колориті ознаки природи й побуту тих 
країн, шо сприймалися як орієнтальні, не 
розрізнялися, взаємно накладалися. Прикладом 
може слугувати балада Гюго "Мазепа". її включено 
до поет. зб. "Les onenfaies" — ліро-епіч. поезій на 
араб., тур., албан., греи., мавританську тематику. 
У такому орієнтально-екзотичному контексті

5 9 6



ФИООРЮНТА/НЗМ. ОРІЄНТАЛІЗМ

сприйнято Україну, та II гетьмана. Гюго цікавить 
не достеменність оповіді про іст. події, але 
можливість на екзотичному матеріалі змалювати 
образ най. героя; не вірогідність реалій, але 
умовно-романт. колорит.

Нова хвиля зацікавлення Орієнтом пов'язана 
з неоромантизмом (в Англії —  Р.Л.Стівенсон, 
А Конан Дойл, Д ж .Конрад, у Польщі — 
Г.Сенкевич, угрупування "Молода Польща':
A. Ланге, Т.Міиіньський, Б.Десьман). Найбільше 
проблема співвідношення зах.-європ. і азій. 
менталітету займає Дж.Р.Кіплінґа. Він трактує її 
як непорушність протистояння ("Балада про Захід 
і Схід"), доводить непохитність твердження про 
колонізаторський та культуртрегерський "тягар 
білої людини". Орієнтальні складники з того часу 
й дотепер посідають значне місце в тв. таких 
популярних жанрів, як роман подорожей, 
історичний, пригодницький, колоніальний, 
екзотичний, почасти детективні романи. (Не 
стосується й відповідних кінематографічних 
жанрів).

У деяких випадках звернення до сх. тематики 
пояснюється біографічними, часом похмурими, 
причинами. Поява в поль. л-рі казах, теми — 
романт. поеми Густава Зеліньського Киргиз" 
спричинена його засланням у кін. 30-х — на поч. 
40-х рр. Х!Х ст. в казах, степи, так само як поет, і 
малярське відображення людей і природи 
Казахстану Т.Ш евченком. Подібні причини 
написання поль. позитивістом В.Сєрошевським 
оповідань і наук, розвідок з життя чукчів, якутів, 
китайців, корейців.

Багатобарвні прояви Ф. в європ. і амер. л-рі 
XX ст.: проза Х.Я.Борхеса, Прочанство в країну 
Сходу" та 'Зіддгарта" Г.Гессе, Сугра соняшника" 
глави амер. бітників А.Гінзберга, кн. есе А.Камю 
"Виворіт і лицьовий бік", вортешузм Е.Паунда. 
Листи в давній Китай" Г.Розендорфера; творчість 

багатьох рос. поетів: Л .М ереж ковського,
B. Брюсова, М.Гумільова, С.Єсеніна, А.Ахматової, 
О.Мандельштама, М.Тихонова, І.Сельвінського, 
Б.Пастернака, О.Берлінського та ін. Контактуючи 
зі Сх.. європ. л-ри засвоїли не тільки відповідну 
тематику, сюжетику, композиційні структури, але 
й певні строфічні форми: газель, пантун, руба У, 
гадку тошо.

В Україні з геополіт. та іст. причин Сх. практ. 
ідентифікувався зі степовими тюрк, народами: 
хозарами — печенігами — половцями, найбільш 
— із татарами та заморськими турками. В 
фольклорі та л-рі з прадавн. часів відображено 
укр.-тюрк. контакти (здебільшого, але не виключно, 
збройні): діголиси київ, часів, "Слово о полку 
Ігоревім", оповідання про битву на Кадні та про 
руїну Києва в Галицько-Волинському літописі, 
перекладне (зх. походження) Оповідання про 
індійське царство", думи та іст. пісні, лист 
запорожців турецькому султанові Ахмету ЛІ. Досить 
широко, різноманітно й різножанр. тат.-тур. 
тематика репрезентована в нов. укр. л-рі: 
'Запорожець за Дунаєм" П.Гулака-Артемовського,

"Іван Підкова" Шевченка, низка співомовок 
С удан ського , "Захар Беркут" І.Франка, "Під 
мінаретами" М.Коцюбинського. Неодноразово 
зверталися митці до образу Роксолани (поема 
Д.Забаш ти, романи О .Н азарука й 
П.Загребельного, опера В.Січинського, телесеріал) 
та Марусі Богуславки (тв. О .С торож енка, 
П.Куліша, І.Нечуя-Левииького, М.Старииького, 
балет А.Свєшнікова). Далеко за межі тюрк, країн 
виходять сх.-знавчі інтереси І.Франка. Він за нім. 
та англ, посередництвом перекладає пам'ятки 
давн-інд. л-ри: епізоди з "Магабгарати" та з т .зв. 
пуран (невел. епіч. поем), зі зб. повчальних бесід 
"Сугга-Никата", з Панчатантри". Досліджує та 
перекладає вавілонські та лавн-гебр. гімни, 
молитви, поеми. Йому належать переробки казок 
з араб. зб. "Тисяча й одна ніч". У араб.-перс, світ 
заглибився А. Кримський як вчений-сх-знавець і 
поет (зб. "Пальмове гілля").

Укр. літ. досвід добре демонструє 
специфічність Ф. совєтської л-ри. З од. боку, 
поширення твор. виднокола на життя народів Сер 
Азії, яке практично раніше не зображувано укр. 
письменством. З ін. — вузька комуністична 
запрограмованість. Оприлюднюються тв., в яких 
вихваляються соц. перетворення в Узбекистані — 
"Каракол" (1929) В.Гжииького та "Роман Міжгір'я" 
(1931) І.Ле. Далі друкуються різножанр. тв. про 
рев. боротьбу та соціалістичне будівництво: 
"Тургайський сокіл" О .Д есняка, поезії 
М .Рильського, П.Тичини, М .Тереш енка, 
М.Бажана, В.Мисика, Т.Масенка, "За ширмою" 
Б.Антоненка-Давиловича, тв. про рад. Туркменію
А.Турчинської тошо. До цього можна додати 
"Монгольські оповідання" Ґ.Шкурупія.

Унікальним феноменом була діяльність сліпого 
письменника, фольклориста та музиканта укр. 
походження В.Єрошенка (1889-1952), шо писав 
на япон., есперанто, рос. мовах. Він 1914-23 жив 
у Японії, Таїланді, Бірмі, Індії, Китаї, спілкувався з 
Р .Тагором і Лу Сінем. 1 9 3 4 -4 5  працював у 
Туркменії де створив турк. шрифт для сліпих. 
Худож. тв. Єрошенка — вірші, оповідання, нариси, 
переважно на ялон., бірман., кит., чукотську 
тематику. В  "Шаховій триходівці", за автор, 
визначенням "нарисі з життя чукчів", він розповів 
про жахи, які принесла народові далекої пн. 
совєтська влада.Заздалегідь визначена політ, мета 
зумовлює звернення до рад. Сер. Азії зах.-слов'ян, 
письменників комуністичної налаштованості; напр., 
зб. дорожніх нарисів Ю.Фучіка "У країні, де наше 
завтра вже вчорашній день" (1931), або роман 
поль. письменника Бруно Ясеньського "Людина 
міняє шкіру" (1932-33).

У європ. музиці Ф. реалізується в першу чергу 
на рівні оперних лібретто, але часто з 
використанням оригінального сх. мелосу, ладів, 
ритміки, інструментовки, — започаткований вже 
в XVIII ст. Одним з перших звернень до Орієнту 
була опера В.А.Моиарта "Викрадення ?  сералю" 
(1782), лібрето Г.Стефані за п'єсою Х.Б.Бретпнера 
"Бельмонт і Констанція". Варто теж згадати

5 9 7



ФОЛЬКЛОР! ЛІТЕРАТУРА

"Турецький марш" Моцарта, оперу Дж.Всрді "Аїда" 
( і 87!). Ретельно вивчав і відповідно використовував 
япон. нар. пісні та мелодії Дж.Пуччіні в опері "Чіо- 
Чіо-сан" (за драмою амер. письменника Д.Беласко 
"Гейша"). Надто сильно Ф. позначився в рос. музиці, 
бо Росія в гсополіт. розумінні щільніше від ін. европ. 
країн пов'язана з Азією. Досить згадати використання 
сх. мслосу в "Руслані та Людмилі" М.Глінки, 
"Шсхсрсзаді" та романсах М.Римського-Корсакова, 
' Половецькі танці" з "Князя Ігора" О. Бородіна, оперу 
"Надь і Дамаянті", музику до поеми Пушкіна 
'Бахчисарайський фонтан", балегг "Ніч у Єгипті", 
"С хідне" для квартета А .А ренського, 
Бахчисарайський фонтан" Б .Асафьева, "Червона 

квітка" Р.Ґліера.
Сх. тематику, мелос, ритміку використовують 

масові муа жанри. Англ, композитор А.Салівен 
створив оперету на япон. сюжет "Мікадо" (1885). 
Під впливом иієї оперети С.Джонс написав свою 
"Гейшу" (1896). Данину Ф. Джонс віддав і в 
Перській принцесі" (1909). До сх. матеріалу 

зверталася й віденська оперета: "Роза Стамбула" 
(1916) Лео Фаля, "Баядера" (1921) І.Кальмана. У 
1920-50 рр. популярними були джазові обробки 
кит., япон., інд., араб, мелосу та ритміки, часом зі 
зяухомаедмувамням сх інструментів

Сх. мист-во мало вплив на європ. театр і 
драматургію. Б .Б рехт захоплю вався кит. 
філософією та поезією і запровадив у своїй 
творчості о д и в н е н н л  та з о н т и ,  цілеспрямовано 
наслідував техніку кит. театру, переробив 
старовинну кит. п'єсу "Добра людина з Сичуані". 
Досвід театру індонезійського острова Балі був 
використаний франц. письменником і режисером 
А.Арто (1896-1948) у його спробах створення 
сакралізованого театру.

З сер . Х іХ  ст. поглиблюється наук, 
зацікавлення культурою Сх. Зокрема розвивається 
сх.-знавча етнографія та фольклористика. Нім 
дослідник Т.Бенфей перекладом "Панчатантри" 
та вступною статтею про цю пам'ятку (1859) 
започаткував дуже впливову того часу міграційну 
шкоду в порівняльній фодья/торясгммЛ 
Виникає намагання зануритися у сх. (переважно 
інд., кит., япон) рел.-філос. вчення, застосувати 
їх в ж иттіЗх.: амер. л іт -ф іл о с . рух
трансценденталізм 1830-60-х рр. (Р.У.Емерсон, 
Г.Д.Торо, Дж.Ріплі. Т .Паркер та ін ); теософія 
О.Блаватської, шо склалася під впливом індуїзму 
та буддизму (гол. тв.: дорожні іст.-етнографічні 
нариси "З печер і нетрів (ндостану" — 1883 , 
Таємна доктрина" — 1888); закорінена в культурі 

Індії — Тібету малярська, письменницька, 
громадська діяльність М .Реріха; листування 
Л Толстого з Махатмою Ганлі; вплив даосизму та 
дзен-буддизму на амер. прозаїка Дж.Д.Селінджера, 
який під цим впливом навіть покинув 
письменницьку діяльність; захоплення 
маоїстськими ідеями культ, революції франц. 
екзистенціалістів (насамперед Ж .П.Сартра).

Анатолій Волков

Ф О ЛЬКЛОР 1 ЛІТЕРАТУРА співвідносяться 
між собою як яві (попередня і наступна) стаді! 
розвитку словесного мист-ва. Л. виросла з Ф., 
ввібрала в  себе багато його рис, шо склалися в 
нар-поет, творчості, традиції якої, на думку деяких 
вчених, сягають в глибину віків на 100 000  років. 
Найдавніші з відомих л-р склалися бл. 6000  р. тому. 
Тому закономірним є погляд на співвідношення Ф. 
і Л. як на єдиний процес становлення традицій 
словесного мист-ва, точкою відліку в якому 
виступає специф іка нар. словесності (нар. 
творчості, нар. поезії, Ф.). У жодному разі не слід, 
опираючись на літ. традицію як точку відліку, 
розглядати Ф . Це є хибна позиція, бо призводить 
до суб'єктивних висновків і загалом вважається т. 
зв. презентизмом, в якому об 'єкт вивчення 
суб'єктивізується настільки, наскільки суб'єкт не 
може об'ективізуватися згідно з досліджуваним 
предметом. Віл такої помилки застерігав О.Лосев 
при вивченні міфів.

Специфіка Ф. перш за все полягає в тому, шо 
він є продуктом усної творчості мас. Під Ф. 
розуміють творчість сон. низів усіх народів, 
незалежно від ступеню їх розвитку. Поступово в 
Ф. відмирає багато тільки йому притаманних рис. 
Переплетення Ф. з Л. вимагає при аналізі як цих 
явиш загалом, так і конкретних окр. їх рис 
поєднання літ-знавчих та фольклористських 
методів дослідження. На цьому в свій час 
наголошував, В .Пропп, стверджуючи, шо 
специфіку структурних законів Ф. літ-знавство 
вирішити не може, але встановити ці закони 
можливо тільки прийомами літ. аналізу. В 
узагальненому розумінні ми можемо стверджувати, 
шо фольклористика в галузі вивчення специфіки 
фольклор, поетики в своїх описувальних елементах 
є наукою літ-знавчою. Одначе, літ-знавчий аналіз 
може встановити, описати явише чи закономірність 
у фольклор, поетиці, але не спроможний їх 
пояснити.

Виходячи з усної природи Ф ., встановлюється, 
шо тв. нар. поезії не має автора (може його не 
мати), а літ. тв. — завжди автор. Літ. тв. не 
змінюється, на відміну від фольклор., шо весь час 
варіюється (Варіантність), бо автор встановлює 
канонічний статус того чи ін. тексту тв., як 
остаточного. Звідси виводиться висновок, шо Ф., 
на відміну від /І., є творчістю колективною, 
безавторською. Це вірно. Але в той же час 
відомими є автор, тв., що мають фольклор, форму 
побутування, як, напр., "Стоїть гора високая" 
Л .Глібова, "Р еве та стогне Яніпр широкий" 
Т.Шевченка. Окрім цього, не можна виключати 
можливого існування автора і в суто фольклор, 
тв., бо авторство як таке є явищем періоду 
виникнення Л ., до того ж колективна традиція 
завжди була домінуючою в Ф., шо не дозволяло 
окр. творцю вийти за її  межі. Та він і не 
претендував на це, навіть не міг претендувати, 
бо все, що не відповідало колективній традиції в 
заг. контексті її відтворення та сприймання, 
відкидалося як зайве.

5 9 8



ФОРМА t ЗМКЛГ В /UTEPATVP1

В перші ст. виникнення писемності на Л. вел, 
мірою впливала мова фольклор, традиції. Цей 
ранній, по суті своїй анонімний період в історії Л., 
яскраво демонструє ролю колективного досвіду 
засвоєння дійсності. Вже відбулося звільнення 
творця від безпосереднього впливу аудиторії 
(співтворчості), а колективна традиція продовжу­
вала впливати на Л. Але і в тих випадках, коли 
автор відомий, він переважно оперував трал, 
сюжетно-образним матеріалом (бл.-сх. традиція 
назіре, зх.-європ переробки ант., христ. і кельт, 
першоджерел). До цього типу творчості можна 
віднести використання трап, сюжетів 1 образів 
в новітній Л. (сюжети про Атлантиду, про Едіпа, 
образи Жанни л'Арк, Дон Жуана та ін ). Не явище 
пояснюється потребою в зворотному зв'язку, в 
'ефекті присутності", в співтворчості, т о  може 
бути здійснено на фольклор, стадії безпосередньо 
в процесі побутування нар.-поет, тексту. Реципієнт 
літ. тв. цієї можливості позбавлений. Але якшо 
реципієнт сам є творцем (письменником), він може 
вступити у своєрідний "діалог", створюючи нов. 
варіант трэд, сюжету (образу), відтворивши процес, 
що нагадує певною мірою побутування фольклор, 
тв. Відокремлений писемністю від аудиторії 
письменник все більшою мірою звільнявся від 
впливу колективної традиції, колективної 
свідомості у творчості. Індивідуальність набувала 
все більшої ваги в створенні нов. традиції — нов. 
досвіду худож. засвоєння дійсності. Так 
народжувалась традиція з домінуючою твор. 
індивідуальною волею. Це відбувалось тоді, коли 
колективна традиція зруйнувалася і деякі її 
елементи були замінені нов., здатними передавати 
індивідуальні повідомлення, але і відповідати 
колективним проблемам. Сталість і змінюваність 
фольклор, і літ. традицій пояснюється властивістю 
свідомості, яка лежить в їх основі. Колективна 
традиція більш стала, вона змінюється відповідно 
до змін в свідомості колективу, які відбуваються 
набагато повільніше, ніж в свідомості індивіда.

Взаємозв'язки і взаємовплив Ф. і /1. складні й 
різноманітні. У Ф., напр., часто побутують тв. літ. 
походження. На відміну від Ф. доіст. походження, 
який має варіанти в міжнар. масштабі, напр., вірші 
поетів, шо вільно перекладаються в народі, тільки 
формою свого побутування можуть вважатися 
фольклор. Це є факти Ф. літ. походження (казка 
Принц і жебрак" М.Твена, казки з "Тисяча й одної 

н очі'. "П арус" М .Лєрмонтова, "С оловей" 
А.Лельвіга та ін ). В  той же час, намагаючись 
глибше осягнути нар. життя, багато письменників 
використовували теми, сюжети, образи, поет, 
прийоми, естет, норми та ідеали нар. словесності. 
Більшості Л. світу притаманні жанри, в яких 
засобами Л. переосмислюється фольклор.-міфол. 
най. матеріал в епіч. жанрах ("Сто років 
самотності Ґ.Гарсія Маркеса, "Білий пароплав", 
Буремний полустанок" Ч.Айтматова, "Заповіт 

білих горватів" А.Ороса і т. п.). Численні приклади 
такого взаємовпливу є важливою проблемою 
вивчення фольклор.-літ. зв'язків як для літ-

знавства, так і для фольклористики. Кожний такий 
випадок вимагає не тільки аналізу описового 
характеру, а й ставить питання генетичного їх 
вивчення, з'єднуючи Ф. і Л. в єдиний процес 
образного пізнання та засвоєння дійсності, в 
єдиний процес накопичення людством худож. 
досвіду. З цього погляду фольклористика і літ- 
знавство є ісг. наук, дисциплінами тою ж мірою, 
якою вони є естет, дисциплінами

frop Зварич

ФОРМА Ж ЗМ !СТ В /ІЖТЕРАТУРЖ —
коррелятивні категорії літ-знавства, які відбивають 
"зовн." та "внутр." іпостасі тв. як системи, як 
самодостатнього худож. цілого. .Дефінітивний 
смисл цих категорій є іст. відносним, але генетично 
вони пов'язані з арістотелівською уявою про 
спрямовану на пасивний "матеріал " перетворюючу 
дію активної "ідеї-форми" (ейлос), внаслідок чого 
і народжується витвір мист-ва. Започаткувавши 
розрізнення двох складників худож. цілого і 
надавши їм антиномічного характеру, Арістотель 
тим самим спровокував подальшу естет, думку на 
пошук оптимального їх взаємоузгодження. Під 
впливом арістотелізму тривалий час 3 . 
ототожнювали з темою, шо було профанізованим 
розумінням міметичної природи худож. тв.. а Ф. 
надавали функції її худож. обробки, а саме — 
жанр, оздоби та етил, забарвленості. Особливої 
ваги цей погляд набув у раціоналістичних за 
характером класииистській та просвітницькій 
поетиках, але проіснував в модернізованому чи, 
навпаки, рудиментарному вигляді по суті аж до XX 
ст., незважаючи на те, шо "за подолання цієї 
паралізуючої схеми форми та змісту... бореться вся 
суч. поетика" (М.Верлі), яка вважає ию діаду теор. 
виснаженою та практично скомпрометованою.

Однак, при всіх діахронічних перипетіях 
усвідомлення Ф. та 3 ., принципова ідея про їх 
взаємозв'язок залишається домінуючою, і ие 
стосується не тільки європ., але й сх. науки про 
л-ру, незважаючи на приблизність їх понятійних 
систем. Так. напр., давн.-інл. теоретики постійно 
підкреслюють взаємопроникнення у тв. захованого 
смислу (дгвамі), естет, емоції (раса) та словесних 
прикрас (аланкари). Про гармонію "душі" пісні 
(кокоро) та її "вигляду" (сугата) твердять японці 
(Фудзівара Кінто "Сенсей лзуйно" — "Про нові 
збірки пісень", ХНІ ст.). V малазійській поетиці 
"Корона царів" існує положення про відповідність 
(pafuf) смислу (то'па) і слова (kafa) як єдності звуку 
(bunyi) та 3., значенню (fsi) тощо.В європ. поетиці 
в цьому плані непереверш еною є формула 
Г.Гегеля: "3. є нішо інше, як перехід Ф. у 3 ., а Ф 
є нішо інше, як перехід 3 . у Ф ." . Значення 
гегелівського розуміння Ф . та 3 . полягає 
насамперед у тому, шо воно констатує неминучість 
теор. виведення кожного з цих понять тільки через 
свою дихотомічну протилежність і тим самим 
підкреслює відносний характер їх абстрактного 
(штучного) відокремлення одне від одного. 
Стосовно літ. тв. Гегелівське визначення дає не

5 9 9



ФОРМАЛЬНИЙ МЕТОД

тільки змогу уникнути механістичного погляду, шо 
спростовує взаємостосунки Ф. і 3. до рівняння, нал 
яким іронізував Ю.Тинянов: "Ф. + 3  = шклянка + 
вино". Воно лає підставу вважати, шо єдність Ф. і
3 .. специфічність якої виявляє себе у стилі, 
пронизує весь тв. і є його визначальною 
властивістю , яка забезпечує йому певну 
самодостатню цілісність. Ця доцентрова стійкість 
тв. дозволяє визнати за ним статус зсередини 
завершеної події, відносно незалежної не тільки 
від семантизуючих його контекстів, але й від 
телеологічної автор, настанови, яка в ньому 
міститься, і хоча абсолютна єдність Ф. та 3. (давн- 
грец. — ентелехія) є ознакою геніальності, за 
думкою В.Бєлінського, реальна єдність Ф. та 3. 
підтверджується практикою аналізу тв., а саме — 
спробою розподібнення худож. цілого на Ф. і 3 ., 
шо своєю безглуздістю нагадує розчленування на 
тіло і душу живої істоти з наївним наміром зберегти 
при цьому її життєздатність. Хоча в межах цілого 
реципієнт, завдяки співвідносності Ф. і 3 ., здатний 
акцентувати увагу на кожному з них, 
переконуючись перш за все в умовному характері 
першої та безумовному—  другого. Він усвідомлює 
Ф. як щось сконструйоване, штучне, а 3. як шось 
"натуральне", субстаниійне, і ия внутр. напруга між 
ними створює ефект балансування, який властивий 
грі як одному з видів людської діяльності, 
включаючи мист-во, шо доводилося багатьма 
теоретиками від Ф.Шіллера до Й.Гейзінги. Тому 
тільки з урахуванням онтологічної єдності Ф. та 3. 
у тв. відносне відокремлення кожного з них як 
предмета пізнання та інтерпретації буде 
кваліфікуватися коректним у наук, відношенні.

Все це зобов'язує надати єдності Ф. та 3 . 
значення методологічного принципу літ-знавчого 
дослідження худож. тексту, який опосередковано 
співвідноситься з клас, ідеєю світ, єдності, 
принципу, шо обґрунтовує гносеологічну ініціативу 
реципієнта. Підкреслена ж Гегелем взаємо- 
перехідність 3 . і Ф. робить навіть з методичних 
міркувань теор. припущення шодо первинності 
будь-якого з них помилковими. Але визначення 
кожного із складників "формозмісту" (А.Бєлий) 
через свою протилежність натякає на те, шо перехід 
Ф. у 3 . можна умовно уподібнити процесові 
сприйняття т в .. в якому Ф. є провідною, 
первинною, а 3. — вторинним, як закономірний 
наслідок подолання реципієнтом Ф., а перехід 3. 
у Ф. — процесові породження тв., його частковій 
онтогенезі, в якій Ф. є вторинною, як остаточне 
втілення змісту автор, свідомості. "Симетричність" 
же гегелівської формули є знаком того, шо обидва 
процеси слід вважати певною мірою ізоморфними, 
шо викликає оптимізм щодо можливості діалогу між 
автором і читачем.

У плані сприйняття тв. Ф. виконує обов'язки 
правил гри, без дотримання яких 3. залишається 
"річчю в собі". Як пише Х.Редекер, "Ф. не тільки 
відповідає 3 ., але й виконує функцію передачі 3. 
ін. людям", і в цьому сенсі, належачи до 

об'єктивованої системи очікувань" (Г.Р.Яусс)

худож. цілого, вона є неодмінною умовою 
рецептивного здійснення останнього. Своє 
функціональне призначення Ф. здатна виконати 
завдяки притаманній їй комунікативній 
змістовності, апріорно незалежній від 3. 
конкретного тв. Так, напр., коли ми називаємо 
такий різновид жанр, модифікапії Ф., як "елегія", 
ми розуміємо, про шо йде мова. Змістовність Ф. 
дозволяє досліджувати її структурні ознаки як в 
типол., так і в Генетичному та еволюційному 
аспектах її існування.

Крім комунікативної, Ф. виконує і структурну 
функцію, сутність якої полягає в телеологічній 
організації 3. худож. тв. Щодо цього продуктивним 
є започатковане Г.В.Ф.Гегелем і модифіковане 
подальшими теоретиками (О.Потебнею та ін.) 
розрізнення зовн. та внутр. Ф. До першої належить 
худож. мова, завдяки динамічній структурі якої у 
процесі її рецептивного подолання відбувається 
усвідомлення читачем внутр. форми, або 
комттозимй як структури 3. Саме на цьому рівні тв. 
єдність Ф. та 3. настільки набуває своєї оптимальної 
реалізації, шо деякі вчені (напр., Ю.Мінералов) 
наполягають на тому, шоб вважати внутр. Ф. змістом, 
якому, на відміну від власне 3.. притаманна, як Ф. 
взагалі, повторюваність. Невипадково Г.Ґачев 
називає сю ж е т  (в широкому, понадродовому 
значенні цього поняття) "ритмом 3.".

Нарешті, Ф. властива і аксіологічна функція, 
бо вона "ціннісно направлена на об'єкт" (М.Бахтін). 
Так, явише може набути зовсім протилежної жанр, 
інтерпретації — від апологетичної до сатир., 
композиційна фігура просторово-часової 
гіперболізації може надати побутовій подробиці 
значення світ, події, метаф ора спроможна 
перевернути всі характерні уявлення про відомий 
об'єкт тошо.

Що ж стосується 3., то в плані сприйняття тв. 
він є похідним від Ф. і являє собою систему 
"потрясінь, якій бажають у визначеній послі­
довності піддати авдиторію" (С.Ейзенштейн). 
Звісно, шо цей пережитий реципієнтом 
запрограмований ефект не може бути пере­
казаним, тобто фабулізованим, і потребує 
суб'єктного осмислення, яке остаточно 
екстрактується в ідеї тв.

В гносеологічному плані 3 . є органічною 
єдністю відображення, осмислення та оцінки 
дійсності" (М.Гіршман) і тому не може 
ототожнюватися з соц., політ., рел. та ін. змістом 
дійсності, який існує поза формою взагалі, що, 
звичайно, не заперечує їх можливу, але 
опосередковану, через худож. Ф., співвідносність. 
Як автор, концептуалізація дійсності 3. містить в собі 
настанову на діалог з ін. суб'єктами загальноліт. (як 
синхронічної, так і діахронічної) аудиторії, шо і 
зумовлює значення 3. для естет, ноосфери.

Борис Лванкж

Ф О РМ А Л ЬН И Й  М Е Т О Д  —  один з 
дослідницьких напрямків у літ-знавстві та 
мист-знавстві, шо вважає вивчення худож. форми

600



ФОРМАЛЬНИЙ МЕТОД

найважливішим і нерідко єдиним принципом цих 
наук. Склався на межі ХІХ-ХХ ст. як реакція на 
методи позитивістського, соціологічного 
літ-знавства та імпресіоністської критики, як 
прагнення розглядати худож. форму в її 
імманентному розвиткові згідно з внутр. законами. 
Віддаленим джерелом Ф.м. є теза !.Канта про те, 
шо "естет, відчуття безкорисливо зводиться до 
чистого милування предметом, який є не шо інше, 
як форма". Засади Ф.м. було сформульовано в 
Німеччині в кін. XIX- на поч. XX ст. К.Фідлер 
(1841-95) вважав, шо справжньою сферою мист-ва 
є царство видимих барв, формальних спів­
відношень світла й тіні при повній байдужості до 
категорій змістовності. Теоретик та історик мист-ва 
Г.Вьольфлін (1864-1945) вбачав у формі гол. твор. 
першопричину в мист-ві, підпорядкував худож. 
індивідуальність певній іст. формі бачення. 
Ренесансному стилю в малярстві властиві лінійність, 
плошинність, замкнутість форми, абсолютна її 
ясність та потяг до деталювання (Рафаель.
A. Дюрер); бароковому — мальовничість, глибинна 
побудова композиції, відкрита форма, прагнення 
до підкорення частин цілому, затемнення 
абсолютної ясності (Рубенс, Рембрандт). ! хоч 
Вьольфлін визнавав вплив зовн. обставин на 
форму, але вважав "дію картини на картину 
чинником стилю набагато значнішим, ніж 
результати безпосереднього спостереження 
природи" Раннім проявом Ф.м. в літ-знавстві 
можна вважати положення франц. критика 
Ф.Брюнетьєра (1849-1906): "В л -р і.. після впливу 
особи найважливішим є вплив одних тв. на ін.". 
Найвизначнішими теоретиками і практиками Ф.м. 
були нім. літ-знавиі О.Вальиель (1864 -1944 ) і
B. Дібеліус (1876-1923). Перший прагнув виявити 
"вишу математику форми" гол. чином в лінгв. 
аспекті. Його цікавили розташування частин, 
переважання тих чи інших морфологічних і 
синтаксичних граматичних форм. Дібеліус 
встановлює типологію романних форм, виділяючи 
як основу "роман пригод" і "роман характерів", з 
яких розвиваються всі ін. типи, досліджує 
особливість зв'язків сюжетних мотивів, характерів 
та подій, форми вияву автор, світогляду. 
Наступною модифікацією Ф.м. в країнах Зх. 
Європи та США стає літ-знавча методологія т.зв. 
нов. критики, найбільш раннім виявом якої була 
праця італ. ф ілософа, історика і літ-знавця 
Бенедетто Кроче (1866-1952) "Естетика як наука 
про вираження та як загальна лінгвістика" (1902) 
з її основним положенням про неприпустимість 
змішування "вимог мист." з "вимогами історії" й 
тезою про єдність школи нов. критики. А. Річардс 
утверджував психол. аспект вивчення худож. 
тексту, його емотивну функцію (тобто здатність 
викликати спрямований ефект у читача). Його 
послідовники в США Д.Р.Ренсом, А.Тейт, К.Брукс 
бачили мету аналізу тв. у відшуканні "способу 
існування" його структури. В  поезії цим способом 
оголошена ритміка, метрика, фоніка, в прозі —
точка зору", організація часу і простору, побудова

сцен. Франц. нова критика спиралась на досвід 
рос. формальної школи та англо-амер. критиків. Її 
засновник Г.Башляр (1885-1962) в худож. тексті 
прагнув виявити старолавн. форми підсвідомих 
уявлень (архетипи) на основі не старолавн. 
міфології, а тв. зрілого мйст-ва. В  50-60-х рр. XX 
ст. розвивається нова галузь франц. 
неокритицизму, що орієнтується на структурні та 
семіотичні способи дослідження. Вона втілилась у 
працях Р.Барта. Ц.Тодорова, Ю.Крістевої (див. 
Структурам ізм)

інакше за генезою і методологією розвивалось 
формальне літ-знавство в Росії. В передре­
волюційній науці суто технічне вивчення 
словесного мистецтва було представлене в працях 
символістів А.Белого, В .Брюсова, Вяч. Іванова та 
акмеїстів (М.Гумільова). Провідна роль, однак, 
належала Товариству для вивчення поет, мови 
(ОПОЯЗ). яке виникло і функціонувало в 10-20-і 
рр. XX ст. у складі В.Шкловського, Ю.Тинянова, 
Б.Ейхенбаума, Р.Якобсона, /І.Якубинського та ін. 
Основні положення теорії О П О ЯЗу були 
сформульовані Шкловським в брошурі 
"Воскресіння слова" (1914), в якій висувалась ідея 
т.зв. очудиення слова, його психол. оновлення. 
Не положення стикалося з гаслами футуристів про 
"самоцінне" слово. В кн. "Про теорію прози" 
(1925) Шкловський твердив, шо "нов. форма 
з'являється не для того, шоб виразити нов. зміст, а 
для того, щоб замінити ст. форму". У конкретних 
дослідженнях теоретики О П О ЯЗу досягли 
продуктивних результатів. Такими є праці 
Шкловського про сюжетоскладання, Ейхенбаума 
про поет, синтаксис та інтонацію, В.Жирмунського 
про риму, метрику та композицію вірша, 
Б.Томашевського про ритм і метр. Якобсона про 
поет, фонологію, стилістику та семантику. В  сер. 
20-х рр. XX ст. серед опоязівиів відбувається 
розмежування. У працях Тинянова, Жирмунського 
висувається функціональне вивчення формальних 
елементів, їх змістовного значення. В книзі 
"Проблема віршованої (поетичної) мови" (1924) 
Тинянов встановлює зв'язки між семантичними 
значеннями слова й ритміко-інтонаційними 
чинниками вірша. Жирмунський у зб. "Питання 
теорії літератури" (1928) пов'язує поет, прийоми 
з певним худож. завданням, з відображенням "поет, 
почуття життя" поета та епохи. Ідею 

функціональних стилів" висуває /І.Якубинський
(1923). Подальша еволюція поглядів провідних 
теоретиків ОПОЯЗу вела їх до пізнання форми і 
змісту в їх єдності. Уявлення про поет, мову як 
про функціональну систему стало програмою 
"Празького лінгвістичного гуртка" (створеного 
1926). Празький гурток широко використовував 
порівн. метод, принципи синхронного та 
діахронного аналізу. В 50-60-х рр. Ф.м. в Зх. 
Європі та США еволюціонує до структуралізму, 
доповнюється у ряді течій соціологізмом. Авторами 
"Т еорії літератури" (1 9 4 9 ) амер. вченими 
Р.Уеллеком та О.Уорреном уже визнається "зовн. 
підхід" до вивчення л-ри за умови, шо вона не

601



ФРАШКА

зобов'язана підміняти соціологію та політику '. В 
монографії про Ґьоте швайц. історик і теоретик 
л-ри Е.Штайгер прагне зрозуміти особистість поета, 
виходячи тільки з тлумачення його текстів. Франц. 
літ-знавець Л.Гольдман, долаючи вузькість 
формалістичного і структуралістського аналізу, 
наголошує на взаємодії структури і функції, зводить 
економічні, політ., сой. і естет, взаємозв'язки 
людини з природою і сусп-вом до психол. 
першооснови. Раціональні положення різно­
манітних течій Ф.м. в 20-70-і рр. не набули в 
радянському літ-знавстві значного розвитку через 
панування соціологічного методу, представники 
якого в перманентній дискусії про "вади" 
буржуазного формалізму часто наклеювали 
прихильникам Ф.м. політ, ярлики. Л.Троиький 
вважав, що "формальна школа є ґелертерськи 
препарованим недоноском ідеалізму в питаннях 
мист-ва". А./Іуначарський характеризував цей 
метол як живий залишок старого, довкола якого 
ведеться оборона буржуазно-європ. мислячої 
інтелігенції" Взаємні докори прихильників 
вивчення л-ри перш за все як явиша словесного 
мист-ва і адептів соціологічного підходу не йшли 
на користь формуванню наук, літ-знавства. Про 
наук, цінність та перспективність ряду 
методологічних проблем, які висунули й теоретики 
ОПОЯЗу, свідчить широка популярність їхніх 
праць у суч. літ-знавстві. Наук, продуктивними є 
методи формального аналізу, шо виходять за межі 
іманентності. Такими є інтерпретації худож. текстів 
нім. істориком культури Е.Ауербахом в підсумковій 
праці "Мімесис" (1946). шо наочно показала вел. 
можливості текстуального аналізу для виявлення 
глибин ідейного змісту. Продуктивною 
модифікацією Ф .м . є т.зв. функціональний 
структуралізм Тартуської наук, школи (Ю.Лотман), 
яка вивчала елементи худож. форми з 
використанням досягнень науки про знакові 
системи (семіотики), теорії моделювання та 
інформації (Структуралізм).

На різних етапах розвитку Ф .м. його 
прихильники активно використовували мето­
дологію порівн. та типол. аналізу. Не було 
характерним для дослідження еволюції жанр, 
форм Брюнетьєром. трал, сюжетних конструкцій 
Шкловським. типол. лексичних та синтаксичних 
конструкцій адептами "нов. критики", худож. 
моделей та типів бінарних опозицій у 
структуралістів.

Микола Нефьолов

ФРАГМ ЕНТ (з лат. /ragmen fum — уламок, 
уривок) — жанр, гол ознака якого — семантико- 
композиційна відкритість (незавершеність) у поєднанні 
з одночасною закритістю (завершеністю). Виник на 
межі XVIU-XIX ст. в худож. практиці енського гуртка 
романтиків. В становленні Ф. як своєрідного 
синтетичного жанру визначальну ролю відіграли 
Ф.Шлегель та Ф. фон Гарденберг (Новаліс).

ідея створення Ф. випливала з поглядів енських 
романтиків на худож. тв. як на органічно цілісний.

самоцінний та закономірний витвір твор. духу. При 
цьому Шлегель відштовхувався від традиції тогочас. 
франц. афористики, визначивши Ф., на відміну від 
афоризму, відкритою формою філос. самовиразу. 
Для Шлеґеля найважливішим був полемічний 
потенціал нов. худож. форми, можливість 
використання Ф. у літ.-крит. дискусіях. Прикладом 
практичного застосування виробленої засади став 
його роман "Люиінда", який складається з мозаїки 
різноструктурних Ф . Для Новаліса гол. була 
креативна сутність Ф .. можливості різнобічної 
інтерпретації його смислу. Новаліс визнавав Ф. 
"літ. зерном", яке повинно прорости в читачеві. 
Процес "проростання" розумівся Новалісом як 
набування справжньої, а не позірної цілісності тв. 
Фрагментарний стиль мислення визначив характер 
творчості енських романтиків — романи Новаліса.
B . Вакенродера. Д.Тіка залишилися недописаними, 
вплинув на проз. тв. Ґ.Гайне ("Подорож Гарцем"), 
афористику Ф.Ніцше.

"Тотальна незавершеність" (Л.Хай) тв. часів 
модернізму залишила приклади вимушеної 
фрагментарності (проза Р.М.Рільке, "Людина без 
властивостей" Р.Музіля. романи Ф. Кафки).

В л-рі 2-ої пол. XX ст. фрагментарність стала 
презентативною ознакою світовідчуття кризової 
епохи. Втрата довіри до "метанаративів" (Ж.- 
Ф.Ліотар) унеможливила відтворення сталих жанр, 
форм, місце яких займають типи фрагментарного 
дискурсу (від "Гри в класики" X .Кортасара, 
"Блідого вогню" В .Набокова до гіперроманів 
М.Джойса "Полудень" і Д .Галковського 
"Нескінченний тупик").

В укр. л-рі фрагментарні форми представлені 
численними нарисами, ескізами, етюдами 
письменників кін. XIX - поч. XX ст. Н.Кобринської. 
А.Чайковського. Дніпрової Чайки, Х.Алчевської 
та ін. Прикладом модерністського Ф. можуть 
слугувати "Арабески" М.Хвильового. Л-ра кін. XX 
ст. репрезентована романами Ю.Андруховича 
"П ерверзія", Ю.ізлрика "Воццек", повістями
C. Процюка, мініатюрами І.Пипердюка тошо.

Василь Костжж

Ф РАШ КА (від італ. /raska — дрібниця, 
дурниця, нісенітниця, букв, "гілка"; пор. франц. 
frasque — лукавий, екстравагантний зворот), або 
лвожанка — поль. най. своєрідний жанр 
жартівливої поезії. Жанр, назву ввів і усталив етил, 
ознаки цього жанру Я.Кохановський — зб. 
"Фрашки" (1 5 8 4 ). Видозмінивши традицію 
фігутнкш (вірш, анекдот) Ф.Берната (12 рядків) і 
М.Рея (8 рядків). Кохановський надав жанрові 
стислості, епіґраматичності. Джерелом його була 
переважно поль. нар. творчість XV-XVi ст. Ф. 
користується в Польші величезною популярністю. 
Ф. писали щонайменше 100 поетів, серед них такі 
видатні як А.Морштин (XVII ст.), І.Красінький,
С.Трембецький (XVIII ст ), К.Бродзіньський. 
А.Міикевич. О.Фреддро, К.П.Норвід (XIX ст ), 
Л.Бальмонт, К.І.Ґалчиньський. Ю.Тувім, С.Є.Лєи, 
І.Штаудингер. Поряд з цим створено й

602



ФУТУРИЗМ

оприлюднено вел. кількість анонімних і псевдо- 
німних Ф. Протягом віків Ф. пройшла еволюцію. 
Вона може мати від 2 до 2 0  рядків. Ф. -  
мініатюрний метаж амр, який містить і Ф - 
епіграму і Ф епітаф ію , і Ф анекдот, і 
сентеммію, і баєчку, і каламбур Таку мінливість 
Ф відзначив Ю.Тувім: "За Ф. я вважаю вірш. тв. 
розміром від 2 до 16 рядків, зрідка коли більше як 
20 рядків, тв. насамперед дотепний. Ф. може бути 
абсурдна за змістом, але дотепна за формою, може 
бути цілком позбавлена сміху, але цікава з погляду 
звичаїв і побуту" Заг. напрям жанр, розвою 
полягав у тому, шо давніше Ф. переважно 
спиралася на коміч. ситуації, суч. Ф. спирається 
на мов. комізм, граючи зворотами та 
фразеологізмами як поточної мови, так і різних 
книжних, публіцистичних та ін. стилів. Серед 
численних ілюстрацій Ф. варто згадати малюнки 
Майї Березовської до Ф. Кохановського. Були 
спроби закорінити Ф. на укр. грунті, напр., 

фрашки-придибашки" буковинського автора 
В.Селезінки.

Анатолій Волков

ФРЕЙМ — мінімальна сукупність ознак, за 
якими назване вичленовується з навколишньої 
дійсності. Використовується в теорії комунікації, 
означаючи мінімум ознак і зв'язків, які існують між 
предметами та явищами в об'єктивній реальності і 
являють той рівень інформації, шо може бути 
сприйнятим (дешифрованим). Вважається, шо 
своєрідність свідомості кожного індивіда можна 
уявити як набір Ф. плюс усі різновиди емоційного, 
свідомого та підсвідомого відображення 
навколишнього світу.

Важливим виявляється використання поняття 
Ф. при вивченні механізмів постійної (інваріант) 
та змінюваної (варіант) часток інформації в 
процесі формування тралим іі*. Тобто частина 
коду, яка перетинається (фрейми), забезпечує 
об'єктивність інформації, а та, шо не перетинається
— суб'єктивність. Відповідно перші є трад. первня 
культури, а другі — новаторськими. Напр., 
відношення композиції казки до сюжету подібне 
відношенню мови до повідомлення. Тобто 
композиція є гарантом збереження структури 
жанрової моделі. Вона — її стрижень. Сюжет 
же — її оформлення. Це пізнавальний знак жанру, 
що пов язує розуміння того, хто створює, та того, 
хто сприймає інформацію. Це його формула, яка 
обмежує свавілля індивідуальної свідомості. Тобто 
збереження моделі (Ф.), виведеної В.Проппом у 
вигляді функцій дійових осіб чарівної назви, 
забезпечує збереження традиції цього жанру.

У роботі над своєрідністю жанрів казки вельми 
продуктивним є порівн. аналіз сюжетоскладання, 
розроблений Р.Волковим. Сюжет чарівноїназки, 
зведений Проппом до заг. для всіх сюжетів 
ф реймового рівня, за допомогою методу 
Р .Волкова може привести до побудови Ф. 
(моделей), в яких виймається заг. Ф. ін. словами
— цей метод вказує на типи реалізації заг. Ф., що

і було зроблено Р.Волковим на прикладі казок про 
безневинно гнаних.

/гор Зварич

ФУТУРИЗМ (італ. /ufurismo, від лат. /ufurum 
— майбутнє) — радикальна авангардистська течія 
10-х — поч. 20-х рр. XX ст.. шо виникла в Італії, 
розповсюдилась в Росії і мала прихильників у 
Німеччині, Франції, Польщі та деяких ін. країнах. 
Засади італ. футуризму були викладені вождем і 
організатором течії Ф.Марінетті (1876-1944) в 
"Маніфесті футуризму" (1 9 0 9 ) і детально 
розроблені в "Технічному маніфесті футуристичної 
літератури" (1912). В них відкидалась "стара" л-ра 
за "лінивість думки і бездіяльність", оспівувались 
"зухвалий напір, гарячкове марення, строєвий 
крок, небезпечний стрибок і мордобій". 
Утверджувалась "очисна сила війни" і "вшент " 
розносились всі музеї і бібліотеки, підносилась 
технічна цивілізація. В поетиці висувались 
"руйнація синтаксису", скасування прикметників, 
прислівників і пунктуації, повне звільнення л-ри 
від особистісного "Я" автора, оголошувався культ 
"Ґенія-індивіда". надлюдини, шо насильно підриває 
всі традиції. У романі "Мафарка-фугурист" (1910) 
Марінетті уподібнив людину майбутнього машині. 
Він є автором зб. кореспонденцій з фронту 1-ої 
світ, війни. Характерні назви поет. зб. його 
послідовників — Багнети" А.Д.Альби. 
"Аероплани" П.Буцці, "Пістолетні постріли" 
Дж.Лучіні. У л-рі та малярстві реальність 
деформувалась і перестворювалась. оспівувався 
хаотичний динамізм. Поети зверталися до 
звуконаслідувань, руйнування словесного образу, 
до математематичних знаків, різноманітних 
типографських шрифтів. Мілітаристське 
спрямування Марінетті викликало 1913-15 розрив 
багатьох поетів з Ф. У 20-ті рр. він зі своїми 
прихильниками зближується з фашизмом, стає 
членом фашистської партії.

Ф. в Росії не мав єдиної програми, 
народжувався в умовах демократичного 
піднесення та наростаючої духов, кризи. Першими 
маніфестами були виступи глави петербурзьких 
футуристів І.Сєвєряніна "Пролог егофутуризму " 
(1911) і зб. московських поетів групи "Ґілей" 
"Ляпас суспільному смаку" (1913). Егофугуристи 
(Сєвєрянін, Г.Іванов, И гнатьев, К.Олімпов) 
висували на перший план "відновлення егоїзму" 
та корінне оновлення мови. За зауваженням 
К.Чуковського, це був "той же модерн, тільки з 
фіксатуарно-одеколонним душком" Група 
еґофутуристів розпалась після того, як її залишив 
Сєвєрянін.Найактивніш ою була діяльність 
московських груп кубофутуристів "Гілей" та 
"Центрифуга ", які намагалися перенести в поезію 
принципи кубізму з образотвор. мист-ва. В 
пропагуванні Ф. провідну ролю відіграв 
В.М аяковський. Декларація кубофутуристів 
демонстративно заперечувала класиків та суч. л-ру 
і в конструктивній частині висувала тільки питання 
про поет. мову. Наказувалось "шанувати права

603



ФУТУРИЗМ

поетів: 1. На збільшення словника в його об'ємі 
довільними та похідними словами. 2. Нездоланну 
зненависть до мови, шо існувала до нього". В 
подальшому в творчості кубофутуристів 
О.Кручоних. В.Хлєбнікова розвивався потяг до 
самоиінного. самовитого слова", "зарозумілої 

мови", шоб "писалось туго і читалось туго". 
Епатуючими образами ранніх віршів Маяковський 
прагнув передати життя суч. міста, ворожість 
буржуазного світу до людини. На відміну від 
егофутуризму з його підкресленою асоціативністю 
і тяжінням до жанру "п оез", кубофутуризм 
культивував поезію соп. дії, звертався до жанрів з 
ораторським пафосом. Рос. Ф. мав мало збігів з 
італ. (спільним було: відмова від традицій, 
антиестетизм, урбаністичні мотиви, руйнування 
синтаксису). Відрізняло тяжіння до най. специфіки 
словесного мист-ва (такими є вірші Хлєбнікова, 
В.Каменського, М.Асєєва). В роки 1-ої світ, війни 
рос. футуристи, за словами М аяковського, 

остаточно порвали з поет, імперіалізмом 
Марінетті, прокляли війну", побачили завтрашню 
революцію. Історія рос. Ф. завершується на поч. 
20-х рр., хоча окр. його тенденції виявлялись 
пізніше в творчості поетів ДЄФа.

Поява Ф. в укр. л-рі пов'язана з виданням 1914 
зб. віршів М .Семенка (1 8 9 2 -1 9 3 7 )  "К ве- 
рофутуризм" (від лат. quero — шукати). V 
маніф естах і деклараціях він утверджував 
деструктивний процес в мист-ві, прирівнював його 
до соц. революції в сусп-ві ("комунізм = футуризм"): 
"розбити риму зірвати музику Я хочу крику я 
прагну крику". Звинувачуючи мист-во минулого в 
ідеалістичній основі, авторитарній психології та 
непотрібній емоційності, Семенко пророкував 
зникнення його в майбутньому, заміну "метамист- 
вом" (поєднанням мист-ва зі спортом), обмежував 
агітаційною функцією для мас, які не перебудували 
ше свою психіку. Був автором нігілістичної шодо 
клас., зокрема най., мист-ва зб. під назвою 
"К обзар ". До створеної 1 9 2 2  Асоціації 
панфутуристів ("Аспанфут") входили, крім 
Семенка. Ґ.Шкурупій, О.Слісаренко, Ю.Шпол 
(М. Яловий), О.Близько, М.Бажай, Ю.Яновський. 
1 9 2 3  "Аспанф ут" було переіменовано на 
"Комунфут" ("Асоціація працівників пролетарської 
культури"). 1 9 2 4  це уґрупування розпалося. 
Учасники "Аспанфуту" — "Комунфуту" випустили 
шерег альманахів та журналів зі своїми 
маніфестами та худож. тв. "Семафор у майбутнє" 
(1922). "Катафалк мистецтв" (1922), "Ґольштрем"
(1924). "Гонг комункульту" (1924). Публікаціям у 
цих виданнях були притаманні плакатна 
лозунговість. абстрактна узагальненість, 
самореклама, руйнація форми. Акад. О.Білецький 
писав про стиль Семенка: "Він малює міські драми, 
вволить у вірш сирий матеріал, широко 
користуючись прозаУзмамм, чужоземними 
словами, словами, створеними за прикладами своїх 
вчителів, серед яких ... Маяковський. шо прийшов 
на зміну Сєверяніну". Наближеною до Ф. була 
харківська організація "Авангард" (1926-29):

письменники В.Полішук, П.Голота, О.Девала, 
малярі В.Єрмилов, Г.Цапок та ін. 1 9 2 7  укр. 
футуристи створили організацію "лівого фронту" 
митців "Нова генерація", шо видавала в Харкові 
одноіменний журнал. У цей період укр. футуристи 
проголошували гасла про інтернаціоналізм, 
пролетарську культуру, вихваляли урбанізацію та 
індустріалізацію, прагнули засвоїти "нову форму", 
зокрема, таких течій, як дадаїзм і сюрреалізм. 
1 9 2 9  було переіменовано на ВУСКК 
("Всеукраїнська спілка працівників комуністичної 
культури"), а 193 0  — на ОППУ ("Об'єднання 
пролетарських письменників України"). Ця 
організація самоліквідувалася 1931. Творчість укр. 
футуристів не цілком вкладалася в рамки їхніх 
декларацій. Так, в останні роки творчості Семенко 
зближується з нар. мист-вом.

У ряді ін. європ. країн тенденції Ф. набули 
розвитку в най. варіантах. Такою є напередодні 
світ, війни (1908-1914) творчість молодих франц. 
поетів Ґ.Аполлінера, М.Жакоба, А.Сальмона, які 
називали себе, за аналогією з образотвор. 
мист-вом, кубістами. Для їх віршів також 
характерне футуристське прагнення до епатажу, 
порушення законів трад. поетики. В своїх поет, 
експериментах Аполлінер створю вав 
поеми-розмови, прийшов до підсвідомого 
"механічного письма". Поряд з ліризмом в його 
творчості були прагнення до відображення 
сучасності, проникнення у майбутнє, зацікавленість 
останніми досягненнями техніки.

В Німеччині Ф. не знайшов значних 
послідовників, про шо свідчить ряд маніфестів 
теоретиків експ ресіон ізм у — провідної 
авангардистської течії в країні у л-рі 10-20-х рр. У 
виступах А.Дьобліна і К.Едшміла по суті 
заперечувалась спорідненість експресіонізму з Ф., 
хоча і визнавались декотрі постулати Марінетті.

У Польщі діяли групи краківських та 
варшавських футуристів (1917 -1925 ), до яких 
входили Б.Ясеньський, А.Штерн, Т.Кшишевський 
та ін. В поет. тв. вони виступали проти логіки, 
визнавали лише ритм і риму, порушували 
граматичні норми. В тематиці прагнули до 
оспівування технічної цивілізації. Шляхи поль. 
футуристів розійшлись. Відлуння Ф. знайшло 
відображення в творчості словац. поетів і прозаїків, 
які опублікували свої тв. в "Збірці молодої 
словацької літератури" (1924). Серед них були 
Я .См рек, Я .ґруш овський та ін. Це ж 
спостерігається в пошуках рум. поетів Т.Аргезі. 
Д. Благи, Й.Мікулеску.

В "Маніфесті футуристичного малярства" від 
11.IV .1910 У.Боччоні, Дж.Северіні, К.Карра, 
Д.Руссоло і Дж.Балла заявили: "Потрібно вимести 
всі вже використані сюжети, щоб виразити наше 
вихороподібне життя сталі, гордості, лихоманки й 
швидкості". У відтворенні руху Балла розкладає 
його на складники, фіксуючи їх. зображуючи 
багатоногу жінку і багатохвостого дога ("Дама з 
собачкою". 1912). Як антималярський прийом 
використовується умоглядне розфарбування, що

604



ФУТУРИЗМ

часом знижує смислову значущість кольору. 
Прославлення машинізму знаходить вираз в т.зв. 
аеромалярстві — 'малярстві повітря", 
футуристських циклах Боччоні, де краєвиди 
немовби побачені з аероплана. Почавши з 
анархістського бунтарства, італ. футуристи 
закінчують як прихильники офіціозного фашизму.

Ф. в його особливих різновидах відіграв значну 
роль в розвитку авангардного мист-ва в Росії 
1910-20 рр. 1909  в Санкт-Петербурзі виникає 
об'єднання малярів, артистів і письменників — 
сезанністів, кубістів, футуристів і "безпредмет- 
ників" — Союз молоді". Тут з'явилось чимало 
течій, які еволюціонізували від франц. кубізму й 
італ. футуризму до абстрактного мист-ва 
(' безпред метниитва"). П . Гончарова (1881-1962) 
поєднувала примітивізм рос. лубочного малярства 
з футуристською динамікою в т.зв. "лучизмі". 
П .Ф ілонов (1 8 8 3 -1 9 4 1 )  в сво їх  мозаїчних 
кубофутуристських композиціях йшов "від окр. до 
заг. до живописного динамізму і вираження сой. 
ідеалів. Ж.Татлін (1885-1953) створював худож. 
конструкції з різних матеріалів, ставши 
родоначальником худож. конструювання.

Світ, слави зажили укр. майстри різня і пензля, 
шо розпочали свою діяльність в "Союзі". В 
різьбярстві новатором був О.Архипенко 
(1887 -1964 ). шо творив пластичну виразність 
показом об'єкта ззовні і зсередини, вивертанням 
похилих плотин із внугр. геометрично правильних 
тіл. V 1920-23 виставлявся в Німеччині та Франції. 
З 1924 — у Нью-Йорку, де створив власну школу. 
Про Архипенка видано монограф ії всіма 
значнішими мовами культ, світу. Від Ф. різбяр 
еволюціонував до "різбо-малярства", відтак до 
синтетичного реалізму". В  цьому стилі виконав, 

зокрема, скульптурні портрети Т.Ш евченка, 
{ Франка, В.Винниченка Одним із засновників 
суч. абстрактного ("безпредметного") малярства 
став К.Малевич (1 8 7 8 -1 9 3 5 ), який прагнув у 
геометричній безпредметності т.зв. супрематизму 
створити суто мадярську картину ("Чорний 
квадрат", 1 9 1 5 ). Учнями й послідовниками 
Малевича стали К. Кобро та В.Стржемінський в 
Польші, А.Моголі-Нагі та К.Швіттерс в Німеччині, 
М.Ротко та Б.Ньюмен в США, !в. Клейн у Франції. 
В кін. 1910-х рр. Малевич та О.Екстер (1884-1949) 
організували в Києві худож. школу, яка виховала 
багатьох майстрів театр, живопису. Костюми й 
декорації її учнів А.Петрицького, А.Тишлера, 
П Челишева та ін., засновані на експресивній, 
динамічній формі Екстер. втілювали також і укр. 
колорит.

Марінетті надавав величезної уваги театрові. 
У театр, маніфесті "Театр мюзік-хола" (1913) він 
заперечує всі види театр, мист-ва, окрім естради 
та вар'єте, де належить висміювати клас, театр, 
репертуар. 1915 разом з Е.Сеттімеллі та Б.Корра 
видав маніфест "Синтетичний футуристичний 
театр", де ствердж увався мілітаристський, 
антипсихол., абстрактний театр чистих елементів. 
Втіленням засад Марінетті були його п'єси-синтези.

Починаючи з сатир, трагедії "Король Гульня" 
(1909), драм. тв. Марінетті виконувалися на сиені 
Італії, Франції, Німеччини. Спроби футуристського 
театру в Росії були невдалими. 1 9 1 3  було 
організовано в Петербурзі "Перший в світі 
футуристів театр", який не мав успіху. Відбулося 
лише дві прем'єри: "Володимир Маяковський" — 
трагедія Манковського (одна вистава) і 
кубофутуристська опера "Перемога над сонцем" 
(лібрето Кручоних, музика М .Матюшина, 
оформлення Малевича) витримала три вистави.

У вивченні Ф. можливим і перспективним є 
використання методів порівн. літ-знавства. Воно 
може мати декілька аспектів. Ше недостатньо 
вивчені особливості нац. варіантів Ф. та 
споріднених із ним ін. авангардистських течій 
(кубізму, лала&му). Попри нігілістичне ставлення 
Ф. до літ. спадщини, не можна не зауважити 
наявності ранніх джерел поет, новаторства 
футуристів, які виявляються в поезії В.Вітмена. 
Е.Верхарна, та ін., що може також бути об'єктом 
порівн. вивчення.

Аймола Нафьолов, 
Анатолій Волхов

6 0 5



ХАДЖВ

ХАДЖ В (хаджвіє, хі/іжа; араб. — висміювання) 
— вірш, п асквіль, інвектива в cep-віч. араб., 
перс., азерб. та ін. л-рах. X. виникає одночасно з 
м ал хо м  (п ан егір и ко м ) як протилежний за 
сутністю, але функціонально не менш важливий 
жанр. Особливу роль обидва жанри відігравали в 
творчості придворних поетів, чиє життя незрідка 
залежало від уміння виславляти володарів та 
висміювати ворогів (не випадково вважалося, шо 
поет без хаджвів подібний до лева без пазурів та 
зубів). Такого роду інвективи мали особистий 
характер і не підіймалися до соц.-ф ілос. 
узагальнень. Часто поети-конкуренти писали огуди 
один на одного, згодом цілі никли X., об'єднані в 
одному списку, ставали досить популярними, як, 
напр.. вірш, битви араб, поетів аль-Фараздака та 
Яжаріра (V1I-V1II ст.) чи азерб. — Абу-ль-Ала 
Ганджеві та Хагані Ширвані (XII ст.). Відомими 
представниками жанру X. були перс, поети Камал 
Ісмаїл Ісфахані, Сузані, тур. поет Нефі та багато ін. 
Проте чи не єдиним поетом, у творчості якого X. 
цілком переріс межі особистих образ, був "іранський 
Аретіно" (за визначенням Я. Ріпки) — Убайд Закані 
(XIV ст ). його сповнені сарказму викривальні тв.

Мораль аристократів", "Таріфат". "Миша й кішка" 
стали взірцями сатири в перс. л-рі.

На поч. XV! ст. з'являються особливі різновиди 
X. — шахрашуб та шахрангіз (вірші, шо збурюють 
місто), об'єктами висміювання в яких виступають 
вельможі та міські сановники або скандально відомі 
юнаки-коханиі з ремісничих кіл . Ш. складалися як 
цикли г а з е л е й , к и та  або р у б а ї. Найпо- 
пулярнішими авторами Ш. були Агахі, Харфі. 
Сайфі Бухарі, Саїпо Насафі, Іса Месіхі та ін.

Олександр Бойченко

Х А Й К У  — первісно колективна гра в 
ланцюгову риму, згодом вірш, силабічна форма, 
шо виникла в Японії в період Тогукава (1603-1868) 
і характеризується відсутністю рими та чіткою 
епіграмною структурою: сімнадцять складів, 
розподілених між трьома рядками за схемою 5-7-
5. X. є най. формою течії "Лентоссі' (тобто поет, 
традиції). Іст. X. є першою строфою танки, від якої 
вона відокремилась. Тематично X. — стислий опис 
природного явиша як миттєве переживання буття 
без будь-якого чіткого коментаря, але з певним 
філос. підтекстом. У структурі X., як і всього мист- 
ва. шо виникає на грунті буддійського споглядання, 
відбилися типові риси сх. свідомості, типол. подібні, 
напр.. до л-ри та мист-ва візант. ісіхазму, котрий 
в свою чергу базувався на явищах, шо подібні до 
йогічної медитації (можливо, навіть давньоєгип. 
походження). Не той "мініатюрно-психол. ліризм" 
(Г. Гачев), у якому знаходив свій самовияв індивід, 
шо був пригнічений деспотичною структурою сусп. 
життя. Видатними популяризаторами X. в Японії 
в XVI! ст. були Мацунага Теітоку (справжнє ім'я — 
Мацунага Кацугума). 1571-1654. і Кітамура Кігін 
(справжнє ім'я — Кітамура Кюносуке), 1625-1705. 
Розквіту мист-во X. досягло у творчості Башо 
(справжнє ім'я — Мацуо Мунефуса). 1644-1694.

Башо лосяг майстерності як у техніці X., так і у 
техніці хайбун (короткі проз, замальовки, шо 
супроводжуються віршами X.): матеріалом стали 
подорожі по Японії, наслідком яких було кілька 
дорожніх щоденників, написаних у стилі хайбун, 
та кілька зб. X.

Загадковий характер стилю X., шо залишає вел. 
поле діяльності уяві читача і натякає на певний 
глибинний зміст описуваних спостережень, радше 
ніж формулює його, мав вел. вплив на розвиток 
модерністської поет, техніки в Європі, а саме в 
англомов. поезії через творчість Езри Паунда. 
Інколи X. плутають з коку (магаугою)

Пор Загадка віріііо]вана
Наталя Карясва

ХЕТТСЬКО ХУРРИТСЬКА ЛІТЕРАТУРА
— надзвичайно цікаве з погляду компаративістики 
явище, бо тут наочно спостерігається міграція 
сюжетів та певних худож. форм зі Сх. на Зх. Можна 
навіть сказати, що тут виразно вимальовується тип 
л-ри-посередника. Йдеться про л-ру хеттів (бібл. 
філістимляни), народу, який колись створив в Азії 
вел.державу-конгломерат, об'єднану військовою 
силою, де панувала індоєвроп. державна мова — 
неситська. Але поруч широко вживалася й 
аккадська (вавилонська) мова. Запозичивши з 
Месопотамії клинопис та почасти міфологію, хетти 
широко використовували й послуги вавилонських 
писиів, за посередництвом яких просочувалися й 
сх. впливи.

Л-ра хеттів малодосліджена. До археологічних 
відкриттів XX ст. цей народ навіть уважали 
єгиптянами. Що ж до ант. гелінів, то. за їх міфами 
Малу Азію, де колись жили хетти. населяли 
таємничі та напівфант. народи, діяли постаті на 
взір Гордія, батька иаря Мідаса. Цікаво, шо 
столиця хеттської держави розташована була на 
місці легендарної Трої. Хеттів добре знали в світі: 
так, їхня експансія до Палестини дала навіть назву 
цій землі ("край філістимлян"). Перед хеттами 
тремтів Єгипет часів Рамзеса II. Але в культ, 
відношенні хетти виявилися підкореними ін. 
впливам. Зіткнення їх з хурритами, котрі жили в 
Пн. Месопотамії та Сирії і знаходилися в орбіті 
вавилонської культури, спричинилося врешті решт 
до культ, конвергенції. Більш того, з часом хетти 
підпали під культ, вплив хурритів, шо стали 
провідниками на Зх. найдавн. літ.-культ, традицій 
Сх. З Месопотамії до духов, світу хеттів прийшли 
легенди про царів Аккаду, сюжет про Гільгамеша. 
При цьому, як зазначає поль. дослідник М.Попко, 
хеттська версія вже слабо нагадує шумерсько- 
месопотамський варіант, шо свідчить про занепад 
"м етрополії". Від шумерів та вавилонян в 
хурритський епос і далі, очевидно, до хеттів ше 
західніше йде сюжет про Потоп, вирішений у формі 
розповіді про гнів бога Кумбарі, котрий вирішує 
знищити людство. У Х . — х.л. проникали культ, 
впливи не лише Месопотамії, але й ін. країн Бл. 
Сх., зокрема, Єгипту. В свою чергу Х.-х.л. мала 
широкий вплив на формування грец. міфології та

606



х р о т к А

д-ри. Хеттська богиня іштар. яку мислили 
вершницею і шанували на величезних просторах 
аж ло Єгипту, була прототипом міфічних 
амазонок. Запозичений хеттами хурритський епос 
'Пісня про Уллікумі" став основою для греи. 

переказу про повстання богів молодшої генерації" 
проти старших богів. Є певні свідчення про вплив 
цього комплексу уявлень на автора Теогонії" — 
Гесіода. Від хеттів походить образ підступної жінки- 
Сфінкса. їхній епіч. герой Телекін перетворився 
на грец. Телефа. В наук, л-рі навіть відомий лук 
Одісея пов язується з мотивами змагання лучників 
у хеттській поезії (шоправда. позаяк такий мотив 
зустрічається дуже широко — від рос. казок до 
Махабгарати — радше твердити про типол 
подібність). Проте безперечно, що грец. культура 
ше в ломікенський період була нащадком та 
продовжувачем літ. пошуку Давн Сх. Заслуговує 
на увагу й рух зі Сх. на Зх. певних поет прийомів, 
зокрема побудови епі". оповіді в формі 
психологізованого діалогу. Найдавн. ритми 
індоєвроп поезії теж, очевидно, впливали на греи. 
віршування: навіть гекзаметр виник, подібно, під 
впливом ритм, моделей хеттських та хурритських 
поетів. Надто цікаво, шо до обряду царського 
трупоспалення у хеттів входив гімн про 
замогильний світ, змальований мажорно, як луг. 
на котрому мирно пасуться коні. Пе певною мірою 
нагадує образ вирію в укр. міфології, куди 
відлітають пташки — зооморфні образи 
замогильного світу у двох індоєвроп. народів 
можливо зберігають якісь найархаїчніші ходи 
свідомості часів "арійської' спільності.

Семен Абрамович

ХР1Я (греи. chreia від chrao — звістую) — один 
з афористичних жанрів, дотепний вислів у 
контексті породжуючого його анекдоту.

На відміну від споріднених жанрів, насамперед, 
сенгенмн та гноми, самодостатніх у своєму суто 
вербальному існуванні, словесне висловлювання 
в X. назавжди пов язано з конкретною ситуацією 
свого походження, частіше — біографічним 
епізодом іст особи, і є по суті його словесною 
кульмінацією. Ло найхарактерніших зразків цього 
жанру належить зібрана Мітроклом зб. X про 
легендарного Діогена Сінопського (V — IV ст. до 
н е.), серед яких хрестоматійно відомою є X. про 
зустріч кініка з Александром Македонським у 
Кранії в переказі Діогена Лаертського з його 
"Життєписів та висловів знаменитих філософів" 
поч. Ні ст. н е.: підійшов Александр і сказав: "Проси 
у мене чого захочеш". На шо Ліоген відповів: Не 
заступай мені сонця" Надзвичайно близьким за 
своєю змістовністю до високої X. жанром є 
ап о ф (т )егм а  шо спричинило їх поступове 
ототожнення, невипадково, напр.. в "Письмовни­
ку" Курганова (XVHi ст.) X. про Александра 
Македонського та Ліогена міститься в розділі 
Давні апофегми X. входила в систему жанрів 

ант. та візант. риторики поряд з байкою, гномою, 
оповіддю, похвалою та ін. Напр.. на підставі праць

давн-грец. ритора Гермогена Тарсійського (бл. 
1 6 0 -2 3 0 ) у Візантії склався і поширився зб. 
зразкових риторичних вправ (прогімнасм), до яких 
обов язково належала і X.

Тепер термін X. майже не вживається, позаяк 
цей жанр розчинився по суті в понятті іст. анекдоту, 
хоча практична історія його ніколи не пере­
ривалася (суч X. про поетів М .Светлова та 
А.Ахматову, акторку Ф Рансвську тошо).

Типол. подібними до греко-рим. X. с жанр 
юдейської повчальної л-ри ма асе (діяння).

Лив Афоризм, максима, сенгенмія.
Борис Іванюк

ХРОНІКА (грец. — літопис) — 1) істо­
ріографічний жанр. !ст. події, сучасником яких був 
хроніст, відтворювалися в X. у часовій 
послідовності. На відміну від багатожанр. та — як 
наслідок — багатофункціональних дітоннсїв, де 
архітектонічний поділ здійснювався за роками ("В 
літо.. ), X. здебільшого виконували тільки функцію 
записування історії" і компонувалися за періодами 

владарювання того чи ін. діяча (напр , візант X. 
розчленовували іст. процес на царювання ).

Як самостійний історіографічний жанр X. 
виокремлюється в Сер-віччі, але тв. 
"хронікального" характеру з'являються в різних 
регіонах практично водночас з виникненням 
письма. Серед найдавн. пам'яток — єгип., 
шумерські, хеттські. кит., рим. аннали (аннали іноді 
називають первісною формою X ). вавилон. 
хроніки. бібл. книги Суддів. Царств. 
Параліпоменон" та ін.Починаючи з сер віків і до 

XVIH ст. величезна кількість X. створюється при 
дворах європ. правителів та в монастирях Жанр 
X. надто був поширений у Візантії. Франції. Англії 
та ін країнах, де X набувала заг-державного 
значення: до X. тяжіють і деякі ісл. саги

X. відіграла величезну ролю в становленні нац 
свідомості та най. культури зх. слов ян. V Чехії 
започаткували історіографію лат-мов. Чеська 
хроніка" Козьми Празького (бл. 1045-1125) та 
вірш. "Далімілова хроніка" (доведена до 1314) чес. 
мовою. Подібну вагу мали в Польші латиномов. 
X., серед них Хроніка і діяння князів і правителів 
польських" каноніка Галла Аноніма (бл. 1113-16), 
"Історія Польші" в 12 кн. Яна Длугоша (1413-86), 
який використав, зокрема, лавн-рус. літописи, в 
т.ч. ті, шо не збереглися.

В сх-слов. л-рах. де провідним іст. жанром 
виступав літопис. X. була значно менш поширеною, 
ніж в Зх. Європі, і. як правило, або набувала 
літописних рис. або фіксувала події з історії того 
чи ін. монастиря, тобто задовільнялася переважно 
і ірагматичною функцією в обмеженому середовищі 
( Хроніка Києво-Михайлівського золотоверхого 
монастиря". "Хроніка Мотронинського монастиря" 
та ін ).

2) Літ. жанр, в центрі уваги якого — час як 
суб'єкт іст процесу. На відміну від щоденника та 
іст. роману, де на перший план висуваються 
відповідно особистість автора чи характери, шо

607



ХРОНОГРАФ

розкриваються на тлі іст. подій, в X. сама хода часу 
є рушійною силою сюжету, котрий звичайно має 
екстенсивний характер: лінійним часовим змінам 
відповідають зміни сцен. фрагментів, картин 
зображувано! дійсності. Власне літ. X. з являється 
в лобу Відродження (В.Ш експір). коли л-ра 
звертається до багатого матеріалу cep-вічних іст. 
X. (/Граматична хроніка). Пізніше, на основі уяви 
романтиків про неповторність кожної іст. доби, 
виникають романт. X. ( Хроніка часів Карла IX ' 
П.Меріме) Нов. тип — т.зв. родинна X — 
виникає в творчості реаліст, орієнтованих 
письменників: "Сімейна хроніка С Аксакова. 
Будленброки Т.Манна. Сага про Форсайтів 

Д ж .Голсуорсі Близький до X. і роман 
А.Свилнинького ТІюбораиькі" Також зустрі­
чаються випадки пародійного переосмислення X 
в л-рі: іст X — в історії ОДНОГО М!СТа 
М.Салтикова-Щелріна. газетна X і образ хроніста
— в Бісах Ф Достоєвського та ін

Олександр Бойченко

ХРОНОГРАФ (грен — часопис) — звелений 
огляд всесвітньої історії на відміну від літописів 
та хронік, об єктом яких є історія конкретних 
держав чи земель. (Разом з тим чимало літописів і 
хронік розпочиналося саме короткими переказами 
всесвітньої історії). Вперше X. з'являється у 
Візантії, коли виникає потреба у відтворенні історії 
християнства як світ, релігії. Так. Хронологічні 
таблиці і скорочений виклад заг. історії еллінів та 
варварів єпископа Кесарії Євсевія Памфіла (ИІ- 
IV ст.) являють спробу звести історію різних народів 
до спільного христ знаменника Найвіломіші X. 
були перекладені сх . та пд. слов янами. Найстарша 

Всесвітня хронографія '. написана автором з 
Антіохії Іоанном Малалою (V!-VllcT.). повністю не 
збереглася, вона відома зі слов'ян, перекладу, що 
був зроблений у Болгарії за паря Симеона (893- 
927). V пей X. інкрустовані ін. тв . напр.. псевлоіст. 
Кн Александра' /Трута пам ятка — Коротка 

історія Георгія Амартола (]Х ст.) в рус. списку ХНІ 
ст має назву /ТЬтовникъ скрашень отъ различныхъ 
л^тописЬпь же и пов^дателій избран^ и 
составленъ отъ Георгія грешника инока". Третій
— Витяг з історії Іоанна Зохарі (ХІ-ХІІ ст.) 
розповідає про події від сотворіння світу до 1112 
Четвертий X. Костянтина Манассії (XII ст.) охоплює 
історію від Адама до подій 8 4 2  візант історії. 
Відомий і рим X. 3 5 4  р.. в якому, зокрема, 
міститься переказ нарису всесвітньої історії 
Іпполіта. але назагал ией рукопис дуже 
відрізняється від візант. X. На думку дослідників, 
ие був ДОВІДНИК для урядовців: він містив різнотипні 
матеріали від хронологічних до астрологічних 
таблиць

V XV-XVIII ст. створюються компілятивні 
слов ян. X. на візант. основі з доданням слов ян. 
(серб., болг. і рус.) іст. матеріалу, починаючи від 
Кирила і Мефодія. Вони належать до спільної для 
всіх правосл. ст-слов ян. л-ри. X. були дуже 
поширені. Так. у Сербії відомі 17 X. Най­

визначнішою лавн-рус. пам яткою в цьому жанрі є 
т.зв. Руський X., який був складений сербом 
Пахомієм Тїогофетом і зберігся в бл. 500  пізніших 
списках. Він містить виклад всесвітньої історії від 
сотворіння світу до здобуття Візантії турками 1453 
(переказ бібл. кн.. іст. Сх., Греції. Риму. Візантії, 
Болгарії, Сербії, Давн. Русі). Пізніші списки містять 
також цінні відомості з історії України, існувало й 
кілька власне укр. X . шо вони були складені в 2-й 
пол. XVII ст. на Волині.

Олекса ядр Бойченко

Х У Д О Ж Ш Й  П ЕРЕКЛ А Д  — вил міжліт 
рецепції — відтворення худож. тв.. який написаний 
однією мовою, за допомогою засобів ін. мови. На 
відміну від ін. видів міжнаи взаємин (переробка, 
запозичення тощо) Х.п. існує лише в л-рі. бо це 
єдине мист-во. що його матеріалом є природна 
мова. В цьому явна перевага л-ри над ін мист-вами, 
але з цього ж випливає й сприйняття л-ри вужчим 
колом споживачів — тільки тими, хто знає дану 
мову. Такого обмеження немає в ін. мист-вах: їхня 
мова інтернаи.. або щонайменше — зрозуміла в 
межах певного культ, регіону.

Х.п. більше, ніж ін. види рецепції є частиною 
не лише літ., але ширше культ, взаємодії У цьому 
розумінні Х.п. — похідне від історії культури. 
Звернення до певних текстів, вибір різновиду Х.п, 
якісний рівень X п. (поряд з індивідуальністю 
перекладача) зумовлено об'єктивними 
позаіндивідуальними чинниками як суто мов.: 

внутр. — співвідношенням на різних рівнях мов 
оригіналу та Х.п.) і 'зовн " (наявністю чи відсутністю 
гарних перекладачів — знавців мови першотв ), так 
і іст-літ. (внутр. потребою певної л-ри в тих чи ін. 
Х.п). Поряд із цим впливають позафілол ЧИННИКИ: 
сусп.-іст.. ідеологічний, заг-культ. У свою чергу Х.п. 
справляє певний вплив на сусп.-політ. та духов.- 
культ життя країни-реиипієнта. Взаємозалежність 
Х.п. з цілим комплексом сусп.-культ, проблем надто 
чітко вимальовується у вирішальні для долі народів 
етапи історії. У слов ян — у періоди становлення 
першої державності, першого та другого най. 
відродження. На кожному іст. шаблі ця 
взаємозалежність має свою специфіку, але постійно 
діють об'єктивні чинники.

Перший позаіндивідуапьний чинник — 
суспільно-політичний: прямий ВПЛИВ COU дійсності, 
зокрема економічних і політ контактів між 
народами та державами. Так. посилення інтернаи. 
контактів у XX ст спричинило бурхливий розвиток 
перекладання. XX ст навіть звуть віком 
перекладів". Але діапазон тв.. які перекладаються, 
не безмежний. Така суттєва закономірність міжнаи. 
взаємодії, як вибірковість, діє й у галузі Х.п. 
Перекладаються переважно або справді клас., 

позачасові" тв.. або такі, шо перегукуються із 
сьогоденням, відображають певні іст. подібності й 
аналогії зі справами, які нині хвилюють сусп-во. 
Внесені перекладачем зміни вел. мірою 
пояснюються тим. як його доба сприймає тв., шо 
перекладається. Тут немає засалничої відмінності



ХУДОЖНІЙ ПЕРЕКЛАД

між перекладачем і письменником, який у процесі 
рецепції звертається до чужого тексту, до сюжету, 
образу, — запозичуючи, наслідуючи, пере­
робляючи. Але мета письменника саме в 
тлумаченні чужого з погляду свого часу, власно! 
мистецької позиції. Перекладач, попри всю 
детермінованість сьогочасністю, прагне наблизити 
розуміння реципієнтом перекладеного тексту до 
оригіналу.

При перекладанні ст. тв. постає питання: як 
відобразити його часове забарвлення? Можливі 
дві крайності. Перша — так ретельно передати 
часові ознаки, шо Х.п., маючи репрезентативний 
характер, буде сприйматися читачем як шось 
архаїчне, а відтак нецікаве, навіть незрозуміле. 
Друга — так наблизити Х.п до сучасності, шо Х.п. 
втратить репрезентативність, стане осучасненням. 
Міра співвідношення між старовинними та 
сьогочасними складниками, різновид і метод Х.п 
теж значною мірою детерміновані об'єктивними 
чинниками: іст. та іст.-культ. ситуацією, літ. 
напрямом, рівнем перекладацької теорії й техніки, 
станом іст. науки (елементи невмисного 
осучаснення в Х.п В.Жуковського з Гомера).

Відгалуженням сусп-іст. чинника є 
ідеологічний. Щодо цього показові кін. ХІХ-поч.ХХ 
ст. Поширюються поль-укр-рос. Х.П. рев. пісень і 
віршів. У серб, і хорв. соиіал-демократичних 
виданнях друкуються Х.п. поезій X .Ботева 
"Патріот", "Хаджі Димитр", "До моєї першої 
коханої". Як рев. твір-заклик сприймається драма 
Г.Гауптмана "Ткачі". 1 8 8 5 1.Франко писав: "Якшо 
коли-небудь спалахне соц. революція, то постава 
цієї драми буде її гаслом". Таким сприйняттям 
Гауптманової драми пояснюється перекладання її 
Десею Українкою (1895). Того ж року "Ткачів" 
було двічі перекладено й нелегально видано в 
Росії.

Х .п  може бути "завуальованим" виразом соц. 
симпатії або протесту. Створення К.Чапеком 
антології "Французька поезія нової доби" в той 
час, коли Габсбурзька імперія знаходилася в стані 
війни з Францією, було підставно сприйнято 
франц. поетом Д.Арагоном як прояв симпатії до 
Франції.

Ідеологічні міркування випливають на вибір 
різновиду Х.п Буквалізм cep-віч. перекладачів рел. 
кн. був детермінований ставленням до тексту як 
до богонатхненого. де нічого не можна змінювати. 
Ідеологічні причини викликають трансформації — 
несвідомі чи усвідомлені: зміна, посилення або 
послаблення ідеологічної наснаги першотв., 
наближення до сой. дійсності країни перекладача. 
Так, серб, і хорв. перекладачі Ботева наблизили 
його вірші до своєї дійсності. Ідеологічно зумовлені 
Х.п набувають політ, ваги, як вищезгадані поль- 
укр.-рос. рев. пісні та гімни або вірші Ботева, шо 
використовувалися з агітаційною метою у 
Югославії в роки 2-ої світової війни.

Переклад і національна культура.
У справі перекладання багато важить загально­

культурний (культурологічний) чинник.

"Переклади чужомов. тв., чи то літ., чи наук., для 
кожного народу являються важливим культ 
чинником, даючи можність широким нар. масам 
знайомитися з тв. й працями людського духу, шо в 
ін. краях у різних часах причинялися до поширення 
просвіти та підіймання заг. рівня культури 
(Франко). Наявність Х.п. класики та краших тв. суч. 
л-ри є свідченням зрілості культури. У певних іст - 
культ. ситуаціях поширення Х.п з мов народів світу 
стає обов'язковою  передумовою дальшого 
розвитку нац. культури та л-ри. Саме тому Франко 
— "титан праці", за висловом акад. М.Возняка — 
самотужки підняв величезний тягар у перекладанні: 
його надихала нагальна потреба наблизити до укр. 
читача здобутки світ, культури. Потреби читача, 
зокрема шкільної та студентської молоді, в клас, і 
програмових тв. рідною мовою впливають не тільки 
на відбір текстів, але й на різновид перекладу: при 
відсутності підготованих перекладачів стає 
доконечним непрямий переклад. Вибір об'єкта 
для Х.п часто визначають замовлення видавництв 
або театрів, які пояснюються запитами читачів і 
глядачів. Поштовхом для перекладання є 
письменницькі ювілеї. Так, широке ознайомлення 
укр. читача з творчістю поль. поета П.К.Норвіда 
відбулося 1971  завдяки 100-річчю з дня його 
народження. Позафілол. причини зумовлюють 
організаційні форми розгортання перекладацької 
діяльності. Як приклад, однотипні серії: в Росії — 
"Скарби ліричної поезії", в Польщі — Бібліотека 
поетів" (т.зв. "целофанова серія"), в Україні — 
"Перлини світової лірики".

П ереклад і фольклор. П як вид 
взаємознайомлення та взаємозбагачення нар. 
культур існує вже в фольклорі, де він постає 
стихійно із засвоєння чужомов. текстів у оригіналі. 
Міжнац. засвоєння фольклор, матеріалу має три 
шаблі: 1) тв., шо виконуються мовою оригіналу або 
з незначними мов. порушеннями; 2) тв., шо 
виконуються мішаною мовою — поєднано 
елементи мови оригіналу та реципієнта; 3) повні 
переклали. Процес фольклор, перекладання 
найактивніший у двомов. та пограничних зонах і 
полегшується мов. спорідненістю (білор. пісні Х.п 
на слова Шевченка відомі ше в XIX ст., або ж укр. 
пісні в рос. липованських селах Буковини).

Переклад і національна література. Х.п. мають 
велику вагу для внутр. історії нац. л-р. Всі європ. 
л-ри (крім давн-грец.) засновані на двох підвалинах: 
по-перше, фольклор і міф та, по-друге. Х.п Це 
зазначав Франко: добрі переклади важливих і 
впливових тв. чужих л-р у кожного народу, 
починаючи від древніх римлян, належали до 
підвалин власної л-ри. Подібну оцінку висловив і 
поль. письменник Я.Парандовський писав: "У 
третьому сторіччі перед Різдвом Христовим Лівій 
Андронік, перший у світі перекладач Гомера, дав 
рим. л-рі "О діссею ", котра, перш ніж стала 
високоповажною пам'яткою старовини, була 
повним соків тв. мист-ва, і від неї починається 
історія лат. л-ри. Так само за наших часів Матей 
Урбан завдяки перекладові Іліади

609



ХУДОЖНІЙ ПЕРЕКЛАД

верхньолужииькою мовою (1922) став творцем літ. 
мови цієї забутої та запізнілої парості нашого 
племені". Справа, певна річ, не обмежується 
Гомером: досить згадати величезну перекладну 
писемність —  дух. і світську в л-рах Сер-віччя. На 
цих перекладах формувалися відповідні л-ри та літ. 
мови.

Відбір текстів для перекладання залежить від 
унутр. розвитку л-ри. коли виникає зацікавленість 
певними чужомов. текстами, а відтак — прагнення 
зазнайомити з ними рідного читача. Тому в добу 
слов'ян, відродження перекладалося інослов'ян. 
мовами Слово о полку Ігоревім", серб, пісні зі зб. 
Вука Караджича, рос. билини та містифікації — 

ст-чес. рукописи". Для становлення рос. 
символізму велику вагу мала кн. В .Брюсова 
Франц, лірики XX століття".

Літ.-крит. думка різних часів розглядала Х.п. 
як важливу частину власної л-ри. С.Гошиньський 
у статті Нова епоха польської літератури" ставив 
перекладачів слов'ян, нар. поезії та "Слова о полку 
Ігоревім' К.Бролзіньського, Д.Семеньського, 
О.Бельовського на один щабель ізнайвидатнішими 
представниками оригінальної поезії.

Для кожної л-ри Х.п. є не лише засновком, але 
й необхідною умовою й невід'ємною частиною її 
іст. розвитку. 1ст.-літ. тв. тільки тоді не 
хибуватимуть на однобічність, коли звертатимуть 
на перекладну л-ру значно більше уваги, ніж 
дотепер'. — це твердження М.Чернишевського 
актуально й сьогодні. Для кожної нац. л-ри Х.п. є 
необхідною умовою й необхідною частиною її 
розвитку. Напр., для укр. л-ри величезну вагу мали 
переклади Є .Гребінки. М .Костомарова, 
А.Метлинського, М.Шашкевича, О.Шпигоиького 
в 1-Й пол. XIX ст. Згодом — П.Грабовського, 
ГІ.Куліш а. С .Р удан ського , В .С ам ій лен ка, 
М.Старииького. Лесі Українки, І.Ф ранка. В 
післяжовтневий період — М.Бажан, М.Зеров, 
М .Й оган сен , Кочур, М .Лукаш. Л .П ер - 
вомайський, В.Підмогильний, М.Рильський, 
Б.Тен. Х.п.Тичина. Досвід відтворення здобутків 
чужих л-р доводить: краші Х.п.. зберігаючи 
своєрідність першотв., стають водночас вагомими 
явищами л-ри-реиипієита. В таких випадках вони 
часто сприймаються як явище своєї л-ри (напр. 
Х.п. з Г.Гайне —  "Сосна ' М.Лєрмонтова чи 

Коли розлучаються д во є" М.Славінського).
Х.п. стають стимулами до власної творчості, 

зокрем а спонукаючи засвоєння за 
посередництвом Х.п. та закорінення нов. для л- 
ри — реципієнта жанрів, тематики, літ. техніки. 
Напр., під впливом існуючих перекладів Павличко 
створив цикл 'Рубаї", а Расул Гамзатов звернувся 
до невідомої раніше в аварській поезії форми 
сонета.

Х.п. може стати стимулом вїдштовхуванмягм 
для власної творчості. Так, О.Пушкін перекладав 
поему А.Міцкевича "Конрад Валленрод", але 
ідеологічна сутність валленродизму викликала його 
опір. Х.п. було полишено на сорок сьомому 
рядкові, а рос. поет почав писати "Полтаву", в якій

дослідники вбачають худож. полеміку з 
валленродизмом.

П ереклад і національний театр. Х.п. є 
передумовою розвитку, а часом самого 
виникнення най. театру. На думку вірм. 
письменника О.Туманяна, засвоєння нац. театром 
В.Шекспіра — показник, що свідчить про високий 
рівень культ, розвитку народу. Поль 
перекладознавеиь Е.Завєйський слушно твердить: 
"Без Х.п. драм Шекспіра театр взагалі не можна 
уявити". У 2-й пол. XIX ст. піднесення груз 
культури вимагало відродження театру. Ньому 
відродженню сприяли клас. Х.п. І.Мачабелі. 
Подібну ролю відіграла шекспірівська драматургія 
в розвитку театр, культури Вірменії, Узбекистану. 
Осетії, Туркменистану. Х.п. значною мірою лежить 
біля джерел нов. укр. театру. Так, для змужніння 
Театру ім. І.Франка велику вагу мали "Безумний 
день, або Весілля Фігаро" в перекладі Г.Юри 
(1920) та Пар Едіп" Софокла в Франковому Х.п 
Очевидна обопільна залежність: розвиток най 
театру вимагає Х.п. зі світ, драматургії, а ці Х.п 
сприяють дальшому розвиткові нац. театру.

Контакти театр-Х.п. багатобічні та 
багатоступеневі. Так, для XVIII ст. характерний літ - 
театр. шлях драматургії Шекспіра до більшості 
європ країн, зокрема Німеччини, Польщі і Росії 
через посередництво франц. вільних Х.п. Подібні 
факти мали місце й пізніше. Драма К.Чапека 
"R.U.R" прийшла в Росію через нім переклад 

посередник, відтак з рос. тексту було зроблено 
болг. З рос. Х.п. було перекладено п 'єсу 
молдавського драматурга И Пруие "Каса маре" для 
словаи. і болг. сцени. Призначення Х.п для театру 
визначає особливі критерії його оцінки: легкість 
сприйняття на слух, натуральність звучання діалогів 
при виголошенні на кону. Цими критеріями 
керуються при виборі тексту Х.п. для постави.

Переклад і національна літературна мова. Х.п 
збагачують мови. Дуже сприяли становленню й 
розвиткові ст.-слов'ян. а відтак давн-рус. літ. мови 
Х.п христ. л-ри, шо здійснювалися з грец., яка мала 
вироблені впродовж сторіч лексику, фразеологію, 
систему стиліст, засобів. Вел. вага перекладів для 
нов. європ. літ. мов. На це постійно звертали увагу 
письменники. Так, С.Ґошиньський, поціновуючи 
Х.п. "Слова о полку Ігоревім", підкреслював: 
"Названий Х.п є таким збагаченням поль. мови й 
через засвоєння деяких слов'ян, слів, і через 
видобуття поль., які залягали в глибочині 
старожитності, шо йому вел. кількість оригінальних 
тв. мусить віддати першість". І нов. автори 
вважають, шо Х.п є важливим "засобом збагачення 
мови" (Рильський), шо "багато...перекладачів 
посіли почесне місце серед перших творців літ 
мови свого народу", як пише поль. письменник і 
теоретик л-ри. Я.Парандовський.

Збагачення мов здійснюється, зокрема, через 
відтворення термінів і реалій. Болг. 
перекладознавці С.Влахов і С.Флорін у праці 
"Неперекладне в перекладі" систематизували вел. 
матеріал і подали таку схему передавання реалій:

610



ХУДОЖНІЙ ПЕРЕКЛАД

2. Приблизний перс клал:
а) родо-вилова відповідальність,
б) фукціональний аналог,
в) опис, пояснення, тлумачення.

1. Транскрипція.
2. Переклад (заміни).
1 Неологізм:
а) калька,
б) напівкалька,
в) засвоєння.
г) семантичний неологізм.
З Контекстуальний переклад.

Влахов і Флорін наводять низку цікавих 
t ірикдадів як транскрипції реалій (англ, шіпд — рос. 
виг — болт, уиг; франц. taaerne рос. і болг 
таверна), так і їх Х.п. (англ, skyscraper — рос. 
небоскрёб —  болг небосгъргач — франи. 
g ra ttecie J — нім. W ciken k ratzer (пор. укр. 
хмарочос, хмародряп, небосяг; поль. drapacz 
chmur). Перекладання реалій у худож. тексті 
вимагає почуття міри, текстуальної і 
позатекстуадьної вмотивованості. V слов'ян, 
перекладах із сх. мов ше 3 0 -4 0  років тому 
транскрипцією реалій іноді настільки зловживали, 
шо той чи ін. Х.п. потребував додаткового 
перекладання або коментування. Сьогодні екзот. 
Х.п. виявили худож. неспроможність. Але водночас 
через Х.п. у сх.-слов'ян, мови ввійшло багато слів, 
шо позначають реалії: сомбреро, чардаш, жок, 
колри тошо. На укр. грунті все більш утверджується 
поняття бетяр —  угор. нар. месник, шляхетний 
розбійник (пор.: укр. смрмшок, рум. лайдук).

Цікаві приклади дає практика Х.п з угор. мови 
на рос. та укр. Взяти хоча б назву країни. У 
словниках зафіксовано Венгрия і відповідно 
Угоршина, але в Х.Х.п зустрічаються різні варіанти 
цього поняття. Звичним стало вживання мадяр, 
мадярський, шо є транслітерацією угор. magyar. 
Як правило, така форма вживається, коли 
перекладачі хочуть відтворити іст. характер подій, 
коли йдеться про довоєнну Угорщину. Разом з цим 
Павличко використовує досить часто ст рус, угри, 
шоб підкреслити єдність іст. долі угорців і сусідніх 
народів: "Тож споконвіку спільне горе/ в румунів, 
угрів і слов'ян". Якщо при транскрибуванні реалій 
слід побоюватись невиправданих нововведень, шо 
спричиняються до екзотичності, то при Х.п  (заміні) 
реалій небажаним є підбір таких понять, які мають 
най. забарвлення у мові, напр. кафтан і шуба в 
рос. перекладі епосу Кьор-огли": "Я в боевой одет 
кафтан (пер. В.Гуревич); "Нет у меня булатного 
меча, / Не хватит сил повергнуть палача, / Нет ни 
ковра, ни шубы по ночам... " (пер. С.Іванов).

Вагомим чинником є зовнішньомовний. Під 
ним розуміємо більшу або меншу поширеність 
знання мови, шо з неї робиться Х.п., серед носіїв 
тієї мови, на яку він робиться. Це важить уже при 
відборі тв. для перекладання, а також є суттєвим 
моментом для конкретного вирішення проблеми: 
припустиме чи неприпустиме звернення до різних 
форм н еп р ям ого пер екладу

Перекладачеві доводиться додати трудноті 
внугрішньомовні чи суто мов. характеру, котрі 
породжуються відмінностями мов. будови, а також 
версифікації та стилістики. З філол. погляду 
йдеться про ступінь спорідненості мов. Мови

можуть бути на деяких рівнях подібними, на ін. 
неподібними. Назагад розрізняють три ступеня: 
б/жизькосігормтнемї, далеж оспормненг 
неспор^днені. Для укр. мови це відповідно 
слов'ян., неслов'ян. інлоєвроп., неіндоєвроп. 
Практично рівень вимогливості до Х.п. з різних мов 
не може бути однаковим. Якшо в міжслов'ян. Х.п. 
можливо передати не лише структуру змісту, але й 
структуру мов. форми, то в несдов'яно-сдов'ян. це 
можливо тільки деякою мірою. Існує прямий 
зв 'язок : чим віддаленіші мови, тим менша 
можливість відобразити мовностиліст. особливості, 
менша можливість міри адекватності, отже більша 
потреба в еквівалентних замінах. З ін. боку, мов. 
спорідненість породжує спеииф. труднощі на 
синтаксичному, фонетичному, фразеологічному, а 
надто на лексичному рівнях: через міжмов. 
омонімію з'являю ться Т . З В .  уянн! друзі 
перекладача

Філологічний підхід слід сполучати з 
культурологічним. Напр., угор. і тюрк, мови 
однаково далекі, неспорілнені зі слов'ян., але культ, 
відстань різна. Угорці, як і слов'яни, належать до 
європ. регіону, де того ж тисячу років сусідили зі 
слов'ян, народами; тюрки — до бл-сх. Тому 
перекладач з тюрк, мов стикається з 
ускладненнями, яких не знає перекладач з 
угорської. Проте ці ускладнення однакові й у 
перекладача з ф арсі-талж. мови (мова 
далекоспоріднена зі слов'ян , мовами). З 
культурологічного погляду легше перекладати з 
неспорілненої угор. мови, ніж із спорідненої фарсі.

У Х .п ., надто поет., важливо знайти 
функціональну відповідність евфонічного ладові 
оригіналу. Прихильники теорії звукоснмводізму, 
яка відома ше з Х!Х ст., вважають, шо існує пряма 
залежність між звуком та змістом, без врахування 
лексичне значення слова, його складних 
семантичних взаємин з ін. словами в межах фрази, 
уривку, врешті-решт — цілого тексту. Зв'язок між 
звуком і змістом дуже рідко буває безпосередній, 
прямий (інакше можливість Х.п. треба було б 
повністю відкинути): він важко вловлюється, як 
правило, опосередкований ін. структурами. Але 
якшо він існує, твор. відтворити його характер 
всіма.фонетичні засобами рідної мови — справа 
честі перекладача. Ще дубровницькі поети XVI ст. 
зіткнулися з проблемою, як передати милозвучність 
італ. поезії з її насиченістю дифтонгами, 
трифтонгами, грою зіянь (hiatus) засобами 
сербохорв. мови, в якій приголосні переважають 
над голосними. Найбільшої досконалості тут досяг 
славетний І.Гундулич, переклавши поему Т. Тассо 
"Визволений Єрусалим". У Х.п. з неспорілнених 
мов відтворити системну взаємодію фонетичної 
організації вірша з інш. його рівнями неможливо. 
Так, засаднича відмінність кит. чи япон. фонетичної 
системи від фонетичної системи слов'ян, мов 
знімає питання про передавання милозвучності 
поезії народів Дал. Сх. При відтворенні 
версифікаиій. структури ближчих систем 
віршування йдеться про дотримання чи

611



ХУДОЖНІЙ ПЕРЕКЛАД

недотримання т.зв. законів е к в іл ін еар н о ст і, 
екяім етричн осгі еквіри тм ії Труднощі 
фонетичного характеру виникають не тільки через 
відмінність евфонічних систем, але й унаслідок 
потреби передати звукову організацію 
конкретного тв., його інструментовку, асонанси, 
алітерації тощо. Найпростіші випадки, скажімо, 
імітації чи звуконаслідування типу рум. кукурігу, 
нім. ю'керМ, франц. кокор/ко чи італ. кіккеріку 
не становлять особливої складності.

Значно важче передати в Х.п. звукопис.
Неспорідненість мов, відмінність граматичної 

систем спричиняє труднощі на морфологічному 
рівні. Адже граматична форма несе й змістове 
навантаження. Постулат про збереження в 
перекладі форм.-змістової структури оригіналу 
вимагає передачі змістовності мов. форми, бо 
інакше порушується єдність змісту й форми. 
Показові щодо цього випадки розбіжності родів у 
різних мовах. І.Рєпін був здивований, шо нім. 
художники зображують гріх у вигляді жінки (die 
Surtde). Слов'ян, дітям важко збагнути, чому в Х.п. 
нім. казок смерть є чоловіча істота (der Tod). V 
багатьох худож. текстах ця відмінність не має 
значення, як. напр., в кінцівці вірша "Оповідання 
липи " М.Емінеску, де місяць (в рум. мові жіночого 
ррду) спокійно спостерігає з неба за закоханими. 
Але М.Рильський, перекладаючи "Євгенія 
Онєгіна ". зіткнувся з необхідністю контекстуальної 
заміни слова луна — зіркою і зорею: "Зірок бапзто 
єсть вночі, Багата на красунь Москва, Але 
найбільше вабить очі Срібляста зірка ранкова. Але 
вона, перед котрою Я мовкну з лірою дзвінкою, 
Зорею ранньою, ясна, Блищить серед красунь 
одна". Незважаючи на широку відомість цього 
перекладацького рішення, А.Каниельсон в 
аналогічній ситуації при Х.п. "Послання третього" 
Емінеску пішов шляхом буквалізму: "Бачить він у 
сні, як з неба швидко місяць покотився, і, 
наблизившись до нього, раптом дівою зробився". 
Перевтілення "місяця" в діву" викликає у читача 
в кращому випадку ірон. посмішку. Граматична 
категорія ( у даному разі — рід) може виконувати 
естет, функції, і неврахування цієї обставини 
призводить до змістових зміщень і викривлень. 
Тому чес. поет Й. Гора був у відчаї, перекладаючи 
поезію Б .Пастернака Сестра моя — жизнь" (по- 
чес. zioot —  чол. роду, пор. укр. — життя). Суттєві 
розбіжності грам, форм існують між сх. і європ. 
мовами. Так. повторюваність дієприслівника в 
тюрк, мовах означає тривалість і безперервність 
дії. Цю особливість адекватно відбити неможливо. 
Відсутність категорії роду в мові фарсі та деяких 
ін. мовах мусульман, регіону спричинила своєрідну 
тотожність мист. засобів виразу почуттів кохання, 
дружби й містичної любові до Божества в лір. поезії 
Сер-віччя. Читач не спроможний певно сказати, 
хто той "у" чи "о" (він, вона чи воно) — жінка, 
друг чи Божество. Наявність у більшості європ. мов 
категорії роду нібито позбавляє перекладачів 
можливості відтворити таку трипланність. Однак 
В.М исик подолав ці труднощі в перекладі

чотиривірша Рудакі:
Я  на широкий ШЛЯХ /70 тебе іше не встиг ступить ногою,

hue я серця не потішив твоєю пивною красою,

А голос Неба, голос Долі уже почувсь нал головою.

"Налий вина собі у келих, розлуки глек —  перед тобою!"

"Неперекладну трипланність тексту відтворено 
тут блискуче: почуття, втілене у вірші, можна 
осмислити і як тугу розлуки з коханою, і як жаль 
перед прощанням з другом, і як сумування про 
скороминущість життя" (Коптілов). Отке, суто мов. 
аспекти Х.п. пов'язані з нефілол. чинниками, тому 
доконечний найщільніший зв'язок теорії Х.п. з 
психологією й філософією. Гїозаяк такий зв'язок 
не налагоджено, перекладачеві приходиться 
покладатися на своє відчуття і талант.

Перекладач змушений розв'язувати й 
синтаксичні проблеми. Копіювання порядку слів і 
синтаксичної побудови — типова риса 
буквалістичногоХ.п. Для суч. Х.п. це неприйнятно 
Але синтаксичну перебудову слід здійснювати 
обережно. Стил. нейтральні конструкції зберігати 
не слід. Якщо конструкція відбиває найменші 
особливості автор, задуму, то зміна її порушує 
семантико-стилістичну систему (ССС) першотв.

У худож. тексті, на відміну від наук., 
зустрічаються неясності, які не існують для читача 
оригіналу, але виникають для чужомов. читачів.

- Ці труднощі прямо пропорційні най. та часовій 
віддалі між першотв. і Х.п., між сусп.-культ. 
дійсністю, а також нац. традиціями цих культур. 
При перекладанні тв., шо виник на певному нац. 
ґрунті і відбиває відповідний період його іст. 
розвитку, його культ, традицію, стає фактом культ, 
життя ін. народу. Тому відбиття нац. своєрідності 
першотв. є однією з центр. — багатоаспектних 
проблем перекладацької практики та теорії. Цією 
проблемою цікавляться також історики культури, 
етнологи, психологи. До най. ознак належать і 
змістові, й форм, складники: своєрідність 
зображуваного життя — людських стосунків, 
побуту, природи, реалій, світосприймання, нац. 
характеру, менталітету, а також змалювання 
персонажів, зокрема нац. героя, цілої системи 
образів, словесно-обраа зворотів, композиційних, 
мовностил., версифікаційних засобів, культ.-мист. 
традиції. Позаяк Х.п. є засобом ознайомлення з 
життям, історією, світосприйманням ін. народу, то, 
на перший погляд, належить все це відбити. 
Насправді ж проблема нац. специфіки вельми 
складна. Ситуація перекладача, коли він передає 
нац. забарвлення першотв., нагадує ситуацію

- Скілли і Харібди: на нього чекають дві небезпеки. 
Можна так ретельно передати нац. ознаки, що 
текст сприйматиметься суто екзот. Можна надто 
наблизитися до рідної читачеві дійсності та культ.- 
літ. традиції, тоді переклад утратить 
репрезентативність, стане онапіональненням. 
Перекладний тв. повинен стати набутком л-ри- 
реиипієнта, що неможливо без відображення в 
ньому нац. особливостей творчості перекладача, і 
водночас — зберегти зв'язок з рідним ґрунтом. 
Тільки в такому випадку перекладний тв. може

612



ХУДОЖШЙ ПЕРЕКЛАД

вписатися в "чужий" контекст і вступати в 
різноманітні відносини з естет, явищами л-ри* 
реиипієнта, збагачувати її нов. мотивами, темами, 
образами, складниками худож. форми. У практиці 
минулих часів часто мала місце заміна характерних 
нац. ознак: антропонімів. топонімів, ілеоматики 
тощо За доби становлення нов. нац. л-р це було 
поширеним явищем в усіх слов'ян, країнах. Такі 
Х.п.-онайіомальнення мали за мету перетворення 
чужомов. тексту в суто "свій", всебічно відповідний 
най. духові і колоритові країни перекладача. Вони 
переважно були спричинені боротьбою за 
народність, фольклоризм, нац. своєрідність. У наш 
час теоретики і практики відмовились як від 
онаиіональнень, так і від поширеної в минулому 
тези, буцімто перекладні тексти мають сприйматися 
з певним відтінком чужоземного "акценту''. 
Важливо, наскільки вагомими є нац. характерні 
складники. Якшо вага їх першорядна, домінантна, 
то їх треба зберегти будь-яким чином, якшб ж ні, 
то вирішити, чи вони в оригіналі сприймаються як 
нац. забарвлені, чи просто відображають реальну 
дійсність. У другому випадкові точне й повне 
перенесення най. забарвлених складників, далеких 
від життя й світосприймання читача Х.п., може 
надати екзотичності, якої не містить перШбтв., отже 
викликати невідповідність між сприйняттям 
оригіналу і Х .п ., ба й навіть зробити тв. 
незрозумілим, стати На завалі засвоєння змісту. 
Бажано відшукувати функціональні відповідники, 
надто, коли між нац культурами велйка 
географічна та cou.-іст. відстань. З иим стикалися 
ще перекладачі Св. письма. При Х.п. на мови 
народів Крайньої Пн. євангельської фрази "Хліб 
наш насущний даждь нам днесь" довелося хліб 
замінити на рибу, бо саме риба є основою 
харчування в тих краях. Залишення "хліба" не 
лише б надало текстові екзотичності, зробивши 
його малосприйнятим. але й "зашифрувало" би 
сенс виразу. Якшо така заміна була доцільною, 
більше того — доконечною у буквальному 
перекладі рел. тексту, то тим більше належить 
жертвувати формальною точністю в суч. перекладі, 
відшукуючи контекстуальні відповідники, які дають 
змогу краще донести ідеолого-тематичний зміст. 
При Х.п. чукотською мовою "Казки про рибака і 
рибку" Пушкіна виявилося, шО для дітей Чукотки 
фант, звучить синє море, тому доцільною стала 
заміна його на чорне, бо саме таким його бачать 
мешканці Чукотки. При Х.п. вірша В.Маяковського 
"Що таке добре, а шо таке погано?" малозрозуміле 
чукотським дітям свинёнок було замінено на брудне 
щеня. Перекладачі, зваживши на психологію 
читача, на склад мислення, шо формувалося віками 
й відбивало реалії оточуючої природи, знайшли 
функціональні еквіваленти.

О б'єктивно необхідна заміна образних 
словосполучень і фразеологізмів, вілнайдення 
семантико-стиліст. відповідників. Доцільність того 
чи ін. способу їх передавання залежить від 
змістово-темат. навантаження та образно-стиліст, 
забарвлення. Ло стиліст. нейтральних

фразеологічних одиниць найкраше підшукати 
еквіваленти у мові перекладу; нац. забарвлені за 
відсутності аналога вимагають створення нов. ідіом 
перекладачем. Лдя молдованина порівняння 
гарного парубка з ялинкою — найвища узвичаєна 
народнопоет. традицією емоційна оцінка. Лля 
слов'ян, читача — штучна саме через 
незвичайність. Тому можна вважати вдатним 
переклад відповідного виразу з "Каса м ар е" 
Й.Друце на рос. мову Б.Хазіним: "Ыналг, фрумоз, 
ка бралул" — "Высокий, стройный, как тополь". 
В угор, поезії традиційними є тропи, побудовані 
на зіставленні юнака (чоловіка) з дубом. В кінцевій 
строфі вірша "Мужчина, будь мужчиною" 
Ш.Пьотефі закликає свого героя бути "міцним 
дубом, якого не зігне ніяка буря" Усталене 
словосполучення "будь дубом" сприймається 
угорцями природно, але в укр. чи рос. мовах воно 
може надати худож. текстові відтінку іронії. Тому 
"будь дубом" у Л.Первомайського звучить менш 
органічно, ніж в рос. перекладі Л.Мартинова: 
"Будь словно дуб, который/ Попав под ураган, / 
Хоть выворочен с корнем/А не согнуд свой стан".

Якшо фразеологізм містить гумор, елемент, то, 
підшукуючи відповідник, належиться зберегти 
гумористичність. Удатний приклад — Х.п. Остапом 
Вишнею "Одруження" М.Гоголя:
. .Птяди налег на свой полет. Каже ляля на себе гляля 

а и похвастаться ненем. а й хаасгп нуги нічим.,

шапка в рубль, а ши без круп Верба товста а в серелиж пуста.

Фразеологічні одиниці, які містить каламбур, 
можна передати дише через створення нов 
каламбурів, шо функціонально співвідносяться з 
оригіналом. Отже, відтворення най. ознак не 
самодостатнє завдання. Воно має слугувати 
еквівалентному відтворенню першотв. назагал.

Важливо відзначити і те, шо тв., виникнувши 
на най. ґрунті, тяжіє до загальнолюдського, 
інтернац. звучання. Сьогодні вже неможливо 
визначити, напр., сонет тільки як італ. форму 
строфічної побудови — до нього звертались і 
звертаються письменники різних народів і країн. І 
якщо, перекладаючи сонети Данте Аліг'єрі. П. де 
Ронсара, В.Шекспіра, А.Міикевича, Емінеску. 
наших сучасників, шукати нац. специфіку виключно 
в форм, ознаках, то даремно сподіватися на успіх. 
У подібних ситуаціях передати нац. особливості 
оригіналу — значить передати його ілейно-естет. 
своєрідність як цілісного явиша, значить передати 
характер образ, мислення автора, якого 
перекладають.

Отже, проблеми Х.п.. перш за все полягають у 
збереженні чи функціонально-еквівалентній заміні 
складників. Але навіть коли перекладач упорався 
з більшістю складних завдань, перед ним може 
постати питання: шо робити з такими місцями 
оригіналу, які попри ці перекладацькі досягнення 
можуть залишитися незрозумілими читачеві 
перекладу? Суч. переклалозм авство виробило 
відповідні рекомендації. Поль, учений Роман 
Інгарлен (старший) поділяє "об'єктивні" неясності 
(1) на такі, котрі явно навмисні, (2) на такі, котрі.

6 1 3



щ оправда, ненавмисні, проте водночас не 
випадкові, але пов'язані зі стадією дослідження, зі 
складною ситуацією в проблематиці, з типом 
мислення автора і т.п., —  і (3) — на ненавмисні й 
водночас випадкові. . . неясності, з котрих видно, шо 
якби автор поглянув на свій текст очима читача, 
то їх сам би усунув". Дві перші групи Інгарден 
радить зберігати, можливо, супроводжуючи 
певними коментарями. Третю — усувати. Пі 
рекомендації стосуються наук.-філос. текстів. До 
них наближені погляди теоретиків Х. П. :  
Машинальні помилки, описки автора навряд чи 

треба неодмінно точно перекладати, — але 
перекладач повинен неухильно стежити за всіма 
стильовими поворотами тексту" (Рильський).

П ереклад і стиль. Поряд з суто мов. 
труднощами існують ускладнення етил, характеру 
— від заміни окр. мікроскладників до системного 
переключення тексту в ін. етил, тональність. 
Відхилення від стилю оригіналу мають різні 
причини По-перш е, перекладацька неко­
мпетентність чи недбайливість. По-друге, твор. 
індивідуальність перекладача. Але важливіше — 
вплив об'єктив, чинників. Зміни, котрі постають у 
Х.п., детерміновано тим, як сприймає тв., шо 
перекладається, літ. лоба, а також естет, нормами 
панівного в л-рі-реиипієнті напряму. V XVIII ст. 
зміна етил, забарвлення була наслідком свідомого 
наближення оригіналу до панівного канону 
(переклади Ш експіра, М. де С ервантеса, 
галланівський Х.п. "Тисяча н однієї ночі"). 
Шекспіра в усій Європі перекладачі наближували 
ло високого стилю класицизму: текст робили 
одноманітним, "пристойним", ошляхетненим, а 
разом з тим —  космополітизованим. Романт. Х.п., 
навпаки, звертає особливу увагу на най. колорит, 
але часто-густо замінювано його колоритом країни 
перекладача. тобто ставав на шлях 
онаціональнення (Х.п. чи переробки). V 1-й пол. 
ХЇХ ст. були поширені Х.п. з купюрами, які 
спричинювалися естет.-стиліст, смаками 
перекладача. К.Гавлічек-Боровський сприймав 
Гоголя насамперед як побугописия-сатирика, а то 
тому, перекладаючи "Мертві душі" та ін. гоголівські 
тв. чес. мовою, вважав припустимим і доцільним 
випускати лір.-патетичні місця. На зламі XIX і XX 
ст. у поетів-лекадентів був узвичаєний Х.п - 
сгилізаиія. Так, К.Бальмонт, перекладаючи 
Ю.Словацького, дешо випускав, лешо додавав, 
змінював стилістику, наближаючи тв. Словацького 
до декадентсько-символістської поетики.

З бігом часу теорія та практика Х.п. все 
рішучіше відкидає етил, обробку. На практиці вона 
має місце або внаслідок етил, глухоти перекладача, 
або як усвідомлене дотримування чи 
неусвідомлений тиск трад. усередненої етил, 
норми. Найчастіше — як сором 'язливе 
пом'якшення "низького стилю". Існує й протилежна 
тенденція, намагання емоційно підсилити текст. 
Рос. перекладачка А.Радлова. борючись проти 
етил, ошляхетнення" Шекспіра, зробила текст

більш грубим, як оригінал. Крім цього, втручання 
.може пояснюватися тим. як перекладач розуміє 
семантико-стил. структуру першотв. Специфічні 
ускладнення виникають, коли автор, текст містить 
варваризми, екзотизмя, макаронічну мову, 
або й увесь CTWM3L під ін. мову. Надто цікавий 
випадок наявності в оригіналі елементів мови 
перекладача, напр., перекладання укр. мовою 
поль. поеггів укр. школи, "Вечорів на хуторі біля 
Ликаньки" та "Миргорода" Гоголя, "Миколи 
Шутая, розбійника" І.Ольбрахта, шо його укр. Х.п. 
блискуче здійснив С.Масляк

Об'єктивною перепоною для відтворення 
першотв. є відсутність відповідника в етил, традиції 
мови перекладача. Проф. П Богатирьов —  знавець 
слов'ян, мов і л-р, перекладач на рос. мову "Пригод 
бравого вояка Швейка", зіставивши переклади 
гашеківської сатир, епопеї на різні слов'ян, мови, 
дійшов висновку, шо найважче віддати стиль 
"Швейка" словац. мовою. Ця мова найближча чес., 
але через іст. причини не має стиліст, відповідника 
празькому міському просторіччю, в той час як 
поль., рос. чи укр. мова їх мають (укр. перекладач 
Масляк удатно використав львівську говірку). 
Відсутність стилю-відповілника переборюється 

. відшуканням або й створенням стиліст, складників, 
котрі б контекстуально, функціонально відповідали 
б складникам оригіналу. Най. варіанти поет, 
моделі, шо виникають при цьому, відображають 
нац. жанр-стиліст. традиції. Показове зіставлення 
перекладів "Декамерона": рос. А.Веселовського 
та укр. М.Лукаша; віршів Р .Б ьорн са: рос.
С.Маршака та укр. Лукаша. Віднайдення 
перекладачем відсутнього в най. традиції стилю 
збагачує жанр-стиліст. можливості л-ри-реиипієнта. 
Таке значення, напр., мали для груз, л-ри 
переклали з Шекспіра І.Мачабелі. Лля чес. — 
Чапека з франц. поетів: Г.Аполлінера,
Ш.Вільдрака, Біро, Ф.Жамма. Про це В.Незвал 
писав: "Чапек майже безособово відкриває для 
поезії в чес. мові чудові небосхили. Карел Чапек 
брав вельми своєрідну участь в зміні поет мови... 
відкриває простоту, економність, мелодійність і 
невимушеність цілком нову, котра випливає з 
певного поет, духа". Х.п. поль. поезії сприяли 
розширенню стильових видноколів білорус, мови. 
Величезну вагу мали й мають Х.п. лля стильового 
й лексичного збагачення укр. мови (надто від 
неокласиків до суч. перекладів "Всесвіту").

Анатолій Волхов

ХУТОРЯНСТВО — ідеологічний напрямок 
в межах тестаментарно-рустикального-лискурсу, 
адепти якого вважають село (хутір) єдиним 
генератором правдивої і життєзможної нац. 
культури: 'Але ж лишились люди, шо мають той 
хутір у душі як останній прихисток соборної укр. 
душі, де немає межі між мертвими та живими. Як 
останній козацький кіш, шо був у Тарасовій душі, 
розпросторився по Вкраїні, пробуджуючи 
козацький нарід, може, отак і з наших душ 
розпросториться по Україні і світі та сила, що

6 1 4



ЦЕНТОН

зробить нашу культуру не україномов , а глибинно 
укр." (редакційна стаття-передмова до числа 1*93 
'Основи"). Ідеологи X. підносять "духов, принцип 

хутора" до розмірності філос. формату укр. най. 
ідеї: Україна ше довго (а може назавжди) такою 
буде — напівселянською держ авою . Адже 
очевидно: Європа (шо вже казати про США) надто 
програла у культ, поступі, урбанізуючи сільский 
простір до техногенних рівнів. Село як таке, з його 
етногенними та природними умовами мусило б не 
зникати, а трансформувати здобутки цивілізації у 
віками встояне життя-буття. Його метафізичне (за 
почуттям власного "я") перебування в об'ємно- 
просторовому середовищі все-таки відрізняється 
від міста. Тому душа селянина ніби оберігається у 
ньому — не дає зачерствіти їй відчуття причетності 
до одвічної материзни" (Л.Сироїд). Тут 
упроявлюється справжня трагедія хуторянської 
дискурсивної конвенції - предмет сподівань (укр. 
селянство кін. XX - поч. XXI ст.) у комунікативно- 
креаиійній сф ері не надається до буття у 
запропонованому ідеологами X. форматі ні за 
типом гештальтного способу мовлення, ні за 
топосом відкритості Космосу. Такий конвенційний 
надрив породжує цікаві феномени у світоглядних 
межах X ., які було б коректно визначити переліком 
"прагнень : 1) Прагнення автентичної органічності 
митця, забарвлене специфічно і примітивно (на 
рівні расистських гасел) сприйнятою аріософією: 

Світ уперто залишає поза увагою, а то й 
безцеремонно накладає анатему на тих одинаків, 
шо вони силою Божого провидіння намагаються 
очистити свідомість своєї нації від гівнопродажних 
будяків хапливого інтернаціоналізму, чи то пак — 
нищівного ожидовлення: котрі розпочинають 
немилосердну боротьбу за чистоту і висоту ідеї" 
(М.Бриних); 2) Прагнення по новому мистецьки 
обумовити тралиціоналістський (і підтримуваний 
естет.-філос. настановою соцреалізму) архетип 
"Матері-Батьківшини":" А велике укр. серце 
лежало, зранене і забуте, у бур'янах і кропиві. 
Хтось підходив до нього, пробував обмацувати, та 
не вистачало кілометрів рулетки, прицмокував 
язиком, але той брався пухирями. Хтось байдужо 
дріботів мимо, і його теж покривав холодний порох 
пустелі. Підбігла дитина. Глянула на страдницьке 
серце, шо розрослося від Карпат до Криму, глянула
і... заплакала. Падали на серце дитячі сльози, 
обмивали гримаси яничарства і струпи 
збайдужіння, гоїли мікро- та макро- 
інфаркти.Крапали на велике укр. серце дитячі 
сльози, птахи відмерзали, оживала вода. А сльози 
крапали. Чи вистачить дитячих сліз?" ( С.Процюк, 

Там. де поплутані кольори"); 3) Прагнення 
сформулювати і зреалізувати хуторянську 
концепцію нов. мист. еліти: "Митеиь потрібний 
власній землі. Отже, її речнику і трудівнику 
селянину, а не утриманцю "в городах". Власне, 
паразитові, продукованому т. зв. цивілізацією" 
(/1.Сироїд); 4) Прагнення повернутися "до 
колиски", тобто повернути цивілізацію до способів 
самоупроявлювання, притаманних дофілос. стадії

духов, розвитку. Леякі дослідники вважають X. 
'дитячою хворобою" нації, яка переживає здобуття 

суверенності. Звідси тяжіння "хуторян" до простих 
форм псевдоміфогенної нарації. В ній X. апелює 
до споріднених практик XIX ст. Ідеологом своїм 
послідовники хуторянської доктрини вважають 
О.Шпенглера, котрий у "Присмерку Європи" 
(1918) писав: "Селянин - єдина природна людина, 
єдиний пережиток культури, який зберігся". 
Насьогодні хуторянська міфо-філософія виглядає 
анахронізмом, але, за певних умов, її 
модернізована версія може стати фундаментом 
майбутньої тоталітарної доктрини. Існують помітні 
паралелі між укр. X. та суч. рос. "почвенничеством" 
(В.Распугін, В.Лічугін, В.Кожинов, В.Бєлов та ін.). 
Обидві ідеологічні течії мають спільні корені у 
слов'яноф ільстві XIX ст ., зорієнтовані на 
неоязичницькі та "нар.-правосл." рел. культи, на 
неотрадиціоналістські д у хо в .-реставраційні 
практики. Свого роду "рупорами X ." сьогодні 
виступають часописи "О сн ова", "П еревал", 
"Артанія", "Образотворче мистецтво". Ідеологія та 
худож. засади X. представлені у тв. В.Іллі. В.Пепи, 
В.Отрошенко, С.Плачинди та ін.

Володимир ЄІИКІЛбВ

Ц Е Н Т О Н  (від лат. cento — лахміття, одяг або 
ковдра з клаптиків): 1. Вірш. тв., складений з різних 
віршів одного чи кількох поетів. Як різновид літ. 
гри Ц. передбачає дотримання певних правил: 
"клаптики" повинні бути відомими гіпотетичному 
читачеві; в результаті складання Ц. повинна 
виникати нова змістовно-формальна єдність: 
залежно від мети П. або розвиває ідеї 
першоджерел (наслідування), або грає на контрасті 
з ними, пародіює їх. У пізньоант. часи 
найпопулярнішим "матеріалом" для П. були тв. 
Вергілія (Авсоній, Проб). Як справедливо зауважує 
О. Квятковський, "грец. чи лат. П. складати було 
не так вже й важко, оскільки ант. вірші не 
римувалися. Значно важче підібрати для Ц. вірші 
римовані".

Часто авторство П. залишається невідомим, 
зокрема, й з політ, причин. Ось, напр.. "народний" 
Ц. совєтських часів:

Широка страна моя родная
И не жаль мне прошлого ничуть.
Я другой такой страны не знаю,
Я  б хотел забыться и заснуть/

Як приклад укр. П. пропонуємо власну 
забавку:

/ немає вже сліз а тій жаданій порі,

Та впізнати тебе було важко.
От хіба шо лишень упирі і шурі.

Не дивися в той бік. моя пташко.

2. У менш строгому розумінні Ц. може 
вважатися тв.. насичений цитатами, 
реміміслемміями алюзіями тощо 3  цього 
погляду "иентонними" бувають ЦІЛІ епохи: 
геллінізм, бароко, постмодернізм. Майстром 
таких П. є суч. рос. поет О.Єрьоменко. Найвіломіші 
в Україні П. створені літ. гуртом Бу-Ба-Бу: "/Іюбіть

6 1 5



ц и к л

Оклахому!". Депутатська пісня" О.ірвания, "Мені 
тридцятий рік минав..." В. Неборака, Ваня Каїн' 
Ю.Андруховича.

О/уександр Бойченко

ЦИКЛ ( r p e u .  k ik lo s —  " к о л о " )  —  х у д о ж . є д н іс т ь  

к і л ь к о х  в ір ш . т в . Н .  ЯК ОДИН з  р о д о в и х  т и п ів  

ц и к л із а ц ії в  л -р і (п о р я д  з  е п іч . т а  д р а м .) ,  ш о  т и п о л . 

с п о р і д н е н а  з  ц и к л із а ц іє ю  в  р із н и х  в и д а х  м и с т -в а , є  
б е з п о с е р е д н і м  , с т р у к т у р н о  в и р а ж е н и м  , п р о я в о м  

д іа л о г іч н о с т і  х у д о ж . с в ід о м о с т і .
Визначальною ознакою Ц. є структурна 

рівновага між його відцентровою та доцентровою 
тенденціями: кожен зі складників, зберігаючи 
відносну самостійність, водночас бере участь у 
створенні худож. єдності вищого рівня, яка не 
піддається зворотному спрощенню, тобто не 
розкладається на суму її початкових складників, і 
в контексті якої кожний з них набуває свого 
системного значення. Характер інтертекстуальних 
зв'язків у U. дозволяє відрізняти його від, з одного 
боку, окр. тв. з характерним для нього переважно 
ансамблевим типом узгодження складників, а, зін., 
— від таких об'єднань, як, скажімо, добірка або 
зб. віршів, неспроможних утворити якісно нову 
худож. єдність, хоча наявність внутр. зумовлених 
зв 'язк ів  в таких угрупуваннях не виключає 
можливості їх циклізації (зб. "Квіти зла" 
Ш.Бодлера, "Зів'яле листя' І.Франка).

Для уточнення понятійної змістовності U. як 
системної єдності різноманітних складників варто 
зіставити його з вірш, варіаціями, тобто низкою 
паралельних, написаних на один тематичний мотив 
тв.. які не вступають у системні зв'язки.

У ролі системної, наскрізної для всіх 
компонентів U., домінанти найчастіше виступають 
тема, жанр і лір. герой ( "Надгробні плачі на смерть 
Яна К охановського" С.Кльоновича, "Пісні 
М альдорора" Дотреамона, "Воєнні ідилії"
С.Чарнеиького) як найвиразніші докази принципу 
повторюваності, хоча до чинників циклотворення 
належать також — ідейна спрямованість 
("Переможені" П .Верлена), автор, світообраз 
("Вертоград многоцвєтний" С.Полоцького), поет, 
настрій або ж просторово-часові параметри ("Пісні 
західних слов'ян" О.Пушкіна, "Кримські сонети'
A. Міцкевича, "Наслідування древніх" А.Майкова, 
"Дуїнські елегії" Р.М.Рільке, "Весняні елегії" 
М .Вороного. "Сонети подільської осені" 
Д.Павличка). "схожість композиційних вирішень" 
(Я.Славіньський) та строфічної будови (П. сонетів
B . Шекспіра. U. мінівіршів П.Килини), графічний 
принцип розташування слів у тв. ("Каліграми" 
Г.Аполлінера) або літер у віршах (U. акровіршів- 
загадок Л.Глібова). муз. гама ("Сім струн" Лесі 
Українки) тошо. Різні принципи циклізації 
використовує Ю.Анлрухович: "Три балади", 
"Кримінальні сонети". "Нові етюди будівель", 
"Середньовічний звіринець", "Ярмаркові патрети". 
Наявність вед. кількості чинників розмиває 
понятійні межі Ц .. шо призводить до 
невиправданого врахування, як пропонує

- М.Ларвін, редакторських та читацьких міркувань 
шоло циклотворення. Не підживлює скептичний 
погляд на можливість віднаходження критеріїв 
циклічності (Х.Мастерд). Тому є сенс, як це роблять 
багато літ-знавців, у широкому та вузькому 
тлумаченні поняття Н.: перше з них базується на 
існуванні в літ. практиці вільної, заснованої на 
периферійній ознаці, спорідненості тв. 
(Р.М.Вернер), друге — на кониептуалізованій, 
узгодженій з автор, задумом, єдності тв. (І.Мюллер), 
яка дає підставу деяким вченим називати U. 
метатвором.

У відповідності з цією диференціацією можна 
розрізняти два типи композиції: концентричний, 
шо характеризується підпорядкованістю 
цикдізованих тв. одному, ключовому, і такий, в 
якому переважають «не радіальні, а лінеарні, 
зумовлені заданою послідовністю текстів" (Є.Хаєв), 
що нерідко утворюють лір. сюжет — одну з вагомих 
ознак циклізації. Лля кожного типу композиції 
хронологія створення автором окр. текстів, шо 
входять у LI., є питанням вторинним. На думку 
Ларвіна, універсальним принципом, шо об'єднує 
обидва типи композиції, є принцип монтажу, 

-який, з одного боку, зберігає "властиву ліриці 
дискретність, перервність", а з ін., — дозволяє 
"створювати певну цілісну уяву про світ та людське 
"Я" в їх  єдності". Монтажна структура 
використовується у багатьох тв. вел. жанр. форм, 
напр., поемі (поеми А.Вознесенського); монтаж є 
основним композиційним прийомом диптиха, 
триптиха і т.д. з їх жорсткою стикованістю окр. 
фрагментів на відміну від гнучкого характеру 
інтертекстуальних зв 'язків  у Н .; схрещення 
монтажного та строфічного принципів стає 
вирішальним у реалізації жанр, настанови стансів 
тошо, і тому монтаж не може бути винятковою 
композиційною ознакою U.

О собливого значення для усвідомлення 
понятійної специфіки Ц. має зіставлення його з 
жанром як таким. Щодо цього немає усталених 
поглядів, найгиповішим є надання йому особливого 
статусу наджанр. утворення, шо не суперечить 
імовірній заг. жанр, орієнтації Ц ., дозволяє 
враховувати припустиму наявність жанр, мозаїки 
у U., а також визнавати за ним інструментальну 
спроможність структурне^ форми щодо 
перетворення окр. складників у худож. єдність.

U. як літ-знавче поняття ше не набув 
остаточного усвідомлення, навіть визначення його 
характеризується досить відчутними 
розбіжностями, шо, зокрема, спричинено іст. 
відносністю змістовності цього поняття.

Ґенеза Ц. зумовлена ідеєю міфологізованого 
часу, уявою про колоподібну повторюваність явиш, 
яка відтворюється у різних сферах людського 
існування. (Перші зразки циклізації мають 
фольклор, походження, до них належать 
насамперед билини (напр., билини Київ. U.), а 
також календарно-обрядова поезія, що тісно 
пов'язана з природнім кругообігом, землеробством 
та побутовим життєустроєм). Щодо історії європ.

6 1 6



ц и кл

LL започаткованої античністю (Катулл, Пропорцій, 
Тібулл. Овілій), то вона є по суті безперервною, 
так чи інакше співвідносною з заг. історією U. як 
такого, як структурної форми худож. мислення, 
але варто підкреслити, шо найпродуктивніші 
періоди розвитку U. збігаються з актуалізацією 
жанру поеми або ж з її еволюційними перипетіями. 
принаймні, в літ. процесі двох останніх ст. (Г.Гайне, 
Т.Шевченко, М.Некрасов, О.Блок, Д.Павличко), 
хоча першим свідченням їх зв'язку була поема 
циклічного зразка — "Фасти" Овілія. Можна 
позначити умовну межу двох періодів розвитку Ц. 
Якшо до Х\/!П ст. включно циклізація здійснювалась 
на підставі жанр.-тематичної ознаки 
(«Рифмологіон" С.Полоцького), шо надавало 
інтертекстуальним зв'язкам переважно 
формальний характер і не сприяло усвідомленню 
його суттєвої змістовності (тому він легко 
ототожнювався з ін. вірш, об'єднаннями, напр., 
"Книга пісень' Ф .Петрарки), то. починаючи з 
романтизму основним чинником лір. циклізації 
стає суб'єкт худож. рефлексії — автор чи лір. герой 
("внугр. людина )̂. За твердженням В.Сапогова, П. 
виникає внаслідок розподібнення романт. поеми 
в процесі її подальшої ліризації. Безумовно, ця 
закономірність дає лише спрощене пояснення 
історії П. як типу худож. єдності, її заг. 
спрямованості. П оступова суб'єктивізаиія 
інтертекстуальних зв'язків, їх асоціативність, яка 
посилює відцентрову тенденцію в П. як системі, 
потребує стабілізуючих чинників, в ролі яких 
виступають тема і жанр.

Назагал, П. як худож. феномен, шо набуває 
великого значення у новітній л-рі, очікує 
комплексної уваги з боку генетичної, структурної, 
історично? поетики та порівняльного  
літературознавства

Борис Іваммж

V муз. мист-ві часом об'єднується у Ц. романси. 
Створюються відносно вел. і тематично багаті 
сюїтного' типу тв., в яких може бути використано 

таке гостре протиставлення контрастних муз-поет. 
образів, яке неможливо в рамках одного Р. Не дає 
змогу дати різнобічну характеристику героям і 
сюжетам.

Перший вокальний LT належить Л. ван 
Бетховену ("До далекої коханої"), клас, взірці цього 
жанру були створені Ф .Шубертом ( "Прекрасна 
мельничиха". "Зимовий шлях"). Надалі вокальні U. 
писали Р .Шуман, Й.Брамс, Г.Малер, М.Глінка, 
М Мусоргський, М .Римський-Корсаков, 
М.Лисенко. Я .Степовий, Б.Лятошинський, 
В .Косенко.

Широко відомі П. 'Далека юність" Ю.Шапоріна 
на сл. Ф .Тю тчева. О.Пушкіна, О .Блока; 
Д.Шостаковича на сл. С. Маршака. Г. Свиридова на 
сл. С.Єсеніна та Р.Бьорнса, Ю.Мейтуса на сл. 
А.Малишка "К обзарю ", Ю.ішенка на сл. 
М.Нвєтаєвої. "О мій народ" на сл. М.Рильського і 
два Н. на сл. П.Тичини "Пастелі" та 
"Енгармонійне" Л.Дичко.

Суч. укр. композитори все частіше звертаються 
до творчості укр. поетів — П.Тичини, В.Сосюри, 
А.Малишка, Д.Павличка, Д.Костенко, 1.Драча та 
ін. Широкої популярності набули романсові Ц. 
А.Кос-Анатольського, Г.Майбороди, І.Шамо, 
А.Білаша.

Таїсія Кириловська

6 1 7



ЧАРІВНА (ФАНТАСТИЧНА) КАЗКА

ЧАРІВНА (ФАНТАСТИЧНА) КАЗКА —
найрозвиненіший і найтиповіший жанр нар. казки. 
Це, як часом мовиться, власне казка. Основною 
її ознакою є наявність, домішка, навіть перевага 
фант, первня над реальним. Передумовою 
складання Ч.к. є віра в чарівне. Започаткована Ч.к. 
ше в первіснообшинному суспільстві, в нов. 
кам'яній добі. Як жанр сформувалася за межами 
первісної культури. Після руйнації міфол. мислення 
відбулася трасформаиія міфол. уявлень, образів, 
мотивів у казк. з наближенням до сусп.-реальної 
дійсності. Фант, складники-мотиви (напр., страшна 
кара) і образи (напр., змії-дракони) тотожні з 
подібними міфол., але не входять до рел.-міфол. 
канону. На відміну від міфу в Ч.к. є настанова на 
худож. вигадку та розважальність. На противагу 
міфові в казні завжди є моральне начало: боротьба 
добра і зла. Спільна ідея всіх Ч.к. — доконечна 
перемога добра як зречевлення людської мрії. 
Відтак — гостре розмежування і протиставлення 
позитивних і негативних героїв. Поряд з 
міфологією засновками Ч.к. були магія, анімізм, а 
надто обряди, коли вони втрачали значення 
життєвих норм і стали сприйматися як шось 
надзвичайне, дивовижне, пов'язане зі світом 
фантастики.

Ч.к. є одним з найбільш структурованих на всіх 
рівнях жанрів (у най. і регіональних варіантах). Дія 
відбувається на пограниччі чарівного та реального 
в невизначеному спеиифічному суто казк. часі ("був 
собі", "були собі " — хронологічний зачин) та місці 
("в якомусь царстві" — топографічний зачин). 
Образи-персонажі розподіляються на кілька груп. 
Перша група — герої: а) герой чудесного 
походження, б) богатир, в) позірний дурень, часто 
це молодший син, г) у казках пізнішого походження 
— бувалий чоловік: коваль, солдат, купецький або 
селянський син. Друга група — героїні: а) віша діва 
або мудра жінка, б) писана красуня: "дівиця- 
красавиця, шо її ні описати, ні намалювати, тільки 
доброму козаку в казці розказати", в) дівка-воїн: у 
казці "Про Марусю — козацьку дочку" героїня 
шаблею розмахувала "мов проворний козак, і як 
прийшлось до діла, так лучче всіх воювала", г) 
невинно переслідувана дівчинка або зовсім молода 
дівчина ("Попелюшка", укр. "Кобиляча голова". 
"Морозко", словац. "12 місяців", зрідка невинно 
переслідуваним буває хлопчик: "Телесик", рос. 
"Сестриця Альонушка і братець Іванушка"). Третя 
група — противники героя (змій-людожер, змія, 
Кошей-смертоносеиь, відьма). Четверта група — 
помічники героя. Ними виступають або уособлення 
сил природи (Вітер, Сніг, Сонце, Місяць); або 
вдячні тварини: або ж люди незвичної сили та 
здатностей (Вернигора, Вернидуб, Крутивус. 
Товчикамінь); у гуцульських казках — Трикамінь, 
Розлийвода. Своєрідну й дуже вагому групу образів 
складають чарівні предмети (дивовижна торба, 
шапка-невидимка, чоботи-скороходи, кий-самобій, 
скатертина-самобранка (словац. — столик- 
накрийся), живуша-иілюша вода; в гуцульській казці 
"чарівна фуярка. якої в світі не було"; араб, лампа

Аладіна, мішок, який на бажання володаря 
забезпечує його будь-якою їжею).

Виклад подій реалізується згідно з 
притаманними саме Ч.к. законами. Існує трал, 
пов'язаність попередньої події чи ситуації з 
наступною (напр., заборона відчиняти певну 
кімнату обов'язково порушується, що спричиняє 
далі прикрі події).

Структурними законами Ч.к. є повторення, 
потрійність, ступеневість наростання дій. 
Контрастне зіставлення персонажів: добрий, 
безвільний старий і сварлива настирлива стара, 
добра працьовита пасербиця й заздрісна дочка 
мачухи, позірний дурень і його два брати. — 
визначає фабульну організацію з паралельними 
контрастними епізодами. О бов'язкова 
гіперболізація: богатирський кінь "поверх дерев 
ходить, як летить, то аж земля стогне на сто миль" 
або, як у гуцульській казці, — змій-багатоголовий, 
коли летить, то "одна губа попід хмарами, а друга 
по землі волочиться". Трад. сформалізована мова 
(казк. обрядність). Після сформування жанр, 
структури Ч.к. до цього жанру могли переходити 
окр. сюжети з ін. жанрів, напр., укр. казка "Ілля 
Муромець і Соловей-розбійник" — з билинного 
епосу. Остаточне оформлення Ч.к. дістає за 
пізнього Сер-віччя. Згодом Ч.к. соц. переосмис­
люється. На цьому шляху відбувається перехід до 
побутово! казки. Сюжети, мотиви, образи
Ч.к. і жанр назагал дуже багато важили в 
подальшому розвиткові фольклору, л-ри, мист-ва 
й навіть науки та техніки. V Ч.к. відображено нар. 
передчуття розвитку культури та цивілізації. Ч.к. 
раніше й більшою мірою аніж нар. епос, лірична 
пісня, або легенда стала міжнар.: однакові сюжети 
відомі багатьом народам, звичайно в най. або й 
регіональних варіантах Самозародження (як 
слушно вказує акал. О.Веселовський) сюжетів, на 
відміну від самозародження мотивів, навряд чи 
можливе. Казкознавці неодноразово шукали 
"прабатьківщину" жанру Ч.к. Таку прабатьківщину 
часом шукали на Сх., доводили, шо жанр виник у 
давн. Індії й через Іран, і араб, посередництво (зб. 
"1 0 0 1  ніч") перейшов до Європи (Т.Бенфей. 
М.Драгоманов). Друга гіпотеза відшукувала 
коріння Ч.к. в давн-rpeu. міфології (С.Сумиов); 
напр., казки про змієборців зіставлювано з міфом 
про Персея й Андромеду. Але подібні до інд. чи 
грец. сюжети відомі в народів, що не були знайомі 
ані з грец. міфологією, ані з міфол.-казк. світом 
давн. Індії. Отже, віднайти один-єдиний осередок 
неможливо. Натомість існує погляд, шо сюжети 
європ. Ч.к. виникли за давнини на спільному 
інлоєвроп. терені в час перед поділом народів і 
мов. Згідно з ін. гіпотезою Ч.к. виникає 
полігенетично, тобто в кожного народу незалежно 
від ін. Якшо це невірогідно щодо окр. сюжетів, то 
цілком імовірно стосовно жанру Ч.к. назагал.

Анатолій Волхов

ЧАС МІФІЧНИЙ — "перший", "ранній", 
"прачас", початковий час, який передує іст.

6 1 8



ЧЕТЬЇ ШНЕЇ

(емпіричному, профанному) часові. В ней час світ 
твориться таким, яким він є в суч. стані. Його 
творять першопредки (племенні, тотемні), культ, 
герої. Небесні світила, рельєф, рослинний та 
тваринний світ є результатом їх зусиль. В Ч.м. 
встановлюються норми сон., господарської, рел - 
ритуальної. моральної поведінки.

Ч.м. є часом першопричин всього, т о  
відбувається в емпіричному часі, бо в ньому 
виникають першопредмети. першодії і 
першотворення (космогонічні, антропологічні, та 
етіологічні міфи) Завдяки тому, шо в міфічному 
мисленні причинно-наслідкові зв'язки постають як 
метаморфозне матеріальне перетворення під час 
якоїсь однієї події, а виникненням речі пояснюють 
її сутність, світ та його побудова — не історія його 
першотворення, а речі (об'єкти) в ньому за своїм 
складом та сутністю зводяться до змісту розповіді 
про те, як вони творились. Міфол. модель світу 
складається з праподій, шо визначають, як 
першопричина, не тільки стан всесвіту на момент 
його утворення, але й зміст всіх подій, які 
відбувалися після нього в іст. профанний час. В
Ч.м. формуються також духов, магічні сили, 
завдяки яким утримується встановлений в міфічну 
епоху порядок —  як космічний так і соп. В ритуалах 
пі сили утримуються та активізуються 
багаторазовим інсценуванням подій епохи 
першотворення.

Ч.м. — завжди минулий. Багаторазове 
репродукування його подій (напр., в 
сакралізованому і по суті своїй позачасовому часі 
календарних свят) не заперечує цієї 
характеристики. Міфічне — минуле, але постійна 
потреба його присутності в людському житті 
пояснює специфіку його актуалізації в магічних діях 
ритуалів та образів. Зв'язок цього минулого з 
носіями міфів магічним чином реалізується в 
ритуалах і снах. Ілюструючи пе явише. 
Є.Мелетинський наводить клас, приклад Ч.м. — 
' часу снобачень" з міфології аборигенів Австралії. 
Походження цього терміну пов'язане з 
австралійським племенем аранда, у якого слова 
"алтьіра". "альчера" означають не просто 
снобачення, а міфічних предків, "вічних людей", 
які мандрували по землі в Ч. м.

Ч.м. завжди орієнтований у минуле, і ця ознака 
є основною серед характерних рис. шо притаманні 
міфології. Такої т. з  дотримувався амер. вчений 
Ф.Боас відносно жанр, визначення міфу пн.-амер. 
індіанців, а швед, етнолог Оке Хульткранц вважає, 
шо ця ознака поширюється на всяку міфологію 
взагалі. Орієнтованість Ч. м. в минуле архаїчних 
міфологій в тому чи ін. вигляді переходить в різні 
жанри та виші міфології. В давньогрец. міфології 
та Ст. Завіті ие стосується епохи упорядкування 
хаосу силами космосу. Ч. м. може називатись 
"золотим віком", бути репрезентованим в най. 
епосах саме як оповідь про героїчне минуле. 
Прикладами утримання в собі Ч. м. можуть бути 
нартські сказання в абхазькій та адигській версіях, 
богатирські поеми якутів і бурятів, "Едда" та

"Калевала" Час в більшості міфів орієнтований на 
оповіді про події в минулому. Але є ряд міфів, в 
яких пророкується, передбачається майбутнє. А 
саме — кінець світу. Пе стосується в першу чергу 
есхатологічних міфів. В архаїчних міфологіях уява 
про земну катастроф у грунтується на 
спостереженнях людей над циклічною 
закономірністю вмирання та відродження природи, 
що знайшло своє втілення в календарних міфах.

Саме катастрофа в масштабах землі, відділяє 
в архаїчних міфологіях Ч.м. від сучасності. Такою 
катастрофою може бути пожежа або потоп. Напр.. 
уява про земний потоп притаманна всім народам 
світу, окрім народів Океанії. Міфічну епоху може 
відділяти від сучасності вимирання велетнів, 
богатирів (нартів, онарів і т.п.). Хоча ці міфи не є 
есхатологічними, але в них закладена думка про 
можливість загибелі земного життя, причиною якої 
є катастроф а. Окрім календарних міфів, 
есхатологічні мотиви спостерігаються в міфах про 
злих духів, шо можуть порушити стабільність сил 
космосу, в міфах про потойбічне життя та смерть 
(Єгип. та Тібетська кн. мертвих). Власне 
есхатологічними є міфи ацтеків та ін. індіанців 
Центр. Америки про епохи чотирьох сонць, в яких 
загибель сонця символізувала кінець світу. Порядок 
та стабільність космосу (продовження життя) 
підтримувались періодичним принесенням 
кривавих жертв. В індуїстській міфології Брагма 
засинає, настає ніч, і всесвіт гине. Закінчується ніч 
Бога, настає день, і Брагма знову творить всесвіт. 
В ант. концепції зміни чотирьох віків (Гесіод. 
Овідій) спостерігаю ться певні аналогії з 
індуїстським есхатологічним вченням. Діалоги 
Платона "Тімей" та "Крітій", в яких описана 
загибель Атлантиди, можна вважати взірцем 
есхатологічної концепції, яка базується на тому, 
що причиною катастрофи є аморальність, 
жорстокість людей. А кінець світу — це кара Божа. 
Такі періоди називаються смутними часами, 
віком'бурь і мечів" (в міфології германців та 
сканлінавів). Тягар земного життя спонукає людей 
очікувати кін. світу, смерті, після яких наступить 
полегшення (в єгип. міфології), прагнути досягти 
надпочуттєвого стану (буддійська нірвана). В 
іранській міфології мотив очікування кінця світу, 
після якого люди визволяться від бід нужденного 
земного життя, набув найбільш завершеного 
вигляду. Юдаїстська та христ. міфології, шо мають 
есхатологічні сюжети та мотиви, формувались під 
значним впливом іранських есхатологічних міфів. 
Концепція циклічності, кругооберту часу, шо є 
найбільш характерною для есхатологічних міфів, 
знайшла своє втілення в філос. та культурологічних 
поглядах (М.Бердяев. О.Ш пенглер) і навіть 
системах (А. Тойнбі, П.Сорокін).

Ігор Зварив

Ч ЕТЬЇ М !НЕЇ (від rpeu. minaios — місячний 
давн-рус. четь? —  читання) —  зб., шо були кодексом 
щоденних церк. читань (житжя, легенди, 
повчання, "слова"). Перш виникли служебні Мінеї

6 1 9



ШАЇР

для свят та повсякденності; в 1Х-Х ст. у Візантії 
створюється тип Ч.м. — енциклопедичної зб. нерк. 
л-ри (напр., Симеона Логофета, X ст.). В X! ст.
Ч.м. з'являються в Україні-Русі, але згодом 
зацікавлення цим типом зб. загострюється в 
Московії на тлі процесу канонізації місцевих святих 
та боротьби з єресями. У 2-й пол. XVI ст., після 
завершення боротьби проти єретиків та посилення 
при Івані Г розному охороннииьких настроїв, під 
проводом митрополита Макарія створюються 
Великі Ч.м. — енциклопедична за змістом зб. иерк- 
рел. тв.< котра складалася протягом чверті ст. 
колективом письменників, зокрема агіографів, 
ісправшиків та переписчиків (С.Чорний, Єрмодай- 
Єразм, В.Тучков. Л.Герасімов, З.Отенський та ін.). 
Кодекс складався в руслі завдання митрополита 
Макарія: об'єднати "все святыя кн. собраны и 
написаны, которые в русской земле обретаются". 
Тут поруч з агіографією були й кн. Св. Письма, й 
тв. Отців Церкви, й полеміка епохи боротьби з 
єресями й тв. авторів ант., візант. та київ, доби 
( Історія Ю дейської війни" Иосифа Флавін, 
"Космографія" Косми Індікоплова, "Ходіння ігумена 

Ланиїла". "Варлаам та Йоасаф", зб. Чзмарагл", 
Золотий ланцюг" та ін.) Не менш, цікаво, шо сюди 

не ввійшли трал, вже для рос. словесності "Сказання 
про Інд. Царство", Стефаніт та Інхілат", "Повість 
про Акіра Премудрого". "Александрія". сюжет про 
Соломона та Кітовраса. любовні сцени з "Троянської 
історії" — внаслідок нишення усякого "соблазну ', 
всього, шо натякало на свободу думки й літ. фантазію. 
Але й так цей величезний за об'ємом кодекс, 
розрахований на річний цикл, умістив більш як дві 
тисячі стислих та вел. за обсягом текстів. Ч.м. Макарія 
були доповнені в XVII ст. ' Мінеями" І.Мілютіна, 
Г.Тулупова й. нарешті, творіннями Дмитра Тугггала 
(св. Димітрія Ростовського), під пером якого все це 
перетворилося на монументальне 12-томове зібрання 
Житій святих". на якому базується донині сх-слов'ян. 

православ'я.
Семен Абрамович

ЧЖУЄН (кит. чжуєнь — оповідь) — клас, жанр 
в'єтнамської л-ри, оповідна поема. Розповсюдже­
ний у XVH-XVHI ст. Для Ч. характерна тематична 
різноманітність, до найтиповіших зразків жанру 
належать ті, в основі яких — сюжетний конфлікт 
між прагненням героїв до особистого шастя та 
феодальними перешкодами. Існують два жанр, 
різновиди Ч. Перший — наслідує фольклор, стиль, 
зокрема поетику чарівн ої казки (наявність фант/ 
) та поетику нар. пісні, зокрема силабічний вірш, 
розмір люкбага, тобто чергування 6 та 8-складових 
рядків з внутр. та кінцевою римами ("Світле 
зерцало та дорогоцінний гребінець" анонімного 
автора). Другий різновид, шо побутував в 
освіченому середовищі, заснований на запозиченні 
сюжетних мотивів та поет, особливостей кит. л-ри 
(анонімний Ч. "Фан і Чан"). Найвишим зразком 
жанру Ч. вважають "Стогін пошматованої душі" 
класика в'єтнамської л-ри Нгуєн Зу (XVHI-XIX ст ).

Борис 7ванкж

ШАЇР (араб.) — 1. Назва поета в народів 
араб.-мусульман, зони; у туркменів, каракалпаків, 
узбеків — шагір; у татар, казахів, уйгурів — шагійр.

2. У тюрк, народів Сер. Азії — виконавець 
дастанів. На відміну від б а т и  Ш. імпровізують, 
варіюючи або доповнюючи виконуваний текст.

Анатолій Волхов

ШАНСОНЬЕ (від франц. chansonіег. від 
chanson — пісня) —  франц. співці та поети, які 
виконують власні лір. чи сатир, пісні або 
використовують вже існуючі мотиви чи мелодії для 
своїх віршів. Традиція співаної поезії з'явилася в 
сер. віки в творчості трубадурів та менестрелів. 
IIJ. відзначаються демократичним спрямуванням. 
Серед перших франи. НІ. були Ш.Колле (XVIII ст ), 
Ш.Панар (XVIII ст.). Піднесення Ш. відбувається у 
творчості П.-Ж Беранже, який наповнив свої пісні 
рев. змістом. Серед ін. франи. Ш.-революціонерів 
виділяються Е.Потье, Ж. К. Клеман, Е.ІІІатлен У XIX 
ст. з'являються професійні Ш. Ж.Жук, О.Суетр, 
Г.Монтегюс, А.Брюан.

В 50-х рр. XX ст. знову зростає: популярність 
Ш., творчість яких відтворює основні проблеми 
соц. дійсності: Ф.Демарк, Е.Піаф, Ж.Брассенс, 
М.Ш евальє, Ж .Ф ерро. С .А дамо, І .Монтан, 
Ж.Беко, Ш. Азнавур, Ж.Мустакі, Дж.Дассен для 
творчості яких характерне багатство вірш. форм, 
висока емоційність, публіцистичність, широке 
використання кращих традицій франц. Ш. Мист- 
во Ш. вплинуло на подальший розвиток суч. пісні 
в ін. країнах, напр., у Німеччині на співану поезію 
Б.Ділана, Й.Лененгардта, В.Бірмана.

Лив.: Бард.
/Іюлмила Сердюк

Ш АХРАЙСЬКИЙ (ГПКАРЕСКНИЙ) 
РОМАН — один з найбільш ранніх різновидів 
європ. роману, іст. зумовлений етап його розвитку. 
В основі Ш.р. лежить оповідь про мандри пікаро 
— шахрая, пройдисвіта, бродяги, авантурника. 
вихідця з соц. низів або декласованої шляхти, який 
протягом свого ж иттєвого шляху веде 
безперестанну боротьбу з ворожим навколишнім 
світом і не завжди виходить переможцем в ній. 
Існують різні т. з. шодо проблем належності до 
жанру Ш.р. та його хронологічних меж. Леякі 
дослідники схильні до широкого погляду на Ш.р., 
знаходячи його риси в ант. романі і зараховуючи 
до нього ряд творів XX ст. Ін. дотримуються більш 
строгої регламентації, так М.Томашевський 
обмежує Ш.р. однією ісп-мов. культурою, чіткішими 
хронологічними межами — з сер. XVI ст. до сер. 
XVII ст. та цілком певними сой.-іст. умовами 
розвитку Іспанії в цю добу. Очевидно, оптимальним 
підходом до дослідження Ш.р. буде сполучення цих 
двох поглядів, тобто типол. та іст. аспектів.

Прямими літ. джерелами Ш.р. називають 
"Книгу благого кохання " Хуана Руїса (сер. XIV ст.) 
та трагікомедію  Ф. Рохаса "Селестіна" (1502). 
Слід зазначити, що подібний жанр — макала 
(шахрайська новела) — існував в сер.-віч. л-рах

620



ШАХРАЙСЬКИЙ 1ПІКАРЕСКНИЙ) РОМАН

араб., перс., та давн-євр. мовами. Відомі клас, 
никли араб, мовою —  "Збірка макам" (X ст.) Балі 
аз-Замана аль Хамадані, "Збірка макам" (X! ст.) Аль 
Харірі, блискучим зразком жанру є в перс.-тадж. 
л-рі т.зв. "Хамілове зібрання макам" (XII ст.) 
Хамілалліна Балхі, відомий також цикл макам на 
івриті "Ти робиш мене мудрим" (ХІП ст.) Єгули 
Алхарізі, який жив в араб. Іспанії і, можливо, 
сприяв виникненню Ш.р. в ній країні. В усякому 
разі, образ спритного пройлисвіта-шахрая вельми 
притаманний араб., ф арсі-талж. та тюрк, 
фольклору і л-рі (Ходжа Насреддін).

V власне ісп. л-рі першим зразком Ш.р. 
вважається анонімний роман "Життя /Іасарільо із 
Тормеса" (1554), за ним йде "Гусман із Альфараче" 
(1604) Матео Алемана, "Маркос до Обрегон" 
(1618) В.Еспінеля, "історія життя пройдисвіта на 
ім'я лон Паблос" (1626) Франсіско де Каведо-і- 
Вельегаса, "Кульгавий біс" (1641) /Іуїса Велеса де 
Гевари, "Севільська куниця" (1642) Алонео де 
Кастільо-і-Солорсано та ряд менш значних романів.

Ш.р. є жанром іст. завершеним. В ньому 
присутня певна спадкоємність змістовних і 
структурних моментів, пов'язаних зі специфічною 
поетикою, моральною проблематикою, з цілком 
певним поглядом на людину та її взаємовідносини 
з світом. Пі моменти були зумовлені складною та 
суперечливою дійсністю Іспанії 2-ї пол. XVI - сер. 
XVII ст. Якшо на поч. XVi ст. вона була 
наймогутнішою європ. державою, то наприкін. ст. 
втратила свої позиції та переживала глибоку політ., 
економічну і соц. кризу. Амер. золото не 
допомогло, а скоріше завадило розвиткові 
економіки (за висловом одного ІЗ СВІДКІВ епохи: 
"Злиденність Іспанії — наслідок відкриття 
Америки"), ремесла та сільське господарство 
занепадали, простолюдин та селянин надавав 
перевагу заморській авантюрі перед тяжкою 
працею на рідній землі. Золото, що привозилося
з-за океану, спливало з країни на закупівлю зерна, 
йшло на утримання найпишнішого в Європі двору, 
податки зростали, прибутки залишалися ті ж самі, 
значна частина населення Іспанії убожіла, в т.ч. і 
прошарок ідальго — дрібномаєтної шляхти. 
Вигнання із країни морісків-мусульман та євреїв 
довершило картину кризи. За цих умов в Іспанії 
з'явилася величезна верства (близько 150 тис. чол.) 
декласованого населення, яка поповнила лави 
жебраків, бродяг, авантурників. Саме тоді і 
з'явилося в ісп мові поняття "пікаро" — шахрай, 
бродяга, пройдисвіт. Етимологія цього слова, на 
думку більшості дослідників, походить від назви 
франц. провінції Пікардія, яка поставляла до 
Іспанії найманців, шо нерідко ставали бродягами 
та грабіжниками. За словами визначного 
дослідника ісп. Ш.р. Ф .Чандлера, "в най. житті 
пікаро став продуктом занепаду Іспанії, але в її л- 
рі він став наймогутнішою формою протесту". 
В.Шкловський зазначав: "Герой з низів допомагав 
показувати зворотний бік життя". Природньо тут 
виникає питання шодо худож. специфіки Ш.р.: це 
скоріше бароковий, "низовий" реалізм, де злилися

вигадка і реальність, траг. та коміч. з номінацією 
низького, негативного аспекту життя, яке зазнає 
сатир, висміювання. Ш.р. водночас протистояв 
життєрадісному світовідчуттю Ренесансу і розмивав 
традицію лицарського роману, а сам пікаро 
протистояв фігурі ідеального лицарського героя: 
в "Лон Кіхоті" М. де С ервантеса немовби 
з'єдналися обидві ці тенденції: Санчо Панса вже 
мав у собі певні риси пікаро. Загалом постать 
спритного простолюдина, хитрого слуги — одна з 
найхарактерніших у світ, фольклорі та л-рі, 
починаючи з казк. "дурнів"-спритників, а далі — 
Тіль Ойленшпігель, Ходжа Насреддін, Панург, 
Сімпліциссімус, Кандід, Фігаро, Шельменко, Сем 
Веллер, Планше, аж до Швейка, Фелікса Круля та 
Остапа Бендера. Як зауважує /І.Пінський, пікаро
— не професійний злодій і не жебрак, і той і другий 
ше з сер. віків мали свої корпорації та статут, тоді 
як пікаро — динар вдачі, супротивник усіляких 
конвенцій, шо йде світом, де всі проти нього, а він 
один проти всіх. Він заповзятливий, дотепний, 
нерідко освічений і по-своєму втілює ідеал свого 
часу — "інхеніозо" (людина "з ідеями"). З соц. 
погляду пікаро уособлю вав вел. бродіння, 
викликане зламом cep -віч. підвалин та 
виникненням нов. буржуазних відносин, з нац.-іст.
—  притаманну іспанцям гордість, незалежність, але 
також ледарство, зневагу до фізичної праці та будь- 
якого накопичення — на відміну від англо­
саксонського Робінзона. Пікаро — немовби Іспанія 
в мініатюрі, приватна історія шахраїв стає 
алегорією про країну, її портретом. З естет, 
погляду пікаро —  фігура цілком барокова, він 
втілення заг. розради, шо панує в світі ( не 
випадково саме в Іспанії бароко набуло 
найзавершеніших форм). Прагнучи бути хазяїном 
своєї долі, пікаро — по суті раб своїх пристрастей, 
сой. та станової несправедливості і заг. 
невпорядкованості світу. Доля, сліпа фортуна, а 
зовсім не перст божественного промислу править 
ним. Людина в Ш.р. —  нагромадження вад та 
безглуздості, звідси однобоко негативний погляд 
на людину і суспільство в ньому. Саме в ісп. Ш.р. в 
образі пікаро було вперше відбито процес 
відчуження людини в сусп-ві, такий притаманний 
європ. л-рі більш пізньої епохи.

З погляду поетики Ш.р. не такий близький до 
пригодницького роману захоплюючої інтриги 
як іноді вважають. Йому притаманні проста 
композиція, побудована за принципом нани­
зування епізодів у хронологічному порядку, вставні 
історії, які уповільнюють оповідь, топос шляху, шо 
уособлює важкий життєвий шлях героя (Ш.р. 
нерідко ототожнюється з "романом вел. дороги"). 
Ш.р. часто втілюється у формі нотаток, спогадів, 
щоденника. Пінський відзначає такі риси Ш.р.: 
1)мемуарна, немовби документальна форма для 
більшої переконливості оповід .; 2) проста 
хронологічна послідовність подій, починаючи від 
народження оповідача, 3) герой, який змінює 
заняття, частіше всього слуга; 4) іронічний та сатир, 
тон, викриття сусп-ва через сприйняття слуги; 5)

6 2 1



ШВАНКА

комізм хибного, низинного, часто 'фізіологічного";
6) мінлива поля героя, підвладна випадкові.

Визнаючи наи.-ісг. самобутність Ш.р., не можна 
не відзначити його впливу на європ. та амер. л-ру 
XV II-XX ст. Риси Ш.р. принаявні у тв. 
Г.Гріммельсгаузена, Й.Мошероша, А.Лесажа, 
Ш.Сореля, П.Скаррона, Д.Лефо. Г.Філдінга, 
Т.Смоллета, Фернандеса де Лісарді, в поемі 
М.Гоголя "Мертві душі".

Ш.р. XX ст. представлений іменами Т.Манна 
("Пригоди авантурника Фелікса Круля"), Я.Гашека 
("Пригоди бравого вояка Швейка"), Дж.Стейнбека 
("Квартал Тортилья-Флет"), І.Ільфа і Є.Петрова 
("Дванадцять стільців". "Золоте теля"), і.Шоу 
( Нічний портьє"), О.Чорногуза ("Аристократ з 
Вапнярки") та ін.

Юрій Полон

ШВАНК (сер.-верхньо-нім. дшапс — витівка, 
жарт) — коротка оповідь анекдот, характеру з 
парадоксальним "пуантом" або новелістична 
історія про веселий, кумедний випадок у віршах 
чи прозі, нерідко з грубим, непристойним змістом 
та моралізаторськими тенденціями. Починаючи з 
ІХ -Х  ст ., з 'являю ться лат. Ш. ант. та сх. 
походження, особливо у Франції та Німеччині 
("Селянин Унібос" та ін ). Під час хрестових 
походів відбувається активний обмін сюжетами і 
мотивами Ш. поміж Сх. і Зх. За формою та 
ідейним змістом Ш. наближається до ренесансних 
новел (зб. "Новеліно") та франц. фабльо, з яких 
запозичував свої мотиви один з родоначальників 
жанру нім. поет Штрікер, автор знаменитої зб.
Піп Аміс" (1230), в якій він закладає традицію 

циклізації окр. Ш. навколо центр, героя. Серед 
найпопудярніших фігур, котрі діють у Ш., можна 
назвати Нейдгардта фон Ройєнталя, попа з 
К аленберга, Маркольфа, П етера Лоя, Тіля 
Ойленшпігеля. Починаючи з XVI ст., поряд з 
прозовими Ш. з'являються також вірш. Ш. з 
наївним гумором у творчості нюрнберзького 
майстерзінгера Ганса Сакса, який не лише 
показує людські слабкості і вади, але й завжди дає 
моральні настанови. П роте значно 
популярнішими залишаються все-таки нар. та 
автор, зб. проз Ш., як правило, в циклічній формі 
("Шільдбюргери", "Дорожна книжечка" (1555) 
Й,Вікрама, "Товариство в саду " (1556) Я.Фрея,

Розваги в дорозі" (1557) М.Монтана, "Нічна 
книжечка" (1559) В. Шумана). їх сюжети зводяться 
до перемоги простолюлина-бюргера над позірно 
переважаючим противником за допомогою 
хитрошів. винахідливості, дотепних вигадок. Ці 
конфлікти нерідко мають становий характер і 
засновані на сутичках між можновладцями та 
гнобленими. В XVII ст. жанр починає занепадати, 
шоби в кін. XVIII ст. знову відродитися в т.зв. 
мю нхгаузеніаяах А .Бю ргера, Й .Г .Ф о сса , 
Й.П.Гебеля. На зламі ХІХ-ХХ ст. Ш. поступово 
витісняється анекдотом. Антології Ш. мали 
вплив на розвиток проз роману.

Петро Рихло

ШКІЛЬНА ДРАМА —  літ. жанр і водночас 
своєрідний вид театр, мист-ва, який зародився у

- XV ст. в Зх. Європі. Первісне завдання Ш.д., котра 
виникла у стінах навчальних закладів,— 
популяризація та стимул вивчення латини як мови 
науки і культури. У часи розколу христ. церкви 
Ш.д. використовувалась у боротьбі одних конфесій 
з ін. Католики спрямовували її проти 
реф орматської церкви, протестантизму, на 
утвердження кат. віросповідання, підтримуючи 
латину як мову рел. відправи. У протестантських 
за більшістю віруючих країнах (Німеччина) Ш.д. 
використовувалась як засіб боротьби проти Кат. 
Церкви і при тому і текст, і дійство мали сатир - 
викривальний характер.

Для Ш.д. характерне дотримання трьох 
основних клас. драм, засад — єдність місця, часу і 
дії, канонічність композиції: пролог, 3-5 актів (дій), 
де розвивається фабула, епілог. При цьому теорія 
Ш.д. передбачала наявність у кожному акті не 
більше 9 сцен та 14 дійових осіб. У Ш.д. найчастіше 
виступали бібл. (новозавітні) та міфол. персонажі. 
Разом з тим досить частими є герої іст. та 
алегоричні дійові особи (давньорим. імператори, 
музи, Небо, Земля, Любов та ін ). Ш.д. являла 
собою переважно цикли різдвяних та великодних 
дійств. За жанром це більшою мірою містери, 
рідше міраклі

В Україну Ш.д. прийшла через Польшу, де 
активно розвивалася у XVI-XVII ст. Для укр. Ш.д. 
характерні форми вірш, діалогу та власне драми 
з відповідним дійством. Укр. Ш.д. тісно пов'язана 
з навчальним процесом у Києво-Могилянській 
академії. Вірш, діалоги драми творилися 
колективно викладачами та студентами класу 
поетики. Теорія драми саме й розроблена 
найповніше в підручниках цього курсу. 
Найпомітнішими зразками Ш.д. в Україні є 
анонімна п'єса "Олексій, чоловік божий" (1673) 
та іст. драма Ф.Прокоповича "Володимир" (1705). 
В основі першої лежить житіс св. Олексія та 
"Житія святих" поль. єзуїта Петра Скарги. Укр. 
Ш.д. писалася церк.-словян. або кн. мовою. Між 
актами розігрувано інтермедії (інтерлюдії), 
написані живою розмов, мовою, комедійні сценки 
з нар. життя. Найвідоміші інтермедії належать 
Якубу Гаватовичу.

Завдяки використанню низки спільних 
персонажів Ш.д. відіграла певну ролю в розвитку 
вертепу, стала також одним із джерел формування

- засад драматургії класицизму
У Росії Ш.д. запровадж ена Симеоном 

Полоцьким, проте такого розвитку, як у Зх. Європі 
та в Україні, не набула.

Юрій Гречанкж

ШКОЛА ВЕСЕЛОВСЬКОГО — умовна 
назва прибічників наук, методології акад. 
Олександра Веселовського (1 8 3 8 -1 9 0 6 )  — 
засновника порівн. літ.-знавства в Росії. 
Прихильник наук, позитивізму, він прагнув 
збагнути літ. процес як похідне від ширших сусп

6 2 2



ШКОЛА ЛІТЕРАТУРНА

процесів і тут шукати причини повторюваності літ. 
явиш, розумів повторюваність та спільність як 
прояв постійного обертання л-р по замкненому 
колу.

Знаючи кількадесят мов. Веселовський вільно 
використовував і синтетично досліджував 
різномов. зх. та сх. тексти від візант. до ісл. На 
такій основі, поєднавши фольклорист, штудії з літ- 
знавчими, з вивченням індивідуальної творчості, 
дослідник започав вагомішу частину теор. 
компаративістики —  т.зв. історичну поетику 
Він звертався до питань естетики та психол. 
творчості, вказував на психол. зумовлені подібності 
певних явиш. Шляхом зіставного аналізу 
фольклору різних народів відкрив- феномен 
психологичного паралелізму. За Веселовським, в 
універсальності людського мислення, у 
властивостях людської психіки закорінено також 
виникнення подібних мотивів: "Засвоєння 
зайшлого казк. матеріалу неможливе без певної 
схильності до нього в середовиші, яке сприймає. 
Подібне притягається подібним, хай би подібність 
була неабсолютною, як між зародком і розвинутим 
організмом, між казк. типами й простісінькими 
сюжетами, які властиві ф антазії "диких", і 
стрункими казками, шо впорядкували ті типи та 
сюжети. Занесені казки перестрівали місцеві 
образи та клапті фабул, вона їх організувала, але 
й сприймалася завдяки їх існуванню в кожній 
казці має бути й своє, і чуже, теорія запозичення 
подає руку теорії самозародження".

V Веселовського було багато безпосередніх 
учнів та пізніших послідовників: Д .Батюшков, 
Є.Анічков, Д.Петров, К.Тіандер. В.Шишмарьов, 
В.Жирмунський та ін., які й дістали назву Ш.В.

1947-51 було проведено т.зв. дискусію про 
спадок Веселовського та Ш.В. Ця дискусія була 
часткою широкої ідеологічної кампанії "боротьби 
з космополітизмом". Виконуючи "сой. 
замовлення", казенні літ-знавиі звинуватили 
Веселовського та його послідовників з позицій 
комуністичної партійності і фактично з т.з. 
войовничого рос. шовінізму в буржуазному 
космополітизмі, антиісторизмі, антидемократизмі.

Рівень цієї критики засвідчує той факт, шо 
вирішальну вагу в засудженні Ш.В. мала офіціозна 
стаття тодішнього голови Спілки радянських 
письменників О .Ф адеева, який був аж так 
некомпетентним, шо приписав Олександрові 
Веселовському думки й праці його брата Олексія. 
Подібної критики та переслідувань зазнавали не 
лише послідовники О.Веселовського, але й ті вчені, 
що, не працюючи за його наук, методикою, 
визнавали О.Веселовського "гордістю вітчизняної 
науки" (Р.М.Волков та ін.). Наслідком дискусії був 
тимчасовий глибокий занепад компаративістики в 
Совєтському Союзі. Фактично під забороною 
опинилися будь-які порівн.-іст. (в т.ч.типол.) 
дослідження, крім праць, де вивчався вплив рос. л- 
ри на л-ри світу з доконечною гіперболізацією цього 
впливу, вряди-годи всупереч конкретним фактам.

Анатолій Волков

Ш КО Л А  Л ІТ Е Р А Т У Р Н А  Цей термін 
закріпився в ужитку істориків та теоретиків л-ри. 
не воднораз було сформульоване його визначення, 
але спостерігається досить неоднозначний підхід 
до змістового навантаження поняття.

В "Краткой литературной энциклопедии" 
(1962-1978) в окр. статтях зустрічаються десятки 
назв різноманітних літ. шкіл, більш або менш 
значимих у світ. літ. процесі чи в л-рах окр. країн. 
Спеціальної статті, присвяченої поняттю Ш.л.. 
видання не містить. Таке ж ставлення до терміну 
спостерігається в "Літературознавчому словнику- 
довіднику"(1997).

Недостатня увага до смислового наповнення 
терміну Ш.л., як і ін. термінів на позначення 
категорій літ. процесу призводить до змішування 
понять, шо позначають письменницькі спільноти 
різних ступенів організації, віднесення їх до однієї 
парадигми. У різний час поняття Ш.л. виступало 
аналогом ін. іст.-типол. категорій літ. процесу, 
ототожнювалося з ними.

I . Школа — стиль. Ототожнення це походить 
від розуміння школи в образотвор. мист-ві і 
проглядається в міркуваннях Ф.Шлегеля, який, 
власне, був першим, хто спроектував цей термін 
із малярства на літ-знавство. Для теоретика 
енського романтизму "школа" — ие "закономірна 
однорідність стилю, завдяки якій один клас митців 
відділяється від решти і постає одним естет, цілим". 
Шлегель відходить від обов'язковості коннотаиії 
"вчительства", притаманної поняттю школи в 
образотвор. мист-ві, а серед критеріїв для 
виділення шкіл у грец. поезії, які він висуває — 
"час", "характер", "форма" (відповідає літ. роду), 
діалект. Згодом Шлегель дав поштовх до ширшого 
розуміння Ш.л,, визначивши стиль лише як одну з 
її ознак.

II. Школа — м етод. Є два випадки 
ототожнення Ш.л. з методом у нинішньому 
осмисленні цього поняття як інструментарію, 
сукупності засад пізнання і відтворення світу. 1. 
Натуральна школа в рос. л-рі 30-40-х рр. ХІХст., 
про яку йдеться в контексті становлення реалізму. 
Нове явище в л-рі один з його теоретиків В. 
Бєлінський спершу визначив як гоголівський 
період, ішлося також про "нов. напрям" та 
гоголівський напрям (саме за іменами видатних 
діячів критик запропонував визначати ступені 
прогресивного розвитку л-ри; в подальшому 
антропонімічний атрибутив виступить одним із 
показових критеріїв називання саме Ш.л ). 
Бєлінському та його однодумцям ішлося про 
"школу" реалізму в рос. л-рі. 2. Поняття Ш.л. 
ототожнюється з худож. методом романтизму: 
"Перш за все романт. школа поетів відкрила 
дорогоцінні скарби нар. поезії", — пише в історії 
Німеччини" Ф.Мерінг. Саме поняття Ш.л. проектує 
на весь худож. метол романтизму Г.Гайне у 
"Романтичній школі".

ІН. Школа — напрям. Як напрям у англ 
поезії кваліфікують озерну школу автори 
"Літературознавчого словника-довідника". Сюди

6 2 3



ШКОЛА ЛІТЕРАТУРНА

ж зарахуємо і .рівноцінність звучання визначень 
новий", або "гоголівський напрям" та "натуральна 

школа" в устах Бєлінського та його послідовників. 
До розмежування понять "напрям" і "школа" 
зважено підходить О.Шахов, який розрізняє лві 
форми об'єднання романтиків: за "світоглядом" 
таза "літ. кодексом", "програмою". Першу Шахов 
називає "напрямом", а другу — "школою". 
Г Поспелов, погоджуючись в принципі з цим, 
пропонує об'єднання романтиків за "світоглядом" 
називати течією, а за "програмою" — напрямом. 
Таке тлумачення призводить до парадоксу: адже 
в межах середовиша письменників зі спільними 
світоглядними установками та естет, поглядами 
вичленовуються окр. спільноти на базі маніфестів 
чи програм, можна було б дійти висновку, що 
напрям виникає всередині течії і розділяє П, шо 
аж ніяк не відповідає суч. уяві про структуру літ. 
процесу.

IV. Школа — течія. Автори одного зі 
словників літ-знавчих термінів визначають Ш.л. 
так: "те ж саме, шо літ. течія, іноді цим терміном, 
у вужчому його значенні, визначають особливості 
творчості якого-небудь вел. письменника < ...> . які 
послужили для ін. письменників школою хулож. 
майстерності".

Вичленовуючи течії в межах романтизму 
Д .Н аливайко, називає їх байронічною, 
гофманівською (варто порівняти з шевченків­
ською , ф ранківською , пушкінською та 
некрасівською школами!). За ін. критеріями виділяє 
синтетичний, або філос. романтизм — течію, до 
якої належали романтики енського гуртка, та другу 
течію, шо орієнтована переважно на фольклор та 
нар мист-во — гейдельберзьким гуртком. Якщо 
контекстуально тут поняття Ш.л. відповідає 
поняттю гуртка, то нарешті здійснюється 
розмежування понять школи і течії, визначення 
взаємовідношення їх в ієрархії, підкріплене 
подібною думкою ін. науковців: "За певних 
обставин в рамках одного літ. напряму часто 
утворюються групи письменників, споріднених і 
за естет., і за сусп.-політ, поглядами. Таку ідейно- 
естет. спільність прийнято називати літ. течією. 
Літ. течію, до якої входять найближчі творчі 
послідовники якого-небудь видатного 
письменника, зазвичай іменують літературною 
школою. Її представники є однодумцями в усіх 
суттєвих питаннях худож. творчості".

V. Школа — гурток, група, угруповання. 
Ототожнення їх простежується зокрема на 
традиції (чи двох традиціях) називання об'єднаних 
у співдружності репрезентантів двох течій нім. 
романтизму. V працях, присвячених романтизму, 
спостерігається рівноправне функціонування назв 
енська школа, гейдельберзька школа та енський 
гурток, гайдельберзький гурток. Традиція 
закріпила в ужитку досить широкий спектр 
найменувань: школа, гурток, коло, або ж просто: 
енські чи гайдельберзькі романтики. їдентичні 
найменування вживає Л.Чижевський, коли мовить 
про укр. романтизм, зокрема, про романтичні

. школи. Щоправда, терміну "школа" автор "Історії 
української літератури" не вживає; назвавши 
харків'ян "першою романтичною групою", далі він 
говорить про "харківське коло". А от вже Юрій 
Ш ерех, розмірковуючи над "Історією " 
Чижевського і криг, оцінюючи віднесення останнім 
Т.ШеВченка до романтиків, уживає термін "школа".

Показовим у аспекті розмежування понять 
"школа" та "група" є коментар до виникнення 
назви самобутнього явища в укр. поезії — Нью- 
Йоркськбї групи. О .А стаф 'єв, автор статті, 
присвяченої генезі назви цієї групи, сам не 
намагається наголосити на різниці між цими 
поняттями: "...Літ. карта нац. письменства без цієї 
групи, чи школи, була б неповною" Lie робить 
один із членів групи, Ю.Тарнавський: "Школи 
ніякої ми не творили, бо були надто неподібні до 
себе, і до того ж "школа" вводила конотацію 
"учень", ним ми теж не хотіли бути".

V!. Школа — власне школа. Сукупність 
змальованих више ознак Ш.л. дає Підстави 
стверджувати, що це поняття, хоч і будучи 
ототожненим різними науковцями з ін. іст.-типол. 
категоріями має диферениійні ознаки та 
специфічне наповнення. Особливостей Ш.л. 
достатньо, аби встановити приблизне 
розташування її в ієрархії іст.-типол. категорій.

Поняття Ш.л. є вужчим від понять методу та 
напряму: природно, що спільнота, принципом 
внутр. організації якої є "ілейно-хулож. 
особливості", може виникнути лише на базі 
спільних ідейно-естет. переконань, спільних 
принципів пізнання світу. Також не виникає 
сумнівів те, що рамки школи, в свою чергу, ширші 
за рамки літ. групи, гуртка чи угрупування. 
Критерієм може виступити фіксоване членство 
письменника в спільноті того чи ін. рівня: у той 
час. як з групою чи гуртком ототожнюється чітко 
окреслений набір імен, в рамках Ш.л., як правило, 
набір ідеологів, найяскравіших представників її 
("вчителів") супроводжується динамічним колом 
послідовників ("учнів"), прихованих часто за 
багатозначним зворотом "та ін.". Звідси — Ш.л. 
розтягується в часі і цим наближається до течії. 
Яскравих послідовників у школи може не 
виявитися (так сталося, напр., з "озерною 
школою"). Або ж спостерігається суперечність у 
визначенні їх наявності взагалі: автори "Словника 

-поль. л-ри XIX сторіччя" обмежують українську 
школу в польській літературі доробком 
А .М альчевського, С.Гош иньського та 
Я.Залеського, в той час як укр. традиція згадує в 
контексті цієї Ш.л. не один десяток імен.

Критерієм відмежування Ш.л. від течії є 
наявність послідовників видатного письменника, 
що творять за проголошеними ним засадами. 
Ознаки того — відантропонімічна традиція 
називання шкіл. Але варто тоді звернути увагу на 
паралельну традицію, не менш поширену — 
відтопонімічну. Вона звертає увагу на важливу 
ролю у формуванні визначальних рис Ш.л. 
географічного ареалу, регіону — Іонічні острови,

6 2 4



штучтмови

Край Озер" тошо — або культ, центру, міста — 
Афіни, Гайдельберг, Прага тошо.

Пояснення ототожнення Ш.л. з ширшими іст.- 
типол. категоріями може бути таке: за умов, коли 
Ш.л. виявляється єдиним речником певного 
напряму чи течії — а здебільшого саме так і 
відбувалося — заповнює своїми напраиюваннями 
нішу ідейно-естет. засад цього напряму чи течії, 
природно, шо з ними вона трад. ототожнюється. З 
ін. боку, не менш природно, коли Ш.л. 
ототожнюють із групою, гуртком, угрупуванням: 
останні є мінімальним матеріальним вираженням, 
уособленням її як комплексу ідейно-худож. 
особливостей та твор. манери сукупності 
письменників, шо належать до певної течії або 
напряму.

Перераховані чинники демонструють: спроба 
вивести єдину модель Ш.л. та її місця в ієрархії 
іст.-типол. категорій літ. процесу є певною мірою 
умовною. Не кожен напрям можна розділити на 
течії Не в кожному напрямі чи течії існують школи. 
Підтвердженням умовності подібної системи є те, 
шо назви програмових об'єднань письменників 
("товариства", "спілки", "школи", "гуртки", 
"групи") незрідка носять суб'єктивний характер, 
з'являються за свіжими слідами подій, переважно 
без попереднього осмислення в контексті всього 
літ. процесу. Але з'являю ться — і 
традиціоналізуються. Тому не слід замінювати їх 
ін. терміном. Так, у суч. укр літ-знавстві все 
активніше вживаються поняття галицька школа, 
житомирська прозова школа, стаиіславський 
феномен.

Отож спроба розчленувати ототожнення Ш.л. 
з ін. іст.-типол. категоріями письменницьких 
спільнот аж ніяк не може мати як наслідок перегляд 
усталеної номінативної традиції. Значна кількість 
можливих критеріїв виділення Ш.л., яка мала б 
сприяти чіткішому окресленню поняття, 
супроводжується такою ж значною кількістю 
винятків: Ш.л. може не мати помітних "учнів" 
(озерна школа) або мати кілька їх поколінь (нова 
іонічна школа), як правило, має своїх теоретиків, 
але може їх і не мати (київська школа поезії), майже 
завжди існує в рамках одного літ. роду, але може 
виходити за ці рамки (нова іонічна школа), зазвичай 
обмежувалася лінґво-психол. полем одного 
діалекту, але може вийти і за ці рамки (житомирська 
проз школа).

Андрій Санимерь

ШПРУХ (нім. Spruch — сентенція, вислів, 
притча — від sprechen — говорити) — термін нім. 
літературознавия-медієвіста Й поета 2-ої пол. ХіХ 
ст. К.Зімрока для означення двох різних жанрових 
форм сер.-вічної нім. поезії. Поряд з легендою, 
сагою, міфом, загадкою, казусом, меморабіле, 
казкою й анекдотом (И/itz) Ш., як вважає Андре 
Жолль, належить до "примітивних форм" 
("Ein/ache Form en"). і. Sprechspruch — тобто 
декламаційний Ш. — короткий афористичний 
дистих дидактичного характеру з парною римою,

здебільшого 4-акцентнии, призначений для усного 
виголошення рецитатором. Бере початок від дави­
те рм. дидактичній п оезії (маг. Ш., н ап р ., 
"М ерзебурзькі заклинання", X ст.). Типол. 
споріднений з гномою або епіграм ою  
(Sinngedichf)- Розквіт припадає на XHI-XIV ст. 
(Фрейданк, Зухенвірт). Інколи утворював невеличкі 
вірш, новели повчального змісту. До Ш. вдавались 
т.зв . геральдичні поети (IVappendich^er, 
Я е іт  dicker) —  попередники придворних поетів.

2. Sangspruch — пісенний Ш., близький до 
поезії міннезінгерія, має строфічну будову і 
відзначається специфічною, індивідуальною 
мелодикою, однак темат. виходить за рамки 
проблематики міннезінґерів і охоплює сон.-політ., 
моральні, світоглядні питання (чвари між герм, 
імператором та папою римським, апеляції до 
високих покровителів, суперечки літ. характеру 
тошо). Свого худож. злету досягає в творчості 
Вальтера фон Фогельвайде (1170-1230), який 
вводить 6-12-акцентні вірші зі складовою системою 
римування, а також у поезії брата Вернера, 
Раймара фон Пветера, Марнера, Фрауенлоба та 
ін. В XVII ст. традиції ш прухової поезії 
продовжували в своїх віршах поети епохи 30- 
літньої війни (епіграми Філіпа фон Иезена, 
Фрідріха Ло'ау). В новітні часи до даного жанру 
зверталися И .В .Г ьо те , Рюккерт, С .Геор ге , 
наповнюючи його нов. проблематикою.

Петро Рихло

Ш Т У Ч Ш  М О В И  — міжнар. мови, які 
створюються з первнів природних мов і призначені 
для використання як допоміжний засіб міжнац. 
спілкування. Думки про створення таких Ш.м. 
виникають ще в чеха Я.А.Коменського (1592-1670) 
німця Г.В.Д яйбніца (1 6 4 6 -1 7 1 6 ) , англійця 
І.Ньютона (1642-1727) у зв'язку з послабленням 
ролі-латини як мови міжнар. спілкування. 
Найвідоміші Ш.м.: воляпюк, есперанто, ідо. 
оксиденталь, інтерлінгва.

Воляпюк (від иоі — світ і рь^ — мова, тобто 
світ, мова) — Ш.м., створена 1 8 7 9  нім. кат 
священиком Й.Шляйєром. Значного поширення не 
набула.

Есперанто (еспер. — "той, шо сподівається") 
— Ш.м., створена 1887  варшавським лікарем 
Л.Заменгофом, на основі лексики найпоширеніших 
європ. (ром., герм., слов'ян) мов. Відрізняється 
чіткістю та нескладністю словотворення та 
граматики (всього 16 основних правил граматики 
без винятків, постійний наголос на 
передостанньому складі тошо), основана на засадах 
аглютинації (1930  мала 12 тис. слів). Набула 
значного поширення (за даними 1 9 8 5  нею 
користуються більш як 10 млн чоловік у 103 
країнах). Есперанто перекладені Б іб л ія , тв. 
класиків світ, л-ри: Енсїяа" Вергілія. "Гамлет" 
В.Шекспіра (переклад самого Заменгоф), "Фауст" 
Й.В.Гьоте, "Розбійники" Ф.Шіллера, "Євгеній 
Онегін" О.Пушкіна, антологія поет. тв. різних 
часів та народів "Вічний букет" ("Еїегла bukedo").

)

6 2 5



ШУМЕРСЬКА ЛІТЕРАТУРА

З 1 9 0 5  здійснюються постави на есперанто: 
Витівки Скапена" Мольера, "Ревізор" М. Гоголя, 
Пігмаліон" Б.Шоу. Створено оригінальні наук, та 

худож. тексти, видається низка періодичних видань 
(понад 100), здійснюються радіопередачі.

Есперанто дістало значного поширення в 
Україні, як у Наддністрянщині, так і в Галичині. 
Перше товариство есперантистів постало 1898 в 
Одесі (там встановлено і погруддя Заменгофа). 
Згодом — у Львові, Тернополі, Києві, Харкові. 
Перший укр. підручник з есперанто вийшов друком 
1 9 0 4  у Тернополі. 1 9 1 3  у Коломиї було 
започатковано укр. часопис мовою есперанто 
"Зоря України" ("Ukrotna SteJo"). Переклади з укр. 
л-ри на есперанто з'являються 1900. Серед них 
перекладів тв. Т.Ш евченка, І.Ф ранка, Лесі 
Українки. Б.І.Антонича, М.Рильського, О.Гончара, 
Л.Костенко. Є.Гупала, нар. казки.

Є спроби писати есперанто худож. тв.: 
Заменгоф, угорці Ю.Бага, К.Калочай, француз 
Р.Шварц, англійка М.Болтон, росіянин М.Хохлов, 
естонка Х.Лрезен. Тв. українця-есперантиста 
В.Єрошенка складають 6 томів, частину з них 
перекладено укр. мовою. Щоправда, виникають 
сумніви шоло доцільності створення красного 
письменства мовою, шо є лише засобом міжнар. 
спілкування.

1907 француз Луї де Бофрон розробив ідо 
(від сспер. ido — нашалок) як варіант есперанто, 
шо базується переважно на ром. мовах, існує певна 
кількість перекладів мовою ido.

Мова оксиленгаль (у значенні — зх. мова) 
запропонована в 1921-1922 рр. естонцем Е.Валем 
і базується на інтернац. лексиці, спільній для гол. 
зх-європ. мов.

Інгерлінгва (лат. inter — між і /inguo — мова) 
— Ш.м.. створена 195 1  Асоціацією міжнар. 
допоміжної мови під керівництвом А.Гоуда (США).

На поч. 60-х рр. XX ст. голланд. математик 
Г.Фрайденталь розробив Ш.м. для спілкування з 
представниками неземних цивілізацій (лінкос).

Анатолій Волков, 
Мар*ян Скаб

ШУМЕРСЬКА ЛІТЕРАТУРА (л-ра давн. 
Шумеру. IV тис. до н.е.- Xi-XVm ст. до н.е.) — 
найдавніша . поруч з давн-єґип.. л-ра світу, 
написана шумер, мовою клинописним письмом на 
глиняних табличках. Специфіка И функціонування 
полягає в тому, що більшість шумерських текстів 
було записано вже в часи вмирання мови, 
поглинення Шумеру Аккадом (Вавилонсько- 
ассирійська л-ра) коли шумерська мова зберігала 
значення тільки як культова; це утруднює 
датування. Ш.л. розвивалася поруч з фольклором, 
адсорбуючи далеко не всі жанри й поет. теми. 
Напевно можна датувати перші записи текстів 
XXVH-XXV! ст. до н.е. На поч. це були написи 
царів, гімни богам та шкільні вправи. Це 
переважно ритмізована проза, в котрій відбилося, 
напр., архаїчне нерозрізнення сну та реальності 
(сон царя Гудеа, ХХП ст. до н.е., в якому автор

отримує повеління від величного божества 
створити йому храм). Разом з тим, тут 
спостерігається становлення іст. думки ("Царські 
списки"). Але самі шумери не розглядали такі тв. 
як л-ру, зокрема не включали їх до "літ. каталогів" 
(термін С. Крамера), обов'язкового кола читання 
писців. Відомо бл. 150  пам'яток Ш.л. (почасти 
фрагментів). За жанр, складом це багата картина: 
міфи й епос, гімно^рафія й молитвослів я, 
обрядова поезія, дидактика, діалоги, байки, 
прислів'я, приповідки та анекдоти. Цікаво, що 
автори звичайно самі визначали наприкін. жанр 
свого тв., хоча, оскільки виконання його базу­
валося на співі або речитативі, виникало, скажімо, 
змішування епосу з гімнографією.

В записах міфів вимальовуєтья ряд сюжетів, 
котрі матимуть розвиток в л-рах Аккаду й далі в 
світ. л-рі. Це сюжети про Гільгамеша, котрі буде 
розвинено у величній вавилонській поемі, цьому 
"маніфесті світ, песимізму", шо стверджує ницість 
людини перед лихими й вередливими богами. Це 
сюжет про Лумузі, коханця небесної та підземної 
богинь, шо пояснює оновлення рослинності 
щороку. Вже в рамках месопотамської л-ри 
розвивається сюжет про ПОТОП: якщо в списках 
царів він просто фіксується як стихійне лихо, то в 
шумерському міфі й особливо в вавилонській поемі 
про Гільгамеша потоп є величним узагальненням 
безсилля людей перед світом. Уперше виникає тема 
єдиної людини, шо врятувалася від потопу 
(Атрахасис; пор. вавілон. Утнапіштім, гебр. Ной, 
грец. Левкаліон). Створені богами з глини люди 
(пор. Біблію) знищені ними ж з примхи. 
Спостерігаються в записах міфів й мотиви 
чарівних казок (мандри героя, чарівні помічники, 
вдячна тварина тощо), й це дозволяє припустити, 
шо записано було міфи на момент їхньої 
деградації,переродження в казку. Цікаво, шо 
найдавн. записи деяких цих сюжетів у Біблії, 
навпаки, зберігають екзистенціальну патетику міфу 
повною мірою. Спостерігаєтья також формування 
героїчного епосу на цій саме основі ("билини"- про 
Гільгамеша), відокремлення від хорової храмової 
лірики (плачі), лірики інтимно-суб'єктивної, 
зокрема філос. ("Людина та її особистий бог' — 
медитація про причини страждання й 
недосконалості в світі). Лірика кохання продовжу 
вада триматися в обрядово-весільних рамках, 
сполучаючись, очевидячки, з драм, дійством. 
Поширення подібних форм у всьому давн. світі (в 
Лавн. Греції — аж до часів Сапфо й пізніших; в 
Біблії - "Пісня над піснями" тошо) є ознакою типол. 
спорідненності цих ранніх напівфольклор. форм. 
Лидактика реалізувалася в формах напучування 
та діалогу а також в афоризмах. Безперечно, 
це формує тип л-ри Лавн. Сх. взагалі, зокрема 
структуру бібл. тексту, шо мало велике й ґрунтовне 
продовження в світ. л-рі.

Семен Абрамович

ШУМКА — вузькорегіональний нар-пісенний 
жанр, приспівка до танцю під час святкового

6 2 6



ЩЕДРІВКИ

обряду, шо виконується у супроводі музики, існує 
як оригінальний жанр карпат. та прикарпат. 
фольклору поряд із співанкою  та коломийкою 
Складається з кількох строф, шо співаються стрімко 
та уривисто на зразок манери виконання 
коломийки з властивою для неї усталеною 
мелодією. Ш. відзначається лаконізмом та 
жартівливим змістом (на відміну віл коломийки, 
темою якої можуть бути як радісні, так і трагічні 
події).

Наталя /ТмхФмаиова

ЩЕДРІВКИ — обрядовий жанр, пов'язаний 
зі святом зимового сонцестояння, сонцевороту 
Виник в далеких язичницьких часах. Дуже близький 
за змістом та функціонуванням до коляди 
(колядки). Свого часу Ш. та коляду ототожнювали, 
не бачили в них обрядово-ф ункціональної 
відмінності. Термін *Ш." деякі вчені (О Потебня. 
В.Гнатюк, Ф.Колесса) вважали утворенням від 
поширеного приспіву "Щедрий вечір, добрий 
вечір". Цим і пояснювали суто укр. назву "Щ ".

Насправді ж коляди та Щ. розрізняються за 
часом та за приуроченістю виконання. На Різдвяні 
свята виконуються коляди хлопцями та чоловіками 
різного віку. Підготовка до свята відбувається при 
церкві. Звідси і зміст коляд.

Щ. виконуються здебільшого дівчатами і 
жінками на Щедрий вечір під Нов. рік, напередодні 
Водохреша.

Така обрядово-функціональна відмінність між 
колядами та Щ. дозволяє говорити про більш давн. 
походження останніх. Це підтверджується ще і тим. 
шо слово "коляда" є похідним від назви нов. року 
і явно запозичене у давн. римлян — ccdendae 
jonnarine. Перейшовши до візантійців — kaJendai. 
це слово разом з вірою розповсюдилось серед сх. 
слов'ян . У зх. слов'ян воно має таке ж 
церк.-обрядове походження.

Коляда зазнала впливу з боку Щ. їх форма, 
зміст та образність мало чим відрізняються В 
даному випадкові йдеться про заміни язичницьких 
величальних формул на христ. Напр.. поширений 
рефрен "Ой дай, Б ож е" є такою заміною. 
Основний же зміст спільний для Щ. і колядок. 
Виняток становить та окр. група коляд, котра 
присвячена народженню Христа та прославленню 
Богородиці. Тобто ие ті коляди, які є явно церк. 
за походженням.

Врі ін. Щ. та коляди мають подібні структурні 
складники, заспів (основна частина), приспів 
(рефрен), поколядь (поспів), десятискладова 
(колядки) і восьмискладова (щедрівки) метр, будова 
вірша. Такі типові колядні заспіви як Чи дома, 
дома пан-господарю?", Гордий і пишний пан- 
госполарю", "Чи спиш чи чуєш пан-господарю? 
використовуються однаково і в колядках, і в Щ. 
Поколялі — це побажання і резюме змісту Щ. та
КОЛЯДКИ:

А за сим словом бувай же здоров,
бувай же здоров, пай господарю ..
Дай же ти, Боже, а полі урожай
В полі урожай а гумно заожай.
А в гумні хлібно, в оборі - вбійно.
В лому весільно, на славу втішно.
Для Ш. та колядок характерні величальний 

настрій, урочистість. За змістом — це зичення 
шастя, достатку в родині, здійснення прагнень, 
бажань, мрій.

Під час колядування вшановували всіх членів 
родини. Це різнить Ш. за змістом та об'єктом хвали: 
господареві, господині, синові (хлопцеві), доньці 
(дівчині), вдові, бабі та ін. Напр., возвеличення 
образу господині та її праці:

6 2 7



ЩОДЕННИК або ЖУРНАЛ

Раненько встає, по двору ходить.
По двору ходить як зоря сходить.
По двору пішла — золото внесла.
По двору пішла — мед вино внесла.
Нар. традиція зберігає колядки та Щ. як один 

із жанрів, в якому найвиразніше втілення отримали 
основні людські ціннісні категорії: людяність, 
працелюбність, щедрість, служіння громаді, любов, 
чесність, повага до тралим їй. Саме цими якостями 
НІ. (і колядки) забезпечили собі довговічність, 
початок якої губиться в далекій язичницькій 
давнині.

ігор Зварич

ЩОДЕННИК аб о  ЖУРНАЛ (франи 
Journa/e)— 1. Хронологічні, здебільшого датовані, 
записи від першої особи подій з життя того, хто 
робить ці записи та роздуми з приводу цих подій.

2. Літ.-побутовий, мемуарно-автобіографічний 
жанр, що подібно до деяких ін. жанрів склався на 
основі явиш реального життя (листи, мемуари, 
подорожі, сповіді). Попередниками Щ. як літ. 
жанру були, з одн. боку, саме сповіді, напр., 
Сповідь' Блаженного Августина (354-430), з ін. 

боку, подорожні записи, напр., Ш. Колумба (1451- 
1506). Відповідно розрізняють т. зв. інтимний і 
подорожній Щ. Слід згадати також про 
щоденникові записи Мікельанджело. Але 
становлення Щ. як жанру відбулося в Англії за часів 
Реставрації: шифрований Ш. С.Пепіса охоплював 
1 6 5 0 -6 9  рр.; Дж.Евелін вів свій Щ. протягом 
семидесяти років. Розповсюдження шоденникової 
форми в л-рах кін. XVIII ст. пов'язано з 
сентименталізмом, з усвідомленням особистого 
начала ("Сентиментальна подорож" Л.Стерна, 
"Листи російського мандрівника" М. Карамзіна).

У л-рах Сх. щоденникові записи мають свою 
специфіку, напр., япон. жанр ніккі.

Багато ст. до жанру Ш. ставилися з певною 
недовірою, позбавивши його навіть права зайняти 
відповідне місце в канонічній жанр, ієрархії. Але 
логіка розвитку літ. процесу піддала сумніву таке 
ставлення.

Ш. — важлива складова творчості багатьох 
письменників (Й.В.Гьоте, Ф.Геббель, Ф .Кафка. 
Т.Манн: бр. де Гонкур. Ж.Ренар, Ж.-П.Сартр, 
Ф .М оріак; О.Пушкін. М..Добролюбов, 
Ф .Л оС ТО С ВС ЬК И Й , Л.Толстой. І.БунІН; В.ГомбрОВИЧ; 
Т.Ш евченко. І .Ф ранко, В .Винниченко,
А .Лю бченко, О .Д овж енко, М .Драй-Хмара, 
Ю.Яновський, В .Симоненко.

Поряд з письменницькими за змістом і часто- 
густо за худож.-стил. якостями можуть стояти Щ. 
філософів (С.К'єркеґор), політ, діячів (Микола II), 
вчених (С.Ефремов, В.Верналський), митців, а 
також членів родини письменників (Т.Сухотіна- 
Толстая. Е .Булгакова). Ш. дає змогу глибше 
зрозуміти естет, та філос. конепції автора, надає 
портретові митця цілісності та вивершеності. Щ. 
— це можливість безпосередньо передати читачеві 
власну т. з. на навколишній світ, це певна позиція 
митця у ставленні до свого оточення та проблем

сьогодення. Часом Ш. містять дуже приватну, 
інтимну інформацію про автора та його оточення 
(Пепіс, Винниченко, Т.Манн). Ще вагоміша 
інформація іст.-політична. Так, Щ. Вернадского 
свідчить, що краща частина інтелігенції розуміла 
злочинницьку сутність советского сусп-тва, в якому 
жила. Дуже показові Ш. Довженка 1941-1956 рр. 
— від визнання догматів і практики більшовизму 
до трат, констатації: "Нема добра на Україні".

Відвертість, достовірність і оперативність у 
- висвітленні життя надають Щ. документальну 
вартість, поряд зі спорідненими жанрами: листами, 
спогадами тощо. Саме тому з'являються Щ - 
містнфжками, здебільшого з метою викривлення 
іст. фактів. Прикладом слугує сфальшований 
О.М.Толстим і П.Є.Шоголевим псевдошоденник 
фрейлини А .Вирубової, сповнений брудних 
наклепів на Миколу II та його родину.

Щодо співвідношення автор — реципієнт Щ. 
можна поділити на три категорії. 1) Щ., який автор 
пише справді для себе, не розраховуючи на 
майбутнього читача; 2) Щ., який розраховано на 
оприлюднення, але за деякий час після написання, 
або й не за життя письменника: Щ. англ, 
письменників XVII ст. дійшли до читача лише в XIX 
ст.: Пепіса — 1825, уривки, повністю — 1893-99 
рр., Евеліна — 1818 ; "Журнал Ренара", який 
охоплював події від 1887 до смерті письменника 
1910, було надруковано 1927; 3) Щ., який автор 
друкує незабаром після його написання. Так, Бунін 
свій Щ. 1918-19 рр. оприлюднив 1935 під назвою 
"Окаянні дні", аби свідчити перед людством про 
"кривавий кошмар" більшовизму.

Щ. письменника — явище неординарне. В суч. 
літ. процесі функціонують три різновиди Щ. — 
трал., літ. та белетризований або вигаданий Ш. 
Перші дві щоденникові модифікації — 
документально-худож. структури, а белетризована 
або вигадана щоденникова модифікація — худож. 
тв. з мист. змодельованим сюжетом. Структура 
трал. Щ. нагадує стрижень, на який у хронологічній 
послідовності нанизуються спостереж ення, 
роздуми та принагідні автор, нотатки. Літ. Щ. являє 
собою багатошарову структуру, яка вмішує 
реальний, есеїстичний та худож. шари. Вигаданий 
Щ. будується згідно законів худож. л-ри. Структура 
подібних тв. — розімкнена, вона являє собою 
зчеплення найвагоміших епізодів з життя автора, 
в які вмонтовано сповіді-розлуми письменника на 
різні теми, роздуми, згадки, описи певних явиш 
дійсності.

Всі модифікації доцільно розглядати з т. з. 
автор, позиції та автор, ролі. V трал. Щ. є всі 
підстави говорити про автор, позицію, тому шо 
саме вона визначає відбір фактів, роздумів, 
спостережень та автор, узагальнень. В літ. Ш. образ 
автора роздвоюється, реалізуючись як позиція в 
документальному та есеїстичному шарах та 
перетворюючись в автор, ролю в белетризованих 
фрагментах. V вигаданому Щ. образ автора 
досягає того ступеня узагальнення, коли доречно 
говорити про автор, ролю. маску, яка найчастіше

6 2 8



ЮНАЦЬКІ ПІСНІ

не ототожнюється з реально існуючим образом 
самого автора. Саме тут починається шлях до 
худож. тв. Так, у "Щоденнику письменника 
Достоєвського вмішено кілька його проз тв.. у 
шоденникових циклах М Фріша знаходимо 
начерки майбутніх п єс Ш. О .Д овженка 
багаторазово містять уривки з тв., над якими він у 
той час працював.

Щ. може бути худож. формою як окр. частини 
архітектоніки ("Робінзон Крузо" Д.Дефо, Герой 
нашого часу' М .Лєрмонтова. Ід іо т"
Ф Достоєвського). так і цілого тв. ("Щоденник для 
Стелли" Дж.Свіф та. "Страждання молодого 
Вертера Й В.Гьоте, "Записки божевільного" 
М .Гоголя, Записки студента" Є.Гребінки.

Морфій" М .Булгакова, Чарівна"
О.Кобилянської. Колекціонер" Дж.Фаулзата ін).

V поезії сповідально-шоленниковий елемент є 
жанр, ознакою т зв. ліричного щоденника 
(Ф.Петрарка —  Сонети до Даури", Лєрмонтов, 
О. Блок). V різний спосіб використовується форма 
Щ. в сатир -гумор, жанрах (напр.. "Щоденник 
Адама". Щоденник Єви" Марка Твена) Ш. сприяв 
появі нов. епіч. форми — своєрідного 
шоденникового роману ( Кола Брюньйон 
Р Ролана. Вогонь" А .Барбю са, Царівна 
О.Кобилянської). У 70-ті рр. XX ст. вел 
популярність здобуває роман "гіпотетичної історії", 
що написаний у вигляді Ш. іст. чи псевдоіст. осіб 
("Березневі іди" Т.Вайддера, Берр" Г. Відала). 
Щоденникова форма у таких худож. структурах 
розширює зображене у часовому й просторовому 
вимірах, так шо сама обірваність шоденникових 
записів стає .елементом худож. завершеності.

Т. ч.. Щ. письменника не втратив актуальності 
в суч. літ процесі Розповсюдження форм Ш. в 
суч. л-рі зумовлено процесом суб єктивізації худож. 
л-ри, поглибленням інтересу особи самого 
письменника, його долі, його внугр. світу, взагалі 
до внугр. світу неординарної твор. людини.

Амато/тй Волков, 
(рима Даровська

Щ ОТИЖНЕВА ХРОНІКА — різновид 
фейлетону, друкований щотижнево в газ або ж 
тижневику, присвячений злободенним сон., політ., 
звичаєвим справам, здебільшого в сатир.-гумор, 
висвітленні. Щ.х. існувала в багатьох європ 
країнах О собливої ваги набула в поль. 
публіцистиці останньої третини ХІХ ст. (період 
варшавського позитивізму) коли Щ.х вели у 
варшавських газетах Б Прус (1 8 7 4 -1 9 0 3 ) .
Г Сенкевич. у Кракові - М.Балуцький. у Дьвові — 
Я.Дам.

Анатолій Волков

ЮНАЦЬКІ ПІСНІ — героїчний епос пд.
слов'ян, в якому оспівуються легендарні юнаки, 
нар. захисники від загарбників у часи сер-віччя. 
Ю.п - важлива частина нар. пісень болгар, сербів, 
хорватів, чорногорців, макенлонців. Виникають у 
!X-XIV ст.. а лооформлюються вже за часів 
османського поневолення. Сой. іст. умови 
формування героїчного епосу пд. слов'ян були 
схожими з умовами зх-європ. країн. Тут феодальна 
анархія також заважала державному об'єднанню, 
а їй протистояла княжа влада, яка була 
прогресивною силою.

Пісні героїчного епосу різних народів 
циклізуються навколо визначних героїв і подій, що 
приводить до створення вед. епіч. тв. ( Пісня про 
Роланда". 'Пісня про Нібелунгів"). Елементи 
складання циклів помітні й в юнацькому епосі, 
хоча тут не доходить до появи єдиної най. епопеї. 
Ю.п. також пов язані з іст. подіями (тур. навала) та 
іст. особами. Деякі з них створювались водночас з 
іст піснями, але відрізняються від них. Герої пісень 
(юнаки-герої, молодці, козаки) мають надзвичайні 
риси Незважаючи на гіперболізацію та фантастику 
в образах ідеях та нар. оцінці подій у Ю.п. 
відбилась певна іст. достовірність. В умовах рабства 
пд слов'яни ідеалізували свою державу (болг., 
серб., хорват., македонську ) Колишні феолали- 
боляри перетворювались у нар. свідомості у 
казкових, легендарних героїв, захисників народу. 
Найпопулярнішим героєм Ю.п. у всіх пд. слов'ян 
став Марко Кралевич. або Кралі Марко, навколо 
якого склався досить вел. цикл пісень. Образ цього 
юнака не збігається з образом іст. особи — 
феодальним володарем у Придипі. а згодом тур 
васалом, який жив у 2-й пол. ХЇУ ст. У багатьох 
піснях розповідається про надзвичайні подвиги 
Марко Крадевича у боротьбі з турками, чорним 
Арапом та ін. ("Оранка Марка Кралевича . Турки 
у Марка на свя т і". Марко Кралевич скидає 
шлюбну подать". Весілля Кралевича Марка"). Пд. 
слов'яни наділяють цього улюбленого героя 
надприродними властивостями, перетворюючи 
його у символ сили у боротьбі за незалежність. У 
піснях про Марка Кралевича. крім нього, йдеться 
й про ін юнаків, як Дойчин. Хрєльо Войвода. 
/Іютіиа Богдан, Филип Маджарин. Груіца. Секула. 
Майже всі вони мають прототипів — відомих іст 
осіб тієї епохи. Хрєльо Войвода або Хрєльо 
Шестикрили. напр.. був володарем у Струмському 
за часів Стефана Душана. Дютіиа Богдан — це епіч. 
спогад про володаря Сх. Македонії за часів тур. 
навали. Секула — угор. полководець Ян Секелі. 
Филип Маджарин — герцог Филип, який у XiV ст. 
захищав від турків Відень. Звичайно є й багато 
вигаданих персонажів Ворогів та гнобителів 
подано переважно в узагальнених образах чорних 
Арапів (йдеться не про їх етнічну приналежність, а 
про пригноблювачів — турків, яких вони 
уособлюють, а також турків-яничарів). Муси 
Кеседжії (Вважається, що це — іст. особа, син 
султана Баязеда Муса). Особливу увагу привертає 
дівчина Арватка, в образі якої відбиті старовинні

6 2 9



ЮНАЦЬКІ ПІСНІ

оповідання про героїчних дів. Пісні про Марка 
Крадевича буди поширені й серед словенців, аде 
там дуже рано його образ був замінений кородем 
Матіяшем — угор. кородем Матеєм Корвіним. з 
яким пов язана історія сдовен. народу. Про 
Матіяша співають пісні із сюжетом, шо нагадує 
пісні про Марка Крадевича

Крім спільних рис в епосі півд. слов ян є й свої 
особливості відповідно у кожного народу. Так. пісні 
никлу про Марка Крадевича близью за змістом та 
мотивами Аде гол. відмінність в характеристиці 
героя — у його ставленні до турок. Якшо у серб, 
та хорват, фольклорі Марко Кралевич інколи 
вступає у дружні стосунки з турками, шо може бути 
відгуком його васальних стосунків із султаном, у 
болг. піснях він завжди їх послідовний суперник 
Звичайно, шо у кожному най. епосі є й герої, яких 
нема у ін. Так. деякі болг персонажі відсутні у серб, 
епосі і навпаки. Кожен пд. сдов'н. епос має свій 
яскравий наи. колорит. Але разом з тим. болгар., 
напр.. притаманна близкість ло сер.-аз.. а надто 
перс епосу. Із сх. епосу прийшов мотив огорожі 
людськими головами дворів багатьох героїв Ю.п. 
Близькі місця є й між пл-слов ян та сх-слов ян. 
епосом; рос. билини укр. думи. Подібність пл­
едов н. та сх-слов ян. епосу дослідив словен. 
філолог Ф. Міклошич. у прані "Зображальні засоби 
слов ян. епосу' (1899). Відчутний і вплив зх-европ 
епосу Мотив добування нареченої на користь 
знатної людини, шо відомий у Пісні про 
Нібелунгів . зустрічається в болг. юнаи епосі.

Крім циклу про Марка Крадевича. серб, та 
хорват, епоси мають докосівський цикл, косівський 
цикл (присвячений битві на Косовім полі 1389. 
коли Сербія опинилась під тур. ярмом), цикл про 
Якшичів. Бранковичів. Чорноєвичів. Болг. цикл 
Ю п. оспівує Момчила — образ іст. особи, ватажка 
чети (збройного загону) й феодального володаря 
у Ролопському краї у 1-й пол. XIV ст.. який вів 
боротьбу із турками.

В Ю.п. більше, ніж в побут, піснях можуть 
розкриватися первні старовинних вірувань 
народів. Аналіз змісту та образів легко виявляє 
нашарування епох. Напр., чорний Арап — це 
напівміфічна істота, яка має три серця. Цей образ 
наслідувано від сивої давнини В той час, як у іст. 
піснях фантастика майже не відіграє ролі, тут вона 
широко використовується для побудови 
градииійнил образів Ю.п. притаманна повільна 
епіч. оповідь з вел. кількістю загальних місць та 
багато повторень не лише окр слів і епітетів, але 
й ці лих віршів і частин пісні. Епіч. характер пісням 
надають й докладні описи і довгі діалоги. Ю п. 
починаються переважно із заспіву й наприкінці } 
мають завершення. Здебільшого вони мають трал 
зміст і форму. Завершення інколи являє собою 
етич повчання, яке виводиться з пісні. Віршовані 
розм ір Ю п. досить різноманітні Давніші записи 
серб.та хорват, фольклору мають пісні з довгими 
віршами, т.зв. бугарштицею. Однак велика кількість 
пісень представлена клас епіч. десятискладовиком. 
Пізніше з являються восьмискладовики. які мають

побут або балад, характер Носіями та 
поширювачами Ю.п. були мандрівні виконавці 
гусляри. або слепим, ти пол. споріднені з укр. 
кобзарями та лірниками. Відомим збирачем Ю.п. 
на поч. XIX ст. був серб Вук Караджич. Болг. 
фольклорист Е Толоров (1903-80) учинив спробу 
циклізації Ю.п.. створення нац. епопеї

Ю п мали вел. популярність в європ. країнах, 
де захоплення ними складає цілу добу. Чисельні 
переклали засвідчили усьому світові багатство 
слов'ян культури. Перші переклади з'являються 
вже у XVIII ст.. але найширшого розголосу пд.-слов. 
епос набуває у 1-й пол. XIX ст. після появи відомої 
кн. П.Меріме Тузла" (1827). яка була блискучою 
м іс т и ф ік а ц іє ю . Пя кн . а також зібрання 
Караджича зацікавили європ. громадськість. 
З явилось багато перекладів майже всіма європ. 
мовами. Героїчний епос пд. слов'ян привернув 
увагу багатьох видатних діячів світ, культури. Його 
вивчали й популяризували Гьоте, В .Гумбольдт, 
брати Грімм. В .Скотт, К.Брентано. В.Гергарл,
0 .  Мередіт, Й Секач, В .Ганка, Ф,/І.Челаковський, 
П.Юнгман. П.Шафарик. Д.Штур. А.Міцкевич. 
Б.Грабовський, О.Пушкін, М Чернишевський. 
А.Ахматова, К.Бальмонт. М. де Унамуно. В Україні 
перекладали та досліджували Ю.п. М.Старицький,
1. Франко. М.Рильський. Мотиви та образи Ю.п. 
використовували пл-слов'ян. письменники: 
болгари — П Р Славейков. В.Ханчев; серби — 
Р.Доманович. Й.Лучич. Й Йованович Змай. 
П Негош, З.Орфелін, В.П етрович, М.Ракич, 
А.Шантич; хорвати — А.Качич-Міошич. В.Назор. 
П Прералович (драма "Кралевіч Марко . 1852). 
Герої Ю п. притягали увагу майстрів образотвор. 
мист-ва. зокрема, пд-слов'ян. Видатний хорват, 
різьбяр І . Мештрович створив галерею мармурових 
скульптур героїв юнацького епосу: бронзову 
статую Марка Кралевича у Нац. музеї в Белграді 
(1910) та ін. Болг графік А.Василєв чудово 
проілюстрував та оформив зб Пісні про Марка 
Крадевича" (1983).

Валерій /Тавренов

630



ЯМБИ

Я З И Ч !€  — тип писемно-літ. МОВ И,  якої 
вживали представники зх-укр. інтелігенції 
прибічників москвоф ільства, т о  становила суміш 
різносистемних одиниць, узятих з книжної ст-укр. 
мови, церк-слов'ян., поль., нім., рос. та укр. нар. 
мови з пп.-зх. діалектним нашаруванням. Я. мало 
також низку ін.. глузливих, назв — паламаршина, 
тарабарщина, головаччина (від прізвища 
І.Головаиького, шо впродовж 25 років редагував 
"Вісник законів державних для цісарства Австрія" 
і культивував саме таку штучну мову). Правопис 
Я. тримався на етимологічних засадах, у чому його 
оборонці вбачали зв'язок із давн. книжною 
традицією, що культ, й іст. споріднювала галицьких 
і закарп. русинів з рос. історією та культурою. 
Вироблення норм цієї писемної мови 
утруднювалося тим, шо вона не була вкорінена в 
жодну живу мову й на розмовно-побутовому рівні 
не існувала. Від сер. 1851 і до кін. 1854  Я. 
послуговувалися редактори "Зорі Галицької" 
(І.Гушалевич, Б.Дідицький, С.Шехович). На думку 
М.Жовтобрюха ("Мова української преси"), це 
було нове Я , шо подібно до ст-книжного Я., в 
основі якого лежала церк-слов'ян. мова, становила 
штучний гібрид різносистемних первнів, невправно 
поєднаних авторами цієї мови. V нов. Я. 
посилилося вживання слів і форм, запозичуваних 
з рос. мови. Зразок Я. різнився від видання до 
видання. Так, у додатку до "Зорі Галицької", шо 
мав назву "Поученія церковния", тогочасні 
редактори газети Б.Дідицький і С.Шехович 
трималися трад. Я. з вед. вмістом церк-слов'янізмів, 
у закарп. "Н ерк. вістнику", редагованому 
І.Раковським, вживалося мертве Я. закарп. 
рутенського типу, шо містило слов'янізми, рос. 
слова та вислови, заг-укр. слова і форми, місцеві 
діалектизми. На Я. виходили й буковинські 
видання москвофільської орієнтації у т.ч. шкільні 
підручники і посібники. Розрізняли т зв. тверде Я.
— з вел. вмістом церк.-книжних первнів та сер. Я.
— з більшим вмістом елементів нар. мови. Трад. 
(тверде) Я. вживалося й у виданнях, підтримуваних 
цісарським урядом, як, напр., у "Віснику законів 
державних", причому, в тих, шо призначалися для 
Галичини й Буковини, воно було більш забарвлене 
зх-укр. діалектними рисами, ніжу тих. що виходили 
в Будапешті для Закарпаття (ці видання були 
орієнтовані на рос. літ. мову).

Граматичного й лексикографічного 
опрацювання й унормування Я. не мало, а з 
появою 1 8 9 3  "Руської граматики" С.Смаль- 
Стоиького та Т.Гартнера штучність його стала 
очевидною, як очевидною стала єдність мови 
українців з-над обох боків Збруча, яким проходив 
кордон між Австро-Угорщиною та Росією, і 
подальший розвиток л-ри й мови на зх-укр. землях 
зміцнився й усталився на нар.-розмов, основі та 
писемних традиціях світських жанрів.

Людмила Ткач

ЯЗИЧНИЦЬКА (ПОГАНСЬКА) МОЛИТВА
— жанр (жанрова вставка), наявність якою чітко

виявляється в складі ін. фольклор, жанрів як їх 
частина або виступає під назвою ін. жанру. Напр.
З Х -у к р . ПІСНІ:

Ой ги сонейко, яснейко світиш,
Яснейко світиш, далеко вилиш,
Ци-сь не видало мого синойка,
Мого синойка. ей /ванойка?..
А ти, місячну, високо світиш.
Високо світиш, далеко видиш,
Ни сь не видало мого синойка.
Мого синойка, ей /яаиойяа?.
А ти, зіриичко, яснейко світиш.
Яснейко світиш, далеко вилиш.
Ци-сь не вилало мого синойка.
Мого синойка. ей /ванойка?..
Досить широко Я.м. представлена в билинному 

епосі. Напр., у билині "Князь Роман и Марья 
Юрьевна":

Уж вы ой еси, лесы дремучие.
Разе двиньтесь вы. лесы ти. надвое.
Пронус7т̂ ге меня да на святую Русь
Далі йде звертання до гір і Бузинь-ріки зі 

збереженням тієї ж словесної формули.
Плач Ярославни в "Слові о полку Ігоревім" теж 

є молитвою: "О вьтре, вьтрило! Чему, ГосподИНЄ, 
насильно вьешм? Чему мычеши хиновекыя сгрьлкь/ 
не своєю нетрудною крилпю на моея лады вон? 
Чему, Господине, мое весел/е по ковь/лію 
развья?.... О, Днепре, СловутицюГ і т.д.

Я.м. як жанр можна вичленити з посеред in. 
жанрів за подібними до наведених више словесних 
формул та молитовною функціональністю, яка 
нічим не відрізняється від христ. На це вказує 
існування християнізованих варіантів усіх трьох 
прикладів Я.м.

В Іпатіївському списку Київ, літопису про 
втручання вищих сил у долю Ігоря мовиться: Но 
избави й Господь за молитву хрестьянску. Им же 
мнозь печаловахуться й проливахуть слезь/ своя за 
него". Заклинання Марії Юріївни в ін. варіанті 
билини замінено молитвою "Пречистой-то царипе 
Богородице". В я о л я л п ! про вдову, яка 
заклинаючи небесні світила, шукає свого сина, 
вдову в пізнішому варіанті тексту замінює пошуках 
Богородиця.

Про самостійне існування Я.м. як жанру та її 
повноцінне функціонування згадує В.Шухевич у 
монографії "Гуцульшина" Молитва до сонця, якою 
гуцули зустрічали початок кожного дня існувала 
паралельно з христ. вірою.

/гор Зварич

ЯМБИ (rpeu. jombos — насмішка) — ант. лір. 
жанр, сатир, тв., написаний ямбічним метром.

Походить від лайливих пісень як обов'язкового 
ритуального складника свят на честь греи. богині 
родючості та землеробства Деметри та бога 
рослинності і покровителя виноградарства 
Діонісія, пізніше трансформується у викривальний 
публічний жанр. Найвідомішими творцями Я. були 
Архілох, Семонід Самоський та Калімах, цикл 
якого "Ямби" складається із 13 різних за тематикою

631



ЯМБИ

та ямбічними розмірами тв. (напр., 1-й з них. } 
написаний холіямбом, тобто "кульгавим ямбом", 
становить собою монологічну сповідь про своє 
подорожування у підземному царстві мертвих від 
імені літ. попередника Калімаха сатирика 
Гіпонакта, який, по речі, ввів у практику цей вірш, 
розмір).

Наслідував ант. зразки цього жанру франц. 
поет XIX ст. О. Барб є ("Ямби"). Поодинокими 
прикладами звернення нов. європ. поезії до Я. є 
вірш франи. поета XIX ст. Л. Менара "Ямби", рос. 
поетів XX ст. І.Анненського "Ямби" та Вяч. Іванова 

Мирні ямби". Тематична аморфність Я. сприяла 
появі елегійних за жанр, інтонацією зразків ("Ямби" 
франц. поета XVIII ст. А.Шеньє з підзаголовком 
"Останні вірші А. Шеньє"), філос. за характером 
(цикл рос. поета XX ст. О. Блока "Ямби").

Борис /ваню х



АВТОРИ СТАТЕЙ

Семен Абрамович
Андрій Близнюк
Олександр Бойченко
Григорій Бостан
Нагадя Брагунь-Кодісниченко
Нагадя Висоиька
Анатолій Волков
Людмила Волкова
Олександр Волковинський
Ірина Горбачевська
Юрій Гречанюк
Ірина Ларовська
Тамара Ленисова
Федір Овсеев
Володимир Оршов
Володимир О^у'дєв
/гор Зварич
Віктор Зінченко
Борис Іванюк
Оксана Івасюк
Микола Ігнатенко
Наталя Каряєва
Глварл Касперський
Таїсія Кириловська
Тарас Кияк
Юрій Клим'юк
Василь Костюк

(Чернівці)
(Житомир)
(Чернівці)
(Чернівці)
(Львів)
(Київ)
(Чернівці)
(Чернівці)
(Кам'янеиь-Подільський)
(Чернівці)
(Чернівці)
(Київ)
(Київ)
(Ніжин)
(Житомир)
(Івано-Франківськ)
(Чернівці)
(Одеса)
(Чернівці)
(Чернівці)
(Київ)
(Чернівці)
(Варшава)
(Чернівці)
(Київ)
(Чернівці)
(Київ)

6 3 3



Валерій /7аврєяов (Чернівці)
Віктор /Уевипький (Чернівці)
Наталя /7ихоманова (Чернівці)
Ботлан Мельничук (Чернівці)
Валерій Михайленко (Чернівці)
Микола Нефьолов (Чернівці)
Оксана Пенлерецька (Чернівці)
Юрій Попов (Чернівці)
Тетяна Потніцева (Дніпропетровськ)
Петро Рихло (Чернівці)
Анлрій Савинепь (Житомир)

[Станіслав Семчинський (Київ)
/Іюлмила Серлюк (Чернівці)
Галина Сиваченко (Київ)
Мар ян Скаб (Чернівці)
Елеонора Соловей-Гончарик (Київ)
/Тюлмила Ткач (Чернівці)
Юрій Гкачов (Чернівці)
Наталя Еоркут (Запоріжжя)
Вололимир Фелорищев (Чернівці)
Олексанлр Чирков (Житомир)
Валерій Юрушкевич (Чернівці)
Микола Ярмистий (Чернівці)
Михайло Яценко) (Київ)

6 3 4



/143 Лексиконзагального та порівняльного літературознавства. -  Чернівці: 
Золоті литаври, 2 001 . -  6 3 6  с.

!SBN  966-7577-88-0

"Лексикон загального та порівняльного літературознавства" е першою спробою 
створення масш табного довідкового видання, яке містить статті як суто 
термінологічного, так і загальнотеоретичного характеру, шо підсумовують тривалий 
історичний розвиток літературознавчої компаративістики. При підготовці "Лексикону" 
авторський колектив та упорядники спиралися на позитивний досвід укладання 
літературознавчих словників у багатьох слов'янських та західноєвропейських країнах. 
Велика увага приділяється в "Лексиконі" українській літературі, її взаємозв'язкам з 
іншими національними літературами світу, проблемам її інтеграції в європейський 
літературний та загальнокультурний контекст.

Б Б К : 8 3 . 0



Н А УК О ВЕ ВИ ДА Н Н Я  

Буковинський центр гуманітарних досліджень

Лексикон загального та порівняльного 
літературознавства

Керівник проекту: Анатолій Волков.
За редакцією: д.ф.н. Анатолія Волкова (голова),

к.ф.н. Олександра Бойченка 
к.ф.н. Ігоря Зварича, 
д.ф.н. Бориса іванюка  
к.ф.н. Петра Рихла.

Технічна редакція та верстка: зд .в. Оксана Томюк.

Підписано до друку 5. 06 . 2 0 0 1  р. Формат 7 0 x 1 0 0 /1 6 . Папір офсетний. Друк офсетний. 
Ум. друк. арк. 3 6 ,9 7 . Облік.-вид. арк. 6 4 .1 0 . Зам. №  9 1 . Тираж 2 0 0 0 .

Видавництво "Золоті литаври", м. Чернівці, вул. Головна, 198-а. 
Друк МКП "Склавія", м. Чернівці, вул. Головна, 198-а.



Від редакції
Робота нал «Лексиконом» завершувалася в умовах жорсткого цейтноту, внаслідок чого до друку 

потрапив проміжний варіант тексту з технічними похибками. Нині редакція працює над виправленим і 
доповненим виданням. ! Іижче подається перелік основних помічених помилок.

Стор Рядок Надруковано Читати

с. 12. л Р 2 сходження неба сходження бога
с. 12, л Р 1 0 au?asfbg Q LUOS tag
с. 12./] р 16 зн. Але світ Але тут фігурує світ
с. 12. п. р. 27 зн. бо,стиль її стиль
с. 17. л р. 24 ейстеддфорди ейстеддфоди
с. 17, п р. ЗО В кочівниитва За часів кочівниитва
с. 20, л р. 15 світ, л-ри у світ, ліриці
с. 20. л р 18 Серапіса Серапіс
с. 20. л р. 20 платонізм платоніки
с. 22, л р. 26 XIX ст. XX ст.
с. 24, л р. 31 fab!ian fabliau
с. 33, п р. 11  зн. /І.Хморстін Л.Х.Морстін
с. 36, л р. * 3  зн. культ, світах культ, сферах
с. 38. л р. 24 зн. 1945 1947
с. 39, л Р 2 давн. укр. А. давн. укр. л-ру
с. 40. л р. 4 зн. самодостатньою є самодостатньою
с. 134, л р. 5 g affic icm e g afficism e

с. 134. л р. 20 сиссес su cce s

с 134. л р. 34 re d e z u o u c ,... иіс-а-иіс re n d e z u o u s .... uis-a-uis

с. 134. л р. 35 m o n c ie u r m o n sie u r

с. 134, п р 5 ЗН M issb rau n cb M issb rau ch

с. 138, п р. 15 Р.Мюзіль Р.Музіль
с. 142, п р. 20 зн. diam on d aim on

с. 143. п р .З «Псалтиру» 1 Поел, до Кор.
с. 144, л р. 5 зн. У романтиків У преромантиків та романтиків
с. 144, п р. 21 зн. «дематеріалізується» «матеріалізується»
с. 147. л р. 13 V ст. до н е. V ст. н е.
с. 161, л р. 26 театрі «силою театрі режисер «силою
с. 164. л р. 25 мелитатийної медитативної
с. 164, п р. 7 ЗН. святинь святих
с. 165, л р. 16 зн. укр. культури укр. ренесансно-барокової культури
с. 180. л р. 28 С . Гулака-Артемовського П.Г улака-Артемовського
с. 191. л р. 24 «Малориссийская «Малороссийская
с. 193, п р. ЗО для епічній драмі в епічній драмі
с. 195, п р. 29 «зажидовілих» «ожиловілих»
с. 195, п р. 15 зн. жилівствуючих «ожидовілих»
с. 196. п р. 19 «нікіфоршини». котрі «нікіфоршини» сектанти, котрі
с. 197. п р. 32 Оівания О.їрванця
с. 197. п р. 5 зн. а жанру а пам'яттю жанру
с. 200. п р. 20 К.Нукермайер К.Иукмайер
с. 200. п р. 26 Нукермайера Пукмайера
с. 200, л р. 26 жанрам спричинено жанрам. Не спричинено
с. 209, л р. 1 e n iq m e e n ig m e

с. 216, л р. 8 зн. ... s fe cb e r ... u n d  ... ... s ic b e r  ... ibn ...

с. 218, л р. 10 зн. Д.Вервес Г.Вервес
с. 221. л р. 33 розмежування між гри розмежування гри
с. 225, л р. 19 Пшеслицький Пшесмицький
с. 225, л р. 21 Врихлцький Врхліцький
с. 228. п р. 6 фастанахтшпіллях фастнахтшпілях
с. 231, л р 5 зн. Штенберг Штернберг
с. 231, п р. 12 Вариківський Вериківський



Стор Рядок Надруковано Читати

с. 237, п р 7 зн. Тьєррі Тьсрра
с. 238. л р .1 9 Вьольофлін Вьольфлін
с 239. п Р 17 Ж .Барс Ж. Барса
с. 247. л р .2 7 Л.л. лат. л-ра
с. 250. л р. 15 правил правила
с. 255. л ,р. 8 письменники Ю.Смолич письменники. Ю.Смолич
с. 266, п р. 24зн . УССР У СССР
с. 276. л р. 6 (1842-90) (1842-1927)
с 296. п р 35 азіанізмом аз впливом
с 325. л р 34 І.Римарчук 1. Римарук
с 326. л р. 22зн . «Панчатантрй» «Панчатантра»
с. З З І .п р. 21 добою. Крім добою М. Крім
с. 340. п Р 17 (1773), <1менинник№ (1773). в Росії — «Іменинники'
с 341. л р. 18 Е семіотині У семіотиці
с. 353. п р. Ззн. noastm cz/este. pineu sub iereasiea noasfr;/, create pfnea sub /ereastr^i
с 357 . п р. 9зн . метафичне метафоричне
с. 360. л р. 35 «Візник Генкель» «Візник Геншель»
с. 380 . п р. 4зн . Про і 1 про
с. 383 . п Р. 7 іроь-героїчна ірої-комічна
с 385. л р. 27 лише Глібов лише О.Глібов
с. 388. п р. 20 зн. проповіді двох проповіді протягом двох
с 389. л р 19 Флевако  ̂Ф.Плевако
с 391. п р. 34 «топкова П» голкова П.»
с. 397. л Р 12 Пермін. неприйняття Термін, яким можна означити неприйняття
с. 405. п Р 1 vojbka vojaka
с 417 . п р. 20 завершення мають завершення не мають
с. 417 . п р 1 0 зн. автобіографією автобіографічного
с. 418 . п р. 31 chort short
с. 442 . п р.28 роси роєм
с. 445 . п р .1 3 зн . Потом Потоп
с. 448. п р. 35 П. Неруда Я. Неруда
с 453. л р .2 7 Ехнатова Ехнатона
с. 454. п р. 5 жахливу жахаючу
с. 455 . л р .2 1 зн . Пванчука Р.Іванчука
с. 466. л р. 6 (H</hrspie  ̂ ... ('siUcbQU/iskro) fH/ihrspiei) fs^ucbouuslco)
с. 479 . л р. 27зн . стілі етил'*
с 480 . л р. 13зн. все ше все частіше
с. 485. л Р - 7 Фельзенбуря') Фельзенбург»
с. 486 . п р .1 зн . русанський руанський
с 496. гг р б з н . (Пол «Цигани» Махи, «Євгеній (Польща), «Цигани» КМахи (Чехія), <Свпеній
с 505. п р. 1ІЗН. «ОопоишеіЬЬеп» «Donauuieibcben»
с. 506, п р .2 8 Бернадена Бернардена
с. 515, л р. 18 rustievs rusticus
с 516. п Р -8 Банрвелла Барнвелла
с. 516. п р. 33 «Буря та тиск)' «Буря й натиск»
с. 518. л р. 33 Л.Левииьий Л.Левицький
с. 529. л р. 5 Бральдур " Бальдур
с 531. л р. 24 /Пазуру /Іазару
с 533^ л р . 18 з н . іе пу /esny-
с. 538. л р 2 0 зн. Незвалу Лавіду
с. 558. п р . 2 7 «Гузла» «Гузла»
с 585. п р. 19 Lauflaslceit Laut/osigkeit
с 591. п р. 3 Фоссіме Фоссіше
с 592. л р. 36 heroik heroic
с. 594, л р. бзн. Л.Целан П.Целан
с 525. п р. 21 зн. рьк ptik




