
Лекція 9. Релігійні спільноти України під німецькою окупацією (1941–1944) 

 

Перелік питань: 

1. Передумови: церковна ситуація напередодні війни та релігійна політика нацистської 

влади. 

2. Православні юрисдикції під окупацією: автономний рух, автокефалія та міжцерковні 

конфлікти. 

3. Інші християнські конфесії під окупацією: греко-католики, протестанти, релігійне життя 

регіонів. 

4. Релігійні спільноти національних меншин: Голокост, депортації, знищення релігійної 

інфраструктури. 

 

Література: 

1. Історія Української Православної Церкви / Д. Гордієнко, В. Клос, Ю. Мицик, 

І. Преловська. Харків : Фоліо, 2025. 256 с. 

2. Колодний А. М., Филипович Л. О. Іван Огієнко про право України на свою 

православну автокефалію. Історія релігій в Україні: науковий щорічник. Львів: Видавнич. 

відділ Львів. музею історії релігії «Логос», 2022. Вип. 32. С. 5–15. URL: 

https://religio.org.ua/index.php/religio/article/view/1437/1447  

3. Лисенко О. «Православний фронт» гібридного протистояння. Київ: ТОВ 

«Видавництво "Кліо"», 2025. 256 с. 

4. Міжнародна конференція «Церковна дипломатія і релігійний вимір російсько-

української війни». Програма конференції. 2023. 29-30 червня. Український Католицький 

Університет. Офіційний сайт. URL: https://ucu.edu.ua/events/mizhnarodna-konferentsiya-

tserkovna-dyplomatiya-i-religijnyj-vymir-rosijsko-ukrayinskoyi-vijny/ 

5. Смирнов А. Між хрестом, свастикою і червоною зіркою: українське православ’я в 

роки Другої світової війни. Одеса : Гельветика, 2021. 416 с. 

6. Тарасенко С. В. Українське капеланство в контексті державно-релігійних процесів: 

історичний та сучасний вимір. Вчені записки ТНУ імені В.І. Вернадського. Серія: Історичні 

науки. 2025. № 2. Т. 36(75). С. 131–138. URL: 

https://www.hist.vernadskyjournals.in.ua/journals/2025/2_2025/21.pdf  

 

 

Вступ 

Період німецької окупації України (1941–1944) став одним із найскладніших і 

найсуперечливіших у релігійній історії ХХ століття. 

Це час, коли: 

• радянська система репресій була зруйнована, 

• релігійне життя тимчасово активізувалося, 

• виникли нові православні юрисдикції, 

• нацистська влада проводила політику контрольованої толерантності, 

• релігійні спільноти національних меншин пережили катастрофу – Голокост і 

депортації. 

Релігія стала полем боротьби між Москвою, Берліном, українськими церковними рухами 

та місцевими громадами. 

 

1. Передумови: церковна ситуація напередодні війни та релігійна політика 

нацистської влади 

1.1. Спроба Московської патріархії встановити контроль над новоприєднаними 

землями (1939–1941) 

Після приєднання Західної України до СРСР: 

https://religio.org.ua/index.php/religio/article/view/1437/1447
https://ucu.edu.ua/events/mizhnarodna-konferentsiya-tserkovna-dyplomatiya-i-religijnyj-vymir-rosijsko-ukrayinskoyi-vijny/
https://ucu.edu.ua/events/mizhnarodna-konferentsiya-tserkovna-dyplomatiya-i-religijnyj-vymir-rosijsko-ukrayinskoyi-vijny/
https://www.hist.vernadskyjournals.in.ua/journals/2025/2_2025/21.pdf


• РПЦ отримала можливість поширити свою юрисдикцію на Волинь, Галичину, 

Буковину; 

• ліквідовано частину православних структур, що існували поза контролем Москви; 

• духовенство зазнало репресій; 

• греко-католицька церква перебувала під тиском, але не була ліквідована. 

Це створило напружений релігійний ландшафт напередодні війни. 

 

1.2. Активізація церковного життя після початку війни 

З приходом німців: 

• відкривалися храми, 

• відновлювалися парафії, 

• поверталися священники з підпілля, 

• громади прагнули відродити релігійне життя. 

Це був короткий період релігійного піднесення. 

 

1.3. Релігійна політика нацистів 

Нацистська влада не мала єдиної політики щодо релігії. Основні принципи: 

• дозволити релігійне життя, але не допустити його політичного впливу; 

• не допустити створення єдиної української церкви, яка могла б стати центром 

національного руху; 

• контролювати церковні структури через адміністрацію рейхскомісаріату. 

 

1.4. Розпорядження рейхскомісара України (1 червня 1942) 

Документ «Про правові відносини релігійних організацій»: 

• забороняв створення централізованих церковних органів; 

• дозволяв діяльність лише парафій; 

• вимагав реєстрації духовенства; 

• забороняв будь-яку політичну активність. 

Це був механізм контролю та роздроблення церковного життя. 

 

2. Православні юрисдикції під окупацією: автономний рух, автокефалія та 

міжцерковні конфлікти 

2.1. Поширення юрисдикції Польської православної церкви 

Після розпаду Польщі: 

• митрополит Діонісій Валединський прагнув поширити юрисдикцію Польської 

православної церкви на Волинь і Київщину; 

• це відповідало інтересам частини духовенства, яке не визнавало Москву; 

• німці спершу підтримували цей варіант як противагу РПЦ. 

 

2.2. Почаївський церковний собор (18–23 серпня 1941) 

Собор проголосив створення Української автономної православної церкви (УАПЦ-

Автономної). 

Митрополит Олексій Громадський 

• очолив автономну церкву; 

• визнавав канонічний зв’язок із Московським патріархатом; 

• прагнув зберегти традиційну ієрархію. 

Автономна церква стала найбільш чисельною православною структурою під окупацією. 

 

2.3. Відновлення УАПЦ на соборі у Пінську (8–10 лютого 1942) 

Митрополит Полікарп Сікорський 

• відновив Українську автокефальну православну церкву (УАПЦ); 

• спирався на традиції УАПЦ 1921–1930 рр.; 



• підтримував українізацію богослужіння; 

• мав підтримку частини інтелігенції та національного руху. 

 

2.4. Спроба об’єднання автономної та автокефальної церков 

У 1942–1943 рр.: 

• єпископ Мстислав Скрипник (майбутній патріарх Мстислав) активно працював над 

об’єднанням; 

• переговори велися між Полікарпом і Олексієм; 

• німці виступили проти, побоюючись створення єдиної української церкви; 

• Москва через агентуру також блокувала процес. 

Об’єднання не відбулося. 

 

2.5. Доля ієрархії українських церков 

• митрополит Олексій Громадський був убитий у 1943 р. (обставини суперечливі); 

• митрополит Полікарп емігрував; 

• єпископ Мстислав був заарештований гестапо; 

• митрополит Феофіл Булдовський загинув у 1944 р. 

Це була трагедія українського православ’я. 

 

2.6. Міфи про «неканонічність» і «колаборацію» 

Радянська пропаганда після війни створила міфи: 

• що автокефальна ієрархія була «неканонічною»; 

• що українські церковні діячі «служили німцям». 

Насправді: 

• УАПЦ діяла в умовах окупації, але не була інструментом нацистів; 

• більшість духовенства намагалася зберегти церковне життя та допомагати людям. 

 

3. Інші християнські конфесії під окупацією 

3.1. Греко-католики 

У Галичині: 

• УГКЦ діяла легально; 

• митрополит Андрей Шептицький захищав євреїв, виступав проти нацизму; 

• церква підтримувала освіту, культуру, соціальну допомогу; 

• діяли монастирі, семінарії, видавництва. 

УГКЦ стала моральним авторитетом у регіоні. 

 

3.2. Протестанти 

Баптисти, адвентисти, п’ятидесятники 

• отримали можливість легально діяти; 

• відкривали громади, проводили богослужіння; 

• німці використовували їх як противагу православ’ю; 

• у 1943–1944 рр. почалися репресії. 

 

3.3. Регіональні особливості 

Волинь 

• активне православне життя; 

• конкуренція між автономною церквою та УАПЦ. 

Галичина 

• домінування УГКЦ. 

Південь і Запоріжжя 

• активність протестантів; 

• відновлення православних парафій; 



• релігійне життя під контролем окупаційної адміністрації. 

 

4. Релігійні спільноти національних меншин: Голокост, депортації, знищення 

релігійної інфраструктури 

4.1. Єврейські громади: Голокост 

Нацистська політика щодо євреїв була геноцидною: 

• масові розстріли (Бабин Яр, Дробицький Яр, Кам’янець-Подільський); 

• створення гетто; 

• депортації до таборів смерті; 

• знищення синагог, шкіл, культурних центрів. 

Єврейське релігійне життя було практично знищене. 

 

4.2. Караїми 

Караїмів формально не включили до «єврейської категорії», тому вони уникли геноциду, 

але: 

• їхні громади зазнали тиску; 

• релігійна інфраструктура занепала. 

 

4.3. Мусульмани: депортація кримських татар (1944) 

Після повернення радянської влади: 

• кримських татар депортували до Середньої Азії; 

• мечеті були закриті або зруйновані; 

• релігійне життя кримських татар було знищене. 

 

4.4. Церковне життя Запоріжжя 

• відновлення православних парафій; 

• діяльність протестантів; 

• часткове відродження релігійних традицій; 

• жорсткий контроль німецької адміністрації. 

 

Висновки 

Період німецької окупації – це доба: 

• тимчасового відродження релігійного життя, 

• створення нових православних юрисдикцій, 

• міжцерковних конфліктів, 

• трагедії національних меншин, 

• Голокосту та депортацій, 

• спроб українських церков зберегти духовність у нелюдських умовах. 

Це один із найтрагічніших і водночас найважливіших періодів релігійної історії України. 


