
Лекція 12. Релігійні чинники часів широкомасштабної російсько-української війни 

(2022–2025 рр.) 

 

Перелік питань: 

1. Автокефалія ПЦУ як духовно-політичний фундамент спротиву (2018–2022) 

2. Релігія як інструмент війни та пропаганди: ідеологічні доктрини та церковні наративи 

3. Релігійні спільноти як чинник національного спротиву та солідарності 

4. Релігія як дипломатичний і гуманітарний ресурс у міжнародному вимірі 

5. Політико-правові та соціологічні трансформації релігійного поля України під час війни 

 

Література: 

1. Висновок релігієзнавчої експертизи Статуту про управління Української 

Православної Церкви на наявність церковно-канонічного зв’язку з Московським 

патріархатом. 2023. 27 січня. URL: https://dess.gov.ua/vysnovok-relihiieznavchoi-ekspertyzy-

statutu-pro-upravlinnia-ukrainskoi-pravoslavnoi-tserkvy/ 

2. Історія Української Православної Церкви / Д. Гордієнко, В. Клос, Ю. Мицик, 

І. Преловська. Харків : Фоліо, 2025. 256 с. 

3. Лисенко О. «Православний фронт» гібридного протистояння. Київ: ТОВ 

«Видавництво "Кліо"», 2025. 256 с. 

4. Міжнародна конференція «Церковна дипломатія і релігійний вимір російсько-

української війни». Програма конференції. 2023. 29-30 червня. Український Католицький 

Університет. Офіційний сайт. URL: https://ucu.edu.ua/events/mizhnarodna-konferentsiya-

tserkovna-dyplomatiya-i-religijnyj-vymir-rosijsko-ukrayinskoyi-vijny/ 

5. Саган О. Сучасне православ’я в Україні: «розмосковлення» історії та перспективи 

розвитку. Тернопіль: Крила, 2024. 224 с. 

6. Слово Митрополита Київського і всієї України Епіфанія з нагоди четвертої річниці 

Об’єднавчого Собору. Труди Київської духовної академії. 2022. Т. 22. С. 14–15. URL: 

https://works.kpba.edu.ua/index.php/trudy/article/view/51/55  

7. Тарасенко С. В. Українське капеланство в контексті державно-релігійних процесів: 

історичний та сучасний вимір. Вчені записки ТНУ імені В.І. Вернадського. Серія: Історичні 

науки. 2025. № 2. Т. 36(75). С. 131–138. URL: 

https://www.hist.vernadskyjournals.in.ua/journals/2025/2_2025/21.pdf  

8. Токман В. Українська автокефалія в національному та глокальному контекстах. 

Стратегічна панорама. 2023. № 1. С. 47–58. URL: https://doi.org/10.53679/2616-

9460.1.2023.05 

9. Труш Т. В. Християнська геополітика: Його Всесвятість Вселенський Патріарх 

Варфоломій І та українська автокефалія. Софія. Бюлетень гуманних і релігійних 

студій, 2022. № 19(1). С. 67–70. URL: https://doi.org/10.17721/sophia.2022.19.15  

10. Українське суспільство, держава і церква під час війни. церковно-релігійна ситуація 

в Україні-2024 (Інформаційні матеріали). Київ: Razumkov centre, 2024. 116 с. URL: 

https://surl.lu/gzrokk 

11. Casanova José. The Three Kyivan Churches of Ukraine and the Three Romes. East/West: 

Journal of Ukrainian Studies. 2022. Vol. 9. No. 1. P. 209–234. DOI: 

https://doi.org/10.21226/ewjus714  

12. Negron Zacarias. To Whom Much is Given: The Russian Orthodox Church’s Role in the 

Russo-Ukrainian War. Journal of Church and State. 2025; Vol. 67. No 1 : csae046. 

DOI.org/10.1093/jcs/csae046 

13. Kałużny Tadeusz. De Facto or De Iure? Ukrainian Autocephaly as a Contentious Issue in 

Orthodoxy. Collectanea Theologica. 2023. 93(3). P. 175–200. DOI: 

https://doi.org/10.21697/ct.2023.93.3.07 

 

 

https://dess.gov.ua/vysnovok-relihiieznavchoi-ekspertyzy-statutu-pro-upravlinnia-ukrainskoi-pravoslavnoi-tserkvy/
https://dess.gov.ua/vysnovok-relihiieznavchoi-ekspertyzy-statutu-pro-upravlinnia-ukrainskoi-pravoslavnoi-tserkvy/
https://ucu.edu.ua/events/mizhnarodna-konferentsiya-tserkovna-dyplomatiya-i-religijnyj-vymir-rosijsko-ukrayinskoyi-vijny/
https://ucu.edu.ua/events/mizhnarodna-konferentsiya-tserkovna-dyplomatiya-i-religijnyj-vymir-rosijsko-ukrayinskoyi-vijny/
https://works.kpba.edu.ua/index.php/trudy/article/view/51/55
https://www.hist.vernadskyjournals.in.ua/journals/2025/2_2025/21.pdf
https://doi.org/10.53679/2616-9460.1.2023.05
https://doi.org/10.53679/2616-9460.1.2023.05
https://doi.org/10.17721/sophia.2022.19.15
https://surl.lu/gzrokk
https://doi.org/10.21226/ewjus714
https://doi.org/10.1093/jcs/csae046
https://doi.org/10.21697/ct.2023.93.3.07


Вступ 

Широкомасштабна війна Росії проти України стала не лише військовим і політичним 

конфліктом, а й релігійно-цивілізаційним зіткненням, у якому: 

• релігія використовується як інструмент пропаганди та легітимації агресії, 

• українські релігійні спільноти стали чинником національного спротиву, 

• церкви відіграють роль у міжнародній дипломатії, 

• релігійне поле України зазнає глибоких трансформацій. 

Ключовою передумовою цих процесів стало отримання автокефалії Православною 

Церквою України (2018–2019). 

 

1. Автокефалія Православної Церкви України як духовно-політичний фундамент 

спротиву (2018–2022) 

1.1. Історичні, канонічні та політичні передумови автокефалії 

Питання автокефалії українського православ’я має глибоке історичне коріння. 

Його витоки сягають: 

• традиції Київської митрополії, яка до 1686 р. перебувала у юрисдикції 

Константинополя; 

• неканонічного характеру передачі Київської митрополії Московському 

патріархату у 1686 р., що неодноразово оскаржувалося; 

• автокефальних рухів ХХ ст. – УАПЦ 1921–1930-х рр., УАПЦ у діаспорі, УПЦ КП; 

• пострадянської трансформації, коли українське суспільство прагнуло релігійної 

незалежності від Москви; 

• політичної необхідності, зумовленої російською агресією з 2014 р. та 

використанням РПЦ як інструменту впливу. 

У 2010-х рр. питання автокефалії стало не лише церковним, а й національним, 

пов’язаним із: 

• утвердженням державності, 

• духовною деколонізацією, 

• подоланням імперської спадщини, 

• формуванням власної релігійної суб’єктності. 

 

1.2. Рішення Вселенського Патріархату 2018 р. та скасування акту 1686 р. 

У 2018 р. Вселенський Патріархат ухвалив низку історичних рішень: 

• скасував лист 1686 р., який дозволяв Московському патріархату висвячувати 

Київського митрополита; 

• відновив канонічність української ієрархії, зокрема УПЦ КП та УАПЦ; 

• підтвердив право України на власну автокефальну церкву; 

• оголосив про скликання Об’єднавчого собору. 

Ці рішення повернули Україну в канонічний простір Константинополя та усунули 

історичну несправедливість, яка тривала понад три століття. 

 

1.3. Об’єднавчий собор 15 грудня 2018 р. та формування Православної Церкви 

України 

15 грудня 2018 р. у Софії Київській відбувся Об’єднавчий собор, який: 

• об’єднав частину єпископату УПЦ КП, УАПЦ та окремих архієреїв УПЦ МП; 

• створив Православну Церкву України; 

• ухвалив статут, узгоджений із Вселенським Патріархатом; 

• обрав митрополита Епіфанія предстоятелем ПЦУ. 

Собор став кульмінацією багаторічних зусиль українського суспільства, духовенства та 

держави. 

 

1.4. Томос про автокефалію (6 січня 2019 р.): зміст, значення, міжнародне визнання 



6 січня 2019 р. у Стамбулі Вселенський Патріарх Варфоломій урочисто вручив Томос про 

автокефалію. 

Зміст Томосу: 

• ПЦУ визнається автокефальною; 

• ПЦУ входить до диптиху православних церков; 

• ПЦУ має повну внутрішню самостійність; 

• Київська митрополія повертається у лоно Константинополя як материнської 

церкви. 

Значення Томосу: 

• духовна незалежність від Москви; 

• завершення тривалого періоду церковної роздробленості; 

• формування власної православної ідентичності; 

• посилення міжнародного авторитету України. 

Міжнародне визнання: 

ПЦУ визнали: 

• Вселенський Патріархат, 

• Елладська православна церква, 

• Кіпрська православна церква, 

• Александрійський патріархат. 

Це закріпило ПЦУ як повноправного суб’єкта світового православ’я. 

 

1.5. ПЦУ у 2019–2022 рр.: інституційне становлення, суспільна роль, духовна 

деколонізація 

У перші роки після автокефалії ПЦУ: 

• формувала єпархіальну структуру; 

• відкривала духовні навчальні заклади; 

• розвивала капеланську службу; 

• підтримувала українську мову та культуру; 

• брала участь у суспільних ініціативах; 

• сприяла переходам парафій із УПЦ МП. 

ПЦУ стала центром духовної деколонізації, пропонуючи: 

• альтернативу «русскому міру», 

• українську модель православ’я, 

• відкритість до міжконфесійного діалогу, 

• європейську орієнтацію. 

 

1.6. Автокефалія як чинник релігійної мобілізації та національної стійкості 

напередодні широкомасштабної війни 

До 2022 р. автокефалія стала: 

• моральним фундаментом національної єдності, 

• символом духовної незалежності, 

• інституційною опорою для суспільства, 

• бар’єром проти російського впливу, 

• джерелом релігійної мобілізації. 

ПЦУ: 

• підтримувала армію, 

• розвивала капеланство, 

• формувала патріотичні наративи, 

• зміцнювала громадянську ідентичність. 

Саме тому у 2022 р. українське суспільство увійшло у війну з уже сформованою 

релігійною інфраструктурою спротиву, яка стала одним із чинників стійкості держави. 

 



2. Релігія як інструмент війни та пропаганди 

2.1. Роль РПЦ у легітимації агресії 

Російська православна церква стала ідеологічним партнером Кремля. 

Патріарх Кирил: 

• публічно підтримав вторгнення, 

• назвав війну «метафізичною боротьбою», 

• благословляв російських військових, 

• виправдовував агресію «захистом православ’я». 

 

2.2. Концепт «русского міра» 

Це релігійно-політична доктрина, що поєднує: 

• імперські амбіції, 

• православну риторику, 

• ідею «єдиного народу», 

• заперечення української ідентичності. 

«Русский мир» став ідеологічною основою вторгнення. 

 

2.3. Антиукраїнська діяльність УПЦ МП 

УПЦ МП звинувачували у: 

• співпраці з окупантами, 

• поширенні проросійських наративів, 

• підривній діяльності, 

• підтримці російських військ на окупованих територіях. 

СБУ відкривала кримінальні провадження проти окремих священників. 

 
3. Релігійні спільноти як чинник національного спротиву та солідарності 

3.1. ПЦУ як духовна альтернатива РПЦ 

ПЦУ стала: 

• символом релігійної незалежності, 

• моральним авторитетом, 

• духовною опорою армії та суспільства. 

ПЦУ активно підтримувала: 

• Збройні Сили України, 

• волонтерські ініціативи, 

• переселенців, 

• міжнародну адвокацію. 

 

3.2. Капеланський рух 

Священники різних конфесій: 

• служать у ЗСУ, 

• працюють у шпиталях, 

• супроводжують бригади на передовій, 

• проводять психологічну та духовну підтримку. 

Капеланство стало частиною національної безпеки. 

 

3.3. Міжконфесійна солідарність 

Під час війни: 

• ПЦУ, УГКЦ, протестанти, юдеї, мусульмани проводили спільні молитви, 

• створювали гуманітарні штаби, 

• допомагали переселенцям, 

• організовували евакуацію та прихисток. 

Це безпрецедентний рівень релігійної єдності. 



 

4. Релігія як дипломатичний і гуманітарний ресурс 

4.1. Міжнародна релігійна дипломатія 

Українські церкви: 

• зверталися до Папи Римського, Вселенського Патріарха, рабинів, імамів, 

протестантських лідерів, 

• брали участь у міжнародних форумах, 

• формували глобальну підтримку України. 

 

4.2. Гуманітарні проєкти церков 

Церкви організували: 

• допомогу армії, 

• підтримку лікарень, 

• забезпечення біженців, 

• освітні та соціальні програми. 

 

4.3. Вплив релігійних лідерів на міжнародні рішення 

Приклад: 

• місія українських протестантських церков до Сенату США, 

• адвокація військової допомоги, 

• участь у формуванні міжнародної коаліції підтримки України. 

Релігія стала інструментом зовнішньої політики. 

 

5. Політико-правові та соціологічні трансформації релігійного поля України під час 

війни 

5.1. Законодавчі ініціативи щодо УПЦ МП 

У 2022–2025 рр.: 

• обговорювалися закони про обмеження діяльності структур, пов’язаних із 

державою-агресором, 

• проводилися перевірки монастирів і єпархій, 

• частина громад УПЦ МП переходила до ПЦУ. 

 

5.2. Зміни в реєстрації релігійних організацій 

• спрощено процедури переходу парафій, 

• посилено контроль за фінансуванням, 

• введено вимоги щодо прозорості діяльності. 

 

5.3. Соціологія релігійності під час війни 

Тенденції: 

• різке зростання довіри до ПЦУ, 

• падіння довіри до УПЦ МП, 

• зростання ролі релігії у формуванні громадянської позиції, 

• популярність онлайн-служб, 

• активність волонтерських релігійних ініціатив. 

 

5.4. Нові форми духовності 

• онлайн-молитви, 

• цифрові спільноти, 

• волонтерська духовність, 

• релігійні ініціативи молоді. 

 

Висновки 



Релігійні чинники війни 2022–2025 рр. показали: 

• релігія стала полем боротьби ідентичностей, 

• ПЦУ – духовною опорою нації, 

• РПЦ – інструментом агресії, 

• релігійні спільноти – важливим елементом гуманітарної та дипломатичної 

підтримки, 

• війна радикально змінила релігійний ландшафт України, 

• релігія стала частиною національної безпеки та стійкості. 


