
Шалагінов Б. Б. «Магічний ідеалізм» Новаліса: спроба реконструкції 77

1. 

Мислення Новаліса (Фрідріха фон Гарден-
берґа, 1772–1801) належить до трансценден-
тально-критичної філософії, духовним батьком і 
засновником якої був Імануіл Кант. Вона стала 
спільною світоглядною основою для таких різ-
них представників доби, як поети і філософи 
ієнської співдружності романтиків, веймарські 
класики Ґете і Шиллер, письменники поза угру-
пуваннями, зокрема Гельдерлін, Клейст, Гофман. 
Особливість цього періоду літературного роз-
витку полягала у тому, що естетика і поетика, 
взагалі принципи художньої творчості знаходи-
ли для себе безпосереднє опертя у філософії. Та-
кий симбіоз філософії і художньої творчості, не-
бачений в інші періоди літератури, пояснюється 
особливими здобутками самої німецької класич-
ної філософії. Кант і ранні романтики розробили 
гносеологічну схему пізнання, яка мала включа-
ти в себе самого суб’єкта, наділеного свідоміс-
тю, чуттєвістю і волею. За таких умов пізнання 
світу поставало як самопіз нання індивіда, а от-
же – як духовне самобудівництво. «Ми зрозуміє-

мо світ, коли почнемо розуміти самих себе, – пи-
сав Новаліс, – бо ми і світ – це дві неподільні 
половинки» [1, с. 310]. 

У літературі про Новаліса цілком справедли-
во акцентується вплив на його погляди філосо-
фії Й. Ґ. Фіхте. Проте менше кажуть про значен-
ня І. Канта. Головна філософська проблема, що 
над нею билися молоді кантіанці, полягала в 
умовах одержання нового знання, його якісного 
прирощення. Але саме поняття знання у німців 
різко відрізнялося від уже існуючого в європей-
ській філософії. Зокрема, англійські емпірики та 
французькі сенсуалісти вважали, що знання – це 
образ, що його розум (mind, raison, Verstand, рас-
судок) дає нам як пасивний відбиток, сказати б – 
«фотографію» реальності. У них виходило, що 
свідомість пасивно залежить від реальності, 
а вчинок фатально залежить від присуду розуму. 
Людина є вільною фактично лише в емпіричній 
сфері, а отже – вона є лише обмежено вільною.

І навпаки, у Канта розум (Vernunft) не просто 
фіксував емпіричну реальність, обмежену фізич-
ними рамками, а був здатний сягати нескінчен-

O. Kobzar 

FRIEDRICH HEBBEL: SUBSEQUENT TO THE “WEIMAR CLASSICS”

The paper considers the work of the renowned German writer Friedrich Hebbel as a new stage in the 
history of national literature. It is noted that although the writer’s work was based on the traditions of 
German literature, it presented new trends of development (a combination of pertinent problems with 
archetype utilization, authorial mythologization and intensifi ed psychological depth, a sense of inevitable 
tragedy, and the development of the humanistic ideas).

Keywords: Hebbel-Wagner’s period, the drama of ideas, archetypes, tragic, mythopoeia, humanism.

Матеріал нідійшов 03.08.2011

© Шалагінов Б. Б., 2011

УДК 821.112.2:1

Шалагінов Б. Б.

«МАГІЧНИЙ ІДЕАЛІЗМ» НОВАЛІСА: СПРОБА РЕКОНСТРУКЦІЇ

Розглянуто філософсько-естетичні погляди митця в плані філософії І. Канта, Й. Ґ. Фіхте и 
Ф. Гемстергейса, що в них відбилася. Проаналізовано твори «Учні в Саїсі», «Генріх фон Офтердін-
ґен». Головну увагу приділено аналізу «казки Клінґсора».

Ключові слова: ідеалізм, романтизм, природа, магія, гра, фантастичне, казка.



78 НАУКОВІ ЗАПИСКИ НаУКМА.  Том 124  Філологічні науки

ності її духовного змісту. Отже нове знання те-
пер пов’язували з духовною нескінченністю са-
мого індивіда, який міг сам вільно спрямовувати 
активність власної свідомості. Вчинок за цих 
умов мислення був по-справжньому вільним, бо, 
переступаючи за межі емпіричного, міг продов-
жуватися у сфері ідеального. Кантове відкриття 
нескінченності мислення і нескінченності ре-
альності, що не зводиться лише до емпіричної, 
мало вирішальний вплив на Новаліса.

Бароко мучилося над питанням, яким чином 
людина може думкою наблизитись до зовніш-
нього, чужого і хаотичного світу; Кант встанов-
лював гармонію світу й індивіда тим постулатом, 
що свідомість сама конструює світ і відтак ро-
бить його близьким, робить немовби своєю влас-
ністю, своїм феноменом. Цей відтінок учення 
Канта, що світ може існувати лише як світ моєї 
свідомості, успадкував Фіхте, а слідом за ним і 
Новаліс. 

Можна виділити, на наш погляд, два важливі 
орієнтири для всіх роздумів ранніх романтиків, і 
Новаліса зокрема. Першим було питання про 
вільну волю і про вільний вчинок. Сенс людської 
свободи полягав у творчості, тобто у створенні 
нових форм реальності на основі одержаного 
нового знання. Так було розроблено нове розу-
міння гуманізму, яке полягало у внесенні в «не-
розумну» природу розумного первня, у творенні 
нових форм, зокрема естетичних і етичних, від-
повідно до, сказати б, нереалізованих намірів 
самої природи. Постулат про всеосяжність мис-
лення, а отже й творчості, Новаліс і романтики 
переносили на культуру. Людський рід безконеч-
ний, а отже й культура – вічна. Нехай одному ін-
дивіду не вдасться реалізувати те, до чого він 
покликаний природою, але це спроможна зроби-
ти сукупність індивідів – людський рід. 

Другим важливим смисловим орієнтиром бу-
ла думка про безсмертя душі. Новаліс та інші 
романтики піддали її всебічному дослідженню, 
апробували у філософських підходах, в худож-
ньо-естетичній площині, в релігійних і етико-
філософських екскурсах. І тут вони всі поверта-
лися до природи як до універсального принципу 
життя. Природа поставала як джерело духовнос-
ті, як законодавець усіх творчих інтенцій, як од-
на з форм існування духу і символ повноти та 
змістовності його буття, як вічне пристановище 
людської «ентелехії».

Цей другий орієнтир був настільки важливим 
для всієї епохи, що зокрема Ґете принципово 
відкидав філософію суб’єктивного ідеалізму 
Фіхте через те, що в ній не було місця для остан-
нього пристановища душі. Фіхтеанське абсо-
лютне «Я», що не існувало поза суб’єктом, не 
могло вважатися надійним притулком для душі. 
А Новаліс, Ф. Шлеґель і Шеллінґ, зберігаючи 

весь свій пієтет до Фіхте як свого вчителя, все ж 
поступово, але неухильно відходили від його по-
стулатів. Філософія «магічного ідеалізму» Нова-
ліса, на нашу думку, і була спробою докорінного 
переосмислення фіхтеанства. 

Новаліс не залишив системного викладення 
своїх поглядів. Окремі міркування з цього при-
воду ми знаходимо в його надрукованих фраг-
ментах «Змішані думки» і «Квітковий пилок» 
(1798) та робочих зошитах, зокрема в конспек-
тах праць Фіхте (до 500 сторінок! [1, с. 82]). Най-
повніше уявлення про «магічний ідеалізм» мо-
жуть дати твори «Учні в Саїсі» та «Генріх фон 
Офтердінґен». Наше завдання полягає у тому, 
щоб реконструювати «магічний ідеалізм» як 
систему мислення і основу поетичного новатор-
ства у цього письменника.

2.

Домінантою індивідуальності Новаліса ми 
вважаємо не так філософію чи поетичну твор-
чість, як пристрасне прагнення створити власну 
особистість за новими, романтичними принци-
пами. Філософські, поетичні і наукові заняття 
були лише способи, підпорядковані основній 
меті. «Я розглядаю своє письменництво як шлях 
самоосвіти, – писав він, – я вчуся вмінню обду-
мувати й обробляти думки, – це все, чого я праг-
ну» [1, с. 183]. Навчаючись у Лейпцізькому уні-
верситеті, Новаліс писав у листах: «Мій дух і 
його формування – ось найсвятіша моя мета»; 
«Мужність – ось мета моїх прагнень»; «Я хочу, 
щоб моя фантазія позбулася дитинних і юнаць-
ких рис і була змушена підкоритися твердим 
правилам системи» [1, с. 55]. «Я мушу досягти 
більшої твердості, ґрунтовності, більшої зібра-
ності і цілеспрямованості, і всього цього я змо-
жу досягти шляхом вивчення юриспруденції, 
математики і філософії» [1, с. 47]. Тій самій ви-
сокій меті були підпорядковані його заняття фі-
лософією: «Філософувати – означає певним 
чином роздумувати над собою – звершувати 
відкриття самого себе – збуджувати своє реаль-
не Я за посередництва Я ідеального» [1, с. 297]. 
Етикою самостворення пройняті листи поета 
до брата Еразма. «Залишайся твердим у вірі в 
універсальність власного Я»; «В нас самих або 
ніде мусить бути підґрунтя для всього» [1, 
с. 85]. 

Наведені вище самосвідчення Новаліса нале-
жать до років, що передували його знайомству з 
Й. Ґ. Фіхте. Поетові виявилася близькою думка 
цього філософа про те, що акт осягнення реаль-
ності, набуття знань про світ є обов’язковою 
умовою існування самого індивіда. Абсолютне 
«Я» висуває перешкоду у вигляді «Не-Я» і тим 
самим окреслює межі власного «Я», тобто фор-



Шалагінов Б. Б. «Магічний ідеалізм» Новаліса: спроба реконструкції 79

мує його. Для Фіхте основою тут прислужилася 
думка Канта про те, що тільки людині як 
суб’єктові культури притаманна здатність стави-
ти перед собою віддалені, а не лише емпіричні 
цілі. Не тільки культура існує доти, допоки люд-
ський рід здатний ставити перед собою такі цілі, 
а й сам індивід, його «Я» існує доти, допоки три-
ває процес висування перешкоди та її долання. 
Це і був знаменитий «етичний імператив» Фіхте, 
котрому ідеально відповідала особистість Нова-
ліса. І ось улітку 1795 р. в Ієні Новаліс знайо-
миться з тридцятидворічним професором місце-
вого університету і починає наполегливо штуді-
ювати його ідеї. 

Й. В. Ґете вважав етику найсильнішою сторо-
ною філософії Фіхте. Можна додати, що не тіль-
ки Ґете і Новаліс, а й уся епоха класичного Вей-
мара і романтичної Ієни знайшла в цьому посту-
латі Фіхте вираження своїх найпотаємніших 
прагнень. 

Тож цілком закономірним було Новалісове 
відкриття таких творів Ґете, як «Фауст. Фраг-
мент» (1790) і «Літа науки Вільгельма Мейсте-
ра» (1796). В «Фаусті» Новаліса захопив пафос 
прагнення, а в романі – пафос самостворення 
особистості. Невдовзі він намагатиметься синте-
зувати обидва ці твори разом з фіхтеанськими 
етичними імпульсами в одній поетичній фантас-
магорії – романі «Генріх фон Офтердінґен».

Поруч з філософією Канта і Фіхте і поезією 
Ґете важливим для формування «магічного 
ідеалізму» Новаліса був філософський вплив 
Ф. В. Й. фон Шеллінґа. Новаліс познайомився з 
ним через два роки після зустрічі з Фіхте, напри-
кінці 1797 р., у Лейпціґу. Його новому другові 
було тоді двадцять два роки. Під впливом Шел-
лінґа поет вніс для себе у вчення Фіхте суттєвий 
коректив.

Оскільки світ, за Фіхте, твориться моїм «Я» 
і існує як феномен свідомості, то це надає йому 
цільності, замкнутості, повноти і гармонійності. 
У цьому світі між особистим мікрокосмом і над-
осібним макрокосмом існує нерозривний сут-
нісний зв’язок. Пізнати одне означає осягнути 
інше. 

Як тільки Новаліс дійшов висновку про зако-
номірне взаємовіддзеркалення мікрокосму і ма-
крокосму на спільній сутнісній основі, він одра-
зу ж відкинув суб’єктивний ідеалізм Фіхте. Він 
відкрив, що сутнісний зв’язок між макрокосмом 
і мікрокосмом існує не тільки в межах замкнуто-
го на собі «Я», а й в тому випадку, якщо розгля-
дати світ як реальний, цілком об’єктивний, сис-
темний, словом – як природу. Таке стало можли-
вим за умови нового розуміння самої природи, 
яке запропонував Шеллінґ, – не просто як гео-
графічного оточення людини (що було в цілому 
притаманно просвітницькому мисленню), а як 

духовної потенції, що на певному етапі існуван-
ня породжує свідомість, дух. Вищий сутнісний 
взаємозв’язок мусить мати об’єктивний харак-
тер, мусить існувати в реальності. Пізнати 
суб’єктивне означає, з цієї точки зору, пізнати 
об’єктивне, і навпаки. 

Проте Новаліс не зовсім відкинув Фіхте. Як 
раціональну зернину він зберіг найцінніше – 
фіхтеанську етику. Це виражається у тому, що 
Новаліс не просто констатує цей сутнісний 
зв’язок як об’єктивно наявний, а намагається йо-
го підкорити волі власного «Я». Він вірить у 
спроможність «Я» підкорити собі макрокосм з 
метою удосконалення власного мікрокосму, і на-
впаки – використати свій мікрокосм з метою 
впливу на макрокосм. 

Спроможність індивідуального мікрокосму 
впливати на макрокосм Новаліс називає магією. 
Він писав: «Магія – це мистецтво довільно 
викори стовувати чуттєвий світ» (тіло розумієть-
ся тут не як скінченне, а як безконечне, тобто на-
снажене духовністю); «в момент магічного акту 
тіло служить душі або духовному світові» [1, 
с. 152]. Свою філософію Новаліс назвав, на від-
міну від Фіхте, магічним ідеалізмом. У Новаліса 
мікрокосм силою власної волі творить або під-
коряє собі об’єктивний макрокосм, а потім те й 
те сягають певної надосібної сутності, за межа-
ми смерті, у вічності. Новаліс писав: «Вмиран-
ня – це суто філософський акт» [1, с. 306] – тобто 
не обрив усіх зв’язків із сутнім, а закономірний 
перехід на іншу потенцію буття.

Перша умова магії, за Новалісом, полягає у 
первісній, визначеній самою природою нала-
штованості людини на те, що вона хоче пізнати; 
в її душі мусить бути закладене зерно такого ро-
зуміння: «Як людина може зрозуміти зміст чо-
гось, якщо вона не має в собі його зерна? Те, що 
я маю зрозуміти, мусить розвинутися в мені від 
природи; і те, що постає переді мною як предмет 
вивчення, є лише збудженням потенції організ-
му» (№ 18) 1 [2]. Ці слова викликають у пам’яті 
думку Лейбніца про те, що у Всесвіті всі монади 
взаємно близькі одна одній, подібно тому, як всі 
годинники «налаштовані на один час». Ця думка 
була збагачена Шеллінґом в його «філософії то-
тожності» між матеріальним і духовним, на яку 
спирався Новаліс.

Другою умовою «магічного ідеалізму» є на-
явність загального зв’язку в природі – загально-
го і окремого, матерії і духу і т. п. (1), і наявність 
суб’єкта як зв’язувальної ланки між цими двома 
началами (2). Суб’єкт сам за своєю волею вста-

1 Твори Новаліса цитуємо за виданням: Novalis. Gedichte 
und Prosa / Herausgegeben und mit einem Nachwort versehen von 
Herbert Uerlings. – (Düsseldorf ; Zürich): Artemis & Winkler, 2001. 
Цифри в круглих дужках з номером тут і далі означають 
порядковий номер «фрагмента» із збірки «Квітковий пилок» 
(1798 р.).



80 НАУКОВІ ЗАПИСКИ НаУКМА.  Том 124  Філологічні науки

новлює такий зв’язок і керує ним. Проте в емпі-
ричній реальності як такій це нездійсненне. Для 
цього необхідно, за словами Новаліса, повністю 
перемістити «життя і діяльність людини» 
в «ідею» (тобто в якусь сферу суто духовно пред-
ставленого світу); «в ніякий інший спосіб дух 
поки що не може впливати на зовнішній світ» 
(№ 33).

Цариною такої «ідеї» може стати естетична 
сфера. Романтики саме й намагалися довести 
статус естетичного як самостійної (а не вторин-
ної, міметичної, як би сказали тепер) реальності. 
Мова йде про міфологію, яка, за Шеллінґом, яв-
ляє собою перехідну ланку між природою і сві-
домістю, волею і необхідністю, загальним і 
окремим, – за його словами, втілює в собі «по-
вну нерозрізненість» першого і другого. Таким 
чином, висуваються зовсім нові вимоги до само-
го мистецтва: воно мусить бути міфологією, 
а сам поет – міфотворцем, магом. 

Як маг людина (поет) відчуває себе волода-
ром Всесвіту, який за цих умов переміщується 
всередину свідомості, або свідомість розширю-
ється до меж Всесвіту, так що пізнання одного 
стає пізнанням іншого, і навпаки: «Хіба Всесвіт 
не в нас самих? Ми не знаємо глибин власного 
духу. Туди веде таємничий шлях. В нас або ніде 
знаходиться вічність з її світами – минуле і май-
бутнє» (№ 16). Відгук шеллінґінанства в цьому 
фрагменті полягає у тому, що Всесвіт осягає сам 
себе через посередництво людської свідомості, 
яку він спеціально для цього створює, і сам стає 
тотожним цій свідомості. І тут знаряддям люд-
ської свідомості мусить стати «творча сила» – 
мистецтво, яку розуміють як міф: «Ми маємо 
стосунок до всіх частин Всесвіту так само, як до 
майбутнього і минулого […] Справжнім мето-
дом (Methodik) наших дій мусить стати тільки 
давно шукана творча сила (Erfi ndungskunst)» 
(№ 91). 

Маг перетворюється на містагога, бо його іс-
нування віднині – на межі двох світів, між якими 
стирається відчутна границя: «Трансценден-
тальна точка зору щодо життя чекає на нас – 
і лише там нам буде доволі цікаво» (№ 49). Лю-
дина навчиться «існувати за межами власного Я, 
перебувати своєю свідомістю поза (сферою) по-
чуттів […] в будь-який момент бути надчуттє-
вим створінням» (№ 22), «опановувати свою 
надчуттєву самодостатність (самость), щоб бути 
Я одночасно іншого Я» (№ 28).

«Магічний ідеалізм» мав ще одне призначен-
ня: через міфотворчість він переносив людський 
дух у вічність, дарував йому безсмертя. Справді, 
на відміну від усієї попередньої літератури, го-
ловний персонаж «Генріха фон Офтердінґена» 
не вмирав, а силою власної поетичної (магічної!) 
уяви (Erfi ndungskunst) переносився у трансцен-

дентальну царину, куди мимоволі тягнув за со-
бою і самого автора-міфотворця, оскільки той 
зливався із своїм творінням і ставав «тотожним» 
із ним! Цей же процес переміщення в трансцен-
дентальну царину слідом за героєм і його 
творцем-автором захоплював також читача: 
«Справжній читач мусить бути продовженням 
автора. Він – найвища інстанція, що приймає ма-
теріал від нижчої інстанції» (№ 125).

«Магічний ідеалізм» Новаліса розширював 
значення природи, яка зовсім не знаходила для 
себе місця у філософії Фіхте; щодо цього поет 
ішов за Шеллінґом. Якщо останній розглядав 
природу як важливий етап історичного розвитку 
всього сущого, то Новаліс – як елемент феноме-
нологічної повноти буття людини одночасно в 
цих двох сферах, які у Шеллінґа все ж були іс-
торично розділені. Поетичний образ природи як 
вічного життя, що утверджує себе через поляр-
ність, різноманітність і невичерпність форм, Но-
валіс знайшов у Ґете.

Раціональна зернина «магічного ідеалізму» 
полягає у тому, що «маг» осягає емпіричне і іде-
альне, буденне і високе одночасно, утримує у 
свідомості цей сутнісний зв’язок як певну єд-
ність в акті одномоментного спогля дання. Но-
валіс називає акт схоплення (осягнення) цієї сут-
нісної єдності в її цільності й одномоментності 
інтуїцією. 

Інтуїцію Новаліса ми пропонуємо розгляда-
ти як дальший розвиток вчення Канта про генія. 
Світ набуває для «магічного ідеаліста» зовсім 
іншого вигляду. «Його споглядання і спогляду-
ване здаються йому вільно узгодженими, вільно 
поєднаними для Одного Твору» (№ 21). По-
новому розкривається зміст звичних речей. Но-
валіс по-новому бачить науки: це «духовна 
фізика, хімічна музика, поетична фізіологія, 
фізична історія»... [1, с. 154]. «Маг» осягає в ак-
ті інтуїції зв’язок власного «Я» зі світом 
об’єктивних сутностей. Тут і розкривається ви-
щий смисл самовиховання, формування власної 
особистості, який, за Новалісом, полягає у 
«зміцненні зв’язків власного “Я” з невидимим 
світом» [1, с. 152].

Погляди Новаліса близькі також філософії 
популярного наприкінці століття серед німець-
ких романтиків Франса Гемстергейса (1721–
1790) 1 [3; 4] якого поет називав «логічним го-
меридом» (№ 106), маючи на увазі органічне 
поєднання художньо-образної уяви і суворої 
системності в його філософуванні. «Його улю-
блені письменники – Платон і Гемстергейс», – 

1 Ще Й. Ґ. Гердер і Ф. Якобі активно пропагували твори 
Ф. Гемстергейса, якого в другій половині XVIII ст. видавали 
німецькою мовою. Уперше Новаліс познайомився з ними 
1791 р., наполегливо штудіював у 1797 р. (за французьким 
виданням 1792 р.) [3, с. 163]. Про вплив Гемстергейса на 
Новаліса та ранніх романтиків див. [4].



Шалагінов Б. Б. «Магічний ідеалізм» Новаліса: спроба реконструкції 81

писав про коло читань студента Гарденберґа 
Ф. Шлеґель [1, с. 51].

Від цього голландського філософа Новаліс 
пройнявся переконанням, що єдність Універсу-
ма осягається спеціальним органом (подібно 
тому, як почуття піднесеного, за Кантом, потре-
бує спеціальної душевної організації людини). 
Звичайної мови недостатньо для вираження 
цієї вищої єдності (ці слова Новаліс вкладає в 
уста Клінґсора у своєму романі). Моральний 
орган для осягнення такої єдності виражає себе 
через поезію; а вдосконалити його допомагає 
любов: «Моя кохана – це згорнутий (Abbreviatur) 
Всесвіт, Всесвіт – це моя кохана без меж 
(Elongatur)» [2, с. 445] (в романі саме кохання 
до Матильди перетворює Генріха на поета-
мага). Окремі науки розглядаються не з емпі-
ричної, а з «вищої точки зору» [1, с. 109, 154], 
тобто з погляду загального взаємозв’язку у 
Всесвіті. 

Від Гемстергейса Новаліс перейняв і розви-
нув думку про те, що єдність реального й ідеаль-
ного, окремого й цілого, партикулярного й гро-
мадянського тощо – це «золотий вік» 1, який не в 
минулому, як у міфах греків, але в недо сяжному 
майбутньому. Тепер гносеологія, естетика і ети-
ка поета набувають ще одного виміру – утопій-
ності. З огляду на те, що Новаліс-Гарденберґ 
був не просто філософом, а ще й нащадком зна-
менитого прусського дворянсь кого роду, філо-
софський суб’єкт поставав у нього, сказати б, ще 
як «трансцендентальний громадянин». Про це 
свідчать фрагменти «Віра і любов, або Король і 
королева» (1797), де «ідеї сім’ї, суспільства, дер-
жави закорінені у тотальній органічності буття» 
[5, с. 570]. Новаліс мріє про ідеальну державу. 
Омріяний поетом «золотий вік» – це «тисячоліт-
нє царство», коли поезія з’єднає індивіда, держа-
ву і Універсум: «Людство не було б людством, 
якби не повинно було б з’явитися тисячолітнє 
царство» [1; 83] (див. також № 75). Звідси розу-
міння високої місії поета: «Ми виконуємо місію: 
ми покликані до творення (Bildung) землі» 
(№ 32). Ідеальна держава, на думку Новаліса, це 
поетична держава. Людина в ідеалі – це філософ 
і громадянин, який говорить мовою поезії 2 [6, 
с. 205–234]. 

Підсумовуючи, можна сказати, що «магічний 
ідеалізм» Новаліса полягав у поєднанні само-
творення особистості й творення світу в акті во-
лі і творчості, який має стати для людини найви-
щим моментом самовідчуття і самоосягнення.

1 Ідею «золотого віку» Ф. Гемстергейс розробляв у творі 
«Алексис, або Про золотий вік».

2 «Утопійність» у Новаліса не можна плутати з просвіт-
ницьким «утопізмом» (Руссо та ін.), і тим більше нічого спіль-
ного вона не має з пізнішим «утопічним соціалізмом» (Фур’є, 
Сен-Сімон). Докладніше про «німецьку утопію» і зокрема про 
«утопійність» у Новаліса див. [6, с. 205–234].

3.

Ідеями «магічного ідеалізму» пройняті сто-
рінки натхненної філософсько-поетичної фанта-
зії Новаліса «Учні в Саїсі». Новаліс розробляє 
тут найваж ливіші концепти романтичного мис-
лення.

Найголовнішим є концепт природи (1). Про-
світництво розуміло мислення як підведення під 
живе явище понять здорового глузду. Після від-
криття Кантом нескінченності мислення (яку ро-
мантики розуміли зокрема як нескінченність 
форм і способів мислення), саме явище також, 
поруч з поняттям, було включене в дискурс фі-
лософування і стало предметом, засобом і зако-
ном мислення. Цим пояснюється пробудження 
конкретного інтересу до природи як до царини 
безпосередніх феноменів. Кожне явище в ній 
осягало ся як містичне свідчення про сокровен-
но/одкровенний зміст. Подібним же розумінням 
природи був охоплений і Ґете, на думку якого 
природа свідчить про себе безпосередньо. При-
рода відкривається наївним і чистим серцям – 
дитині, поету. Той, хто хоче «осягнути її сокро-
венне почуття», повинен звернутися до поетів. 
Легендарний час єдності з природою в далекому 
минулому – «золотий вік» – має повернутися 
знов.

Далі, це символічна тотожність (2) усіх 
явищ у природі, єдність явищ в їхніх спільних 
витоках. Тож через одне пізнається інше, щось 
одне виявляється через суміжне. І все це є мова 
природи, що розгортає в перехресних рефлексі-
ях єдиний нескінченний зміст. Так Всесвіт гово-
рить через природу, природа – через людину і 
т. д.

Центром цієї тотожності, посередником між 
світами є людина; пізнаючи себе, вона пізнає 
світ і через світ поглиблює своє знання про себе. 
Тож романтизм високо цінує індивідуалізм (3). 
Ніщо не є таким далеким від раціоналістичного 
маніпулювання поняттями (розсудку), як роман-
тичне самоосягнення, коли людина має справу з 
життєвою безпосередністю, що пульсує і не мо-
же бути зведена на поняття, але переживається 
одразу і зараз, безпосередньо.

Далі, це творчість (4) як стан душі і сенс іс-
нування. Поет шукає джерело творчості в при-
роді як у нескінченності матеріальних і духов-
них потенцій. Він «знаходить у сучасній природі 
величні, але здичавілі форми, тож щодня і що-
ночі прагне відтворити праобрази шляхетнішої 
(edler) природи» [2, с. 131].

З природою пов’язаний такий характерний 
для романтизму інтерес до мандрів (5) як шляху 
її безпосереднього осягнення. Німецький роман-
тизм і тут упізнав себе в Ґетевому Фаусті – вче-
ному, який відірвався від письмового столу, 
покинув фоліанти з книжним розумом заради 



82 НАУКОВІ ЗАПИСКИ НаУКМА.  Том 124  Філологічні науки

безпосереднього життя в його феноменологічній 
повноті. У Новаліса мандрівник – не збирач чу-
жої мудрості і нових слів та понять, а допитли-
вий спостерігач безпосеред ньої феноменології 
життя, природи.

Далі, це романтичний ерос (6), через який 
усе скріплене коханням як потужною магнетич-
ною силою. Гадаємо, що те, що Шопенгауер піз-
ніше назве «волею», наснаживши її силою по-
хмурого фатуму, у романтиків було не менш кос-
могонічним, зате просвітленішим, бо поривало 
душу до вічності, до Бога (якого у Шопенгауера 
не було). Наше тіло – це також природа. Осягаю-
чи своє тіло, ми осягаємо «алфавіт природи». 
Так само «виявляється чудесна узгодженість 
(природи) з людським серцем». Адже «природа 
без духа – це вже не природа». Осягаючи при-
роду, «старанно зосереджуються на одному яви-
щі, пильно відшукуючи його дух у тисячах пере-
втілень…». Так і закохані осягають її один в од-
ному, оскільки природа – це «подоба і набуток 
близьких душ».

Несвідома жадоба пізнання природи заявляє 
про себе у томлінні (7), «у шляхетному почутті 
туги, ніжної, смиренної туги (Sehnsucht)», яка 
переходить у «найшляхетніше віросповідання, 
наділяючи людське життя метою, змістом і зна-
ченням» [2, с. 130–131].

Віра (8) пов’язує собою все, вона будується 
на «тотожності» всього сущого. Будучи «невідо-
мою гармонією», вона, як несвідома, але владна 
сила, виражає наше прагнення до спільності, єд-
ності і цільності – до «одного образу», «одного 
порядку», «одного обширу». Це почуття, коли 
«все стає таким близьким, таким любим» [2, 
с. 126–127]. Найвища релігія – це «справж нє, не-
підробне природопоклонство».

Нарешті, світ – це таємниця (9), що закрита 
«завісою». Найвище бажання мудреця – «підня-
ти завісу» над природою. Але тоді він поба-
чить… самого себе! [2, с. 160]. Це й буде найви-
ща мить «тотожності» (Шеллінґ) «Я» і «Не-Я» 
(Фіхте) як магічний акт творення себе і світу.

4. 

Центральний твір Новаліса – незакінчений 
роман «Генріх фон Офтер дінґен» (1801) – пока-
зує, що автор був не лише мислителем, а й справж-
нім поетом. Невипадково Герман Гессе сказав, 
що, якби Новаліс не помер так рано, «ми мали б 
ще одного безсмертного поета» [7, с. 52]. 

Варто зіставити Новаліса з його другом 
Ф. Шлеґелем. Якщо стихія Шлеґеля-романіста – 
рефлексія, то стихія Новаліса – фантазія. Нова-
ліс – надзвичайно серйозний письменник; тож 
якщо у Шлеґеля домінують іронія і еротично за-
барвлений комізм, то у Новаліса – ліризм і сер-
йозний пафос. У романі Шлеґеля події розгорта-

ються в інтер’єрах, у Новаліса місце дії – при-
рода, широкі географічні обшири, історія, уявні 
світи. Його герої подорожують; вони завжди в 
русі, а там, де перебувають на одному місці, во-
ни лише роблять зупинку в дорозі. Рухливістю 
свого героя і широким охопленням дійсності 
Новаліс завдячує зокрема роману Ґете «Літа на-
уки Вільгельма Мейстера» з його воїстину не-
посидючим героєм. Але рамки хронотопу в Но-
валіса значно ширші, бо його герой подорожує 
також трансцендентальними світами. За раху-
нок цього ми відчуваємо у Новаліса не просто 
монументальність і широке охоплення дій-
сності, що притаманно жанру роману взагалі, 
а справжню символічну незглибимість. Що ж 
являє собою світ, в якому блукає цей новий ро-
мантичний Одіссей?

За задумом автора, не здійсненим, на жаль, 
до кінця, світ у цьому романі – суворо систем-
ний, це універсальна світова система. Цей світ 
можна порівняти також зі світом Ґетевого «Фа-
уста»: світ малий і світ великий. Перший вклю-
чає в себе реальну, емпіричну дійсність, дру-
гий – саму нескінченність. Але обидва світи 
об’єднує сам суб’єкт. Це можна розуміти так, що 
герой, вичерпавши шляхом емпіричного досвіду 
реальний світ, перетворює своїм мисленням, 
творчою уявою емпіричну реальність на симво-
лічну. 

В цьому слід вбачати вплив Й. Ґ. Фіхте, осо-
бливо стосовно другої, нереалізованої, частини – 
«Звершення», де герой сам творить світи силою 
своєї уяви. Для того, щоб існувати, він мусить 
постійно творити хронотоп власного існування. 
Акт творчості – це умова його існування! Ми ба-
чимо, що хронотоп у романі не відтворює «дзер-
кально» емпіричний світ, а виступає як самодос-
татній, цілком автономний щодо нього.

Хронотоп цього роману дихтомічний, тобто 
охоплює реальність і фантастику, цей світ і по-
тойбічність, теперішнє і майбутнє, тимчасове і 
вічне, душу (ентелехію) і тілесну оболонку, 
реальність і казку, природу і місто і т. п. В кінце-
вому результаті ці два світи пов’язані причинно-
наслідковими зв’язками. Так уподобана пізні-
шими романтиками «двосвітність» (Гофман) 
принципово була закладена уже у цьому творі 
Новаліса.

В основі опозицій, коли реальне і уявлене, 
скінченне і нескінченне, високе і буденне по-
стійно перетікають одне в одне, лежить, на нашу 
думку, гносеологія І. Канта, де сфера емпірично-
го розсудку (здорового глузду) завжди пов’язана 
зі сферою нескінченного чистого розуму. Всі ці 
форми не просто співіснують, а обумовлюють 
одне одне також відповідно до положення Кан-
та: «Будь-яка зовнішня дія у світі – це взаємо-
дія». Єдиним центром, що об’єднує, точніше – 



Шалагінов Б. Б. «Магічний ідеалізм» Новаліса: спроба реконструкції 83

синтезує, при цьому виступає сам суб’єкт – в ро-
мані це головний герой, поет і маг Генріх фон 
Офтердінґен. «Місцезнаходження душі там, где 
стикаються внутрішній світ і зовнішній світ. 
Там, де вони проникають одне в одне, це місце 
взаємопроникнення в кожній точці» (№ 19).Та-
ким чином, «магічний ідеалізм» Новаліса ми мо-
жемо визначити в поняттях Канта як креативно 
плідну взаємодію між ідеями розуму і поняття-
ми здорового глузду; перше прагне нескінчен-
ності, друге – звертається до емпіричної реаль-
ності; те і те має свій центр – самого суб’єкта, 
який зв’язує реальне і надчуттєве, а отже постає 
як вічно творчий суб’єкт. 

Уже вступні сонети до роману – «Присвя-
та» – налаштовують нас на співіснування і тісне 
переплетення двох світів – емпіричного і транс-
цендентального. Поет дякує музі (безперечно, 
дорогій йому тіні Софі Кюн) за пробудже не 
прагнення проникнути поглядом в «душу вічно-
го світу» (ins Gemüt der weiten Welt); душа само-
го автора також була вихована, духовно 
сформувала ся не в емпіричному, тісному, доль-
нему світі, а у світі «передчуттів» (Ahndungen), 
на «казкових нивах» (fabelhafte Auen) і прагне 
«найвищих поривань» (zum höchsten Schwung); 
все земне для поета – «ярмо» (irdische 
Beschwerden).

Взаємодія «малого» і «великого» світів, «ем-
піричного» і «трансцендентального» в 1-му і 
2-му (ненаписаному) розділах роману дає змогу 
нам зрозуміти, як могла виникнути серед роман-
тиків ідея герменевтики як розуміння світу. Ген-
ріх, осягнувши спочатку емпіричну реальність, 
одержує нові запитання, але й розширює свої 
можливості. Тож тепер він продовжує свою по-
дорож, але не в далину, не вперед, не лінійно, 
а по тому самому колу, і уже на новому рівні, 
сказати б, на новому витку спіралі – у своїй сві-
домості. Попередні явища повторюються, але в 
новій якості. В книжці печерника він прочитав 
про своє майбутнє як поета; і ось тепер він поет 
і маг. Він побачив дівоче обличчя у чашечці квіт-
ки; і ось тепер він бачить наяву це обличчя коха-
ної Матильди. Він розмовляв з поетом Клінґсо-
ром про поезію – і ось тепер він сам творить цей 
поетичний світ силою своєї уяви. Природа «гер-
меневтичної спіралі» така, що вона постійно від-
силає нашу думку до першого свого витка з тим, 
щоб різкіше відтінити якісне прирощення на 
другому витку. Так само і в романі. Друга части-
на мала постійно перегукуватися з першою. Це 
мало бути упізнавання, але вже на новому рівні. 
На жаль, саме друга частина й залишилася не-
реалізованою. Ми можемо лише здогадувати ся, 
як це могло б виглядати. Ми вправі стверджува-
ти, що ідеї Новаліса певною мірою реалізував 
Ґете в другій частині «Фауста».

5. 

У 9-й главі роману поет і філософ Клінґсор 
розповідає закоханим Генріху і Матильді казку. 
Її світ побудований як незалежна від реальності 
замкнута система, де причинно-наслідкові 
зв’язки мають характер «магічної» взаємодії. 

Казка Клінґсора руйнує багато наших тради-
ційних уявлень про цей жанр. Її аналіз у загаль-
ному аспекті мусить, очевидно, спиратися на 
новаторську естетику романтичної казки, що в ті 
роки розробляли «ієнці», та на погляди автора, 
що виражені в його «фрагментах». У вузькому ж 
сенсі – на конкретну ситуацію у самому творі: 
Клінґсор у двох попередніх главах ділиться з 
Генріхом своїми думками про мистецтво і по-
езію; багато в чому ці думки перегукуються з 
естетичними судженнями Ґете. Існують пере-
конливі доводи, що в образі Клінґсора автор вті-
лив «стилізований образ» великого поета [8; 3, с. 
570]. Додамо – Ґете, як його розуміли романти-
ки! У сентенціях Клінґсора-Ґете ми знаходимо ті 
естетичні акценти, які були для них важливі. 
Аналіз казки може спертися на ці міркування як 
на естетичний ґрунт і взяти за естетичний пре-
цедент знамениту «Казку» Ґете (1794), добре ві-
дому романтикам.

Клінґсор розповідає свою казку молодим лю-
дям напередодні їхнього одруження; отже вона 
мусить мати щось таке, що тісно пов’язане із 
найсокровеннішими очікуваннями закоханих. 
З погляду такого важливого психологічного мо-
тивування ми не можемо одразу ж не помітити 
сильно виражений еротично-любовний флер у 
всьому тексті. Це твір на весільну тематику, по-
дібно «Сну літньої ночі» – казці, що її Шекспір 
написав до дня весілля свого покровителя. І тут, 
і там панує ніч, адже вона як ніщо інше здатна 
передати атмосферу хвилюючої еротики. Прав-
да, можна сказати, що фантазія Новаліса має ще 
нестримніший характер, ніж у Шекспіра. В ан-
глійського поета все-таки проведена чітка риска 
між царством людей і царством духів; у Новалі-
са ж усі події відбуваються у суцільній фантас-
тичній царині.

Напрошуються також інші цілком можливі 
джерела бурхливої еротичної фантазії Новалі-
са. Це зокрема італійські пізньоренесансні по-
еми – від «Закоханого Роланда» М. Боярдо до 
«Звільненого Єрусалима» Т. Тассо з їхньою за-
хопливою фантастикою й витонченим еротиз-
мом. У «Шаленому Роланді» Л. Аріосто замок 
привидів чарівника Атланта в Африці, в який 
необережно потрапляє Руджієро, міг надихнути 
Новаліса на театр примар на Місяці, куди герої 
потрапляють, щоправда, добровільно. Це міг 
бути також весь ряд барокових творів про чу-
десні мандри на Місяць та інші небесні тіла 



84 НАУКОВІ ЗАПИСКИ НаУКМА.  Том 124  Філологічні науки

(С. де Бержерака, Ф. Годвіна, Т. Кампанелли 
та ін.).

Серед раніших і вже суто поетичних джерел 
це міг бути «Роман про Троянду» Гійома де Ло-
ріса (ХІІ ст.), де оспівується піднесена сила сно-
видіння: герой бачить уві сні чудесний сад і за-
кохується в Троянду. Всі його думки віднині 
спрямовані на те, щоб оволодіти чарівною квіт-
кою. Для цього йому доводиться пережити бага-
то пригод. Твір наповнений алегоричними по-
статями, що означають різні моральні якості. 
Тема закоханості в квітку проходить, як ми зна-
ємо, крізь весь роман німецького автора.

На початку казки Новаліса передана обста-
новка незвичного саду в палаці, де всі рослини із 
дорогоцінних мінералів і кованого металу. Тут 
перед нами спочиває на ложі, влаштованому на 
гігантському кристалі самородної сірки, чарівна 
Фрея, ім’я якої взяте з германської міфології і 
означає вічну молодість і красу. Вона вся в очіку-
ванні якоїсь важливої події. Нею опікується 
батько – король Арктур (його імя означає яскра-
ву зірку в північній нижній частині неба). 

В казці з’являються інші персонажі, охопле-
ні коханням. Це немовля Ерос, якого годує груд-
дю Джинністан (очевидно, алегорія природи, 
якщо взяти до уваги контекст «Учнів у Саїсі» 
[2, с. 135]); одночасно вона ж годує його молоч-
ну сестру крихітку Казку (Fabel) 1. Але, як стає 
зрозумілим, у Джинністан закоханий Батько 
Ероса, і обидва віддаються любощам таємно 
від Матері. За лічені миттєвості Ерос перетво-
рюється на квітучого дорослого юнака, і ось 
уже в товаристві Джинністан подорожує на Мі-
сяць. Тут, у цілком фанта стичній обстановці, 
збуджений еротичним видінням, він вступає у 
близькі ніжні стосунки зі своєю недавньою го-
дувальницею. Пройшовши містеріальне випро-
бовування коханням (тема любовної містерії – 
одна з улюблених у романтиків) і збагатившись 
усіма видами досвіду, Ерос повертається на 
землю, де пробуджує поцілунком Фрею і стає її 
чоловіком. Король Арктур робить своєю дру-
жиною Софію (мудрість), а Джинністан одру-
жується з Батьком (образ не зрозумілий до кін-
ця), і обидва вони, за волею молодої монаршої 
пари, стають їхніми «намісниками на землі». 
Тепер, коли замок розчаклований і його меш-
канці вільні, всі сідають на металевий човен і 
пливуть на Північ. 

1 Ми вважаємо, що вибір імені Fabel, а не Märchen, слід 
пов’язати з тлумаченням поняття «міф» у Аристотеля, котре ро-
мантики розуміли в контексті його трактату про поетику як 
«оповідь про щось первісне». Фрагмент Новаліса № 100 свід-
чить: «Мудрість міфу (Fabellehre) містить історію світу пра-
образів. Вона охоплює попередню історію, сучасність і майбут-
нє». Отже, ім’я Фабель імпліцитно містить у собі значення 
«міф», і його можна якщо не перекласти, то зрозуміти саме 
так.

За всієї велелюбності Ероса, за всієї строгос-
ті й розумності Софії, найдіяльнішою персоною 
тут є Казка (Фабель). На її долю випадає най-
більша кількість випробувань. Вона поєднує 
три зображені у казці простори: Палац, де пере-
буває король Арктур з дочкою Фреєю, почетом і 
охороною; Дім, де живуть земні мешканці – во-
на сама з батьками, зведеним братом Еросом і 
годувальницею Джинністан, а також Софія і 
Писар; Підземний світ, де живуть три жінки в 
образі парок (норн), зайняті безкінечним пря-
дінням. Всі три простори повязані між собою 
якимись потаємними ходами, про які знає тіль-
ки Фабель. Вона не потрапляє лише у четверте 
місце дії – на Місяць. Володарем Місяця є бать-
ко Джинністан.

Таким чином, Клінґсор придумав для моло-
дят чарівну еротичну алегорію, де поєднав разом 
такі важливі для самого автора поняття, як лю-
бов, молодість, краса, природа (окрасою якої є 
містичне місячне сяйво, ніч взагалі), мудрість, 
«міф» (казковість). Світ ероса постає в ній збага-
ченим за рахунок додаткових «універсальних» 
понять. І все має об’єднувати і гармонізувати 
поезія.

Новаліс «автономізує» світ своєї казки. Для 
читача важливою умовою розуміння казки є ще 
Аристотелем наголошена настанова на «упізна-
вання» загальнозрозумілих речових реалій або 
причинно-наслідкових звязків, а провідною 
ниткою – настанова на певний моральний ви-
сновок. Новаліс, сказати б, демонстративно 
розриває зв’язок із реальним світом і конструює 
«автономну» реальність. Мотивація вчинків у 
нього ніби навмисно відокремлена від моралі, 
«всезнаючий» оповідач зі своєю моральною по-
зицією тут відсутній. Без таких звичних орієн-
тирів казка Клінґсора спричинює враження 
фрагментарності та розірваності оповіді. Звід-
си витримана до кінця навмисна настанова на 
загадковість і затемненість змісту: «Зрозуміти 
повністю ми ніколи не зможемо, але ми можемо 
і повинні набагато більше, ніж розуміти» 
(№ 6).

Зовсім не розмови героїв, що також вельми 
фрагментарні й загадкові, і не їхні міркування, 
яких по суті немає, виражають головний сенс у 
казці Клінґсора. Новаліс прагне представити, 
сказати б, «самоцінне» життя слова, не залежне 
від реальності – слово як самодостатній носій 
смислу, а не слово, що обслуговує дію. «Дуже 
шкода, – стверджує Клінґсор, – що поезія має на-
зву, що відокремлює її від усього, і що поети 
складають окремий цех». Навпаки, поезія має 
бути синкретично злютована з іншими видами 
мистецтва, тому «поети мають якомога більше 
вчитися в музикантів і живописців». З іншого 
боку, поезія розлита в самій природі і в почуттях 



Шалагінов Б. Б. «Магічний ідеалізм» Новаліса: спроба реконструкції 85

людини; тож вираження того й іншого, поза по-
няттями рефлексуючого розсудку, і є сама поезія 
[2, с. 293, 294].

Слідом за настановою Клінґсора, що пое-
зія – не слова, а сама тілесна пластичність, що 
представлена зору і слуху, Новаліс надає пере-
вагу саме світові світла, кольору, тілесності і 
руху. Порівнюючи з «класичною» казкою, де 
мова персонажів чи міркування автора є основ-
ним ключем до змісту, казка Клінґсора вражає 
нас свою пантомімічністю. Перед нами нібито 
театр яскраво розмальованих маріонеток. Їхнє 
головне завдання – не мова, а переміщення по 
сцені. Рух відбувається як у замкненому, так і в 
обширному просторі (мандрівка Ероса і Джин-
ністан на Місяць!), він взагалі надзвичайно різ-
номанітний, часом стримкий і концентрований 
у часі. Новаліс полюбляє надавати рухові гро-
тескний характер (танок трьох ткаль-норн, які, 
самі того не знаючи, зробилися принадою для 
павуків разом зі своєю пряжею), і в цьому ви-
являється такий не частий у Новаліса комізм. 
Домінують музичні звучання і взагалі широкий 
спектр слухових образів. Казка не просто спов-
нена звуків; самий тілесний рух має в ній му-
зичний характер і підкоряється принципу 
контрастного чергування темпів і ритмів, по-
жвавлення і спокою, буфонності й ліризму, 
скерцо та ідилії і т. п. Чернетки до роману свід-
чать, що Новаліс ретельно продумував музичне 
«оформлення» у творі: море у нього звучить 
«як (шкляна) гармоніка», характер одного з роз-
ділів він позначив словом «Аdаgio» [2, с. 335, 
337] і т. ін.

Що стосується образів світла і кольорів, то 
тут яскраві барви чергуються з притлумленими, 
блиск металу або мінералів – з тьмяними тона-
ми, освітлений простір – із зануреним у тінь і 
темряву. Вся казка починається як містична пе-
ремога світла над нічним мороком, коли під гуч-
ний звук металевого щита сліпуче сяйво запов-
нює палац і весь простір навколо нього. Це, 
мабуть, її філософський лейтмотив, утілений об-
разно: «Зовнішній світ – це світ тіней, він від-
кидає свою тінь у царство світла. Зараз усе все-
редині нас здається таким тьмяним, самотнім, 
непевним, але як змінюються всі наші уявлення, 
коли цей морок щезне і хмара темряви зникне!» 
(№ 16).

Чернетки свідчать, що Новаліс ретельно про-
думував світло і кольори у романі: «Характер 
кольорів: все блакитне у моїй книзі»; «Щодо гри 
кольорів: індивідуальність кожної фарби!»; «Го-
ловна увага оку, інші відчуття – тільки в другу 
чергу» [2, с. 343]. Ще один фантастичний видо-
вищний ефект у казці – Сонце, що згоряє і падає 
на землю у вигляді попелу, який персонажі зби-
рають в урну, – свідчить, як тісно у Новаліса по-

вязані світло-кольорові та звуко-музичні ефекти 
з тілесно-предметною пластикою 1. 

Казка в романі задумана як гра предметно-
чуттєвої уяви, в ній домінує принцип фрагмен-
тарності і контрастних переходів. До стилю каз-
ки пасують слова автора в його «фрагментах»: 
«Стиль […] не мусить бути безперервним; в кож-
ному епізоді мусить розгортатися будівництво, 
що тут же має завершуватися. Кожний малень-
кий фрагмент мусить бути чимось окремим, від-
межованим, самоцінним» [1, с. 297]. Такий са-
мий контраст має характеризувати й емоційну 
сферу: «Серйозність мусить змінюватися по-
смішкою, жарт – серйозністю» [1, с. 305]. Ці ви-
словлювання відбивають естетичну настанову 
ранніх романтиків на змішання жанрів.

Можна припустити, що весь тілесно-світло-
звуко-кольоровий світ у Новаліса наповнений 
символікою. Мабуть, поет мимоволі сформулю-
вав важливий постулат власної естетики, коли 
писав про фізичні досліди Й. В. Ріттера: «Він хо-
тів зробити доступними розуму всі зовнішні 
процеси як символи і останні результати вну-
трішніх процесів» [1, с. 194]. Про таку символі-
ку свідчать програмні записи самого автора в 
чернетках до роману. У творі мала розгорнутися 
перед читачем «боротьба розсудку – розуму – 
фантазії – пам’яті й серця», а також «боротьба 
поезії і не-поезії, старого і нового світів» [2, 
с. 334, 336].

В цій поетико-символічній ієрархії слово по-
сідає важливе, але далеко не перше місце. Адже, 
з одного боку, слово не в змозі схопити і вирази-
ти безконечність змісту символічного світу, з ін-
шого – позбавлене чуттєвої конкретності самого 
предмета. За словами Клінґсора, «мова взагалі 
має свої певні межі»; крім того, предмет поезії 
може бути недоступний «нашим земним засобам 
і можливостям». 

Новаліс пропонує тут зовсім нову естетику 
поетичного слова. «У кожному поетичному тво-
рі хаос мусить проступати крізь рівномірну пе-
лену впорядкованості», каже Клінґсор [2, с. 292]. 
Але ж слово, за своєю природою, завжди уза-
гальнює і «ідеалізує», а називання якраз знищує 
і впорядковує «хаос»! Тому Новаліс прагне по-
будувати свою казку без називання і зведення до 
понять: «Світ казки повністю протилежний сві-
ту реальному, і тому схожий на нього, як хаос на 
досконале творіння» [1, с. 311].

Трансцендентальність мови полягає зовсім 
не в її звучанні, начертанні і поняттях; вона – 
в самій реальній природі, яка (перефразуючи Ге-
геля) не просто може бути виражена засобами 
мови, а сама є мовою: «Справжня поетична мова 
мусить бути сповнена органічного життя» 

1 Ґете явно відтворив цю ефектну знахідку у сцені загибелі 
Гомункула наприкінці 2-ї дії «Фауста-2».



86 НАУКОВІ ЗАПИСКИ НаУКМА.  Том 124  Філологічні науки

(№ 70). Оскільки природа не ставить перед со-
бою ніякої певної мети, бо її призначення – це 
існування як таке, то всю різноманітність взає-
мовідносин у ній Новаліс, слідом за Кантом, на-
зиває грою. Отже, мова природи – це також пев-
на таємнича гра: «Чи так вже необхідна мова, 
щоб мислити?» [1, с. 299]. Тож і поезія, якщо во-
на не хоче обмежуватися мовою як штучною 
системою знаків, а випливає з самої природи, 
є примхливою грою. А поет прагне «поетични-
ми засобами зайняти силу уяви таємничою грою. 
І тут неповторний геній йде слідом за природою 
і позичає в неї слушний прийом. Звичайне життя 
повне таких випадків. Вони й утворюють гру, 
що, як і будь-яка гра, зводиться до несподіванос-
ті та ілюзії» (№ 27). Отже, гра, несподіваність та 
ілюзії «слідом за природою» – ось принципи 
казкової поетики, що запропонував Новаліс.

Глибше зрозуміти казку Клінґсора можна ли-
ше на підставі розуміння загального плану всьо-
го твору, про який ми знаємо досить мало, не-
зважаючи на свідчення Л. Тіка і численні чер-
нетки самого автора; важливе значення мають 
інші тексти Новаліса, зокрема, як вказувалося, 
його «фрагменти». Сам поет розглядав їх як по-
передній етап у роботі над узагальненим синте-
тичним художнім твором, яким мав стати його 
роман.

Щодо загального плану роману можна пого-
дитися, що це мала бути така собі містерія, яка 
розкривала шлях відпадіння людини від первіс-
ної цільності буття, далі через випробовування 
цивілізацією з її неминучими помилка ми і страж-
даннями, забобонами і розколами (які з таким 
пафосом Новаліс описав у «фрагменті» «Хрис-
тиянство і Європа») і аж до нової єдності, яка на 
вищому витку еволюційної спиралі не лише від-
новлює втрачену спільність фізичного (природ-
ного) і духовного, а й включає в себе дорогоцін-
ний досвід культури у вигляді поезії, віри, мора-
лі, любові, філософії…

Тлумачення казки Клінґсора в містеріально-
му плані може мати безліч варіантів, аби лише 
вони не суперечили цьому плану. Сам Новаліс у 
своїх незавершених інтелектуальних пошуках 
намагався урівноважити три елементи: природу, 
мистецтво (поезію) і державу. З такого погляду 
співвідношення між трьома значними прозови-
ми творами письменника може бути таким: 
«Учнів у Саїсі» можна розглядати як окрему 
змістову складову «Християнства і Європи», а те 
й інше «знімає» в собі «Генріх фон Офтердінґен». 
Власне, такий ланцюжок єдності «природа – 
поезія – держава» може бути прийнятий за міс-
теріальний план казки.

На початку казки у символічному королівстві 
все завмерло в якомусь непевному очікуванні. 
І одразу ж – початок змін, потужного руху, який 

має привести до остаточного утвердження світ-
ла, краси, любові, віри і міцної державної влади. 
Це – бажана гармонія загального буття, яку Єв-
ропа одного разу вже пережила в добу своєї ка-
толицької історії; і ось тепер усі універсалії 
об’єдналися, щоб повернути її та збагатити но-
вими началами. Їх втілюють Фрея (молодість), 
Джинністан (вічно велелюбна природа), яка го-
дує груддю Ероса (любов) і його молочну сестру 
Фабель (поезія, міф, казка); Софія (мудрість) та 
ін. Їм всім протистоїть Писар, який поселився в 
Домі Софія і втілює бездушний, байдужий до 
природи, живого кохання, краси і мистецтва про-
тестантизм. Він намагається переписати книгу 
природи і людської історії, але все даремно – 
природа не приймає його новоявленої мудрості, 
і більшість із написаного одразу ж безслідно зни-
кає з паперу. Таємний хід веде в підземне житло, 
де в напівтемряві ледве блимає невірне світло 
каганця (суть протестантського віровчення), не-
втомно прядуть свою суху і безбарвну пряжу три 
парки; їхня постійна заклопотаність втілює пра-
цьовитість, як її розуміють протестанти, а аске-
тичний зовнішній вигляд – їхні ж уявлення про 
красу. Між тим від Дому мудрості, де нав’язав 
свої порядки Писар і який вчасно встигли поки-
нути Фабель і Софія, залишаються самі руїни. Та 
світ уже готовий звільнитися від влади Писаря і 
бездушних норн; павуки, яких привела в їхню 
печеру Фабель, поїдають старих жінок. «Настав 
час будити жениха!» Батько Фабель (поезії) 
одружується з Джинністан (природою), і цей 
шлюб має покласти початок нової віри, де люд-
ське (дух) назавжди об’єднується з природою. 
Настає момент нової євхаристії: всі п’ють мор-
ську воду з попелом Матері, яка згоріла в образі 
Сонця (стара католицька віра). Потім радісно сі-
дають на металевий корабель і пливуть на Північ 
(Німеччина, яка, згідно з «Християнством і Єв-
ропою», мала відігравати головну роль у загаль-
ному духовному оновленні Європи). В королів-
ському палаці, де все між тим завмерло в очіку-
ванні, Ерос (любов) поцілунком пробуджує 
Фрею (життя, молодість, краса), і народ радісно 
вітає їх як своїх «давніх господарів»: «Хай вони 
вічно панують над нами!» Король Арктур (пап-
ська влада) вступає в шлюб з Софією (мудрість) 
і передає Еросу як своєму наступнику вінець і 
мантію; той же робить «намісниками на землі» 
Джинністан і Батька. Тесей кладе край релігій-
ним війнам і розбрату взагалі (відповідно до по-
стулату І. Канта про «вічний мир») тим, що пере-
творює воїнів на шахи. Так установлюється но-
вий світовий порядок на міцному фундаменті 
природи, культури і відродженого католицизму 
минулих часів.

Як бачимо, Новаліс не був реставратором ми-
нулого. Він мріяв про докорінне оновлення люд-



Шалагінов Б. Б. «Магічний ідеалізм» Новаліса: спроба реконструкції 87

ського існування, про що писав окремо у «фраг-
ментах» про королівську владу, віру і любов, які 
ми також повинні розглядати як ключ до всього 
роману і казки Клінґсора зокрема…

6.

Нарешті, необхідно залучити до аналізу чер-
нетки Новаліса, які допомага ють зрозуміти весь 
задум [2, с. 334–345]. Перед нами вимальовуєть-
ся величний містеріальний задум. Кінцева ме-
та – це Золотий вік, новий вік Сатурна, що вклю-
чає в себе поезію, природу і всі універсалії люд-
ської цивілізації (державу, релігію, мораль, науку 
тощо). Новаліс конструює в символічній формі 
історію людського духа, а свого головного героя 
робить «трансцендентальним суб’єктом» цієї іс-
торії, завдання якого – пройти всі її етапи і само-
му взяти участь в її «розгортанні», становленні. 
Золотий вік – це досягнення єдності всіх універ-
салій на основі їхньої первісної «тотожності», як 
учив Шеллінґ. В основі цієї тотожності лежить 
не просто діяльний людський дух, не просто 
людська воля, а воля митця. Тому Новаліс нази-
ває у чернетках свою філософію ще «поетичним 
ідеалізмом» (poetisirter Idealismus) [2, с. 345].

Основні летмотиви в романі Новаліс позна-
чив так: «Боротьба поезії і непоезії, старого і но-
вого світів. Значення історії. Історія самого ро-
ману. Загальне процвітання». «Роман» тут роз-
глядається не просто як відображення певних 
подій у хроно логічній послідовності, а як струк-
турування історії в оповіді (нарації), яка сама 
поступово переходить в реальну історію. Відбу-
вається взаємоототожнення реальної історії і 
оповіді про неї.

Починаючи з другої (ненаписаної) частини, 
Генріх та інші герої роману зустрічаються з пер-
сонажами казки Клінґсора і починають діяти ра-
зом. «Клінґсор, вічний поет, не вмирає, (а) зали-
шається у світі». Коли вакханки на своєму святі 
вбивають Генріха, його астральна дружина Ма-
тильда спускається в підземний світ і оживляє 
його. У них з Генріхом народжується зоряне 
(«сидеричне») дитя. 

Містерія мандрів поета має охопити багато 
країн: Німеччину, Швейцарію, Італію, Грецію, 
Туніс, Італію. Він мав відвідати Рим, Єрусалим, 
Вартбург, щоб узяти участь там у знаменитому 
змаганні співців. 

За допомогою чарівного плаща Клінґсора він 
переноситься в гору Кіфгейзер, де спить імпера-
тор Фрідріх Барбаросса зі своїми воїнами. Поет 
веде з кайзером розмови про правління, про дер-
жаву і т. п. Генріху дано на певний час стати пол-
ководцем. На чолі летючого війська він нападає 
на вороже місто. Це дає Новалісу можливість ви-
словити свої думки про війну, про смерть, про 

героїзм, поетично змалювати саму війну. Сам ім-
ператор Фрідріх також стає персонажем роману. 
Він має повернутися в реальне життя в образі 
Арктура – персонажа казки Клінґсора. 

Генріх набуває магічного досвіду через різні 
чарівні перевтілення – на квіти, звірів, каміння, 
зірки; у стані добровільного божевілля він стає 
деревом, що співає, «золотим руном». В кінці 
книги веде розмову з Якобом Бьоме. Слухає роз-
мови квітів і тварин про людей, релігію, природу 
і науки. Потрапляє у царство мертвих і там веде 
розмови про земні справи (з греками – про мо-
раль), про науки (про фізику, фізіогноміку, гео-
графію, астрологію, про лікування). Окремі сто-
рінки роману присвячені зображенню світу 
«з медичного погляду». Обговорюється магія. За-
торкуються електрика, магнетизм, гальванізм…

Як поет Генріх переживає всі мистецькі епо-
хи, що дає нагоду Новалісу розповісти про пое-
зію давнини (Едда, друїди, Оссіан, міннезінґе-
ри), про поезію Сходу, про класичну поезію гре-
ків, іспанців, французів, німців та ін. Все це 
свідчить про те, що «час чудес настав»; навколо 
землі утворюється кільце з сяєва, як навколо 
Місяця.

І ось настає Золотий вік. Встановлюється за-
гальна гармонія, «одружуються навіть пори ро-
ку», відбувається «примирення язичницької ре-
лігії з християнською», «Елізіум і Тартар – на-
чебто марення і сон водночас». «Люди, звіри, 
рослини, каміння і сузір’я, полум’я, звуки, ко-
льори мусять разом, як одна сім’я – або суспіль-
ство – або рід, діяти і розмовляти». «Простір 
зникає – як страшний сон». «Весь людський рід 
наприкінці переходить в поетичне станови-
ще»... 

Якщо Шеллінґ намагався довести «тотож-
ність» матерії і духу, не відриваючи те й інше від 
самої природи як спільної основи; якщо Фіхте 
намагався автономізувати дух і ізолювати його 
від природи взагалі, то Новаліс прагнув пересу-
нути границі «матеріального» якомога глибше в 
царину духовного, туди, де вони нерозрізнено 
для ока зливалися б в один феномен. По суті, це 
також шеллінґіанське тлумачення природи – не 
як матерії чи фізичного тіла, а як безкінечної ду-
ховності, що втілює себе у багатоманітності 
форм єдиного космічного тіла. Творення нової 
природи Новаліс розумів уже не як суто матері-
альний, а духовний акт. І літературний твір, на 
його думку, відповідав таким вимогам. Художня 
творчість поставала як творення нової природи, 
згідно з принципами «магічного («поетичного») 
ідеалізму», і ставала передумовою для творення 
нової міфології, що мала оновити весь світ і по-
вернути людині на новому витку історичної спі-
ралі щастя духовної і фізичної повноти існуван-
ня згідно із первісним задумом Природи. 



88 НАУКОВІ ЗАПИСКИ НаУКМА.  Том 124  Філологічні науки

1. Шульц Г. Новалис, сам свидетельствующий о себе и своей 
жизни / Герхард Шульц ; пер. с нем. Марка Бента. – (Челя-
бинск) : Урал LTD, 1998.

2. Novalis. Gedichte und Prosa / Novalis Herausgegeben und mit 
einem Nachwort versehen von Herbert Uerlings. – Düsseldorf ; 
Zürich : Artemis & Winkler, 2001. 

3. Габитова Р. М. Философия немецкого романтизма : 
Фр. Шлеґель, Новалис / Р. Габитова. – М. : Наука, 1978. 

4. Poritzky J. E. Franz Hemsterhuis. Seine Philosophie und ihr 
Einfl uss auf die deutsche Romantiker / J. E. Poritzky // 
Philosophische Reihe. – Berlin ; Leipzig, 1926.

5. Михайлов А. В. Комментарии / А. В. Михайлов // Эстетика 
немецких романтиков. – М. : Искусство, 1987. – (История 
эстетики в памятниках и документах).

6. Шалагінов Б. Б. «Фауст» Й. В. Ґете : Містерія. Міф. Утопія / 
Б. Б. Шалагінов. – К. : Вежа, 2002.

7. Гессе Г. Письма по кругу : Художественная публицистика / 
Г. Гессе ; состав., автор предисл. и коммент. В. Д. Седель-
ник. – М. : Прогресс, 1987.

8. Korff H. A. Geist der Goethezeit : In 4 Bde. / H. A. Korff ; 
Unveränderter Nachdruck der 4., durchges. Aufl age. – Leipzig : 
Koehler & Amelang, 1956–1958.

Література

B. Shalaghinov

THE “MAGIC IDEALISM” OF NOVALIS: AN ATTEMPT AT RECREATION

The philosophical and aesthetic views of the writer are researched as refl ections of the philosophy of 
I. Kant, J. G. Fichte, and F. Hemsterhuis. Works analysed include “Pupils in Saїs” (“Die Lehrlinge in 
Saїs”), and “Heinrich von Ofterdingen”. Principal consideration is given to the “Tale of Klingsohr”.

Keywords: idealism, romanticism, nature, magic, game, fantastic, tale.

Матеріал надійшов 02.02.2011



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


