
Андрей Гурдуз, 

ННУ им. В. А. Сухомлинского, Николаев 

 

МИФОПОЭТИЧЕСКАЯ ПАРАДИГМА УКРАИНСКОГО 

«ЖЕНСКОГО» МИСТИЧЕСКОГО ЛЮБОВНОГО РОМАНА 

НАЧАЛА ХХІ ВЕКА 

 

«Женская» проза в украинской литературе конца ХХ – начала 

ХХІ вв. занимает особое место. Усиленный исследовательский 

интерес (в частности, В. Агеевой, Н. Зборовской, С. Филоненко, 

О. Забужко, А. Улюры, Г.-П. Рыжковой) содействовал решению ряда 

вопросов её жанровой природы, гендерного плана и пр. При этом 

такая знаковая составляющая этой прозы как мистический любовный 

роман остаётся освещённой аспектно (С. Филоненко, Г. Авксентьевой 

и др.), хотя, испытывая мощное влияние соответствующих 

западноевропейских и североамериканских художественных моделей, 

становится средоточием формирования оригинальной в украинском 

литературно-художественном процессе мифопоэтической парадигмы. 

Необходимость глубокого изучения современного украинского 

мистического любовного романа констатирует, в частности, 

С. Филоненко [6, с. 272–273]. Комплексный системный анализ этого 

художественного корпуса содействовал бы разрешению вопросов его 

декларируемого и реального места в современном литературном 

процессе, соотношения традиционного и новаторского в названной 

романистике, прогнозирования развития и роли её в украинской 

литературе. Кроме того, обсуждаемый художественный контекст 

напрямую подключён к глобальной проблеме поиска и формирования 

современного национального литературного мифотворчества в 

Украине. 

Целью предлагаемой статьи является определение типологии 

мифопоэтических систем ряда заметных в украинской литературе 

начала ХХІ в. и высоко оценённых критикой и читателем «женских» 

мистических любовных романов – «Зла» Людмилы Баграт 2002 г., 

«Зеркала единорога» Людмилы Таран 2008 г. и «Гонителя туч» Дары 

Корний (Мирославы Замойской) 2010 г. (дебютного и матричного для 

неё произведения) – как репрезентативных относительно отдельных 

разновидностей и тенденций развития жанра. Соответственно 

ключевыми в нашей штудии являются а) определение природы 

мифопоэтики и б) принципов построения мифопоэтической системы 

названных произведений, а также в) выявление черт родства и 

своеобразия их мифопоэтических парадигм. В сопоставлении 

указанные романы ранее не изучались; автору данной статьи 

принадлежат первые системные исследования «Зеркала единорога» 



[5], мифопоэтики и тенденций её развития в прозе Дары Корний 

([4], [2] и др.), попытка определения места «Гонителя туч» в 

художественном контексте с точки зрения традиции и новаторства [4]. 

Комплексное рассмотрение мифопоэтической парадигмы романа 

Л. Баграт «Зло» также предлагаем впервые (в основном исследователи 

указывают / комментируют отдельные аспекты этого произведения 

как контекстного [напр., см.: 6, с. 259]). 

Итак, названные романы Л. Баграт, Л. Таран и Дары Корний – 

оформленные в мистико-фэнтезийном ключе истории о стремлении 

украинской женщины найти счастье в современном городе. Героини 

книг – творческие, волевые, сильные и, по большому счёту, одинокие 

натуры, которые в поисках судьбы проходят специфические 

символические преграды (определённые инициации) и пребывают при 

этом словно между двумя мирами (что и предусматривает 

соответствующий художественный канон): действительностью и 

иррациональным пространством – фольклорной традиции (у Дары 

Корний), сна (у Л. Баграт), специфического авторского мифа (у 

Л. Таран) (в соотносимой с этими произведениями «Мантре-иллюзии» 

В. Гранецкой полюсами аналогичного двоемирия становятся жизнь и 

временное существование Евпраксии за её пределами). Речь идёт, в 

частности, о типе героини-борца, спасательнице, которой дано 

выступить в традиционно мужской роли. Алина в «Гонителе туч» 

освобождает душу избранника Сашка и сама приобретает 

чрезвычайную сверхъестественную силу (женская ипостась 

характерничества), в «Зле» Марго сходит в параллельный реальности 

мир любимого Яна, борясь за своё чувство (вспоминается здесь и 

героиня «Мистического вальса» Н. Шевченко). В «Зеркале единорога» 

Снежана, возвышаясь над обстоятельствами, в результате находит 

равного себе партнера, насколько это возможно в феминистически 

ориентированном произведении; её сила здесь осмысляется, в первую 

очередь, как духовная чистота [5, с. 157]. 

Художественное пространство анализируемых романов 

выраженно мифопоэтично, хотя способы организации его несколько 

отличны. Так, в идейно-смысловом центре произведения Л. Таран – 

органичная тенденциям современного литературно-художественного 

процесса интерпретация легендарно-мифологической структуры – 

античного образа (единорога) с параллельной актуализацией 

противоположных символических смыслов последнего [детальнее см.: 

5, с. 159–160]. Под выразительным влиянием (клише сюжета, системы 

образов и т. д.) романного цикла С. Майер «Сумерки» 2005–2010 гг. 

написан «Гонитель туч» Дары Корний, из массива подобного рода 

прозы в современной литературы (сопоставим с российскими 

творениями типа «Влечения» Е. Усачёвой 2009 р.) этот роман выгодно 



отличает адаптированность идейно-тематического ядра к украинской 

фольклорно-мифологической и литературной традиции [4]. Наконец, 

сюжет «Зла» Л. Баграт реализован преимущественно через вибрацию 

в сознании героини оппозиции «реальность – сон» с последующими 

взаимозамещением этих полюсов и нивеляцией грани между ними. 

Различая ряд основных типов мифопоэтической организации 

художественного произведения [детальнее см.: 3, с. 27–28], 

мифопоэтические системы «Зла», «Зеркала единорога» и «Гонителя 

туч» можем квалифицировать как комбированные (линейно-

мозаичные). Когда в этих системах романов Л. Баграт и Дари Корний 

так называемый линейный компонент служит и определённой схемой-

прототипом для выстраивания сюжета, то в «Зеркале единорога» эта 

линейность сформирована собственно писательницей, а 

мифопоэтическая парадигма её романа качественно приближается к 

авторскому мифу. 

Как видим, в романе Л. Таран образ единорога служит ключом к 

раскрытию мировоззренческой позиции автора и получает 

оригинальную и показательную относительно временного контекста 

интерпретацию. Переживая психологический кризис, главная героиня 

произведения, Снежана, берёт в руки себя и ситуацию путём 

самоуглубления и выявления и преодоления своих страхов; 

своеобразным толчком к такому спасительному шагу становится 

образ единорога, которого видит девушка в своём воображении 

(вариации подобной концепции в литературе известны: «Шлем ужаса: 

Миф о Тесее и Минотавре» В. Пелевина, «Троянский конь» С. Павлоу 

и др.). Образ чудо-коня связан с образом Снежаны, иногда 

отождествляется с ней и одновременно символизирует поворотный 

для её судьбы выбор; рассказывает о встрече с единорогом и 

представляемая матерью героини Ольга Кобылянская. Освобождение 

Снежаны от душевных страданий связано с осознанием своей 

сущности, и в этот решающий для неё момент героиня видит 

единорога. Поскольку жизнь кажется героине разрушенной, и её 

сознание сравнивается с водой, только поверхности которой до сих 

пор касались, а теперь проникли в глубину, то очевидна здесь 

параллель к поданной в начале романа «легенде» об очищении 

единорогом послечернобыльской Припяти. Хотя в нынешней 

культурной традиции единорог символизирует, прежде всего, чистоту, 

благородство, Л. Таран акцентирует соединение в его образе 

противоположных начал, то есть тяготеет к традиции трактовок 

скорее другой группы мифических существ – кентавра, Минотавра, 

химеры. Имеет место в «Зеркале единорога» и переосмысление 

определённых социальных стереотипов. По легенде, приблизиться к 

единорогу может только девственница, и когда в романе Ольгу 



Кобылянскую – человека высоких духовных идеалов – единорог 

спасает от замужества, то он же является и Снежане, преданной 

любимым, но сохранившей чистоту души. Обозначенная интенция 

логична для Л. Таран – писательницы-феминистки. В романе 

превалирует мотив дороги преимущественно как духовного 

ученичества; основными составляющими мифопоэтического мотива 

дороги становятся концепты памяти и мифа. 

Если в «Зеркале единорога» Л. Таран составляющие 

мифопоэтической системы сочетаются гармонично (чернобыльская 

нить как часть авторского переосмысления мифа о единороге, 

связанная с ним «партия» Ольги Кобылянской как персонажа и т. д.), 

то в романе Л. Баграт «Зло» видим поиск мифопоэтического ключа, 

так и остающийся поиском. В мифопоэтической системе «Зла» 

диалогизируют не вполне прописанные линии разной природы: 

доминантная булгаковская нить («Мастер и Маргарита») со 

вспомогательными мотивом преследования героини мистическим 

Чёрным Незнакомцем (в романе В. Гранецкой «Мантра-иллюзия» 

соотносимым иррациональным преследователем Евпраксии, а позже – 

её матери становится Ловец Снов), элементами поэтики классической 

волшебной сказки, сна и рядом «технических» мифопоэтических 

мотивов (например, модель Золушки). 

«Приближение» к булгаковскому тексту обыграно у Л. Баграт и 

своеобразным отказом её героини от Солнца и соглашением с Луной – 

условным переходом на сторону ночи, сна. В результате героиню 

находят любовь – во сне (Ян) и противоположная ей разрушительная 

страсть – в реальности (Константин). Подчёркиваемая двойственность 

символики Луны органично вписывается в бинарнооппозиционную 

систему романа Л. Баграт, центром которой является традиционный 

коррелят «добро – зло».  

Тип развития событий в «Гонителе туч» Дары Корний 

напоминает видоизменённую сюжетную канву «Сумерек», образы же 

главных героев по ряду характеристик отличны от ключевых образов 

творения С. Майер. По сравнению с «американской Джоан Роулинг» 

Дара Корний перипетии прописывает проще, большее внимание 

уделяет образам обычных людей и не унижает их мир относительно 

мира сверхъестественных существ, предпринимает попытку 

ренаррации украинского языческого мифа с аранжировкой элементов 

других национальных мифологий, привносит свойственное 

украинской душе пантеистическое переживание мира. Возможно, с 

последним связан и выбор ключевого для произведения мистического 

образа – гонителя туч, двудушника, части живой природы (а не, 

скажем, вампира). О пребывании «Гонителя туч» в русле украинской 

литературной традиции свидетельствуют наличествующие в его 



тексте системные художественные решения, свойственные ряду 

украинских классических и новейших произведений. Природа 

мифопоэтики «Гонителя туч» соотносима с аналогичной 

характеристикой «Теней забытых предков» М. Коцюбинского и 

«Лесной песни» Леси Украинки; в романе сочетаются аспекты обоих 

этих произведений. Так, с повестью М. Коцюбинского роман роднит, 

прежде всего, схожесть ряда элементов сюжета: это, в частности, 

история отношений в карпатском селе двух родов, которая получает 

продолжение во Львове и так определённо осовременивается по 

сравнению с «Тенями забытых предков». Оригинально вплетена в 

канву романа и линия «Лесной песни» – на уровне мотивно-сюжетных 

моментов и прямых упоминаний реалий драмы-феерии. Можем 

говорить о своеобразном переакцентировании относительно 

модернистской драмы: сильная духом Алина борется за душу Сашка-

гонителя туч (у Леси Украинки же – Мавка, стремящаяся к 

человеческому, и более слабый духом Лукаш).  

Очерченный в «Гонителе туч» принцип формирования 

комбинаторной мифопоэтики стал в прозе Дары Корний «матричным» 

и прослеживается в её последующих романах «Обратная сторона 

света», «Обратная сторона тьмы», «Дневник Мавки», в написанных в 

соавторстве с Талой Владмировой «Кукушатах зимы» и «Крыльях 

цвета облаков». 

Инновация Дары Корний в интерпретации украинской 

мифологии – изображение характерницы, а также гонительницы туч – 

согласуется с логикой украинской натуры; образ повелителя туч у 

автора претерпевает двойную демифологизацию: вместе с женским 

полом получает кардинально изменённую в перспективе 

функционально-символическую характеристику. Разноуровнево 

роман Дары Корний подобен «Дому на горе» В. Шевчука, «Дозорам» 

С. Лукьяненко и некоторым другим произведениям. Особой для 

«Гонителя туч» является линия С. Кинга [детальнее см.: 4, с. 234] (как 

и для ряда других украинских «женских» мистических романов – 

например, Л. Баграт, В. Гранецкой [1]). Традиционны в литературе 

активно используемые Дарой Корний приёмы стирания границ между 

действительностью, сном и потусторонним, использование картины 

(аналогично – зеркала) как прохода в параллельный мир и т. д. 

Двойная жизнь Алины (ночью – в «снах»-переходах в другое 

измерение) соответствует образу существования современного 

супергероя американской и западноевропейской литературы и кино. 

Намерение героини выбороть у Градобура душу любимого, 

сочувствие гонителю туч, попытка взглянуть на мир его глазами 

обусловливают сближение в книге полюсов доброго и злого, что 

вписывает роман в корпус распространённых в последней трети ХХ – 



первых десятилетиях ХХІ вв. произведений, где подчёркнута 

размытость грани понятий добра и зла либо их относительность, где 

часто функции добро- и злодеяния перенимаются одним мистическим 

персонажем с традиционно однозначной символической семантикой 

или же – представителями противоположных относительно этих 

функций сверхъестественных сил (Минотавр из одноимённой пьесы 

Л. Кавериной обретает черты Христа и Прометея; за правое дело 

борется Хеллбой из одноимённой кинодилогии реж. Г. дель Торо).  

По ряду факторов анализируемые произведения Л. Баграт, 

Л. Таран и Дары Корний близки: это психологические драмы, где 

мистико-фэнтезийный элемент скорее игрового характера. Героини 

здесь проходят путь самопознания, а соответствующие легендарно-

мифологические структуры при этом играют вспомогательную роль 

культурных символических ориентиров. Особое внимание уделено 

творческой деятельности героинь, а их самопознание подано сквозь 

условное раздвоение их личности и согласно мифопоэтическим 

установкам произведений. Хронотоп романов специфичен. Как 

правило, поворотные события сюжета происходят в особое в 

фольклорно-мифологическом понимании время: в «Гонителе туч», 

«Зле» это ночь; в «Зеркале единорога» нарративная многофокусность 

содействует эффекту относительности времени. Преимущественно 

городское пространство действия преподнесено также 

мистифицировано – как и в «Мистическом вальсе» Н. Шевченко, 

«Крыльях цвета облаков» Дары Корний и Талы Владмировой.  

Как видно, анализируемые произведения иллюстрируют 

сложное и последовательное переосмысление в «женской» прозе 

современности разнотипного легендарно-мифологического материала, 

расставляя новые социопсихологические акценты. Одновременно 

констатируем тяготение писательниц к комбинаторной мифопоэтике с 

опорой всё ещё в основном на зарубежный опыт и привлечением 

национального культурно-литературного материала, хотя 

желательным является более продуктивный путь [2, с. 68]. 

Рассмотрение расширенного круга украинских «женских» романов 

конца ХХ – первых десятилетий ХХІ вв. в предложенном нами ключе, 

как и разработка ряда намеченных в данной статье вопросов, даст 

возможность объективного определения места и роли указанного 

национального художественного корпуса в соответствующем 

мировом контексте. 

 
Литература 

1. Гурдуз А.І. Комбінаторна міфопоетика роману Вікторії Гранецької «Мантра-

омана» / А. І. Гурдуз // Studia methodologica. – Тернопіль: РВВ ТНПУ 

ім. В. Гнатюка, 2014. – Вип. 38. – С. 138–144. 



2. Гурдуз А. І. Міжкультурний діалог як проблема українського фентезі 

ХХІ століття / А. І. Гурдуз // Науковий вісник Миколаїв. держ. ун-ту імені 

В. О. Сухомлинського : зб. наук. праць. Сер.: Філологічні науки. – Миколаїв: 

МНУ, 2014. – Вип. 4.14 (111). – С. 63–69. 

3. Гурдуз А. Міфопоетична парадигма в українській та західноєвропейській «прозі 

про землю» кінця ХІХ – першої третини ХХ ст.: моногр. / Андрій Гурдуз. – 

Миколаїв: Вид-во МДГУ ім. Петра Могили, 2008. – 216 с. 

4. Гурдуз А. Роман Дари Корній «Гонихмарник»: місце в мистецькому контексті з 

погляду традиції й новаторства / А. Гурдуз // Українознавчий альманах / ред. кол.: 

М. І. Обушний (відп. ред.) та ін. – Київ; Мелітополь. – 2012. – Вип. 9. – С. 229–

235. 

5. Гурдуз А. Романи Людмили Таран «Дзеркало Єдинорога» і Стела Павлоу 

«Троянський кінь» / А. Гурдуз // Література. Фольклор. Проблеми поетики: зб. 

наук. праць. – Київ: Твім інтер, 2010. – Вип. 29. Ч. 1. – С. 151–162. 

6. Філоненко С. О. Масова література в Україні: дискурс / ґендер / жанр: моногр. / 

С. О. Філоненко. – Донецьк: ЛАНДОН-ХХІ, 2011. – 432 с. 

 


